DAS TYPUSPROBLEM IN PHILOSOPHISCHER
ANTHROPOLOGIE UND BIOLOGIE -
NIVELLIERUNGEN IM VERHALTNIS VON

PHILOSOPHIE UND WISSENSCHAFTEN
Mathias Gutmann, Michael Weingarten

Versteht man Scheler, Plessner und Gehlen als drei Typen Philosopi-
scher Anthropologie, dann ist allen dreien ein Bezug auf zeitgends-
sisch vorgefundenes biologisches Wissen eigentiimlich — wenn auch
in je besonderer Form. Rein negativ bei Scheler, indem das >Geist-Ha-
ben¢ des Menschen als Ausweis seiner Humanitdt gegen die reduktio-
nistischen Erkldrungsanspriiche der empirischen Wissenschaften -
und hier insbesondere der Biologie und der Sozialwissenschaften - in
der Neuformulierung eines theologisch-philosophischen Projektes’
begriindet werden soll. Rein positiv bei Gehlen in dem Versuch Philo-
sophie als empirische Philosophie zu betreiben. Und >gemischt« bei
Plessner insofern, als dieser bestimmte biologische Theorien, insbe-
sondere den Darwinismus, zurlickweist, aber andere biologische
Theorien (vor allem ontogenetische und vitalistische) fundierend in
den Begriindungsgang seiner Philosophischen Anthropologie ein-
baut.

Insofern Schelers anthropologische geist-bezogene Uiberlegungen
ausschlieflich abhdngig sind von der Geltung bestimmter religions-
philosophischer Sdtze, kann seine Philosophische Anthropologie sei-
tens empirisch-wissenschaftlichen Wissens nicht auRer Kraft gesetzt
werden. Grundsdtzlich anders steht es mit den Ausarbeitungen Geh-
lens und Plessners. Gerade weil Gehlen sein Philosophieren als empi-
risch versteht, muss er zugeben, dass seine Aussagen iiber den Men-
schen abhdngig sind von der Geltung bestimmten empirischen Wis-
sens und verdndert werden miissen, wird dieses investierte empiri-
sche Wissen falsifiziert. Plessners Position muss sich dagegen vertei-

1 | Zum theologischen Kontext der Schelerschen Philosophischen Anthropo-
logie; vgl. ders. »Probleme der Religion (Zur religiosen Erneuerung)« in Vom
Ewigen im Menschen (1921, S. 279-723); sowie Scheler (1987).

183

14.02.2028, 18:21:17. https:/ www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - [=IEEEEN


https://doi.org/10.14361/9783839403198-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mathias Gutmann digen lassen konnen gegeniiber zwei moglichen Veranderungen in-
Michael Weingarten nerhalb der Fachwissenschaften, auf die Plessner sich im Aufbau sei-
ner Philosophischen Anthropologie positiv bezieht:

1. Es muss zum einen gezeigt werden, inwiefern der Riickgriff auf
ontogenetische und vitalistische Theorien noch stichhaltig ist,
wenn dieser Riickgriff von Plessner selbst in der Kritik an einer
bestimmten Ausformulierung der Evolutionstheorie, ndamlich der
typologisch-darwinistischen begriindet wurde, und diese Form
von Evolutionstheorie heute kein geltendes Wissen mehr dar-
stellt. Fraglich ist also, ob eine Philosophische Anthropologie im-
mer noch nurin ontogenetischen und vitalistischen Theorien fun-
diert werden kann.

2. Zum anderen werden die anthropologischen Aussagen fragwiirdig
genau dann, wenn die von Plessner verwendeten ontogenetischen
und vitalistischen Theorien auRer Geltung gesetzt werden — was
heute sicherlich fiir vitalistische Theorien sofort zugestanden wer-
den muss.

Bedenkt man weiter, dass nicht nur der von Plessner kritisierte Darwi-

nismus typologisch argumentierte, sondern eben auch die von ihm im

Begriindungsgang seiner Philosophischen Anthropologie benutzten

ontogenetischen Theorien (insbesondere Hans Driesch und Jacob von

Uexkiill) typologische Theorien waren, typologische Theorien aber so-

wohl in ihrer ontogenetischen als auch in ihrer darwinistisch-phylo-

genetischen Ausprdgung mit guten Griinden von der gegenwartigen

Evolutionstheorie ad acta gelegt wurden — was bleibt dann noch von

einer Philosophischen Anthropologie iibrig, die bis in ihren zentralen

Formulierungen (der Mensch, das Tier, die Pflanze) typologisch argu-

mentiert? Biologisch jedenfalls sind Worte wie >der Mensch¢, >das

Tier¢, »die Pflanze« nicht einfach falsch, sondern — als empirisch sach-

haltige — schlichtweg sinnlos.

Im Folgenden wollen wir fiir diesen Problemzusammenhang erste
Thesen und Hinweise formulieren, von denen wir meinen, dass sie
vorrangig klarungsbediirftig sind, weil an ihnen sich entscheidet, ob
und inwiefern Philosophische Anthropologie in systematischer Ab-
sicht betrieben werden kann - oder eben auch, ob nicht und was
dann an deren Stelle treten konnte.

1. | Ein heute versuchtes Ankniipfen an Plessners Philosophische
Anthropologie kommt — dies unsere erste These — nicht darum herum,
das Verhdltnis zwischen Philosophie und Biologie zunéchst bei Pless-
ner selbst zu rekonstruieren, um dann mit Griinden entscheiden zu
konnen, ob die in Plessners Philosophischer Anthropologie zentralen
Termini auch dann noch als Begriffe verwendet werden kénnen, wenn
ihre Begriindung in bzw. ihre Ableitung aus biologischen Theorien
angesichts gegenwartigen fachwissenschaftlichen Wissens nicht mehr

184

14.02.2028, 18:21:17. https:/ www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - [=IEEEEN


https://doi.org/10.14361/9783839403198-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

moglich ist; bzw. wie gegebenenfalls dieses Verhdltnis neu bestimmt
werden muss, um das Plessner'sche Projekt fortsetzen zu konnen. Die
Notwendigkeit der Kldrung des Verhdltnisses von Biologie und Philo-
sophie zeigt sich umgekehrt darin, dass viele der von Plessner heran-
gezogenen biologischen Referenzautoren sich selbst verstanden als
Vertreter einer >Philosophischen Biologie< (bspw. Hans Driesch) oder
einer >Theoretischen Biologie« (bspw. Jacob von Uexkiill). Hier ist die
zu kldrende Frage die, ob sich »Philosophische Biologie< und >Theore-
tische Biologie« zu den anderen biologischen Disziplinen so verhalten
wie dies paradigmatisch fiir die theoretische Physik zu den anderen
physikalischen Disziplinen gilt, ob sie also selbst eine Teildisziplin der
Biologie sind so wie die theoretische Physik eine Teildisziplin der
Physik ist; oder ob es sich bei diesen Konzepten um philosophische
Aussagen iiber die Biologie handelt, Philosophische bzw. Theoreti-
sche Biologie also Teildisziplinen der Philosophie und genau nicht der
Biologie sind (oder waren).

2. | Diese Unklarheit des Verhéltnisses von Philosophie und Biologie
zeigt sich dann u.a. darin, dass die Philosophischen Anthropologen
von Tier-Mensch-Vergleichen ausgehen um zu einem Begriff des Men-
schen zu kommen, das Tier also als das schon durch die Biologie Be-
stimmte und den Menschen als das zu Bestimmende unterstellen,
wahrend umgekehrt Biologen (zumindest methodisch) von Mensch-
Tier-Vergleichen ausgehen, den Menschen also als das u.a. durch die
Philosophie Bestimmte und das Tier als das zu Bestimmende unter-
stellen (vgl. Gutmann 2002 a, 2002b). So schreibt bspw. Fredrik J.J.
Buytendijk, mit dem Plessner zusammengearbeitet und publiziert hat:

»Die vergleichende Psychologie hat die Aufgabe, die in der unmittel-

baren Erfahrung des Alltags zundchst vorgefundene Verwandtschaft,

Ahnlichkeit und den Unterschied im Tun des Menschen und der Tiere

zu erforschen, d.h. zu beschreiben und zu begreifen« (Buytendijk

1958: 7).
Im Alltag, im »werktdtigen Lebensverkehr« haben wir als Menschen
uns immer schon unterschieden von Anderem als bestimmtem Ande-
ren, bspw. unterschieden von Tieren. Solche getdtigten Unterschei-
dungen und damit vorgenommene Bestimmungen von dem, was der
Mensch sei, greift die vergleichende Psychologie als vorgefundene auf
und hat somit eben auch einen zumindest alltdglich formulierten Be-
griff vom Menschen zur Voraussetzung ihres wissenschaftlichen Ver-
gleichens:

»Mit Nachdruck sei darauf hingewiesen, dal die ganze Fragestellung

der vergleichenden Psychologie auf einer Erkenntnis des Menschlichen

im Menschen beruht. Andert sich die Auffassung des Menschlichen, so

erscheint auch das Tierliche in einem anderen Licht. Die Erforschung

der Verwandtschaft zwischen menschlichen und tierlichen Betatigun-

185

14.02.2028, 18:21:17. https:/ www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - [=IEEEEN

Das Typusproblem
in Philosophischer
Anthropologie und
Biologie -
Nivellierungen im
Verhdltnis von
Philosophie und
Wissenschaften


https://doi.org/10.14361/9783839403198-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mathias Gutmann
Michael Weingarten

gen beabsichtigt, Einsicht zu bekommen in die gemeinsamen Eigen-

schaften und in die wesentlichen Unterschiede. Sie stiitzt sich immer

auf eine Wissenschaft des Menschen, die ein Verstdndnis des mensch-

lichen Tuns aus der menschlichen Eigenart versucht.« (Buytendijk

1958: 8; Hervorhebung von uns)
Eine Bestimmung des Menschen auf der Ebene alltdglichen Redens
oder (methodisch spiter) in einer Wissenschaft vom Menschen, ist
Voraussetzung dafiir Mensch und Tier vergleichen zu konnen - die
Bestimmung des Tierlichen also, ist die abhdngige GrofRe, abhéngig
eben von einem Begriff des »Menschlichen im Menschen«. Genau um-
gekehrt sind die begrifflichen Abhangigkeitsverhdltnisse bei Plessner:
Um den Menschen als exzentrisch-positional bestimmen zu konnen,
muss der Begriff der Positionalitdt iiber das Tier eingefiihrt worden
sein; und andert sich der Begriff der Positionalitdt, dann muss logisch
notwendig eine Veranderung des Begriffs von Mensch erfolgen.

Obwohl doch solche Einwinde? gegen die Moglichkeit eines
Mensch-Tier-Vergleiches wenn nicht den, so doch einen zentralen
Kernpunkt Philosophischer Anthropologie betreffen, finden sich auf
Seiten der Philosophischen Anthropologie keinerlei Bemiihungen,
diesen Einwand zu entkraften; man fiihrt solche Vergleiche durch und
iibernimmt deren Ergebnisse als gesichertes Wissen, ohne sich und
anderen methodisch iiber die Mdglichkeit solchen Vergleichens Re-
chenschaft zu geben. Die Problematik eines solchen Vorgehens nicht
zu bemerken verweist auf grundsdtzliche Defizite im Philosophie-Ver-
stdandnis der Philosophischen Anthlropologie.3

3. | Vor diesem Hintergrund zeigen sich sodann weiter allein schon
die Redeweisen von der Pflanze, dem Tier und dem Menschen sowie
der behaupteten Stufenfolge (mit oder ohne genealogische Implika-
tionen) von der Pflanze ausgehend zum Tier zum Menschen hin als
héchst doppeldeutig. Handelt es sich um biologische Termini aus ei-
ner typologischen biologischen Theorie?* Oder handelt es sich um
philosophische Termini in der Tradition der Aristotelischen Seelenleh-
re, in der genau eine solche Aufschichtung von Pflanzenseele, Tier-
seele und Menschenseele und zugleich das Eingeschlossen- oder Ent-
halten-sein der Pflanzenseele in der Tierseele sowie der Pflanzen- und
Tierseele in der Menschenseele behauptet wurde?

2 | Weiter wiren hier selbstverstindlich die Uberlegungen von Kurt Goldstein
und seinen Mitarbeitern zu nennen. Vgl. Goldstein (1934).

3 | Vgl. den Beitrag von Weingarten in diesem Band.

4 | Dabei wére aber zu beachten, dass Wissenschaftler wie Buytendijk sehr
genau unterscheiden beziiglich der Rede von dem >Tierlichen< und dem
»Menschlichenc einerseits, sMensch< und s>Tierc andererseits unterscheiden.

186

14.02.2028, 18:21:17. https:/ www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - [=IEEEEN


https://doi.org/10.14361/9783839403198-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Beschreibungen, die Plessner von der Pflanze, dem Tier und
dem Mensch gibt, zielen darauf ab zu zeigen, inwiefern die jeweils
niederen Stufen als in den hoheren Stufen enthalten seiend gedacht
werden miissen. Philosophisch ist die Kldarung dieser Sachlage inso-
fern hochst folgenreich, wenn man bedenkt, dass Hegel diese Aristo-
telische Tradition als unzureichend kritisiert, weil mit ihr das blof
»Natiirlicheg, >Tierliche« am Menschen, nicht aber das >Menschliches,
das Mensch-sein des Menschen erfasst werden konne. Die Rede von
Seele® liuft ndmlich auf ein Thematisieren des »blo Anthropologi-
schen« als dem »Tierlichen« des Menschen hinaus, wohingegen Hegel
beansprucht, er kénne mit seinen Uberlegungen zu »Geist«® und der
Verhdltnishestimmung von Geist zu den Geistern eine begrifflich fun-
diertere Losung beziiglich der Rede von Mensch als Mensch vorlegen,
also das »Menschliche« des Menschen erfassen.

Ohne hier auf Hegels Uberlegungen selbst eingehen zu kénnen,
muss doch als verbliiffend festgehalten werden, dass Buytendijk in
genau dieser Hinsicht den >Geist«-Begriff verwendet. Bisherige An-
thropologie habe {iber den Seelen-Begriff nur einen Dualismus von
Korper und Seele behaupten kdnnen und damit sowohl eine zurei-
chende Bestimmung des Menschen als auch eine zureichende Bestim-
mung des Tieres verfehlt. Die Bestimmung des Menschlichen des Men-
schen sei dagegen moglich iiber einen >Geist«-Begriff:

5 | Vorausgesetzt hier, es ist richtig, wenn wir vermuten, dass mit der Pless-
ner'schen Redeweise von Pflanze, Tier und Mensch die Aristotelische Redeweise
der jeweiligen Seelen gemeint ist; und dass dies zumindest eine mdgliche Ver-
mutung ist, zeigen gerade auch die Konig'schen Einwande gegen Plessners Phi-
losophische Anthropologie.

6 | Wir vermeiden hier bewusst die Rede von dem Geist um den Eindruck zu
vermeiden, die Rede von Geist als dem Geist sei formal dquivalent der Rede von
dem Menschen (dem Tier, der Pflanze). Vielmehr gilt Hegels Bemiihen genau
der Dekonstruktion der Vorstellung, es gabe den Geist, der dann auch noch in
ein Verhaltnis treten kdnne zu den Geistern; fiir ihn ist »Geist« der Begriff des
Verhiltnisses zwischen Geistern als eines Verhiltnisses. Bedenkt man die Uber-
legungen in Hegels Vorlesungen zur Philosophie der Religion, dann fallt zumin-
dest ein erhellendes Licht auf Schelers theologisch fundierte Philosophische
Anthropologie und der dort zu findenden Rede vom dem Geist als der Beson-
derheit des Menschen. Und konnte es dann nicht auch sein, dass ganz anders
verstandlich wird, warum Plessner in Macht und menschliche Natur ausschliel3-
lich Carl Schmitt diskutiert und diesem vorschlagen kann, die theologische Be-
griindung seiner politischen Theorie zu ersetzen durch eine anthropologische,
weil diese — formal dquivalent der theologischen auf Grund der formalen Aqui-
valenz der Rede von dem Geist und dem Menschen - das Schmitt’sche Anliegen
besser einzuldsen verspricht?

187

14.02.2028, 18:21:17. https:/ www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - [=IEEEEN

Das Typusproblem
in Philosophischer
Anthropologie und
Biologie -
Nivellierungen im
Verhdltnis von
Philosophie und
Wissenschaften


https://doi.org/10.14361/9783839403198-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mathias Gutmann
Michael Weingarten

»Menschsein ist eine Weise des leiblichen In-der-Welt-Seins, in dem in
jedem Verhaltnis ein erkennender Geist sich in seiner Leistung ver-
wirklicht. Darum sagt Merleau-Ponty auf Grund einer philosophischen
Betrachtung der Wahrnehmung: >Sehen, wie der Mensch sieht, und
Geist-sein sind Synonyme.< Wir fiigen hinzu: >Etwas leisten und Geist-
sein sind identisch<«. Der Mensch ist nicht ein Tier mit einer Ober-
schicht geistiger Funktionen. Er ist ein inkarnierter Geist, d.h., daR in
jedem Verhalten, das seine Leiblichkeit vermittelt, die >Dimension des
Geistes< erschlossen wird.« (Buytendijk 1958: 45)

4. | Als weiteres zentrales philosophisches Problem (und zugleich
als vierte These) das in der Philosophischen Anthropologie keine zu-
reichende Beachtung findet, konnen wir somit festhalten, dass durch
die Weigerung, das Verhdltnis von Philosophie und Einzelwissen-
schaften, und hier insbesondere der Biologie, zu reflektieren, die
Grundbegriffe der Philosophischen Anthropologie merkwiirdig in der
Luft hdngen: Sind es philosophische Begriffe, warum bedarf es dann
eines Verweises auf biologische Theorien, in denen diese Worte eben-
falls vorkommen? Oder sind es biologische Begriffe, wie konnen sie
dann in eine philosophische Sprache »iibersetzt«’ werden? Aber wiir-
de es sich um eine >Ubersetzung< des terminologischen Gebrauchs
von Worten aus dem einen wissenschaftlichen Kontext in den termi-
nologischen Gebrauchs desselben Wortes in einem anderen Kontext
handeln, dann - unterstellt man nicht eine véllige philosophische
Naivitdt auf Seiten der Philosophischen Anthropologen - miissten
sich zumindest Ansitze hinsichtlich der Moglichkeit einer solchen
Ubersetzung in der Philosophischen Anthropologie finden. Dies ist
aber nicht der Fall.

Nun findet sich das formal gleiche Reflexionsdefizit auf Seiten
derjenigen Biologen, die als Referenzautoren Eingang gefunden ha-
ben in die Philosophische Anthropologie. Denn in welcher Hinsicht
kann von einer >Philosophischen Biologie« gesprochen werden? Es
kann vermutet werden, dass beide Benennungen, also sowohl die Be-
nennung einer theoretischen Bemiihung als Philosophische Anthro-
pologie durch Philosophen als auch die Benennung einer theoreti-
schen Bemiihung als Philosophische Biologie durch Biologen, zur ge-
meinsam geteilten Voraussetzung haben, dass es sich in beiden Féllen
um Wissenschaften handele. Nicht nur die Philosophie stand in dieser
Hinsicht unter erheblichem Begriindungsdruck gegeniiber den Erkla-
rungsanspriichen der Naturwissenschaften und hier insbesondere der
Physik, wie etwa Husserls programmatische Schrift Philosophie als
strenge Wissenschaft zeigt; auch die Biologie musste sich gegeniiber

7 | Zum >Ubersetzen< als einem philosophischen Problem vgl. Benjamin
(1980), Derrida (2003), Hart Nibbrig (2001).

188

14.02.2028, 18:21:17. https:/ www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - [=IEEEEN


https://doi.org/10.14361/9783839403198-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

reduktionistischen Anspriichen als eigenstdndige, nicht in Physik
iiberfithrbare Wissenschaft behaupten. Aber — und dies miisste noch
eingehend rekonstruiert werden — den Philosophischen Anthropolo-
gen und den Philosophischen Biologen ging es nicht nur und aus-
schlieRlich um die Begriindung ihrer Bemiihungen als Wissenschaf-
ten, sondern die ihnen ebenfalls gemeinsame Voraussetzung war we-
sentlich starker noch: Philosophie und Biologie sind zwar verschiede-
ne Wissenschaften, in ihrem Wissenschaft-sein oder als Wissenschaft
aber sind sie gleich. Nur unter dieser starken Pramisse erscheint es
nachvollziehbar, dass Terminologien {iber disziplindre Grenzen hin
einfach ausgetauscht werden konnen. So konnte behauptet werden,
dass sie in ihrem Wissenschaft-sein insofern gleich wéren, als sie das
selbe Allgemeine (die Pflanze, das Tier, der Mensch) zum Gegenstand
haben; unterschieden wéren sie darin, wie sie dieses Allgemeine zum
Gegenstand haben. Dieser — weder von Seiten der Philosophischen
Anthropologie noch von Seiten der Philosophischen Biologie explizit
gemachten — Unterstellung kann entgegengehalten werden, dass es
sich um eine Nivellierung von Philosophie und Biologie insofern han-
delt, als dasjenige Allgemeine, das die Philosophie zum Gegenstand
hat, ein als Allgemeines anderes Allgemeines ist als dasjenige Allge-
meine, das die Biologie zu ihrem Gegenstand hat. Zumindest in einem
ersten Schritt kann man sich die Folgen dieser Uberlegung vergegen-
wartigen dadurch, dass man im Hegel'schen Sinne das Allgemeine der
Philosophie terminologisch als »Geist« fasst, das Allgemeine der Bio-
logie dagegen als (Pflanze-, Tier- und Menschen-)»Seele«.

5. | Eine Folge dieser Nivellierung des Allgemeinen der Philosophie
auf das Allgemeine der Biologie ist nun eben — dies die letzte These -
, dass die biologisch-typologische Rede von »Art< und >Art-Exemplar¢,
type und token zur Grundlage wird der philosophisch-anthropologi-
schen Rede von der Pflanze, dem Tier, dem Menschen; und zwar zur
Grundlage so, dass Philosophische Anthropologie dann nur ausge-
hend von und basierend auf solchen typologischen Bestimmungen
betrieben werden kann. Und insofern dies zutreffend ist, gerdt Philo-
sophische Anthropologie in einen nicht aufhebbaren Widerspruch zur
gegenwartigen Biologie und hier inshesondere zur Evolutionstheorie.

Nun kann und muss man fiir Plessner und die Ausarbeitung der
Stufen des Organischen festhalten, dass er die biowissenschaftlichen
Kontroversen seiner Zeit gut kannte und sowohl beziiglich der Debat-
te um den (phylogenetischen, in der Tradition von Ernst Haeckel ste-
henden) Darwinismus als auch in der Auseinandersetzung zwischen
einer vitalistisch-ontogenetischen Theorie (Hans Driesch) und einer
mechanistisch-ontogenetischen Theorie (Wilhelm Roux) eine mdogli-
che, d.h. in der Fachwissenschaft damals akzeptierte, Position bezog.
Die Entscheidung fiir Driesch und gegen Roux konnte aus guten, also

189

14.02.2028, 18:21:17. https:/ www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - [=IEEEEN

Das Typusproblem
in Philosophischer
Anthropologie und
Biologie -
Nivellierungen im
Verhdltnis von
Philosophie und
Wissenschaften


https://doi.org/10.14361/9783839403198-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mathias Gutmann auch experimentell gestiitzten Griinden erfolgen, bis durch die ent-
Michael Weingarten wicklungsbiologischen® Konzepte von Bertalanffy und Hans Spemann
Ende der 20ger, im Verlauf der 30er Jahre des letzten Jahrhunderts
der Mechanismus-Vitalismus-Streit gegenstandslos wurde. Und man
konnte ebenfalls mit guten Griinden auf der Seite von Driesch und
Uexkiill gegen den Darwinismus streiten, solange bis — ebenfalls Ende
der 20er Jahre des letzten Jahrhunderts — mit der Entwicklung der
Populationsgenetik sich die moderne, wieder die Darwinschen Uberle-
gungen aufgreifende und fortentwickelnde moderne Evolutionsbiolo-
gie entstand. Dies alles zugestanden, ist doch festzuhalten, dass
Plessner bis in seine spatesten Arbeiten zur Philosophischen Anthro-
pologie an den Diskussionsverldufen des ersten Viertels des letzten
Jahrhunderts festhielt und nicht bemerkt hat, dass in der Biologie
seine Uberlegungen nun iiberhaupt keinen Bezugspunkt mehr hatten
- oder dies nicht bemerken wollte, weil ihm dann die Grundstruktur
seiner Philosophischen Anthropologie abhanden gekommen wiére.

Zugestanden also: Uexkiill war einer der wichtigsten Vertreter der
organismischen Biologie< zu Beginn des 20. Jahrhunderts und hat in
dieser Hinsicht der Fachwissenschaft viele Anregungen gegeben. Die
Begriindung der Theoretischen Biologie sollte dabei nicht einfach nur
eine theoretische Grundlage der empirischen Teile der Biologie zur
Verfiilgung stellen, sondern beanspruchte zugleich eine Weiterfiih-
rung und grundlegende Erweiterung der Kantischen Transzendental-
philosophie zu sein:

»Die Aufgabe der Biologie besteht darin, die Ergebnisse der Forschun-

gen Kants nach zwei Richtungen zu erweitern: 1. Die Rolle unseres

Korpers, besonders unserer Sinnesorgane und unseres Zentralnerven-

systems mit zu beriicksichtigen und 2. Die Beziehungen anderer Sub-

jekte (der Tiere) zu den Gegenstdnden zu erforschen.« (Uexkiill

1928: 9)

Und ironischer Weise ist es genau diese >biologische Interpretation¢
Kants, die zu unaufhebbaren methodologischen Problemen in Uex-
kiills Konzept fiihrt.

Der erste Schritt der Uexkiillschen biologischen Interpretation
Kants zeigt schon die Probleme einer solchen Nivellierung von Philo-
sophie auf Biologie an: denn die Kantische Rede von der >Gattung«
Mensch wird jetzt umstandslos reformuliert als gleich der Rede von
der biologischen Art Homo sapiens; die Kantischen Apriori erscheinen
als Eigenschaften der organischen Ausstattung dieser Art, so dass es
nun umstandslos mdglich ist fiir alle Lebewesen von der Zecke auf-
warts bis zum Menschen hin das Verhdltnis von Merk- und Wirkzei-

8 | Ontogenie und Entwicklungshiologie (developmental biology) miissen un-
terschieden werden, um Verwechslungen mit der Haeckel'schen Tradition zu
vermeiden!

190

14.02.2028, 18:21:17. https:/ www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - [=IEEEEN


https://doi.org/10.14361/9783839403198-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

chen und die damit gegebenen jeweiligen artspezifischen Welten zu
untersuchen; jede Art (fype) und jedes Exemplar einer Art (token) lebt
in seiner artspezifischen, von ihr resp. ihm iiber Wirk- und Merkorga-
ne erzeugten Umwelt als einem Ausschnitt aus der »Umgebung« oder
der »AulRenwelt«:

»Schon der bloRe Augenschein belehrt uns, ob wir es mit einem Luft-,

Wasser- oder Landtier zu tun haben. Die Flossen, die Fliigel und die

FiiRe tragen unzweideutig den Stempel ihrer Bestimmung. Je mehr

der Funktionskreis auf ein eng umschriebenes Medium eingeschrankt

ist, um so deutlicher kann man an den Effektoren ihre Fiigung erken-

nen. Wir unterscheiden SaugfiiRe, SpringfiiRe, LauffiiRe und Kletter-

fiiRe, die uns einen ganz sicheren Anhalt geben, um das Medium der

Landtiere in weitere Unterabteilungen zu zerlegen. Bei den Parasiten

entdecken wir KlammerfiiBe, die ganz genau den Geweben ihrer Wirte,

die ihnen das Medium liefern, eingefiigt sind.« (Uexkiill 1928: 201)
Schon hier gilt es auf eine dann auch fiir die Philosophische Anthro-
pologie folgenreiche Inkonsistenz aufmerksam zu machen. Denn die
Bestimmung der »Umwelt« als einem Ausschnitt aus der »AuRenwelt«
ist nur dann mdglich, wenn der Biologe fiir sich einen géttlichen Be-
obachterstandpunkt beansprucht, fiir den das Eingebundensein in ei-
ne auf Grund seiner organischen Ausstattung gegebenen Eigenwelt
nicht gilt: Denn wiirde Uexkiills These auch fiir den beobachtenden
Biologen gelten, dann miiRte er sagen, dass die Umwelten der Tiere
Ausschnitte aus der Umwelt des Menschen darstellen - die Rede von
einer AuRenwelt, die keine artspezifisch erzeugte Umwelt ist, son-
dern in irgend einem Sinne »die Welt selbst«, ist nicht mdglich. Fiir
die Philosophische Anthropologie impliziert das selbstverstdndlich
sofort die Frage nach dem Standpunkt des Philosophischen Anthropo-
logen, der iiber den Menschen als so und so seiend spricht.

Allgemein héngt die Relation von Organismus und Umwelt ab von
seinem Bauplan, im Besonderen dann von dem spezifischen Typ des
Bauplans. Die Unterscheidung der Typen ergibt sich {iber das Vorhan-
densein oder Nichtvorhandensein der verschiedenen Funktionskreise,
die geschlossenen Funktionskreise des Mediums, der Nahrung, der
Fortpflanzung usw. Die Relation zwischen Organismus und artspezifi-
scher Umgebung wird dann weiter beschrieben als »Gefiige« und »Ge-
gengefiige«, die liickenlos miteinander verzahnt sind wie Schliissel
und zugehdriges Schloss: »Die Tiere sind nun derart in die Natur hin-
eingebaut, daR auch die Umwelt wie ein planmdRiger Teil des Ganzen
arbeitet« (Uexkiill 1928: 153).

Das naturgeschichtliche Gewordensein der Organismen wird von
Uexkiill beschrieben als Transformation des jeweiligen Bauplanes; ei-
ne Transformation des Bauplanes, die nur sprunghaft - und damit im
Widerspruch zum graduellen und kontinuierlichen Wandel in der Dar-
winschen und der modernen Evolutionstheorie — gedacht werden

191

14.02.2028, 18:21:17. https:/ www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - [=IEEEEN

Das Typusproblem
in Philosophischer
Anthropologie und
Biologie -
Nivellierungen im
Verhdltnis von
Philosophie und
Wissenschaften


https://doi.org/10.14361/9783839403198-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mathias Gutmann kann als das schlagartige (Konrad Lorenz, der nicht nur in dieser Hin-
Michael Weingarten sicht Anhédnger von Uexkiill war, nennt dies dann Fulguration) Auf-
treten eines neuen Funktionskreises.

Wie schwierig das Einbinden evolutionstheoretischer Uberlegun-
gen in dieses Konzept ist, kann folgende Ausfiithrung erhellen:

»Ein jeder Organismus kann nur er selbst sein. Aber in sich selbst ist er

vollkommen, weil er, wie wir wissen, im Gegensatz zu unseren Gegen-

standen, die aus Struktur und Gefiige bestehen, nur aus Gefiige be-
steht. Daher darf man die grundsatzliche Behauptung aufstellen: ein

jedes Lebewesen ist prinzipiell absolut vollkommen.« (Uexkiill 1928:

204 £.)

Wenn jedes Lebewesen »prinzipiell absolut vollkommen ist«, dann
kann jede Veranderung nur eine negative Abweichung sein; Evolution
als Entwicklung ist genau genommen ausgeschlossen. Oder aber die
jeweilige Gegenwart wird als Ende der Evolution unterstellt und das
Erreichen der Gegenwart als ein teleologisch gerichteter Prozess auf
diesen Zustand hin imaginiert. Uexkiill glaubt mit dem Organisator-
Konzept Spemanns und der Regulator-Hypothese Drieschs einen Me-
chanismus benennen zu konnen, der diesen teleologischen Prozess
verstdndlich mache. Die Oocyten und alle Zygoten aller Stamme (Phy-
la) starten von der selben Struktur; die Organisatoren >hohere« Phyla
bewirken dann, dass die Entwicklung eines Lebewesens, das zu die-
sem hoheren Phylum gehort, nicht vorzeitig abbricht. So wird ein
Hiithnchen in seiner ontogenetischen Entwicklung trotz der Entwick-
lung der Anlagen zu Kiemenbdgen nicht zu einem Fisch, weil Organi-
satoren, bevor die Kiemen-Anlagen zu wirklichen Kiemen ausgebildet
werden, die Umformung hin zu einem Hiihnchen slenken<. Unabhan-
gig von der Frage, woher die Organisatoren stammen und woher sie
>wissenk konnen, wann sie in eine Entwicklung zielgerichtet einzu-
greifen haben, bleibt festzuhalten, dass die als Phylogenese verstan-
dene Evolution collabiert in ontogenetische Entwicklung - ein Kon-
zept, das vor Darwin bspw. von Karl Ernst von Baer schon vertreten
wurde (vgl. Gutmann/Neumann-Held 2000).

Jede individuelle Entwicklung verlduft so vom Allgemeinen als
dem allem Lebendigen gemeinsamen Ausgangspunkt, iiber die dem
jeweiligen Phylum, der jeweiligen Familie, Gattung hin zur Art beson-
deren Gemeinsamen; mit der Ausbildung der Art-Charakteristika ist
die Entwicklung, bspw. des Hiihnchens, abgeschlossen. Und zugleich
soll diese Modell der Individual-Entwicklung das naturgeschichtliche
Gewordensein reprasentieren. Dieses enkaptische Modell liegt eben
auch, mit Modifaktionen, der Rede von der Pflanze, dem Tier und dem
Menschen zu Grunde, weswegen die Bestimmungen des jeweils Allge-
meineren zugleich auch immer zu Bestimmungsstiicken des Besonde-
ren werden. Wahrscheinlich kann iiber die genauere Rekonstruktion
dieser Vorstellung auch erschlossen werden, warum Plessner gerade

192

14.02.2028, 18:21:17. https:/ www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - [=IEEEEN


https://doi.org/10.14361/9783839403198-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

in der Vorlesung Elemente der Metaphysik in nicht zufilliger Weise ne-
ben seiner Bezugnahme auf Autoren wie Driesch und Uexkiill u.a., die
in ihrer Zeit durchaus auch heute noch wiirdigenswerte Leistungen in
der Biologie erbracht haben, auch auf Autoren zuriickgreift, die in ih-
ren Fachwissenschaften immer umstritten waren, aber genau das
Schnittfeld besetzten, das fiir das Fluktuieren zwischen Biologie, Phi-
losophie und >blofRer Weltanschauung« so wichtig war: Edgar Dacque
(Paldontologie) und Hans Andre (Botanik) etwa, aber auch Huston
Stuart Chamberlain, fiir dessen Rezeption in der Weimarer Republik
sich Uexkiill vehement eingesetzt hatte, und selbstverstandlich Lud-
wig Klages und sein Schiiler Melchior Palagyi.’

Literatur

Benjamin, W. (1980): »Die Aufgabe des Ubersetzers, in: Gesammel-
te Schriften, Bd. IV.1, Frankfurt a. Main, S. 9-21.

Buytendijk, F. J. J. (1958): Mensch und Tier, Reinbek.

Derrida, J. (2003): Die Einsprachigkeit des Anderen, Miinchen.

Goldstein, K. (1934): Der Aufbau des Organismus, Den Haag.

Gutmann, M. (2002a): »Human Cultures’ Nature, in: A. Grunwald et
al. (Hrsg.), On Human Nature. Antropology: Biological And Philoso-
phical Foundations, Berlin, S. 195-240.

Gutmann, M. (2002b): »Die >Sonderstellung« des Menschen. Syste-
matische Uberlegungen zum Tier-Mensch-Vergleich«, in: M. Wein-
garten/M. Gutmann/E.-M. Engels (Hrsg.), Jahrbuch fiir Geschichte
und Theorie der Biologie 8/2001, S. 27-78.

Gutmann, M./Neumann-Held (2000): »The Theory of Organism and
the Culturalist Foundation of Biology«, Theory in Biosciences, vol.
119, S. 276-317.

Hart Nibbrig, C. (Hrsg.) (2001): Ubersetzen: Walter Benjamin,
Frankfurt a. Main.

Plessner, H. (1928): Die Stufen des Organischen und der Mensch
(1975), Berlin.

Scheler, M. (1921): Vom Ewigen im Menschen, Leipzig.

Scheler, M. (1987): »Philosophische Anthropologie«, in: Schriften
aus dem Nachlaf3, Bd. III, hrsg. M. S. Frings, Bonn.

Uexkiill, J. v. (1928): Theoretische Biologie (1973), Frankfurt a.
Main.

9 | Vgl. eigenes kleines Literaturverzeichnis mit Hinweisen zu diesen Auto-
ren.

193

14.02.2028, 18:21:17. https:/ www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - [=IEEEEN

Das Typusproblem
in Philosophischer
Anthropologie und
Biologie -
Nivellierungen im
Verhdltnis von
Philosophie und
Wissenschaften


https://doi.org/10.14361/9783839403198-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mathias Gutmann  Literaturhinweise zu den fiir Philosophische
Michael Weingarten Anthropologie relevanten biotheoretischen Autoren

Andre, H. (1931): Urbild und Ursache in der Biologie, Miinchen, Ber-
lin.

Andre, H./Miiller, A./Dacque, E. (1935): Deutsche Naturanschauung
als Deutung des Lebendigen, Miinchen, Berlin.

Chamberlain, H.S. (1928): Natur und Leben, hrsg. und Einleitung
von J. v. Uexkiill, Miinchen.

Dacque, E. (1927): Urwelt, Sage und Menschheit, Miinchen, Berlin.

Dacque, E. (1928): Natur und Seele, Miinchen, Berlin.

Dacque, E. (1929): Leben als Symbol, Miinchen, Berlin.

Dacque, E. (1930): Die Erdzeitalter, Miinchen, Berlin.

Dacque, E. (1933): Natur und Erldsung, Miinchen, Berlin.

Dacque, E. (1940): Die Urgestalt, Leipzig.

Dennert, E. (Hrsg.) (1938): Die Natur — das Wunder Gottes [enthalt
Beitrdge u.a. von Uexkiill, Driesch, Gustav Wolff, Karl Friedrichs],
Berlin.

Klages, L. (1956): Mensch und Erde, Stuttgart.

Palagyi, M. (1924): Naturphilosophische Vorlesungen, Leipzig.

194

14.02.2028, 18:21:17. https:/ www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - [=IEEEEN


https://doi.org/10.14361/9783839403198-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

