
Drei Wurzeln des Krieges, und warum nur eine nicht
ins Verderben führt

Bernhard H. F. Taureck

1. Das Phänomen Krieg
2. Eine synthetische Kriegsdefinition
3. Die Grammatik des Raubkriegs bei Thukydides
4. Das Scheitern der Notwendigkeitsbegründung des Krieges bei Kant

und Hegel
5. Die Illusionswurzel des Krieges bei Heraklit
6. Bestätigung der drei Kriegswurzeln bei Giraudoux
7. Alternativen?

   
Um über Kriege etwas Sachhaltiges zu formulieren, wird in der Folge
nicht nur auf Kant und Hegel, welchen man einen Nachweis der Notwen‐
digkeit des Krieges zutraut, sondern vor allem auf zwei antike Autoren zu‐
rückgegangen. Der eine ist Thukydides. Er deckt die Kriegswurzel der
Raubkriege auf. Der andere ist Heraklit. Dessen Wort vom Krieg als Kö‐
nig und Vater wird teils zu bloßem Zitiergut, teils dient es als selbstver‐
ständliche Kriegsrechtfertigung. Es wird zu zeigen sein, dass dieser Satz
eine Warnung enthält, die zu beachten in unserer Zeit noch lebenswichti‐
ger als zuvor wird.

Das Phänomen Krieg

Krieg, der Einsatz kollektiver Gewalt gegen kollektive Gewalt, hat mit
Unfällen zwar das Außergewöhnliche gemeinsam. Doch Unfälle sollen
nicht geschehen. Krieg dagegen bildet eine Entfesselung von kollektiver
Gewalt, die sonst nirgendwo zu beobachten ist und die überall untersagt,
nicht erlaubt, die strikt untersagt ist. Krieg bedeutet Erlaubnis zu maxima‐
ler Entfesselung des gewöhnlicherweise Unerlaubten. Es ist schlicht uner‐
laubt, fremdes Eigentum zu beschädigen oder sich durch Gewalt anzueig‐
nen. Es ist schlechterdings unerlaubt, fremdes Menschenleben anzutasten,
zu verletzen oder zu töten. Es ist schlechterdings unerlaubt, sich an Kin‐

1.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-25 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-25


dern und Frauen zu vergreifen und Kinder mit Waffen auszurüsten. Der
Krieg lebt jedoch von all dem.

Eine synthetische Kriegsdefinition

Wenn man davon ausgeht, dass die bestehenden Kriegsdefinitionen zu‐
meist eher analytisch ausfallen, so wird eine synthetische Kriegsdefinition
erforderlich, die dem Subjekt Krieg Prädikate zuschreibt, die weder offen‐
kundig noch auch versteckt in dem Subjekt enthalten sind. Als eine solche
synthetische Kriegsdefinition schlage ich vor: Krieg bezeichnet eine
ruhmreiche kollektive Erbeutungsaktion, die zusätzlich als Notwendigkeit
deklariert wird und die auf einer Illusion letztlicher infolge Krieg zu errei‐
chender Vorteile beruht. Dieser synthetische Kriegsbegriff wurde in der
Bezugnahme auf Kriege jedoch im Lauf der Geschichte in zwei gesonder‐
te Teile zerlegt. Kriege galten als ruhmreiche Erbeutungsaktionen, denen
nach Bedarf das Prädikat der Notwendigkeit hinzugefügt wurde. Dass
Kriege zugleich auf Illusion beruhten, wurde dagegen in der Regel vom
Verständnis des Krieges abgezogen.

Die vorgeschlagene synthetische Kriegsdefinition als Ganze läuft auf
eine Dekonstitution des Krieges hinaus. Krieg erscheint als drei konzentri‐
sche Kreise aus ruhmreicher Beute, Notwendigkeit und Illusion. Ob man
induktiv mit der ruhmreichen Beute beginnt und mit illusionären Vorteilen
endet oder ob man deduktiv mit der Illusion beginnt, Kriege erweisen sich
in beiden Richtungen als Illusion oder sie werden als solche nachgewie‐
sen. Dass Kriege ruhmreiche Erbeutungsaktionen bezeichnen, wurde in
der römischen Antike offenkundig und dort von dem Historiker Livius als
praeda und gloria fixiert. Autoren wie bereits Platon und später Voltaire
oder Schopenhauer haben dieses Urteil nachdrücklich bekräftigt.

Seit 2001 hat die US-Administration bewiesen, dass sie in der Lage ist,
die Elemente von ruhmreicher Beute und Notwendigkeit unter anderen
Bezeichnungen als Konzept einer globalstrategischen Option zu praktizie‐
ren. Dass gegen ein Abstraktum namens „Terrorismus“ Krieg geführt
wird, dürfte dabei Teil der Namensverfremdung sein.

Von den verschiedenen Kriegsdefinitionen hebt sich die von Clause‐
witz ab, welcher ihr das synthetische Prädikat gibt, Fortsetzung der Politik
mit anderen Mitteln zu sein. Diese Definition halte ich deshalb für unzu‐
treffend, weil Kriege, indem sie das Unerlaubte legalisieren, Ausdruck
von gescheiterter Politik darstellen. Zutreffend ist dagegen bei Clausewitz,
Kriege als auf Vernichtung des Feindes ausgerichtet zu beurteilen. Doch

2.

26 Bernhard H. F. Taureck

https://doi.org/10.5771/9783748910909-25 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-25


das Vernichtungsziel wurde bisher nicht erreicht. Erst mit dem Atomkrieg
wurde die Vernichtung zu Option, in der sich Illusion und Verblendung
über die nunmehr unbegrenzte Vernichtung durchdringen.1

Die Grammatik des Raubkriegs bei Thukydides

Worum geht es im Melierdialog des Thukydides? Wie in meinem Buch
Drei Wurzeln des Krieges. Und warum nur eine nicht ins Verderben führt2
im Detail aufgezeigt, bietet er eine Anatomie eines Raubkrieges im Stadi‐
um einer sonst nirgendwo aufgezeichneten vollständigen Kommunikation
über die politisch-militärische Differenz im üblicherweise kommunikati‐
onsverstellten Raum eines bereits in Gang gesetzten Raubkrieges. Wenn
es sich so verhält, dann liefert der Dialog Aufschlüsse über das, was die
banale Bestimmung von Krieg als bloß ruhmreicher Raubzug nicht sagt.
Dieser Aufschluss besteht in dreierlei Hinsicht: Erstens, die tatsächlichen
Einstellungsweisen der Aggressoren kommen ans Licht. Zweitens, die
Gründe für Protest und Widerstand gegen Raubkrieg und die Möglichkeit
ihn zu vermeiden, zeigen sich in vollem Umfang. Drittens, die zeitgebun‐
denen Züge der athenischen Raubkriegsaktion im Kontext des 27 Jahre
dauernden Peloponnesischen Krieges (431 bis 404) gewinnen zugleich all‐
gemeingültige Konturen. Es wurde im Detail dargelegt, wie diese drei
Aufschlüsse im dialogischen Hin und Her mit unaufdringlicher Evidenz
nach und nach erfolgen. Welche Strukturen liegen ihnen noch zugrunde?
Vereinfacht gesprochen, handelt es sich um eine Struktur der erwünschten
Zerstörung des Politischen zugunsten eines Raubkrieges einerseits, und
andererseits um eine Struktur der Bewahrung des Politischen in der argu‐
mentativen Abwehr von Gewalt. Der Melier-Dialog ist daher zugleich ein
Dokument der Verzweiflung und der Hoffnung. Verzweiflung, weil die
Melier vor physischer und politischer Vernichtung stehen, welche die ar‐
roganten Athener Demokraten ihnen, unbeeinflusst von ihren Gegenargu‐
menten, aufnötigen. Hoffnung, weil die Melier eine Argumentation der
Hoffnungsbegründung leisten und sich von ihrem Logos der Gerechtigkeit
nicht abbringen, sondern diesen beständig neu verstärken lassen. Ver‐
zweiflung infolge eines unbeirrbaren Raubkriegsbegehrens, Hoffnung in‐
folge einer politisch-ethischen Selbsterhaltung angesichts eines kriege‐

3.

1 Vgl. Michael Howard, Clausewitz, Oxford 2002, S. 74 f.
2 Bernhard H. F. Taureck, Drei Wurzeln des Krieges. Und warum nur eine nicht ins

Verderben führt, Zug 2019.

Drei Wurzeln des Krieges 27

https://doi.org/10.5771/9783748910909-25 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-25


risch absichtlich herbeiführten Scheiterns der Politik. Die Melier bean‐
spruchen mit ihrem Logos der Gerechtigkeit ein Recht auf Respektierung
einer Ruhe von gewaltsamen Einschränkungen der Gestaltung ihres Ge‐
meinwesens. Die Athener dagegen stellen einen Unterwerfungsanspruch,
nach welchem Melos steuerpflichtig und ohne politische Selbstbestim‐
mung wäre. Andernfalls droht Melos die physische Auslöschung. Da den
Athenern jeder Anlass für ihren Unterwerfungsanspruch fehlt, ist ihr Han‐
deln einer eigenen Rechtfertigung ausgesetzt. Das Motiv der Athener ist
Beute, welche sie entweder durch Steuereinnahmen von Entrechteten oder
durch Verkauf der versklavten Frauen und Kinder erzielen. Von diesem
Motiv jedoch reden sie fast nicht. Vielmehr suchen sie nach einer noch
stärkeren Begründung und finden sie im Logos der Stärke und der Gewalt.

Indem die Angreifer vor dem angekündigten Akt der Gewalt die Opfer
vor die Wahl stellen, Vasallen zu werden oder einen aussichtslosen Krieg
zu verlieren, soll eine Kommunikation auf der eigentlich kommunikati‐
onsentzogenen politisch-militärischen Grenzlinie stattfinden. Auf ihr kann
jede Seite entgegengesetzte Wahrnehmungen vorbringen. Aus der Sicht
der grundlos Angegriffenen beginnt jenseits der Grenzlinie das Unrecht.
Diesseits ist der Logos der Gerechtigkeit für die politische Selbstbestim‐
mung maßgeblich. Dieser Logos schließt nicht ein, dass Staaten, wenn sie
sich neutral verhalten, zugleich Freunde mit den anderen Gemeinwesen
sind. Doch die Melier wollen gegenüber Athen und seinem Seebund neu‐
tral und dennoch Freunde sein. Das ist mehr, als eine Politik der Neutrali‐
tät beinhaltet. Neutralität besagt politische Indifferenz, Freundschaft wohl‐
wollende Zuneigung. Der Widerspruch zwischen Freundschaft und Neu‐
tralität würde sich, sofern die Melier Freundschaft nicht nur zum Schein
anbieten, dann auflösen, wenn die Melier staatliche Neutralität und gesell‐
schaftliche Freundschaft anbieten. Im Unterschied zu den Meliern be‐
trachten die Athener die politisch-militärische Grenze nicht als Grenze
zum Unrecht. Indem sie das Recht nicht als konfliktunabhängiges Instru‐
ment zur Konfliktbearbeitung verstehen, benötigen sie eine andere Be‐
zugsgröße zur Konfliktbearbeitung. Wie dargelegt, besteht diese in einem
Logos der Stärke, der auf fünf Sätze eines politischen Realismus hinaus‐
läuft.

Der Melier-Dialog zeigt zumindest dreierlei: Erstens, Krieg ist Bruch
mit dem Politischen in Gestalt eines gewaltsam herbeigeführten Schei‐
terns politischer Gestaltung. Zweitens, das herbeigeführte Scheitern des
Politischen folgt einem Logos der Stärke, der ein Pseudo-Logos ist. Er bil‐
det eine Performanz von Gewalt und stellt den Machtbezüge parodieren‐

28 Bernhard H. F. Taureck

https://doi.org/10.5771/9783748910909-25 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-25


den Auftakt eines Raubkrieges dar, welcher im Namen von Sicherheit die
Sicherheit vor weiteren Angriffen zu verbürgen vorgibt. Drittens, dem Lo‐
gos der Stärke wird ein Logos der Gerechtigkeit und damit Widerstand
entgegengesetzt. Statt Unterwerfung zu praktizieren, strebt der Logos der
Gerechtigkeit nach Erhaltung politischer Gestaltungsmöglichkeit.

Scheitern der Notwendigkeitsbegründung des Krieges bei Kant
und Hegel

Es findet sich bei Kant die Vorstellung, dass Kriege als Plan und Absicht
der Natur verstanden werden können, zu einem Friedenszustand zu gelan‐
gen.3 Kant weiß, dass er hier irgendwie mythologisch argumentiert. Er
nennt die Absicht der Natur daher auch Vorsehung und spricht davon, auf
diese Weise gewissermaßen „einen Leitfaden a priori“ des Verständnisses
der Weltgeschichte zu liefern, der mit der empirischen Geschichte verein‐
bar ist.4

Diese Argumentation besitzt zwei Schwierigkeiten. Zum einen wird
durch die Metaphorik einer Absicht oder eines Plans, welcher der Natur
beigelegt wird, diese nicht wirklich zu einem Tätersubjekt. Dies vermag
und will Kant nicht ändern, andernfalls würde er eine naive Mythologie
betreiben, die unglaubwürdig ist. Die Naturabsicht von Kriegen, die um
des Friedens willen geführt werden, bleibt daher etwas Irreales, bleibt eine
kontrafaktische Annahme. Dann aber wird der starke Zwang, welche eine
als Vorsehung verstandene Natur mittels Krieg auf die Menschen ausübt,
doch wiederum zu einer lediglich schwachen Annahme. Die zweite
Schwierigkeit besteht darin, dass nicht eigentlich der Krieg das welthisto‐
rische Apriori bildet, sondern Krieg, sofern er einen globalen Friedlich‐
keitszustand hervorbringt. Wie hat man sich das vorzustellen? Wie soll es
möglich sein, dass, je mehr kriegerisch zerstört wird, desto mehr am Ende
friedlich aufgebaut wird? Es gibt dafür zwei Erklärungen. Die erste ist
empirisch-historisch und besagt, dass Kriege stets mit einem von den Sie‐
gern bestimmten Frieden enden. Doch von dieser Art Frieden weiß Kant,
dass dies lediglich eine Art Waffenstillstand und eine Fortsetzung des
Krieges mit anderen Mitteln ist. Ein stabiler Globalfrieden wird auf diese
Weise nicht erreicht. Als 1945 das Unwesen des nationalsozialistischen
Krieges beendet und mit der Gründung der UNO die Möglichkeit von glo‐

4.

3 Immanuel Kant, Werke Bd. VI, Darmstadt 1966, S. 42 f.
4 Kant, Werke Bd. VI, S. 49.

Drei Wurzeln des Krieges 29

https://doi.org/10.5771/9783748910909-25 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-25


balem Frieden geschaffen wurde, war zum Beispiel klar, dass eine wenig
friedliche ideologische Bipolarität Nachfolgerin des Kriegszustands war.
Daraus folgt, dass der durch Kriege erzeugte Frieden Kants noch eine
gänzlich andere Bedeutung haben müsste als die eines instabilen Friedens
nach Kriegshandlungen. Worin könnte sie bestehen?

Wer sich an das Neue Testament erinnert, dem wird der Schlussteil be‐
kannt sein, die Offenbarung des Johannes. Offenbarung heißt auf Grie‐
chisch apokálypsis. Man spricht daher auch von der Johannes-Apokalyp‐
se. Apokalypse wird jedoch mit einem Untergang der Menschheit verbun‐
den, begleitet von Angst und Schrecken. Mit Recht, denn diese Offenba‐
rung ist in vieler Hinsicht eine Offenbarung des Schreckens. Die apoka‐
lyptischen Reiter leiten ein, worum es in der Apokalypse gehen wird,
nämlich um die Wiederkehr Christi am Ende dieser Welt, der seinen Wi‐
dersacher in einer finalen Schlacht besiegt. Die gesamte Erde wird ver‐
nichtet, und Gott schafft eine völlig neue Erde mit einer Stadt ganz aus
Licht und ohne Schatten und Tod, in welcher die Gottheit bei den Men‐
schen wohnt. Der Verfasser dieses Textes liefert damit eine Erzählung ei‐
nes von Gott geführten totalen Krieges, der von einem ebenso totalen
Frieden abgelöst wird. Es wird also die für Europa wichtige Erzählung ei‐
nes Krieges geboten, der zwar nicht den gesuchten Zwang der Weltver‐
nunft, aber einen Zwang eines monotheistischen Gottes besagt. Der theo‐
logische Anspruch auf göttliche Offenbarung versteht sich nicht als Aprio‐
ri der Vernunft. Der theologische Anspruch geht vielmehr davon aus, dass
die Vernunft mit ihrem Apriori die Geheimnisse der Gottheit nicht zu er‐
schließen vermag. Trotzdem ist eine sich nahelegende Frage erlaubt: Ver‐
sucht Kant eine säkularisierte Analogie zur Johannes-Apokalypse zu bil‐
den? Soll das zerstörende und aufbauende Handeln der Gottheit in eine ra‐
tional handelnde Natur übersetzt werden, die Krieg als Mittel zu Frieden
einsetzt? Auch wenn Kant selbst sich nicht als säkularer Übersetzer der
theologisch-mythologischen Friedensherstellung aus Krieg versteht, so
bleibt diese Frage berechtigt. Und es sprechen tatsächlich Gesichtspunkte
dafür, dass Kant die Johannes-Apokalypse säkularisiert. Kant ersetzt den
Akteur Gott durch Natur, und er nimmt Frieden als Ziel der Weltgeschich‐
te an, welches sich mithilfe von Kriegen verwirklicht. Sind diese beiden
Ähnlichkeiten nicht bereits hinreichend für eine vollständige Analogie
zwischen Apokalypse und weltgeschichtlichem Apriori? Sie sind es nicht,
sondern sie besitzen eher den Nachteil, Divergenzen zu verdecken. Auf‐
fällig ist bereits eine erste Divergenz, nämlich das Ausmaß des Krieges.
Bei Johannes gilt: „Kriege von nie dagewesenem Ausmaß brechen aus, so

30 Bernhard H. F. Taureck

https://doi.org/10.5771/9783748910909-25 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-25


dass die Menschen einander morden und unsagbares Leid einkehrt. […]
Die vier Reiter ziehen nicht mehr nach Norden, Süden, Osten und Westen
auseinander, sondern jeder zieht über die ganze Erde und bringt eine be‐
stimmte Plage mit sich.“5

Interessanterweise folgt daraus, dass „Weltkriege“ (die weniger über‐
hebliche Bezeichnung für sie sollte „Erdkriege“ lauten) nicht erst 1914 be‐
gannen, sondern mehr als 1.800 Jahre zuvor. Jedenfalls dürfte die Johan‐
nes-Apokalypse der erste Beleg dafür sein, dass die Vorstellung eines die
gesamte Erdoberfläche betreffenden Krieges bereits in der Antike geboren
wurde, während tatsächliche Erdkriege erst im 20. Jahrhundert stattfan‐
den. Um eine Vorstellung vom Ausmaß der Kriege in der Vision des Jo‐
hannes zu erlangen, sei ein Passus zitiert, in dem Christus als Krieger auf‐
tritt, dessen Krieg gegen seine Feinde zugleich das Gericht über diese dar‐
stellt. Sein Gewand ist in Blut getaucht: Der geopferte Jesus wird zum op‐
fernd richtenden Christus, der nicht lediglich ein Schwert führt, sondern
der selber Schwertwaffe ist und alle seine Feinde tötet, die den Vögeln
zum Fraß dienen. Die Feinde Christi werden von diesem in einer Vernich‐
tungsschlacht ausgerottet. Ein Maximum des Glücklichseins der Sieger
wird mit einem Maximum von Unglück der kriegerischen Zerstörung er‐
kauft.6

Jetzt zeigen sich Abweichungen zwischen Johannes und Kant. Johan‐
nes geht es um die Demonstration einer unbegrenzt destruktiven Macht
der monotheistischen Gottheit, Kant dagegen um eine Macht der Natur,
welche eine Verhaltensänderung der Menschheit bewirkt. Kants Natur
will mittels Kriegen lenken. Die exzessiv zürnende Gottheit der Johannes-
Apokalypse will mittels Kriegsentfesselung richten. Auf eine Verhaltens‐
änderung der Menschen wird vollständig verzichtet. Daraus folgt, dass der
von der Gottheit geführte Krieg grenzenlos geschieht, während Kant eine
Kriegsentfesselung unbedingt vermeiden muss. Kriege sollen – geht es
nach Kant – die Menschen lehren, sie sollen die Menschheit nicht verzeh‐
ren. Wie aber will Kant verhindern, dass Kriege nicht so exzessiv werden,
dass das Ziel, nämlich die Schaffung eines dauerhaft stabilen internationa‐
len Friedensszustands, unerreichbar wird? Der Gott der Apokalypse ist be‐
stimmt von einem Zorn, der keine Grenzen anerkennt. Er hat die Macht zu
vernichten, wen oder was er vernichten will und zu erschaffen, was er er‐

5 Eduard Lohse, Die Offenbarung des Johannes. Übersetzt und erklärt von Eduard
Lohse, Göttingen 1988, S. 47 f.; meine Hervorhebung.

6 Offenbarung Joh. 19.11‒21; zit. n. Lohse, Die Offenbarung des Johannes, S. 102 f.

Drei Wurzeln des Krieges 31

https://doi.org/10.5771/9783748910909-25 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-25


schaffen will. Johannes hat in die Vorstellung dieser Gottheit etwas inves‐
tiert, was zwar für jedes Vorstellen nötig ist, was aber für sich selbst weder
Maß noch Ziel kennt: Fantasie. Kant dagegen ist darauf angewiesen, in die
Vorstellung einer Naturabsicht die schwächstmögliche Erwartung zu in‐
vestieren, nämlich Hoffnung.

Eine Folgerung aus dem Vergleich zwischen der Johannes-Apokalypse
und Kants Naturabsicht wird nunmehr erkennbar: Das Gemeinsame – et‐
was Übermenschliches erzeugt mittels Kriegen einen Friedenszustand –
wird bedroht durch das ungeklärte Ausmaß der Kriege in der säkularisier‐
ten Kant-Version. Bei Johannes herrscht der Kriegsexzess. Kant kann die‐
sen nicht nur nicht gebrauchen, sondern er müsste garantieren, dass es kei‐
nen Kriegsexzess gibt. Genau diese Garantie vermag Kant nicht zu geben.
Er weiß kein Prinzip innerhalb der Naturabsicht zu benennen, was verhin‐
dert, dass die Kriege sich zur Totalvernichtung auswachsen wie in der
Apokalypse. Nun ließe sich einwenden: Entsteht nicht lediglich deshalb
ein Problem für Kants Argumentation, sobald man ihn mit der Johannes-
Apokalypse in Beziehung setzt? Dieser Einwand scheint nur auf den ers‐
ten Blick plausibel. Denn es scheint durchaus weit hergeholt, Kants Auf‐
klärungstext mit einem mythologisch-theologischen Text aus dem Anfang
des Christentums zu vergleichen. Der Einwand verkennt jedoch, dass die‐
ser Vergleich nicht nur für sich interessant ist, sondern zugleich als Grund‐
lage dient, eine Lücke in Kants Argumentation aufzudecken. Es ist die
Lücke des fehlenden Prinzips, welches verhindert, dass die Kriege sich
entgrenzen.

Ein Blick auf die Stellung des Krieges in der Johannes-Apokalypse und
in der Kant-Version als Naturabsicht zeigt folglich mit einiger Deutlich‐
keit, dass sich ein Kriegsapriori nicht denken lässt, mit welchem eine
Weltvernunft die Menschen zwingt, auf ihre Eigenvernunft zu verzichten
und sich gemäß der Weltvernunft zu verhalten. In der mythologischen
Theologie des Johannes wird die Weltvernunft von einer Zornesgottheit
mit entgrenzter Kriegsführung absorbiert, und Kants Naturvorsehung ent‐
hält kein Prinzip, das eine entgrenzende Ausweitung der Kriege verhin‐
dert. Sobald eine übermenschliche Macht vorgestellt und mit Krieg ver‐
bunden wird, scheint eine Regel zu gelten, die besagt: Nicht die über‐
menschliche Macht ist stärker als der Krieg, sondern der Krieg erweist
sich als eine Art Übermacht.

Zwei Fragen sind noch offen: Gilt diese Regel auch für Hegel? Hegel
verhält sich in Bezug auf das Thema Krieg ambivalent. Teils möchte er
Krieg durchaus als Teil der Weltvernunft denken, die menschliches Ver‐

32 Bernhard H. F. Taureck

https://doi.org/10.5771/9783748910909-25 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-25


halten zwingend lenkt, teils schreckt er vor diesem Gedanken zurück. Sein
fast enthusiastisches Ja zu Heraklit spart jedoch ausgerechnet eine Deu‐
tung des Kriegssatzes 53 aus. Was also vertritt er: eine Position außerhalb
des Kriegsapriori oder eine Variante desselben? Kants Naturabsicht kann
er nicht gebrauchen, denn Natur gilt ihm als etwas Minderes gegenüber
dem Geist.

Zusammenhängend wird das Thema des Krieges von Hegel am Ende
seiner Rechtsphilosophie behandelt (§§ 323‒340). Die Forschung empört
sich darüber, dass Hegel Krieg als etwas Reinigendes sieht, das die See
der Staaten wie die Winde „vor der Fäulnis bewahrt, in welche sie eine
dauernde Ruhe, wie die Völker ein dauernder oder gar ein ewiger Friede,
versetzen würde“.7

Die Forschung lässt ihre Empörung über diese Bemerkung dadurch be‐
sänftigen, dass Hegel einen zwar unaufhebbaren Naturzustand zwischen
den Staaten annimmt (§ 333), diesen jedoch durch das Erfordernis der ge‐
genseitigen Anerkennung mildert, wodurch völkerrechtliche Beziehungen
möglich werden.8 In kritischer Fortsetzung der registrierten Diskrepanz
zwischen einer behaupteten Kriegsnotwendigkeit und ihrer starken Ab‐
schwächung bei Hegel sei nunmehr behauptet: Hegels Denken des Krie‐
ges wird von zwei einander ausschließenden Motiven bestimmt, die er
nicht reflektiert und daher nicht dialektisch vermittelt und ausgleicht. Die
entgegengesetzten Motive sind einerseits Krieg als Zwang der Weltver‐
nunft und andererseits Krieg als auf die Spitze getriebene Dummheit des
Anspruchs auf Eigenvernunft.

Hegel gibt sich alle Mühe, Krieg strahlend als Vernunftnotwendigkeit
zu präsentieren, und er erfindet eine Reihe kleinlaut vorgebrachter Grün‐
de, weshalb Krieg doch eher als etwas zu gelten habe, das nicht geschehen
sollte. Bei Hegel lässt sich daher lernen, zu verstehen, was es bedeuten
würde, wenn Krieg tatsächlich ein Zwang der Weltvernunft wäre. Und
was würde es bedeuten? In der Sprache Hegels formuliert, bestätigt Krieg
die Grundstruktur des Wirklichen als Idealität des Endlichen. Der Staat
zeige die „Idealität alles Endlichen in ihm, – die Seite, worin die Substanz,
als die absolute Macht gegen alles Einzelne und Besondere, gegen das Le‐

7 Georg W. F. Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts. Werke 7, Frankfurt/M.
1970 (Hg. Eva Moldenhauer, Karl M. Michel), S. 493, § 324.

8 Walter Jaeschke (Hg.), Hegel-Handbuch, Stuttgart, Weimar 2010, S. 399 f.

Drei Wurzeln des Krieges 33

https://doi.org/10.5771/9783748910909-25 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-25


ben, Eigentum und dessen Rechte, wie gegen die weiteren Kreise, die
Nichtigkeit derselben zum Dasein und Bewusstsein bringt“.9

Der Einzelstaat besitzt demnach ein uneingeschränktes Vorrecht gegen‐
über allen Ansprüchen der Gesellschaft. Der Staat agiert als Allgemeines,
die Gesellschaft nur als Besonderes. Krieg als Staatsaktion stellt sich da‐
her folgerichtig so dar: „Der Krieg als der Zustand, in welchem mit der
Eitelkeit der zeitlichen Güter und Dinge, die sonst eine erbauliche Redens‐
art zu sein pflegt, ernst gemacht wird, ist hiermit das Moment, worin die
Idealität des Besonderen ihr Recht erhält und Wirklichkeit wird.“10

Der Staat ist somit berechtigt, seine Bevölkerung durch Krieg zu op‐
fern, da oder sofern der Staat aus Krieg gestärkt hervorgeht. Krieg, der
Menschenleben opfert, bewahre die Menschen vor einem Versumpfen. Die
Völker gehen gestärkt aus den Kriegen hervor. Krieg bringt politische Ge‐
sundheit.11 Dass die Staaten sich das Recht nehmen, im Krieg das Da‐
seinsrecht der wehrfähigen Bevölkerung aufzuheben, ist eine Tatsache,
welche deshalb noch nicht gerechtfertigt ist, dass die Staaten sie betreiben.
Dass Völker aus Kriegen gestärkt hervorgehen und dass Kriege dem Staat
Gesundheit bringen, sind fehlerhafte Verallgemeinerungen. Kriege haben
nicht selten zum Untergang von Völkern statt zu ihrer Stärkung und Ge‐
sundung beigetragen. Man denke an den durch Kriege bewirkten Unter‐
gang des Assyrischen Reiches, an den Untergang Karthagos, an andere,
ebenfalls durch die Römer vernichtete Völker, oder die spätere Fast-Aus‐
rottung der nordamerikanischen Indianer. Da diese fehlerhaften Verallge‐
meinerungen Hegels einzige Begründungen für die Vernünftigkeit des
Krieges sind, bildet die Behauptung der Idealität des Endlichen für das
Opferungsrecht der Staaten keine sittlich rechtfertigungsfähige Basis. He‐
gel bezeichnet die staatliche Opferungstätigkeit nicht mit diesem Namen,
sondern spricht von der „Aufopferung für die Individualität des Staates“.12

Auf diese Weise wird die kalte Opferung von Menschenleben durch
den Staat hinter einer warmen Aufopferung seitens der wehrhaften Bevöl‐
kerung verborgen. Für Hegel bedeutet Krieg erstens etwas zu Bejahendes,
zweitens etwas nicht Vermeidbares und drittens etwas, das nicht sein oder
nicht dauern soll. Seine Begründung für den Krieg als etwas zu Bejahen‐
des scheitert an der bezeichneten fehlerhaften Verallgemeinerung. Nicht

9 Hegel, Grundlinien, S. 491, § 323.
10 Hegel, Grundlinien, S. 492, § 324.
11 Hegel, Grundlinien, S. 493 f., § 324, Zusatz.
12 Hegel, Grundlinien, S. 494, § 325.

34 Bernhard H. F. Taureck

https://doi.org/10.5771/9783748910909-25 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-25


vermeidbar sei der Krieg, weil gelte: „Der Streit der Staaten kann deswe‐
gen, insofern die besonderen Willen keine Übereinkunft finden, nur durch
Krieg entschieden werden.“13

Eine merkwürdige Notwendigkeitsaussage. Sie setzt im zwischenstaat‐
lichen Verkehr die Regel voraus, dass bestehende Differenzen am Ende al‐
lein durch Krieg ausgetragen werden können. Doch wer bestimmt, was
hierbei das Ende ist und wann es auftritt? Es ist klar, dass diese Regel
nicht besteht. Und wenn sie bestünde, so fällt die Begründung der Kriegs‐
notwendigkeit tautologisch aus: Krieg ist deshalb notwendig, weil eine
kriegerische Beendigung von Differenzen notwendig ist. Hegel war ehr‐
lich oder unvorsichtig genug, § 334 mit der Bemerkung zu beenden, dass
„eine kräftige Individualität durch lange innere Ruhe dazu getrieben wird,
sich einen Stoff der Tätigkeit nach außen zu suchen und zu schaffen“.14

Die Kriegsnotwendigkeit liegt jetzt nicht mehr in der politischen Pseu‐
doregel, Differenzen nicht mehr friedlich auszutragen, sondern in der Psy‐
chologie derer, die kriegsbereit sind. Auf diese Weise verliert der Krieg
aber genau das, worauf es Hegel bisher ankam, er verliert seine überindi‐
viduelle Allgemeingültigkeit und erscheint als Wirkung frustrierter und
aggressiver Staatslenker. Somit ist auch Hegels Begründung für seine
zweite Kriegsbestimmung hinfällig, welche Krieg als etwas nicht Ver‐
meidbares hinstellt. Die politische Notwendigkeit entpuppt sich als frag‐
würdig psychologische Angriffslust aus Frust. Für seine dritte Bestim‐
mung zieht Hegel einen Satz in ein einziges, von ihm geprägtes Wort zu‐
sammen: Der Krieg ist ein „Vorübergehensollendes“, denn in ihm sei „die
Möglichkeit des Friedens enthalten“.15

Was ist mit dem Krieg als Vorübergehensollendes gemeint? Die Fü‐
gung ist nicht eindeutig. Sie kann übersetzt werden in: Alle Kriege sollen
vorübergehen. Diese Angabe impliziert, Kriege seien überflüssig. Doch
eine andere Übersetzung ist ebenfalls möglich: Alle Kriege sollen, sofern
sie geschehen, nicht sonderlich lange dauern. Kriege sind in beiden Fällen
nicht mehr etwas zu Bejahendes, sondern etwas zu Verneinendes. Hegel
fügt diese Kontradiktion und die mittlere Angabe – Kriege sind nicht ver‐
meidbar – nicht in einen Schluss zusammen, in welchem sich ein histori‐
sches Apriori zeigt. Kriegsbejahung, Kriegsunvermeidbarkeit und Kriegs‐
verneinung fallen auseinander. Hegels Denken des Krieges wird von zwei

13 Hegel, Grundlinien, S. 500, § 334.
14 Hegel, Grundlinien, S. 500, § 334.
15 Hegel, Grundlinien, S. 502, § 338.

Drei Wurzeln des Krieges 35

https://doi.org/10.5771/9783748910909-25 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-25


einander entgegengesetzten Motiven bestimmt, das heißt dem Motiv,
Krieg als Opferzwang der allgemeinen Vernunft zu denken und ebenso als
etwas, das gar nicht oder nur kurz geschehen soll, weil es auf aggressiver
Privatvernunft beruht. Politikwissenschaftlich gesehen, ist Hegel politi‐
scher Realist, der einen internationalen Naturzustand annimmt. Philoso‐
phisch gesehen, muss dieser Naturzustand deshalb bestehen, weil es hö‐
herstufige Ebenen der Kultur gibt als den Staat, nämlich die Weltgeschich‐
te, die Kunst, die Religion und die Philosophie. Hegel ist, mit anderen
Worten, politischer Realist, um philosophischer Idealist zu sein. Doch die‐
se systemischen Zusammenhänge seien hier ausgeklammert. Es ging le‐
diglich um die Frage, ob und wie Hegel Krieg als Zwang der Weltvernunft
denkt. Da er ihn in dieser Eigenschaft als Reinigung, Gesundheit und Stär‐
kung des Staates sieht, verallgemeinert er fehlerhaft mit der Folge, dass
der Krieg nicht allgemeingültig als Zwang der Weltvernunft gelten kann.

Die Illusionswurzel des Krieges bei Heraklit

Heraklit lehrt: Krieg ist der entscheidende Täter. Kein militärischer Input
ist hinreichend für einen Output. Nicht wir führen Krieg, Krieg führt uns.
„Krieg ist Vater von allen, von allen König.“ Da dies, paradox gesagt,
leicht einzusehen ist, fiel sein Verständnis gleichwohl schwer. Obwohl,
wie am Beispiel der Römer in ihrem Bestandskrieg gegen Hannibal deut‐
lich wird, die römische Kriegsführung sich abhängig sah von über- oder
außermenschlichem Beistand, wird Heraklits Satz meist als ein Beispiel
für dessen Naturphilosophie verstanden. Heraklit galt bereits in der Antike
als „dunkler“, rätselhafter Autor, dessen Kriegsfragment 53 in der Antike
keine heute noch erkennbaren Spuren einer Wirksamkeit hinterließ. Daher
ist es nicht verwunderlich, dass die gesamte Diskussion seines Denkens
auch dann nicht populär wurde, als man ihn edierte und ausführlich kom‐
mentierte. Seine Diskussion blieb beschränkt auf die Philosophiegeschich‐
te und auf Expertenzirkel. Auch in Diskurse über Krieg und Frieden fand
er, wenn überhaupt, nicht den ihm gebührenden Eingang. Heraklits Den‐
ken liegt, wie bei den anderen vorsokratischen Denkern auch, lediglich in
Form verstreuter, von späteren Autoren zitierter Bruchstücke vor. Damit
sinken von vornherein alle Chancen, im Hinblick auf diesen Denker etwas
Gesichertes auszusagen. Skepsis ist angesagt. Wie nicht anders zu erwar‐
ten, lassen sich die Interpreten von Skepsis bezüglich Heraklit jedoch am
wenigsten leiten. Dabei geht aus Heraklits Bruchstücken kaum etwas

5.

36 Bernhard H. F. Taureck

https://doi.org/10.5771/9783748910909-25 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-25


deutlicher hervor als Skepsis. „Menschliche Denkweise [ethos] hat keine
Erkenntnis, göttliche hat“, heißt es einmal.16

Andere Äußerungen laufen darauf hinaus, dass miteinander unverein‐
bar Scheinendes in Wirklichkeit miteinander vereinbar ist. Für diese allge‐
meine Struktur gibt es eine allgemeine Formel und verschiedene empiri‐
sche Beispiele. Die allgemeine Formel lautet: Alles ist Eins. „Hört man
auf den Logos, so ist es weise, in Übereinstimmung mit dem Logos zu sa‐
gen, alles ist eins“ (B 50).

Alles scheint eine Ansammlung von Verschiedenem und Entgegenge‐
setztem zu sein wie Wasser und Feuer oder Gut und Böse. In Wirklichkeit,
so Heraklit, sei alles Verschiedene und gar Entgegengesetzte eins. Das
Wort „Logos“ meinte im Griechischen ursprünglich die Einheit einer
Sammlung, verbunden mit Sprache, die diese Einheit aussagt. Die allge‐
meine Behauptung von der All-Einheit belegt Heraklit mit verschiedenen
Beispielen. Das vermutlich bekannteste bildet der Fluss, welcher derselbe
ist, obwohl er aus beständig neu herbeiströmendem Wasser besteht. Die‐
sen Sachverhalt drückt der Denker als Erfahrung und als eine Art Anlei‐
tung zu einer Erfahrung nach dem Motto aus „Wer sich so und so verhält,
der wird erfahren, dass denen, „die dieselben Flüsse hineingehen, andere
und andere Wassermengen entgegenströmen“ (B 12).

Wenn man meint, Bewegung sei Veränderung, so zeigt folgendes Bei‐
spiel, dass sie Identität bewirkt: „Auch der Gerstentrank zersetzt sich,
wenn man ihn nicht umrührt“ (B 125).

Ein anderes Beispiel zeigt, dass eine gradlinige und eine Kreisbewe‐
gung dasselbe sind: Schrauben lassen sich nur dann gradlinig in ein Mate‐
rial einbohren, wenn sie kreisförmig bewegt werden (B 59). Ebenso fängt
eine Kreislinie dort an, wo sie endet (B 103). Auch in einer Leier und
einem Bogen (Schießwerkzeug) geben die auseinanderstrebenden Teile
ein harmonisch Ganzes (B 51).

Wie hängt diese Vereinbarkeit des Unvereinbaren mit dem Kriegsfrag‐
ment B 53 zusammen? Eine Antwort liegt nahe: Ein und derselbe Krieg
hat entgegengesetzte Wirkungen, nämlich Besiegte und Sieger. Der Krieg
bildet in diesem Fall lediglich ein weiteres Beispiel in der Reihe des Flus‐
ses, des Mischtranks, der Schraube, des Kreises, der Leier, des Bogens.
Hätte Heraklit nur dies mitteilen wollen, so hätte er dies auch dementspre‐
chend ausgedrückt, etwa als „Aus demselben folgt Entgegengesetztes wie

16 Hermann Diehls, Walther Kranz (Hg.), Die Fragmente der Vorsokratiker, 3 Bde.,
Berlin 101961, Band 1, B 78.

Drei Wurzeln des Krieges 37

https://doi.org/10.5771/9783748910909-25 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-25


im Krieg, aus dem zugleich Sieger und Besiegte hervorgehen.“ Eine derar‐
tige Formulierung fehlt bei Heraklit.

Nirgendwo heißt es, dass der Logos oder der Kosmos Krieg (pólemos)
sei. Dennoch hat sich die Vorstellung etabliert, Heraklit vertrete eine Leh‐
re, die den Krieg im Sein selbst erblicke. Das Sein geschehe als Krieg.
Der französische Denker Emmanuel Levinas legt als Bedeutung der Poli‐
tik und Ontologie zugrunde, dass sie kriegerisch sei: „Die Kunst Kriege
vorauszusehen und mit allen Mitteln zu gewinnen – die Politik – stellt sich
nunmehr als Tätigkeit der Vernunft selbst dar. […] Man muss nicht mithil‐
fe dunkler Fragmente Heraklits beweisen, dass sich das Sein als Krieg of‐
fenbart.“17

Wir sehen von Levinas' Behauptung ab, das Sein sei selbst Krieg und
Heraklit lediglich eine dunkle Spur dieser Tatsache. Es besteht vielmehr
Grund zum Zweifel daran, dass Heraklit den Krieg in den Logos und Kos‐
mos hineinnimmt. Es gibt zum Glück auch begründeten Protest gegen eine
ontologische Deutung von B 53. Die ontologische Rede vom pólemos ent‐
lehnt das Wort der politischen Erfahrung, deformiert diesen Zusammen‐
hang aber bis zur Unkenntlichkeit, urteilt treffend der Philosoph Burkhard
Liebsch.18 Das politische Phänomen des Krieges wird ontologisch ver‐
fremdet und entpolitisiert. Der Skandal besteht darin, dass die ontologi‐
sche Deutung des Krieges die Spur des politisch mit Gewalt ausgetrage‐
nen Krieges nicht loswerden kann, ohne ein Bedeutungsvakuum zu erzeu‐
gen, gegen welches es nur das fatale Mittel gibt, empirische Feindschaft,
Gewalt und Krieg durch kriegerische Strukturen des Seins selbst zu ent‐
schuldigen. Die Neigung, Heraklits Philosophie als eine universelle
Kriegslehre zu verstehen, erscheint daher bedenklich. Krieg besitzt bei
Heraklit nachweislich eine konfliktbezogene und eine friedensbezogene
Bedeutung. Konfliktbezogen wird wie folgt argumentiert: „Es muss einge‐
sehen werden, dass der Krieg allgemein ist und die Gerechtigkeit Zwie‐
tracht [éris] und dass alles gemäß der Zwietracht entsteht und Anwendung
findet“ (B 80).

Vielleicht wird das Verständnis erleichtert, wenn man diese Äußerung
in Form einer Begründung interpretiert, in welcher der Krieg die Folge‐
rung darstellt: „Sofern oder weil alle Gerechtigkeit konfliktbezogen ge‐

17 Emmanuel Levinas, Totalité et infini. Essai sur l`extériorité, The Hague, Boston,
Lancaster 1961, S. IX.

18 Burkhard Liebsch, Gastlichkeit und Freiheit. Polemische Konturen europäischer
Kultur, Weilerswist 2005, S. 329.

38 Bernhard H. F. Taureck

https://doi.org/10.5771/9783748910909-25 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-25


schieht und nur im Konflikt entschieden wird, deshalb muss die Folgerung
gezogen werden, dass der Krieg allgemeingültig ist.“ Ersichtlich enthält
der Satz zwei Gedanken: Gerechtigkeit ist Entscheidung über Strittiges in
Konflikten, und Krieg ist die grundlegende Situation. Der erste Gedanke
ist zulässig. Gerechtigkeit kann als Lösung von Streitfällen gelten. Gäbe
es nichts Strittiges, so wäre keine Gerechtigkeit erforderlich. Gerechtig‐
keit erscheint als Gerechtigkeit von Streitfällen und bildet insofern einen
Relationsbegriff. Wie aber gelangt man von hier aus zum Krieg? Es bleibt
nur eine Möglichkeit: Krieg ist Konfliktlösung. Wenn alle anderen For‐
men der Konfliktlösung versagen, ist Krieg die ultima ratio, der letzte
Ausweg. Ultima ratio regium (letzter Ausweg der Könige) ließ Louis
Quatorze auf seine Kanonen schreiben. Ein letzter Ausweg bestimmt in
letzter Instanz über Konflikte. Was in letzter Instanz über Konflikte be‐
stimmt, steht auch noch über der Gerechtigkeit. Also ist der Krieg in dem
Sinn allgemein, dass er auch noch über die Gerechtigkeit gebietet. Dann
aber folgt, dass Krieg nichts Gerechtes ist, sondern ein Konflikt, der nicht
mehr mit Gerechtigkeit entscheidbar ist. Gerechtigkeit ist dann lediglich
eine Konfliktmilderung, und der Konflikt ist das allgemeine Geschehen,
das sich nicht kontrollieren lässt. Wenn dies von Heraklit vertreten wird,
so ist seine Bemerkung offenkundig nicht konsistent. Denn nunmehr ist
der Konflikt und nicht der Krieg das Allgemeingültige. Konflikte können,
wie Cicero fand, mit Verhandlung oder mit Gewalt gelöst werden. Krieg
ist eine Ausnahmelösung von Konflikten, nicht das Grundgeschehen. Das
konfliktbezogene Kriegsverständnis Heraklits führt daher nicht zu dem,
was man ihm gern zuspricht oder was er selbst zeigen möchte: dass Krieg
im Hinblick auf gesellschaftliche und politische Konflikte die Grundlage
darstellt.

Wie steht es mit seinem friedensbezogenen Verständnis des Krieges?
Den Hinweis darauf gibt der Beginn folgenden Textbruchstücks: „Gott ist
Tag [und] Nacht, Winter [und] Sommer, Krieg [und] Frieden“ (B 67).

War soeben die Gerechtigkeit ein Bezugsbegriff für den Konflikt, so
wird nunmehr der Krieg selbst ein Bezugsbegriff. Krieg ist Krieg nur ge‐
genüber dem Frieden wie Vater nur Vater in Bezug auf Sohn und Tochter
ist. Alle diejenigen, die den Krieg zur Struktur des Seins erklären wollen,
sehen sich nunmehr damit konfrontiert, dass Krieg in dieser Äußerung le‐
diglich als ein Beispiel einer Relationsstruktur erscheint wie die tempora‐
len Bestimmungen von Tag und Nacht oder von Sommer und Winter. Der
Krieg wird in eine Reihe natürlicher Phänomene (Tages- und Jahreszeiten)
gestellt, doch er wird deshalb kein natürliches Phänomen. Er bleibt etwas

Drei Wurzeln des Krieges 39

https://doi.org/10.5771/9783748910909-25 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-25


Gesellschaftliches. Fragment 67 versteht den Krieg lediglich als ein Bei‐
spiel für eine Einheit des Ganzen, die hier als „Gott“ (theós) bezeichnet
wird. Dieser Gott ist kein mythisches Subjekt, sondern Einheit von Ge‐
gensätzen, somit eine populäre Bezeichnung für den Logos oder den Kos‐
mos (zu kósmos vgl. B 30).

Bilanzieren wir: Gegenüber B 53 (Krieg als Vater und König) redet
Heraklit auf dreifache Weise anders über den Krieg, möglicherweise onto‐
logisch-kosmologisch (A 22), konfliktbezogen (B 80) und schließlich frie‐
densbezogen (B 67). Eine ontologisch-kosmologische Stellung des Krie‐
ges erscheint wenig wahrscheinlich. Zudem würde sie der friedensbezoge‐
nen Stellung des Krieges als eines Beispiels innerhalb einer Gesamtord‐
nung widersprechen. Die konfliktbezogene Stellung des Krieges ist inkon‐
sistent, da in ihr nicht der Krieg (pólemos), sondern die éris (Zwietracht,
Konflikt) das Grundlegende darstellt. Merkwürdig. Heraklits Äußerungen
zum Thema Krieg vervielfältigen sich und ergeben keinerlei einheitliches
Bild. Wie soll B 53 nunmehr verstanden werden? Hier nochmals der
Wortlaut von B 53: „Krieg ist Vater von allen, von allen König, und die
einen erweist er als Götter, die anderen als Menschen; die einen macht er
zu Sklaven, die anderen zu Freien.“

Wenn man derzeit dazu neigt, „von allem“ oder „von allen Dingen“
statt „von allen/von allen Menschen“ zu übersetzen19, so unterstreicht dies
zwar eine ontologisch-kosmologische Deutung des Fragments. Da Hera‐
klit jedoch lediglich von den gesellschaftlichen Folgen des Krieges
spricht, erscheint diese Übersetzung sinnwidrig. B 53 lässt sich weder
konflikt- noch friedensbezogen verstehen. Denn in beiden Fällen ist Krieg
ein Relationsbegriff. In B 53 ist der Krieg jedoch ein Täter-Subjekt, das in
Relation zu den Resultaten seines Tuns steht. Zudem erscheint nur in B 53
der Krieg in metaphorischer Form als „Vater“ und „König“. In dieser Hin‐
sicht ist Heraklit nicht originell, sondern beerbt den Mythos. Hesiod hatte
Zeus als „Vater der Götter und Menschen“20 bezeichnet. „König“ (basi‐
leús) ist ein Herrschaftstitel. Ein Basileus besaß das Ansehen eines Gottes
bei Homer.21 Die mythologische Weltregierung ersetzt Heraklit durch eine
logosbestimmte. An die Stelle einer Gottesperson tritt nunmehr etwas an‐

19 Marcel Conche, Héraclite. Les fragments. Traduction et commentaires de Marcel
Conche, Paris 1987, S. 441.

20 Hesiod, Theogonie, Vers 897.
21 Christoph Ulf, „Homerische Strukturen: Status – Wirtschaft – Politik“, in: Antonios

Rengakis, Bernhard Zimmermann (Hg.), Homer-Handbuch. Leben‒Werk‒Wirkung,
Stuttgart, Weimar 2011, S. 257‒277, hier S. 275.

40 Bernhard H. F. Taureck

https://doi.org/10.5771/9783748910909-25 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-25


deres, eben der Krieg. Dass der Krieg Tätersubjekt ist, wissen wir bereits.
Es bleibt nur noch zu klären, worin sein Tun besteht. Als Vater zeigt er
etwas, als König schafft er etwas. Die Bezüge scheinen vertauscht. Müsste
nicht der Vater etwas schaffen, indem er Kinder zeugt wie im Mythos
Zeus mit Hera den Kriegsgott Ares und seine Schwester Eris, die
Zweitracht, zeugt? Heraklits Kriegsvater dagegen zeugt nicht, er zeigt:
Menschen als Menschen, Götter als Götter. Heraklit bestätigt auf diese
Weise Homer und korrigiert ihn zugleich. Denn als der griechische Krie‐
ger Diomedes im Trojanischen Krieg sogar vor dem Gott Apollon nicht
Halt machte, wies dieser ihn mit fürchterlicher Stimme zurecht, dass Men‐
schen und Götter verschiedenartige Lebewesen seien.22

Richtig, bestätigt Heraklit. Doch diese Erinnerung braucht nicht aus
dem Munde eines Gottes zu kommen. Sie zeigt sich mit dem Krieg. Der
Krieg selbst zeigt Götter als unsterbliche und Menschen als sterbliche Le‐
bewesen. Hervorbringend ist der Krieg König: Er bringt die einen als
Sklaven, die anderen als Freie hervor. Hat Heraklit die Bezüge vertauscht?
Und wenn er sie vertauscht hat – wenn er den eigentlich hervorbringenden
Vater nur zeigen und den eher zeigenden König hervorbringen lässt – liegt
dann eine Verwechslung oder eine Absicht vor? Eine Verwechslung kann
nicht prinzipiell ausgeschlossen werden. Sie anzunehmen scheint aber all‐
zu billig. Interessanter ist die Frage, wie die vertauschten Rollen des Va‐
ters und des Königs zu deuten sind. Was zeigt der Krieg als Vater und
warum zeigt er? Was bringt der Krieg als König hervor und warum bringt
er hervor?

Es lohnt sich, von der zweiten Frage auszugehen, und es lohnt sich, mit
einer sehr kritischen Deutung zu beginnen, die nicht von einem Heraklit‐
forscher vorgebracht wurde: „being a typical historicist, he [Heraclitus]
accepts the judgement of history as a moral one; for he holds that the
outcome of war is always just“ (als typischer Historizist akzeptiert er das
Urteil der Geschichte als ein moralisches; denn er ist der Ansicht, dass der
Kriegsausgang stets gerecht ist23).

Eine provokative These! Der Ausgang des antiken Krieges, die Ver‐
sklavung der Besiegten und das freie Schalten der Sieger, wird als mora‐
lisch gerechtfertigt behauptet. Der Sieger schreibt Geschichte und ist als
Gewinner moralisch im Recht gegenüber den Verlierern. Popper liest
Fragment 53 so, dass die Verteilung von versklavten Verlierern und freien

22 Ilias, Verse 5.431‒445.
23 Karl Raimund Popper, The Open Society and Its Enemies I, London 1974, S. 16.

Drei Wurzeln des Krieges 41

https://doi.org/10.5771/9783748910909-25 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-25


Gewinnern nicht nur ein Faktum des Kriegsausgangs darstellt, sondern ein
unverbrüchliches moralisches Urteil bietet: Die Verlierer sind moralisch
im Unrecht, die Sieger moralisch im Recht. Doch wo sagt Heraklit dies?
Enthält er sich einer moralischen Bewertung des Kriegsausgangs, oder
fügt er sie hinzu? Die Frage ist die Antwort: Er fügt keine Bewertung hin‐
zu, sondern er enthält sich. Poppers Diktum geht eindeutig über Heraklit
hinaus und legt etwas in Fragment 53 hinein, was dort nicht steht und für
das es auch keine Stütze in den anderen Fragmenten und Zeugnissen gibt.
Trotzdem gebührt Popper das Verdienst, einen Impuls für eine andere Les‐
art von Fragment 53 geliefert zu haben als jenes heraklitfremde Gerede
vom Sein als Krieg. Die andere Lesart lautet: Der Kriegsausgang beraubt
die Verlierer ihrer Freiheit und garantiert diese dem Sieger. Doch die Ver‐
teilung von Freiheitsentzug und Freiheitsgewinn ist lediglich eine politi‐
sche und gesellschaftliche Nutzung eines Zufallsgeschehens. Selbst wenn
die Verlierer sie akzeptieren, so fehlt ihr jede seinsmäßige Notwendigkeit.
Seinsmäßige Notwendigkeit drückt dagegen die andere Seite des Kriegs‐
ausgangs aus: Der Krieg als Vater aller Menschen zeigt die einen als Göt‐
ter, die anderen als Menschen. Seinsunterschiede können nicht geschaffen
werden. Sie werden gezeigt. Die Menschen sind und bleiben Menschen,
das heißt Sterbliche; die Götter dagegen sind und bleiben Götter, das heißt
Unsterbliche. Die Menschen folgern zu viel aus dem Kriegsausgang. Sie
sprechen sich eine seinsmäßige Notwendigkeit zu. Der Kriegsausgang
schafft ihnen eine Illusion. Zugleich zeigt ihnen derselbe Kriegsausgang,
dass sie sich irren. Sie sind zufällige Lebewesen, die Götter notwendige.
Ein und derselbe Krieg illusioniert und desillusioniert die Menschen.

Diese Interpretation von Fragment 53 hat mehrere Vorteile. Sie beendet
erstens sowohl die ontologischen wie die ideologischen Deutungen des
Satzes. Über die ideologischen Aneignungen von Fragment 53 im Um‐
kreis des Faschismus und in der Konzeption der internationalen Beziehun‐
gen bei Henry Kissinger wurde in meinem Buch gehandelt. Vorerst ging
es nur um Ausräumung des von Popper erzeugten ideologischen Verdachts
einer Siegerjustiz. Sie lässt sich zweitens mit anderen Bemerkungen Hera‐
klits in Einklang bringen. Drittens besitzt sie den unschätzbaren Vorteil
einer Beurteilung des Kriegsphänomens bis an den Rand der Gegenwart.
Zum zweiten Vorteil, der Übereinstimmung unserer Deutung mit anderen
Äußerungen Heraklits, ist Folgendes zu bemerken: Wie bereits bemerkt,
überschätzen sich die Menschen, deren Weisheit vor Gott die eines Affen
nicht überragt. Den Menschen mangelt es an Erkenntnis. So ergibt es sich,
dass hinsichtlich des Todes menschliches Wissen scheitert. Es gilt: „Die

42 Bernhard H. F. Taureck

https://doi.org/10.5771/9783748910909-25 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-25


Menschen erwartet, wenn sie sterben, was sie weder erwarten noch anneh‐
men“ (Fragment 27).

Dies könnte auch für das Verhältnis der Menschen zum Krieg gelten:
„Die Menschen erwartet, wenn sie sich auf einen Krieg einlassen, was sie
weder erwarten noch annehmen.“ Sie nehmen nämlich an, dass sie den
Feind besiegen werden und sie erwarten, dass der Krieg ihnen Freiheit
und den Verlierern Sklaverei bringt. Sie nehmen ebenso an, dass ihr Sieg
und die Niederlage ihrer Feinde eine moralische und eine seinsmäßige
Notwendigkeit darstellt und sie erwarten, dass sie als Helden der Notwen‐
digkeit in eine Geschichte des Ruhmes eingehen.

„Sieger lassen keine Anklagen zu. Der Sieg ist alles. Sieger akzeptieren
keine Anklagen. Das war schon immer so.“ Dies bemerkte, wie um Hera‐
klits Illusionsdiagnose zu bestätigen, Stalin zu Mao Zedong am 16. De‐
zember 1949 in Moskau.24

Was die Menschen nicht annehmen und nicht erwarten, ist, dass sie
sich die Notwendigkeit von Sieg und Niederlage nur einbilden und dass
der Krieg sie dazu verlockt und dass er ihnen ebenso aufzeigt: Menschen
sind zufällige Wesen, Notwendigkeit besitzen allein die unsterblichen
Götter. Für maßlose Anmaßung der Menschen verwendeten die antiken
Griechen das auch den modernen Sprachen bekannte Wort Hybris. Hera‐
klit schrieb: „Hybris muss noch mehr gelöscht werden als ein Großbrand“
(Fragment 43).

Hybris ist ein zerstörerisches Feuer. Sie verleitet uns auch dazu, den
Ausgang eines Krieges uns als notwendigen Verdienst zuzuschreiben.
Knapp eine Generation nach Heraklit hat der Dramatiker Aischylos mit
seiner Tragödie Die Perser die vernichtende Niederlage der persischen
Flotte und des Königs Xerxes in der Bucht von Salamis teilweise im Geis‐
te von Heraklit B 53 gestaltet. Der an das Tageslicht beschworene Geist
seines Vaters Darius führt aus: Xerxes, der das Meer (die Meerenge des
Hellespont zwischen Europa und Kleinasien) in Ketten legen wollte, habe
– als Sterblicher – die Götter für unverständig gehalten und den Meeres‐
gott Poseidon beherrschen wollen.25 Für diese Hybris26 müsse er nun mit
der totalen Niederlage zahlen. Ein Dämon habe die Perser vernichtet.27

24 Harrison E. Salisbury, Die neuen Kaiser. China in der Ära Maos und Dengs, Frank‐
furt/M. 1992, S. 124.

25 Aischylos, Die Perser, Verse 749‒750.
26 Ebd., 808, 821, 831.
27 Ebd., 724 f., 911.

Drei Wurzeln des Krieges 43

https://doi.org/10.5771/9783748910909-25 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-25


Damit zeigt Aischylos an der Position eines Kriegsverlierers auf, was, un‐
serer Deutung zufolge, Heraklits Kriegsfragment unter anderem zum Aus‐
druck bringt: Wer einen Krieg beginnt, kann von einer Anmaßung auf
einen Sieg verblendet sein, mit dem er nicht nur seinen Truppen, sondern
auch dem Kriegsgeschehen selbst den Ausgang befiehlt. Doch das Kriegs‐
geschehen selber ist stärker als diese Anmaßung. Sie zeigt dem menschli‐
chen Akteur, der die Götter beherrschen wollte, wer bloß Mensch und wer
Gott ist. Krieg wird mit Illusionen begonnen und mit Desillusion beendet.

Heraklit setzt mit Fragment 53 nicht – wie die üblichen Deutungen na‐
helegen – dass der Krieg etwas Notwendiges darstellt. Es ist eher denkbar,
dass für ihn Folgendes gilt: Nicht der Krieg ist etwas Notwendiges – „not‐
wendig“ verstanden als etwas, das nicht möglicherweise nicht geschehen
könnte (ich folge der Deutung Quines des Modalitätsadjektivs „notwen‐
dig“28) – sondern wenn die Menschen sich auf Krieg einlassen, dann un‐
terliegen sie einer Notwendigkeit. Die Menschen sind frei, einen Krieg zu
beginnen. Sobald sie dies tun, werden sie Teil einer vom Krieg selbst aus‐
gehenden Notwendigkeit. Vor einem Krieg sind wir frei, mit einem Krieg
werden wir dessen Knechte. Sobald Menschen mit Krieg beginnen, be‐
ginnt der Krieg sein Tun. Das hat Hannibals Ansprache an Scipio zum
Ausdruck bringen wollen, um statt der Schlacht von Zama in Verhandlun‐
gen einzutreten. Das haben die Desillusionierungen des Krieges bei Pin‐
dar, bei Gorgias, Erasmus, Stendhal, Karl Kraus oder Brecht ebenfalls
mitgeteilt. Das hat vor allem auch jene grausame dramatische Ironie von
Schillers Wallenstein nahegelegt.

Wir besitzen aus der griechischen Antike in der Zeit nach Heraklit ver‐
schiedene Textstellen zum Thema Krieg. Eine unter ihnen verdient des‐
halb besondere Beachtung, weil sie kaum bemerkt wird und zugleich als
fortsetzende Bestätigung Heraklits verstehbar ist. Sie findet sich zu Be‐
ginn von Platons Spätwerk, das den Titel Gesetze (Nomoi) trägt. Das Werk
besteht aus einem langen Gespräch zwischen einem Mann aus Kreta na‐
mens Kleinias, einem aus Sparta namens Megillos und einem namenlosen
Gast aus Athen. Alle drei befinden sich auf einer langen Wanderung nach
der Grotte und dem Tempel des Zeus auf der Insel Kreta, auf dem sie sich
über Staatsverfassung und Gesetze unterhalten. Der Kreter schildert sei‐
nen Staat, der ganz und gar auf Krieg ausgerichtet ist.29

28 Willard Van Orman Quine, Quiddities. An Intermittently Philosophical Dictionary,
London 1987, S. 140.

29 Platon, Nomoi, 625d‒626b.

44 Bernhard H. F. Taureck

https://doi.org/10.5771/9783748910909-25 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-25


Was hier beschrieben wird, ist ein Staat, der das Prädikat militaristisch
im starken Sinn verdient hat. Doch es handelt sich um keinen prahleri‐
schen, sondern um einen grundsätzlich politischen Militarismus. In einen
einzigen Satz zusammengefasst, besagt dieser Militarismus: Da alle zwi‐
schenstaatlichen Beziehungen dauerhaft Kriegszustand und nur vorder‐
gründig Frieden bedeuten, müssen alle innerstaatlichen Gesetze kriegsbe‐
zogen sein und alle Kriegsbezogenheit hat das Ziel, im Krieg siegreich zu
sein, denn dem Sieger gehört alles, was zuvor Vorteil des Besiegten war.
Vor den Ereignissen des 11. September 2001 hätte man derartige Bemer‐
kungen vermutlich ausschließlich historisch gelesen; seit der Ausrufung
eines dauerhaften „war on terrorism“ scheint zu gelten: Frieden als dauer‐
hafter Kriegszustand und dauerhafte politische Kriegsbezogenheit ist zur
Beschreibung der eigenen Gegenwart geworden. Ein archaisch anmuten‐
der Militarismus, wie ihn Platon hier absichtlich überzeichnend exponiert,
scheint uns eingeholt zu haben. Dazu passen im Übrigen auch jene er‐
wähnten zur kommunikativen Selbstverständlichkeit gewordenen Kampf-
Bildungen wie Kampf gegen den Terrorismus, Kampf gegen den Hunger,
Kampf gegen AIDS, Kampf gegen Arbeitslosigkeit, Kampf gegen Krebs,
Diabetes, Herzkrankheit, Kampf gegen die Erderwärmung.30

Platon ist es nicht allein zu verdanken, dass er diesen grundsätzlichen
politischen Militarismus genau beschrieben hat, sondern dass er ihn sou‐
verän ad absurdum führte. Dieses Geschäft übernimmt in dem bezeichne‐
ten Gespräch der namenlose Gast aus Athen. Dieser nämlich greift die
Formulierung auf, Krieg geschehe von Natur (káta phýsin) als Krieg aller
Staaten gegen alle Staaten (pasais pros pasas tas poleis). Die Formulie‐
rung eines „Krieges aller gegen alle“ ist uns aus Hobbes' Leviathan be‐
kannt, der etwa 2.000 Jahre nach Platon erschien, und bezeichnet dort
einen Naturzustand der Menschen als Gewaltzustand, von dem sich die
Menschen einst durch Gründung von Staaten, in welchen kein Krieg mehr
herrschen darf, befreiten. „Krieg aller gegen alle“ ist indes eine wider‐
sprüchliche Formulierung. Alle können nicht gegen alle kämpfen, sondern
lediglich jemand oder eine Gruppe gegen den gesamten Rest. Platon wen‐
det die Rede jedoch auf produktive Weise anders. Wenn alle gegen alle
kämpfen, so schließe dies letztlich ein, dass jeder mit sich selbst im Krieg
liegt. Politisch übersetzt bedeutet dies mit Gewalt ausgefochtene Konflikte
innerhalb eines Staates, wofür die Griechen stásis und die Römer bellum
civile, Bürgerkrieg, sagen. Platon kannte noch nicht jene sich über ein

30 Vgl. dazu auch Martin van Creveld, More on War, Oxford 2017, S. 45.

Drei Wurzeln des Krieges 45

https://doi.org/10.5771/9783748910909-25 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-25


Jahrhundert hinziehenden innerstaatlichen Gewaltkonflikte der Römer, die
mit der Ermordung Caesars und der verdeckten Militärmonarchie des Au‐
gustus endeten. Er betont jedoch, dass die Vermeidung von Bürgerkriegen,
positiv „wechselseitiger Friede und Wohlwollen“, das Ziel staatlicher Ge‐
setzgebung bilde (Nomoi 628c). Krieg (pólemos) sei im Unterschied zur
stásis, zu der gewaltsamen Entzweiung der Staatsbürger, „weit minder an‐
stößig“ (Nomoi 629d). Allerdings seien diejenigen, die gegen Sold den
Krieg ausführen, nahezu „die unverständigsten von allen“ Menschen (No‐
moi 630b). Diese Wertung hat sich offenbar erhalten. Van Creveld spricht
davon, dass Kriegsentscheidungen von Feiglingen und der Kampf von
Idioten gemacht werde: „decisions are made by cowards while the fight‐
ing is done by idiots“.31

In Jean-Luc Godards Film Les Carabiniers von 1963 werden bekannt‐
lich zwei Männer von Soldaten eines „Königs“ für den Krieg geworben
mit dem Versprechen, ihnen gehöre alles, Frauen, Häuser, Maserati-Sport‐
wagen, Swimming-Pools. Beide Männer sind geistig so beschränkt, dass
sie dies glauben und sich als Soldaten an verschiedenen Personen gewalt‐
tätig vergreifen.

Platon lehnt politischen Militarismus deshalb ab, weil dadurch die
Staaten von innen bedroht werden. Sind Staaten nach innen friedfertig, so
sind äußere Kriege noch immer ein Übel, aber ein geringeres als bei inne‐
ren Unruhen. Was trägt Platons antimilitaristische Argumentation und sein
Votum zur Vermeidung von Bürgerkriegen zu einem Verständnis von He‐
raklits Kriegsfragment B 53 bei? Um nicht unsere eigene Deutung fahrläs‐
sig für gültig zu erklären, nehmen wir noch einmal ihr Gegenteil an. Das
bedeutet, der Krieg als Vater und König aller Menschen stellt eine Be‐
schreibung einer notwendigen Struktur menschlicher Geschichte und Poli‐
tik dar, welche ihrerseits noch getragen wird von einer seinsmäßigen Ent‐
zweiungsstruktur. In diesem Fall würde folgen, dass menschliche Verhal‐
tensweisen sich zwar immer noch abweichend unkriegerisch gestalten
könnten. Es würde sich jedoch um Abweichungen handeln, die auf
menschlicher Unwissenheit und Dummheit beruhten. Denn von notwendi‐
gen Bahnen abzuweichen bedeutet Unwissenheit oder Dummheit. Es ergä‐
be sich dann eine lineare Kriegshierarchie von Oben nach Unten:

31 Creveld, More on War, S. 40.

46 Bernhard H. F. Taureck

https://doi.org/10.5771/9783748910909-25 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-25


Ontologische Entzweiungsstruktur
bestimmt

Krieg als Geschichtsstruktur
bestimmt

Reale Kriege als Spiegelungen der übergeordneten Strukturen

Heraklit sagt wohlgemerkt nicht, dass es sich mit dem Krieg so verhält.
Eine lineare Hierarchie sagt er vom Logos aus, von der abzuweichen
menschliche Torheit darstellt. Daher muss man dem Allgemeinen folgen
(to koinô). Obwohl der Logos allgemein ist, leben die Vielen, als hätten
sie eine auf sie beschränkte Vernunft (ídian échontes phrónesin, B 2).

Wir besitzen sogar einen Satz, der eine lineare Hierarchie auch hin‐
sichtlich staatlicher Gesetze aussagt: „Es nähren sich alle menschlichen
Gesetze von dem Einen und Göttlichen“ (B 114).

Wenn die Standarddeutungen Heraklits und ihrer Kriegshierarchie zu‐
träfen, dann müssten die menschlichen Gesetze unweigerlich kriegsbezo‐
gen ausfallen. Heraklits Bemerkungen zum Thema Krieg mündeten dann
in das von Platon skizzierte kretische Staatsmodell eines grundsätzlich mi‐
litärischen Staates, dessen Gesetze der Abwesenheit eines Friedenszu‐
stands und der natürlichen Gegebenheit dauerhaften Krieges Rechnung
tragen, der keinerlei Kriegserklärung bedarf und von dem Ziel bestimmt
wäre, nach Möglichkeit als Sieger aus den Kriegen hervorzugehen. Frie‐
den und Friedenspolitik wären dann ebenso illusionär, dumm und verfehlt
wie der von Heraklit bezeugte Versuch, einem allgemeingültigen Logos
einen Privatlogos entgegenzustellen (vgl. Fragment 2). Die Standarddeu‐
tungen von Fragment 53 laufen, beabsichtigt oder unbeabsichtigt, offen
oder latent, auf die Bestätigung eines grundsätzlichen politischen Milita‐
rismus hinaus, dessen präzise Beschreibung uns Platon in Gestalt des kre‐
tischen Gemeinwesens überliefert.

Wie verhält es sich nun bei Heraklit? Was spricht für, was gegen diese
Deutung? Offenkundig besitzt die Standarddeutung von Fragment 53 nur
eine einzige Stütze, und diese besteht in dem einzigen Wort pánton, das
wir im Sinn „von allen Menschen“ verstehen und das inzwischen meist als
„von allem, was existiert“ gedeutet wird.

Krieg als Vater und König von allen oder von allem ergibt in der Tat
eine starke Aussage. Es wird Allgemeingültigkeit und mit Allgemeingül‐
tigkeit Ausnahmslosigkeit beansprucht. Wir bestreiten nicht eine Allge‐
meingültigkeit des Krieges als Täter-Subjekt. Wir fügen nur hinzu, dass
diese Allgemeingültigkeit unter einer Voraussetzung steht, nämlich der
Kriegsführung von Staaten gegen Staaten. Wenn Staaten, so unsere Deu‐

Drei Wurzeln des Krieges 47

https://doi.org/10.5771/9783748910909-25 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-25


tung, sich auf Krieg einlassen, dann unterliegen sie einem verselbständig‐
ten Geschehen des Krieges, den kein militärischer Input zu entscheiden
vermag. Selbst der Gigant Goliath unterlag dem Jüngling David. Der Ver‐
nichtung des irakischen Militärs durch die USA und Großbritannien 2003
folgte die nicht mehr kontrollierbare Entfesselung nicht-symmetrischer
Überfälle auf das US-Militär im Irak. Was also spricht dafür, dass Heraklit
eine bedingte Allgemeingültigkeit des Krieges statt seiner unbedingten
Allgemeingültigkeit im Blick hatte? Diese Frage markiert den Einsatz Pla‐
tons.

Würde Heraklit eine unbedingte Allgemeingültigkeit des Krieges ver‐
treten, dann lehrte er jene lineare Kriegshierarchie, die einen grundsätzlich
militaristischen Staat impliziert. Vielleicht würde das von den Vertretern
der Standardinterpretation und denen, die ihr folgen, billigend in Kauf ge‐
nommen werden. Doch Platons Argumentation zeigt auf, dass ein durch
und durch kriegsbereiter Staat sich in Gestalt gewaltbereiter Selbstverfein‐
dung auflöst. Ihm fehlt die Unterscheidung eines Friedens- und Versöh‐
nungszustandes nach innen und das lästige Erfordernis einer gewissen
Außensicherung. Die Frage, an welcher sich Heraklits Kriegskonzeption
am Ende entscheidet, lautet daher: Akzeptiert Heraklit eine politische Ver‐
gesellschaftung im dauerhaften Modus einer gewalttätigen Selbstverfein‐
dung, oder unterscheidet Heraklit zwischen einem staatlichen Binnen- und
Außenraum? Heraklit liefert die Antwort mit seiner Ermahnung: „Das
Volk [dêmos] muss für das Gesetz kämpfen wie für die Mauer“ (B 44).

Sinn: Ein Volk muss die Ordnung, die es sich selbst zur stabilen Rege‐
lung divergierender Ansprüche geschaffen hat, gegen äußere Feinde so
verteidigen, dass deren Bestand nicht gefährdet wird. Die „Mauer“ steht
hierbei sowohl für die räumliche Grenze des Stadtstaates (pólis; für
„Stadt“ sagten die Griechen ásty) als auch für den militärisch nutzbaren
Schutz zum Verteidigungszweck. „Volk“ meint die zum Zweck gemeinsa‐
men Wohlergehens vergesellschafteten Individuen. Es folgt, dass Heraklit
mit Fragment 44 unzweideutig einen politischen Binnenraum befriedeter
Gemeinschaftlichkeit einerseits und einem potenziell kriegsbesetzten Au‐
ßenraum andererseits unterscheidet. Wenn dies gilt, dann ergibt sich, dass
das Problem der unbedingten oder bedingten Allgemeingültigkeit ein ent‐
scheidbares Problem darstellt. Die Lösung lautet: Krieg bezieht sich bei
Heraklit nicht auf Gewaltkonflikte unter Einschluss des Bürgerkriegs oder
gar auf Bürgerkriege als primäre Kriegsform. Pólemos besitzt den politi‐
schen Sinn von Staatskriegen, die, wenn sie entfesselt werden, eine nicht
mehr kontrollierbare Eigenmacht aufweisen und den Siegern eine morali‐

48 Bernhard H. F. Taureck

https://doi.org/10.5771/9783748910909-25 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-25


sche Überlegenheitsposition verheißen, welche vom Krieg als den Unter‐
schied von Menschen und Göttern zeigenden „Vater“ entzaubert wird.

Heraklits Bezug auf die wirkliche Struktur des Krieges ist auf zwei Hy‐
pothesen gegründet: (1.) Dass die Illusionshypothese zulässig ist und (2.)
dass sich Heraklit auf Akte kollektiver Gewalt bezieht. Den hypotheti‐
schen Zug legt, solange es um eine Theorie geht, keine der beiden Annah‐
men ab. Neuartig ist die Hypothese (1.). Sie widerspricht vollständig der
schläfrigen Gewohnheit, das Sein oder den Logos selbst als Krieg zu deu‐
ten, noch bevor überhaupt geprüft wurde, ob es sich nicht auch anders ver‐
halten könnte. Die Standarddeutung stellt ein Vorurteil dar, dessen Aus‐
wirkungen auf das Heraklitverständnis allerdings nicht viel zugetraut wur‐
de mit der Folge, dass B 53 als eine Art Fremdkörper galt. Erst der herme‐
neutisch indiskutable Zugriff seitens Henry Kissingers – Krieg als Garant
eines geopolitischen Machtgleichgewichts – beweist zugleich, dass Frag‐
ment B 53 an geostrategischer Bedeutung alle ihm gebührende Aufmerk‐
samkeit, nur eben als Folge einer verfehlten Deutung, erhielt.

Es ist zudem hinreichend bekannt, dass das 20. Jahrhundert in vieler
Hinsicht auf verwildert verabsolutierten Setzungen des Krieges beruhte
und dabei den realen Kriegsentfesselungen durchaus entsprach. So bei
Nietzsche, dann wieder im italienischen Futurismus bei Marinetti: „Ihr
sollt den Frieden lieben als Mittel zu neuen Kriegen. Und den kurzen Frie‐
den mehr, als den langen. […] Ihr sagt, die gute Sache sei es, die sogar
den Krieg heilige? Ich sage euch: der gute Krieg ist es, der jede Sache hei‐
ligt.“32 Marinetti: „Noi vogliamo glorificare la guerra – sola igiene de
mondo.“ („Wir wollen den Krieg glorifizieren, die einzige Hygiene der
Welt.“33)

Bestätigung der drei Kriegswurzeln bei Giraudoux

Eine Stimme der Dichtung von 1935 erlangt in diesem Kontext eine mani‐
feste Bezüglichkeit, die in ihrer latenten Verbindlichkeit angelegt ist. In
demselben Jahre 1935 überfiel übrigens das Mussolini-Italien Abessinien
(das heutige Äthiopien) unter dem Vorwand, es von Sklaverei zu befreien.
Man setzte Giftgas ein. Die Zahl der getöteten Einheimischen wird auf bis

6.

32 Friedrich Nietzsche, Also sprach Zarathustra. Kritische Studienausgabe Bd. 4 (Hg.
Giorgio Colli, Mazzino Montinari), Berlin, München 1980, S. 58.

33 Wolfgang Asholt, Walter Fähnders (Hg.), Manifeste und Proklamationen der
europäischen Avantgarde (1909‒1939), Stuttgart, Weimar 2005, S. 5.

Drei Wurzeln des Krieges 49

https://doi.org/10.5771/9783748910909-25 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-25


zu 700.000 Menschenleben geschätzt. 1935 wurde das Theaterstück Der
Trojanische Krieg wird nicht stattfinden (La guerre de Troie n'aura pas
lieu) von Jean Giraudoux in Paris uraufgeführt. Giraudoux stellt die Ent‐
stehung des trojanischen Krieges nach: Paris hat Helena in Griechenland
geraubt. Die Griechen landen in Troja und verlangen Helenas Herausgabe,
andernfalls werde es zum Krieg kommen. Die Griechen wollen Krieg,
aber die Trojanischen Männer im Gegensatz zu den Frauen nicht minder.
Am meisten besonnen ist der trojanische Held Hector. Hector berichtet
seiner Frau Andromaque, welcher Illusion er hinsichtlich des Krieges er‐
lag: Als Krieger fühle man sich als Gott, man töte andere „und man beugt
sich als Gott über den armen Körper [des Getöteten]; aber man ist nicht
Gott, man erweckt ihn nicht wieder zum Leben“. („Et l'on se penche en
dieu sur ce pauvre corps; mais l'on n'est pas dieu, on ne rend pas la vie.“34)

Dies kann als Kommentar zur Heraklits Kriegsfragment 53 gelesen
werden: Krieg ist Vater von allen, von allen König, und die einen erweist
er als Götter, die anderen als Menschen; die einen macht er zu Sklaven,
die anderen zu Freien. Der Krieg zeugt weder Götter noch Menschen, er
zeigt lediglich, wer unsterblicher Gott und wer sterblicher Mensch ist. Der
Krieg erzeugt ein Gefühl der eigenen göttlichen Stärke und er raubt dieses
Gefühl in dem Moment, wo der mordende Krieger entdeckt, dass er keine
Macht besitzt, die Getöteten wieder zum Leben zu erwecken. Der mor‐
dend göttlich gewordene Held schrumpft augenblicklich zu einem erbärm‐
lichen, sich schämenden Nichts. Der als Schicksal verstandene Krieg ent‐
zaubert sich selbst zu dem, was laut Kassandra das Schicksal ist: „Es ist
einfach die beschleunigte Form der Zeit.“ („C'est simplement la forme ac‐
célérée du temps.“35)

In der Renaissance hatte Erasmus die kriegerische Selbstvergottung der
Staatslenker, verbunden mit theologischer Bestärkung, dialogisch desillu‐
sionierend verspottet. Daran zu erinnern lohnt sich auch im Kontext von
Giraudoux:

Georgius: Woher stammt dieser Kriegstumult?
Livinus: Daher: aus der Dummheit der Monarchen.
Georgius: Infolge deren Klugheit hätten die Unwetter der Menschen beruhigt
werden müssen.

34 Jean Giraudoux, La guerre de Troie n`aura pas lieu, Paris 1959, S. 33.
35 Giraudoux La guerre, S. 28.

50 Bernhard H. F. Taureck

https://doi.org/10.5771/9783748910909-25 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-25


Livinus: Gewiss beruhigen sie sie, jedoch wie der Südwind das Meer. Sie sind
davon überzeugt, sie seien Götter und diese Welt sei ihretwegen geschaffen
worden (se deos esse suaque causa mundum hunc esse conditum).
Georgius: Der Fürst ist jedoch für den Staat und nicht der Staat um des Fürs‐
ten willen errichtet worden.
Livinus: Auch an Theologen fehlt es nicht, die kaltes Wasser hinzugießen und
zu diesen Tumulten die Trompete blasen.
Georgius: Ich würde diese jedoch in die erste Schlachtreihe stellen.
Livinus: Diese aber sehen sich vor und bleiben hinter der Front.36

Giraudoux' Stück setzt in der Gestalt des Helden Hektor mit einer voll‐
ständig vollzogenen Desillusionierung über den Krieg ein: Was geschieht,
„wenn man entdeckt hat, dass ein Freund ein Lügner ist? Dann klingen
selbst seine Wahrheiten falsch. Das zu sagen wirkt merkwürdig, aber der
Krieg hatte mir die Güte, die Großzügigkeit und die Verachtung alles
Niedrigen versprochen.“37

Doch der Dichter Démokos betreibt in Troja erfolgreich eine glühende
Propaganda, damit die Trojaner endlich den Krieg gegen die Griechen be‐
ginnen. Das Schicksal als Beschleunigung nimmt im Drama seinen Lauf.
Hektor jedoch steigert seine Desillusionierung über den Krieg: „Der Krieg
erscheint mir das schmutzigste und verlogenste Rezept darzustellen, um
die Menschen gleich werden zu lassen.“38 Andromaque findet: „Wenn der
Krieg naht, strömt alles einen neuartigen Schweiß aus, alle Ereignisse zei‐
gen sich in einem neuen Lack: dem der Lüge.“39

Es gelingt Giraudoux, alle drei Wurzeln des Krieges in Erscheinung
treten zu lassen. Er setzt mit der Desillusionierung ein. Im zweiten Akt,
Szene fünf, wird die zweite Wurzel zur Hälfte benannt, die Ehre. Démo‐
kos findet, dass ein friedfertiges Troja sich lächerlich mache, wenn die
Griechen nicht abziehen: „Sie werden nicht in See stechen. Unsere Ehre
steht auf dem Spiel. Wir würden zum Gelächter der Welt.“40

36 Neu übersetzt nach Erasmus von Rotterdam, Familiarum colloquiorum formulae/
Schülergespräche (lat./dt.; Hg. Lore Wirth-Poelchau), Stuttgart 1982, S. 24; meine
Hervorhebung.

37 Giraudoux, La guerre, S. 34.
38 Giraudoux, La guerre, S. 81.
39 Giraudoux, La guerre, S. 87.
40 Giraudoux, La guerre, S. 75.

Drei Wurzeln des Krieges 51

https://doi.org/10.5771/9783748910909-25 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-25


Die als zweite genannte Kriegswurzel kommt erst später im Gespräch
zwischen Hector und Ulysse vollständig zu Wort:

Ulysse: Die anderen Griechen glauben, dass Troja reich ist, seine Vorräte wun‐
dervoll, sein Umland fruchtbar...
Hector: Endlich ein offenes Wort...Griechenland hat sich uns als Beute ausge‐
wählt. […] Ihr wollt unsere Reichtümer! Ihr habt Hélène rauben lassen, um
einen ehrenwerten Vorwand zum Krieg zu haben! Ich erröte für Griechen‐
land.41

Dies ist die Reihenfolge der Kriegswurzeln im Stück: Illusion und Desil‐
lusionierung, dann der ehrenhafte Beutekrieg. Es fehlt noch die Notwen‐
digkeit. Sie wird eingeschoben zwischen die Ehre und die Beute:

Ulysse: Aber das Universum weiß es, dass wir uns schlagen.
Hector: Das Universum kann sich täuschen. Daran erkennt man den Irrtum, er
ist universell.42

Der Signifikant der Notwendigkeit des Krieges lautet somit: das Univer‐
sum. Das Universum weiß: In Troja wird es Krieg geben. Doch Hector
entzaubert diese Notwendigkeit gleich doppelt: Wenn das Universum
weiß, dass es Krieg geben wird, genau dann kann es sich ebenso gut täu‐
schen. Und: Es geht gar nicht um das Universum, es geht um den univer‐
sellen Irrtum.

Wie endet der Zweiakter von Jean Giraudoux? Der Vorhang fällt, die
Vernunft der Desillusionierung ist stärker als eine universelle Notwendig‐
keit und ein ehrenvoller Raubkrieg. Ulysse verrät den menschlichen
Grund, warum der Trojanische Krieg nicht stattfindet: „Andromaque hat
denselben Augenaufschlag wie Penelope.“ („Andromaque a le même bat‐
tement de cils que Pénélope.“43)

Die Menschen sind gleichartig und benötigen keinen Krieg, um dies zu
beweisen. Eine alte römische Weisheit kommt zur Geltung: „Pax [...] cives
aequare potens, der Friede hat die Macht, die Bürger gleich sein zu las‐
sen.“44 Moment!

Torkelt da nicht der stark angetrunkene Griechenheros Aias auf die
Bühne, um Andromaque zu belästigen? Und will sich Démokos nicht da‐

41 Giraudoux, La guerre, S. 104‒106.
42 Giraudoux, La guerre, S. 103.
43 Giraudoux, La guerre, S. 107.
44 Silius Italicus, zitiert nach Elisabeth Schuhmann (Hg.), Lebensweisheiten der Grie‐

chen und Römer, Wiesbaden 1989, S. 104.

52 Bernhard H. F. Taureck

https://doi.org/10.5771/9783748910909-25 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-25


zwischenwerfen, Verrat deklamieren und zum Krieg aufrufen, indem er
behauptet, Hector liefere Hélène an die Griechen aus? Hector bringt Dé‐
mokos gewaltsam zum Schweigen, um den Frieden zu bewahren. Doch
der tödlich getroffene Démokos behauptet vor dem hinzueilenden Trojani‐
schen Volk, er sei von dem Griechen Aias getötet worden. Gelogen, doch
hinreichend als Kriegsgrund. Die bereits geschlossenen Pforten des Krie‐
ges öffnen sich. Aus dem mühsam weise verhinderten Krieg ist jener
Krieg geworden, den das Stück bereits ankündigte: Geburt des Krieges
aus dem Geist der Lüge. Eine Notwendigkeit der Zurückholung Helenas
wird vorgetäuscht, um Troja als Beute zu rauben. Im Zustand der Desillu‐
sionierung wird ein gesamtes Volk durch die Lüge eines sterbenden
Kriegstreibers in die Illusion eines Krieges getrieben, der sich gewinnen
lässt.

Alternativen?

Die Antwort auf die Frage nach einem anderen, das große Kriege zusätz‐
lich zur kognitiven Desillusionierung noch aufhalten könnte, sei in dreifa‐
cher Frageform gegeben: 1. Vermag jene Erwartungsspannung, mit der
Milliarden Menschen bloße Lust am Zuschauen von friedfertigen Fußball‐
vorgängen investieren, nicht ebenfalls friedensgenerierend zu wirken? 2.
Ist es nicht wünschbar, dass beim ersten Nahen von Kriegswolken nicht
nur national, sondern international mit Generalstreik gedroht wird, der
insbesondere auch die Ausführung von Kriegsvorbereitung zu lähmen fä‐
hig wäre? 3. Könnte eine internationale Zivilgesellschaft sich dazu ent‐
schließen, ihr fortgeschrittenes Votum für einen Wartezustand eines be‐
dingten Pazifismus (contingent pacifism45) in kriegsdesillusionierte inter‐
nationale Solidarität zu erweitern?

7.

45 Lary May, Contingent Paficism. Revisiting Just War Theory, Cambridge 2015.

Drei Wurzeln des Krieges 53

https://doi.org/10.5771/9783748910909-25 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-25


https://doi.org/10.5771/9783748910909-25 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-25

	1. Das Phänomen Krieg
	2. Eine synthetische Kriegsdefinition
	3. Die Grammatik des Raubkriegs bei Thukydides
	4. Scheitern der Notwendigkeitsbegründung des Krieges bei Kant und Hegel
	5. Die Illusionswurzel des Krieges bei Heraklit
	6. Bestätigung der drei Kriegswurzeln bei Giraudoux
	7. Alternativen?

