
III. Bühnenkörper und Körperprozesse in Aufführungsereignissen 187

in sich birgt. Noch nie ist ein Komponist so nah an und so tief in den menschlichen

Körper gedrungen.«324

4. »Mit letztem Atem…«
Körperliche Grenzerfahrungen am Beispiel von »(t)air(e)«
für Flöte solo (1980/1983) von Heinz Holliger325

»Ich finde, Kunst gehört auf die Grenze. Die Grenze ist die Heimat der Kunst, schon

immer gewesen.«326 Diese Auffassung Heinz Holligers stellt eine Parallele zur Ästhetik

seines Zeitgenossen Helmut Lachenmann dar, der diese schriftlich reflektierte.327 In

den 1960er und 1970er Jahren bewegten sich beide Komponisten Lachenmann zufolge

»auf gleichen Pfaden«328 in Richtung eines Ausbruchs und Aufbruchs, und zwar

nicht nur aus den eigenen bislang vorgegebenen kompositionspraktischen Begren-

zungen […]: sie [i.e. die Kompositionen, Anm. d. Verf.] gehörten auch zu jenen Signa-

len nach außen,mit denen eine nachrückende Generation ihre Verantwortungsbereit-

schaft für den innovativenAuftrag vonMusik gab, nachdemdie ältereGeneration (Bou-

lez, Nono, Stockhausen) einenBodenbereitet hatte, auf dembequemsich anzusiedeln

tödliche Stagnation bedeutet hätte.329

Die Erweiterung der traditionellen Klang- und Instrumentenbehandlung stand für

Lachenmann genau wie auch für Holliger im Mittelpunkt der künstlerischen Ausein-

andersetzungen, wobei sie anders als beispielsweise ihre Zeitgenossen Cage, Kagel,

Schnebel oder Ligeti stärker an einem traditionellen Werkbegriff festhielten.330 Die

324 Hirsch, »Musik-Theater an den Wurzeln des Lebens«, 10.

325 Teilaspekte dieses Kapitels wurden bereits in den folgenden Artikeln publiziert: Karolin Schmitt-

Weidmann, »Der Körper als Akteur im Konzert, Gewalt und Präsenz am Beispiel von »(t)air(e)«für

Flöte solo von Heinz Holliger«, in: Verkörperte Heterotopien, Zur Materialität und [Un-]Ordnung ganz

anderer Räume (= soma studies 3), hg. v. Susanne Maurer, Jasmin Scholle, Lea Spahn und Betti-

na Wuttig (Bielefeld: transcript, 2018), 57-68; dies., «,Mit letztem Atem…‹, Musikalischer Grenz-

gang und körperliche Grenzerfahrungen am Beispiel von »(t)air(e)«für Flöte solo (1980/1983) von

Heinz Holliger«, in: Reflexion – Improvisation – Multimedialität, Kompositionsstrategien in der Mu-

sik des 20. und 21. Jahrhunderts (= Bericht zum 15. Internationalen Kongress der Gesellschaft für

Musikforschung – Freie Referate, Band 2), hg. v. Christian Storch (Göttingen: Universitätsverlag,

2015), 49-71.

326 Heinz Holliger imGesprächmit Kristina Ericson, »Bilanz und Ausblick: Heinz Holliger imGespräch

mit Kristina Ericson«, in: Kristina Ericson,HeinzHolliger, Spurensuche eines Grenzgängers (Bern: Peter

Lang, 2004), 588-605, hier 602.

327 Vgl. Helmut Lachenmann, »ÜberHeinzHolliger,« in: ders.,Musik als existentielle Erfahrung, Schriften

1966-1995, hg. v. Josef Häusler (Wiesbaden: Breitkopf und Härtel, 2004), 307-309, hier 307.

328 Ibid., 307. Siehe auch Interview der Verf. mit Heinz Holliger vom 16. Dezember 2017 in Basel, siehe

Anhang, S. 326.

329 Lachenmann, »Über Heinz Holliger,« 307.

330 Vgl. ibid. Gemeint ist hier der Werkbegriff, an dem auch Schönberg und seine Schüler festhielten,

siehe hierzu Ivan Vojtech, »Zu Schönbergs Werkbegriff«, in: Bericht über den 3. Kongress der Interna-

tionalen Schönberg-Gesellschaft: »Arnold Schönberg – Neuerer der Musik«, Duisburg, 24. bis 27. Februar

1993, hg. v. Rudolf Stephan und Sigrid Wiesmann (Wien: Lafite, 1996), 71-77.

https://doi.org/10.14361/9783839458457-025 - am 13.02.2026, 14:30:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


188 Der Körper als Vermittler zwischen Musik und (all)täglicher Lebenswelt

grundlegenden gemeinsamen künstlerischen Kerngedanken charakterisiert Lachen-

mann in seinem Text über Holliger folgendermaßen:

Das Insistieren auf einen energetisch gepolten und unter diesemAspekt erneut in sich

folgerichtigen ›logischen‹ Materialzusammenhang und die Unterordnung des Inter-

vallischen als Sonderfall […] machte die dabei freigelegte Klang- und Geräuschwelt in

gewisser Hinsicht ›gefährlicher‹, weil in die Mitte rückte, was anderswo als schockie-

render Grenzfall noch hingehenmochte, und dort gelegentlich erschreckte, aber nicht

beunruhigte. […] Es galt nicht, in irgendwelche Labors oder exotische Spielwiesen aus-

zuweichen, sondern sich in den philharmonisch vorgeprägten Raum, gewissermaßen

in die Höhle des Löwen zu begeben, und dort galt es, nicht Spaß, sondern Ernst zuma-

chen. Es galt auch nicht, den Spielern das Instrument aus der Hand, sondern ihnen die

daran haftende Routine einer standardisierten und tabuisierten Spielpraxis aus dem

Kopf zu schlagen, um so – zusammenmit dem Unbekannten – auch das Bekannte neu

zu entdecken.331

Die Erschließung neuer Klangwelten auf traditionellen Instrumenten erfolgt in diesem

Sinne immer mit dem Ziel, nicht Effekte, sondern die körperliche Energie spürbar zu

machen, die die Klangprozesse hervorbringt. Die dabei entstehenden energetischen

Klangverläufe implizieren bei Holliger oftmals auch existentielle Prozesse des Verlö-

schens, des Verstummens und des Sich-Zersetzens,332 welche Lachenmann auf eine Art

Sprachverlust des an der Gesellschaft zerbrechenden Individuums zurückführt.333 Die

indirekt gesellschaftskritischen Aspekte von Holligers Musik charakterisiert Lachen-

mann wie folgt:

Damit [i.e. mit der Thematisierung der Sprachlosigkeit, Anm. d. Verf.] knüpft Holliger

gerade an jene ästhetische Praxis an, aus der die vorausgehende Generation der ›Seri-

ellen‹ versucht hat, herauszufinden. […] [E]ine solcheMusik ›trauert‹ nichtmehr; sie ist

mit der Erkenntnis des Sprachverlustes zugleich unfähig, wohl aber auch nicht mehr

motiviert, poetisierend mit dieser Situation im Werk umzugehen. Wo indes die krea-

tive Kraft Holligers sich dieser Thematik annimmt, fängt selbst diese Art von düsterer

Botschaft an, expressiv zu glitzern. Holliger kann seine Musik bis ins Extrem nicht nur

erglühen, sondern auch erkalten lassen – und die universale Spannweite seiner Aus-

drucksmittel in Werken wie etwa seinem Scardanelli-Zyklus kennt keine Grenzen.334

Indem die Musik laut Roman Brotbeck der »Nestwärme« jeder Art zwischenmenschli-

cher Kommunikation undGemeinschaft entflieht und die verkommene Sprachfähigkeit

der Gesellschaft thematisiert, fordert sie jene existentiellen Ansprüche ein, »von denen

331 Lachenmann, »Über Heinz Holliger,« 307.

332 Vgl. ibid.

333 Vgl. ibid. Siehe in diesem Zusammenhang auch Holligers Kritik an der Materialität, Passivität und

Lethargie der heutigen Gesellschaft, Holliger im Gespräch mit Philipp Albèra, »Ein Gespräch mit

Heinz Holliger«, in: Heinz Holliger, Komponist – Oboist – Dirigent, hg. v. Annette Landau (Güm-

lingen: Zytglogge, 1996), 18-58, hier 57-58.

334 Lachenmann, »Über Heinz Holliger,« 307.

https://doi.org/10.14361/9783839458457-025 - am 13.02.2026, 14:30:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. Bühnenkörper und Körperprozesse in Aufführungsereignissen 189

die Gesellschaft mit allen ihr zu Gebote stehenden Geschwätzigkeiten abzulenken ver-

sucht.«335 Brotbeck formuliert darüber hinaus, dass das traditionelle Hauptgeschäft des

Autors – nämlich die Produktion von Mitteilungen, die das Leben betreffen – hier zu

einer Art Autismus verkommen sei, welche sogar auskomponierte Vorstadien des Todes

impliziere:336

Wie die beiden Stücke ›(t)air(e)‹ und ad marginem zeigen, ist Holligers Verstummen

im Scardanelli-Zyklus viel radikaler und grundsätzlicher angelegt. Das Schweigen, die

Leere und das Tote werden bei Holliger nicht bloß mit zerbrochenen Klängen und al-

niente-Schlüssen vorgeführt, vielmehr bilden sie den Ausgangspunkt seines Kompo-

nierens. Im Scardanelli-Zyklus wird nicht gestorben, wird nicht dekomponiert und Le-

ben ausgelöscht, sondern es wird Totem, Abgestorbenem und Zerschlissenem noch

ein minimales Lebenslicht abgepresst.337

Für Holliger liegt der gesellschaftskritische Aspekt seiner Musik, die niemals politisch

sein möchte, vor allem in den Gefahren einer wachstumsorientierten Gesellschaft mit-

samt ihren unberechenbaren Erfindungen.338 In diesem Zusammenhang bezeichnet

Holliger Musik als ein Ausdrucksmittel, mit dem er versuchen möchte, ehrlich auszu-

drücken, was er für sich empfindet: »Ich schreibe nicht Musik für die Gesellschaft, das

ist mir völlig fremd. Aber ich bin froh, wenn ich irgendetwas herüberbringen kann.«339

Das Stück »(t)air(e)« weist dabei – wie auch zahlreiche andere Kompositionen Hollig-

ers, wie insbesondere die verwandten Atemstücke Pneuma (1970), Atembogen (1974/75)

und Cardiophonie (1971) – den Komponisten als einen Grenzgänger aus, der in vieler-

lei Hinsicht Grenzen herausfordert, die auch die Schwelle zwischen Kunst und dem

existentiellen Leben betreffen. Dies hängt eng mit Holligers Interesse am Atem zusam-

men. Atem und Stimme bilden grundsätzlich – als im Leib verankerte und auf diesen

bezogene Ausdrucksmittel – das Fundament für jegliche mit Körperlichkeit verbunde-

ne Musikausübung,340 weswegen Holliger sich selbst auch als »Berufsatmer« bezeich-

net.341 Der Atem bildet als Grundlage aller körperlich-seelischen sowie künstlerisch-

335 Roman Brotbeck, »Komponierte Erkaltung«, in: Heinz Holliger, Scardanelli-Zyklus (1975-1991), Für

Solo-Flöte, kleines Orchester und gemischten Chor, Nach Gedichten von FriedrichHölderlin [Book-

let zur Audio-CD] (München: EMC Records, 1993), 28-33, hier 33. Siehe in diesem Zusammenhang

auch dieUnterscheidung zwischen Sprachfähigkeit und Sprachfertigkeit beiHelmut Lachenmann,

»Affekt und Aspekt«, in: ders., Musik als existentielle Erfahrung, Schriften 1966-1995, hg. v. Josef

Häusler (Wiesbaden: Breitkopf und Härtel, 2004), 63-72.

336 Vgl. Brotbeck, »Komponierte Erkaltung«, 30.

337 Roman Brotbeck, »Scardanelli et l’/d’après Scardanelli«, in: Heinz Holliger, Komponist – Oboist –

Dirigent, hg. v. Annette Landau (Gümlingen: Zytglogge, 1996), 140-190, hier 146.

338 Interview der Verf. mit Heinz Holliger vom 16. Dezember 2017 in Basel, siehe Anhang, S. 330.

339 Ibid.

340 Vgl. Drees, Körper –Medien –Musik, 13. Siehe auch Becker, Plastizität und Bewegung, 198-199; Rüdi-

ger, Der musikalische Körper, 7-12.

341 Interview der Verf. mit Heinz Holliger vom 16. Dezember 2017 in Basel, siehe Anhang, S. 327f. Hol-

liger selbst formulierte im Rahmen der INMM-Tagung »Body sounds«, dass der Körper nicht sein

Thema sei und stellt die Sinnhaftigkeit einer Tagung zum Thema Körper grundsätzlich in Frage:

»Ichweiß gar nicht, warumman über den Körper spricht, denn ohne den Körper gibt es kein Sehen,

ohne den Körper gibt es kein Hören, ohne Körper gibt es kein Bewegen, ohne Körper gibt es kein

https://doi.org/10.14361/9783839458457-025 - am 13.02.2026, 14:30:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


190 Der Körper als Vermittler zwischen Musik und (all)täglicher Lebenswelt

musikalischen Tätigkeiten eine Brücke zwischen Körper und Musik und ist die zentra-

le Bezugsgröße einer pendelnden Aufmerksamkeit zwischen der alltäglichen Lebens-

welt und der Musik.342 Atem als musikalischer und Musik als atmender Vollzug sind

demnachWolfgang Rüdiger zufolge prinzipiell identisch.343 Der Interpret von »(t)air(e)«

empfindet mit der Flöte den Vorgang des Atmens besonders direkt, wobei die Flöten-

atmung sich grundsätzlich ungefähr im normalen Tempo des Aus- und Einatmens be-

wegt und unnatürliche Atemvorgänge somit umso ungewohnter empfundenwerden.344

Darüber hinaus beschreibt Holliger hinsichtlich der Flöte: »Das Stück hätte ich, glau-

be ich, wirklich für kein anderes Instrument schreiben können, weil das Mundstück so

offen liegt. Es gibt kein Mundstück, dass imMund drin ist oder das unsichtbar ist, son-

dern alles ist direkt: Körper und Instrument sind eine Einheit. Das Instrument ist nur

die Verlängerung der Atemwege des Körpers.«345 In Bezug auf einen gesunden Atem,

welcher als körperliche Vitalfunktion in den unterschiedlichsten Kulturen seit jeher als

Inbegriff des Lebens gilt,346 formulierte Holliger 1994 die nachfolgenden Fragen, welche

neben seiner künstlerischen Position in Abgrenzung zu anderen aktuellen Musikstilen

auch seine Besorgnis über negative körperliche Konsequenzen gesellschaftlicher Ent-

wicklungen aufzeigen:

Besteht vielleicht sogar ein Zusammenhang zwischen der immer stärkeren Luftver-

schmutzung (der ›Nichtmehratembarkeit‹ der Luft) seit der Industrialisierung und den

zunehmend starren Rhythmen der futuristischenMaschinenmusik, den paralysierten,

wenn auch manchmal komplexen rhythmischen Mustern des Neoklassizismus, der

rhythmischen Primitivität des Neobarock, dem schnurgeraden Abspielen alter Musik

in diesen Perioden, der Starrheit der ersten seriellen Werke mit ihrer quantitativen,

additiven ›Daueraneinanderreiherei‹, und, last but not least, dem völlig künstlichen,

synthetischen, ja körperfeindlichen ›beat‹ der Popmusik, der ganze Generationen da-

zu bringt, mit ihrem ›bewalkmanten‹ Kopf nur noch im Tempo der Stoppuhr (Viertel =

60) zu wackeln?Wer richtig atmet, wird damit auch seinen Sinn für Artikulation, Phra-

sierung, Tonqualität, Klangfarbe, rhythmischeGestaltung,melodischeGliederungund

›sprechenden‹, ›singenden‹ Ausdruck schärfen: alles Dinge, die einer Musikmaschine,

von denen es mehr als genug gibt, verwehrt sind.347

Fühlen. Es gibt überhaupt nichts. Es gibt höchstens synthetisch hergestellte Musik, die auf Rhyth-

men beruht, die es in der Natur gar nicht gibt. Es gibt keinen Bumm-Bumm-Bumm-Rhythmus in

der Natur. Das ist alles asymmetrisch. Und darum finde ich, müssten wir ein Symposium darüber

abhalten, was geschieht, wenn Musik den Körper nicht mehr kennt, nicht mehr beachtet und ein-

fach auf unsere Synapsen so ein Rhythmus einschlägt, was schon bei ganz kleinen Kindern mit Er-

folg praktiziert wird.«Holliger im Gespräch mit Rüdiger, »Der Körper ist nicht mein Thema, Heinz

Holliger im Gespräch mit Wolfgang Rüdiger«, in: Body Sounds, Aspekte des Körperlichen in der Musik

der Gegenwart (= Veröffentlichungen des Instituts für NeueMusik undMusikerziehung Darmstadt,

Band 57), hg. v. Jörn Peter Hiekel (Mainz: Schott, 2017), 148-157, hier 150.

342 Vgl. Rüdiger, Der musikalische Atem, 11f.

343 Vgl. ibid., 14.

344 Vgl. Interview der Verf. mit Heinz Holliger vom 16. Dezember 2017 in Basel, siehe Anhang, S. 323.

345 Ibid.

346 Vgl. Rüdiger, Der musikalische Atem, 71-80.

347 Holliger, »META TEMA ATEM«, 166f.

https://doi.org/10.14361/9783839458457-025 - am 13.02.2026, 14:30:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. Bühnenkörper und Körperprozesse in Aufführungsereignissen 191

Im Gegensatz zu dem hier kritisierten Musikkonsum, der Holliger zufolge eine vie-

len Menschen unbewusste Körperfeindlichkeit aufweist, versucht »(t)air(e)« vielmehr

bewusst auf körperfeindliche Aspekte unserer Gesellschaft, jener im vorstehenden Zi-

tat angesprochene »Nichtmehratembarkeit«, hinzuweisen. Da sich am Atemverhalten

und Stimmklang die allgemeine und momentane körperlich-seelische Befindlichkeit

eines Menschen weitgehend ablesen lässt,348 wird in »(t)air(e)« aufgrund der Störung

gesunder Atmenvorgänge somit der Aspekt der Verletzlichkeit des Körpers musikalisch

verarbeitet. Der Aspekt der Verletzlichkeit, Gebrechlichkeit und Unzulänglichkeit des

Körpers durchzieht zahlreiche Werke Holligers, eine Steigerung bis hin zu Lebensbe-

drohung und Auslöschungmiteingeschlossen. Auf die Verbindung zwischen Leben und

Tod verweist im Fall von »(t)air(e)« bereits der Titel des Werkes: Das französische Wort

»air« (Luft, Melodie, Arie, Atem) findet sich im inneren Teil von »taire« (verschweigen,

nicht sagen) wieder, was Roman Brotbeck auch als »Leben in der Umklammerung des

Todes«349 bezeichnete.Den äußeren Rahmen desWortes »(t)air(e)«bildet dabei dasWort

»te« (dich), das den Rezipienten als Interaktionspartner direkt anzusprechen scheint.350

Das Stück »(t)air(e)« für Flöte solo bildet das Zentrum des 160 Minuten dauern-

den Scardanelli-Zyklus für kleines Orchester, Chor, Flöte, japanische Tempelglocken und

Tonband, welcher in dem Zeitraum von 1975 bis 1991 entstanden ist. Der Zyklus besteht

aus den Jahreszeiten, »(t)air(e)«, den Übungen zu Scardanelli, Teilen aus der Turm-Musik

und demOstinato Funebre. Charakteristisch für den Zyklus ist, dass oftmals Körperfunk-

tionen die Klangprozesse generieren und determinieren, wie zum Beispiel das Singen

nach dem eigenen Pulsschlag in den Sommer-Liedern. Stellenweise hat der Komponist

bewusst auf eine Determinierung der Klangresultate verzichtet, jedoch nicht mit dem

Ziel, den Freiraum der Interpreten zu erweitern. Vielmehr fordert er im Gegenteil eine

unerbittliche Unterwerfung unter körperliche Prozesse, die die Interpreten oftmals bis

an die Grenze physischer und psychischer Möglichkeiten führt:351 »Auch in den Chören

kommt es vor, dass die Stimmen jubilieren, aber im Einatmen jubilierend singen, wo-

bei sie hinsichtlich der Produktionsvorgänge ›falsch‹ singen. Oder dass man eben am

Ende, wenn die Lungen leer sind, zum Beispiel auf ›Menschheit‹ eine riesige Vokalise

singt und gleichzeitig auch mit geschlossenem Mund das Wort ›Menschheit‹ ausspre-

chen muss.«352

Der Scardanelli-Zyklus verarbeitet Gedichte von Friedrich Hölderlin, alias Scardanel-

li, welche jedoch nicht musikalisch vertont oder interpretiert werden. Vielmehr werden

sie als ein historisches Material behandelt, welches in der Musik gebrochen, erstarrt

und geradezu maskenhaft zum Klingen gebracht wird.353 Der Musik geht es laut Phil-

ipp Albèra weniger darum, »die ihr zugrundeliegenden Texte zu artikulieren oder zu

348 Vgl. Rüdiger, Der musikalische Atem, 162.

349 Brotbeck, »Komponierte Erkaltung«, 33.

350 Vgl. ibid., 27.

351 Vgl. Brotbeck, »Scardanelli et l’/d’après Scardanelli«, 149-152.

352 Interview der Verf. mit Heinz Holliger vom 16. Dezember 2017 in Basel, siehe Anhang, S. 321f.

353 Vgl. Ericson, Heinz Holliger, 34 und 40; Philipp Albèra, »… unter die Katakomben der Zeit… – Ein-

führung ins Werk von Heinz Holliger«, in: Heinz Holliger, Komponist – Oboist – Dirigent, hg. v.

Annette Landau (Gümlingen: Zytglogge, 1996), 9-17, hier 16f.

https://doi.org/10.14361/9783839458457-025 - am 13.02.2026, 14:30:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


192 Der Körper als Vermittler zwischen Musik und (all)täglicher Lebenswelt

paraphrasieren – es sind verschlüsselte Botschaften, kabbalistische Zeichen –, als viel-

mehr darum, das zu erforschen, was sie verschweigen.Hinter denWörtern, Noten oder

Figuren lässt die Musik Spuren des Gelebten auftauchen, für die sie stehen.«354 Diese

spezifische Textbehandlung Holligers verdeutlicht seine Aussage, der zufolge Wort und

Musik schließlich vor allem an den Grenzen (wenn nicht sogar jenseits der Grenzen)

der Sprache zueinander finden, da jedes Wort seiner Ansicht nach Kreise erzeugt und

in alle Richtungen ausstrahlt.355

Neben diesen verschlüsselten sprachlichen Botschaften weist der Werkzyklus auch

zahlreiche versteckte Anspielungen (beispielsweise in Form von Zahlensymboliken,

Analogien und Zitaten) sowohl auf Hölderlins als auch auf Holligers eigene Biogra-

fie auf, welche ebenso tiefere Bedeutungsebenen jenseits der bewusst erfahrbaren

Wahrnehmungsoberfläche berühren.356 Das vielschichtige Andeutungssystem bietet

Holliger eine Bezugsquelle, die jedoch nicht als Selbstzweck, sondern als »kulturelles

Erbe« verstanden werden möchte.357 Dabei sollen die Verschlüsselungen keineswegs

Verständnisschwierigkeiten für den Rezipienten herbeiführen, sondern das Interesse

an der Vieldeutigkeit des Werkes erhöhen. Dem Komponisten ist es laut eigenen

Aussagen kein Anliegen, dass Interpreten und Hörer Dekodierungen vornehmen,

wohingegen es ihm viel wichtiger sei, dass man körperliche Zustände miterlebt.358

Das bloße Bewusstsein, dass hier etwas im Verborgenen jenseits der bewusst hörbaren

Aufführungserfahrung liegt, kann somit das Konzerterlebnis intensivieren und die

Rätselhaftigkeit dieser Musik vor Augen führen.

Das Spiel mit der Vieldeutigkeit des Nichtsichtbaren undNichthörbaren ist Holliger

zufolge ein wesentliches Merkmal seiner Musik:359 »Mich interessiert sehr die Vorstel-

lung des Zweigesichtigen, das heißt, die eine Seite ist nicht nur die Projektion der an-

deren, sondern die beiden Seiten sind genau aufeinander bezogen, auch wenn das nicht

hörbar ist. Das fasziniert mich auch als Weltanschauung! Ich spiele oft mit dieser Viel-

deutigkeit des Nichtsichtbaren, Nichthörbaren«.360 Die hier angesprochenen tieferen

Bedeutungsebenen offenbaren allerdings eine Erfahrungsebene des Werkes, die sich

der direkt erfahrbaren Lebenswelt entzieht und nur in ausgiebiger (wissenschaftlicher)

Analyse in Teilen offenbart und zusammengefügt werden kann. Diese Ebene steht so-

mit schließlich den hier zu beleuchtenden lebensnahen Erfahrungsprozessen diametral

gegenüber. Während sich die rätselhafte Ebene bewusst der Wahrnehmung entzieht,

kann sich die Wahrnehmung umgekehrt der körperlichen Ebene kaum entziehen, da

diese den Interpreten und die Hörer unmittelbar undmit aller Gewalt durchdringt, was

354 Ibid.

355 Vgl. ibid.

356 Für eine exemplarische Aufschlüsselung einzelner Symbole, siehe Schmitt-Weidmann, »Mit letz-

tem Atem…«, 49-71. sowie Interview der Verf. mit Heinz Holliger vom 16. Dezember 2017 in Basel,

siehe Anhang.

357 Vgl. Holliger im Gespräch mit Ericson, in: »Bilanz und Ausblick«, 593.

358 Dies veranschaulicht die ausführliche verbale Beschreibung eben dieser Prozesse im Rahmen des

Interviews der Verf. mit Heinz Holliger vom 16. Dezember 2017 in Basel, siehe Anhang, S. 321f.

359 Vgl. Holliger im Gespräch mit Ericson, in: »Bilanz und Ausblick«, 593; Holliger im Gespräch mit

Albèra, »Ein Gespräch mit Heinz Holliger«, 22.

360 Holliger im Gespräch mit Albèra, »Ein Gespräch mit Heinz Holliger«, 22.

https://doi.org/10.14361/9783839458457-025 - am 13.02.2026, 14:30:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. Bühnenkörper und Körperprozesse in Aufführungsereignissen 193

Holligers mit folgender Aussage hinsichtlich starker Publikumsreaktionen veranschau-

licht: »Ich glaube, unsere Zivilisation schließt den Körper oder die Psyche und auch den

Tod möglichst aus, und plötzlich ist man durch die Musik konfrontiert mit etwas ganz

Direktem. Das ist es, was wahrscheinlich so stark wirkt. […] Jeder Mensch hat eine ganz

differenzierte Psyche, hat Träume, weiß, was Tod ist und was Geburt ist – von alle dem

handelt meine Musik.«361 Der Körper, die Psyche und der Tod sind schließlich Themen,

die möglichst im Alltag umgangen werden, aber fundamental zum Leben dazugehö-

ren und als Thema in Holligers Musik besonders starke Reaktionen hervorrufen, da

existentielle Grenzsituationen nicht nur dargestellt, sondern wie im wirklichen Leben

durchlebt werden müssen. Innerhalb von existentiellen Prozessen des Verlöschens, des

Verstummens und des Sich-Zersetzens362 werden die Interpreten schließlich an Grenz-

erfahrungen herangeführt, die bis ins Unerträgliche gesteigert werden.363 Vor diesem

Hintergrund sind auf musikalischer Ebene alle Versuche, eine Melodie entstehen zu

lassen, zum Scheitern verdammt, weswegen Holliger »(t)air(e)« auch als ein »Lied un-

ter falschen Bedingungen«364 bezeichnete. Bereits der zaghafte Ansatz zu Beginn des

Stückes, eine melodische Linie aus dem Nichts entstehen zu lassen, endet schon im

zweiten Takt im zitternden Herauspressen letzter Atemluft und kulminiert schließlich

imEinatmen eines Geräuschklanges durch die Flöte (Takt 3), durch den der Aufführende

den ersten Melodieversuch wieder in den eigenen Körper zurückzunehmen scheint.365

Im Rahmen dieses ersten melodischen Ansatzes offenbart die Forderung einesmolto es-

pressivos zu Anfang des zweiten Taktes die enorme Diskrepanz zwischen der lebendigen

Ausdruckskraft dieser Charakterbezeichnung und der Unterdrückung bzw. des Schei-

terns jeglichen melodischen Lebensversuches, welche im weiteren Verlauf des Werkes

symptomatisch zu werden scheint.366 Der Komponist hat dabei Prozesse angelegt, in

denen körperliche Aktionen und Ausdrucksanweisungen gegenläufig sind, da ein mol-

to espressivo zu einem Zeitpunkt verlangt wird, wo gar keine Energie mehr im Körper

vorhanden ist.367

Im Verlauf der gesamten 15-minütigen Aufführung ist es dem Flötisten so gut wie

nicht erlaubt, einen natürlichen Atemzug zu nehmen, da die Ein- und Ausatemprozes-

se zumeist vordeterminiert und als Klangaktionen in den musikalischen Verlauf inte-

griert sind. Dabei fungieren selbst die Pausen nicht als Ruhepunkte, sondern als Mo-

mente extremster Anspannung, die durch Aufführungsanweisungen generiert werden,

welche das natürliche Bedürfnis zu atmen gezielt behindern, wie zum Beispiel »mit

letztem Atem« (Takt 2), »nicht atmen« (Takt 2) oder »so lange wie möglich Atem anhal-

361 Interview der Verf. mit Heinz Holliger vom 16. Dezember 2017 in Basel, siehe Anhang.

362 Vgl. Lachenmann, »Über Heinz Holliger«, 307.

363 Vgl. Holliger im Gespräch mit Ericson, in: »Bilanz und Ausblick«, 512.

364 Ibid.

365 Vgl. Brotbeck, »Komponierte Erkaltung«, 30; vgl. auch das Interview der Verf. mit Heinz Holliger

vom 16. Dezember 2017 in Basel, siehe Anhang: »Dann presstman noch den letzten Rest des Atems

heraus, wie ein Seufzen oderwie jemand, der fast amErsticken ist. Plötzlich erscheint so etwaswie

ein Zurück, wie wenn man den ganzen Atemvorgang zurücknähme.«

366 Vgl. Ericson, Heinz Holliger, 512.

367 Vgl. Interview der Verf. mit Heinz Holliger vom 16. Dezember 2017 in Basel, siehe Anhang.

https://doi.org/10.14361/9783839458457-025 - am 13.02.2026, 14:30:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


194 Der Körper als Vermittler zwischen Musik und (all)täglicher Lebenswelt

Heinz Holliger, »(t)air(e)« für Flöte solo, Takte 1-5

© Copyright 1988 by Ars-Viva-Verlag. Abdruck mit freundlicher Genehmigung Ars-Viva-Verlag,

Mainz.

ten« (Takt 4).368 Durch die bewusste Integration körperlicher Klangaktionen, wie das

Nach-Luft-Schnappen oder Herauspressen letzter Atemluft oder durch die Negierung

der natürlichen Gestik in Form von völlig regungslosem und unmerklichem Atmenwird

neben der Flöte somit auch der Körper als Instrument kompositorisch einbezogen. Ein

Spiel »mit letztem Atem« oder ein Luftanhalten soll den Interpreten schließlich an sei-

ne physischen Grenzen führen, an denen er gerade noch die Möglichkeit hat, das Stück

zu Ende zu spielen, ohne zu kollabieren oder die eigene Gesundheit zu gefährden. In

Anlehnung an Jerzy Grotowski stellt Erika Fischer-Lichte in Bezug auf das zeitgenös-

sische Theater fest: »Der Schauspieler beherrscht nicht seinen Körper […], er lässt ihn

vielmehr selbst zum Akteur werden.«369 Vor dem Hintergrund des bereits Gesagten

trifft diese Aussage in besonderem Maße auch auf »(t)air(e)« zu, da sich die existentiel-

len Erstickungsprozesse desWerkes vom Flötisten kaum beherrschen lassen.Wie lange

man imstande ist, die Luft anzuhalten, und welches Klangresultat eine darauffolgende

Klangaktionen hervorruft (wie zum Beispiel nach Luft zu schnappen oder geräusch-

voll einzuatmen), obliegen oftmals nicht der eigenen Kontrolle und hängen auch von

zahlreichen äußeren Faktoren ab, wie beispielsweise vom Raumklima sowie vom Ge-

sundheitszustand und der momentanen Leistungsfähigkeit des Interpreten. Die kör-

perlichen Grenzen des Interpreten können von Aufführung zu Aufführung je nach mo-

mentaner Disposition und Umgebung signifikant divergieren, wodurch der Interpret

sich seinen eigenen Körperprozessen im Moment der Aufführung unterwerfen muss.

Der Körper wird dabei zum Akteur sowie zur Kontrollinstanz über die Klangprozesse

368 Heinz Holliger, »(t)air(e)« für Flöte solo (1980/1983) (Mainz: Ars Viva, 1988), 1.

369 Fischer-Lichte, Ästhetik des Performativen, 140

https://doi.org/10.14361/9783839458457-025 - am 13.02.2026, 14:30:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. Bühnenkörper und Körperprozesse in Aufführungsereignissen 195

desWerkes. Fischer-Lichte zufolge ist der Körper als künstlerischer Gegenstand grund-

sätzlich unkontrollierbar, da er sich ständig transformiert, sich neu erschafft und sich

ereignet.370 Er ist daher kein Material, welches in der Kunst beliebig bearbeitbar und

formbar ist,

sondern [ein] lebendige[r] Organismus, der sich beständig im Werden befindet, im

Prozess einer permanenten Transformation. Für ihn kann es keinen Ist-Zustand geben,

er kennt Sein nur als Werden, als Prozess, als Veränderung. Mit jedem Lidschlag, mit

jedem Atemzug, mit jeder Bewegung bringt er sich neu hervor, wird ein anderer, ver-

körpert sich aufs Neue. Daher bleibt der Körper letztlich unverfügbar.371

Diese Unverfügbarkeit stellt den Interpreten von »(t)air(e)« vor große Herausforderun-

gen, da er mit seinem Körper als einem Instrument arbeiten muss, dessen Natur ge-

brochen und manipuliert wird.

Der Eingriff und die gezielte Manipulation von lebensnotwendigen Körperprozes-

sen in »(t)air(e)« stellt ein besonderes Verhältnis zwischen Komponist, Interpret und

Publikum her, welches Roman Brotbeck als eine Form von Gewalt interpretiert, welche

klare Täter-Opfer-Strukturen aufweist:

Der Interpretwird Exerzitien unterworfen, die auf das Existentiellste seiner Persönlich-

keit zielen. Wenn Holliger mit einem ganzen Arsenal von Anweisungen, die gegen die

sogenannte Natur verstoßen […], alle natürlichen oder eingeübten Verhaltensweisen

der Interpreten blockiert und lähmt, nähert sich das Verhältnis zwischen Komponist

und Interpret jenem zwischen Täter und Opfer an. Und indirekt überträgt sich dieses

Verhältnis auch auf das Publikum.372

Auch Holliger selbst stellt einen Zusammenhang zu dem Themenfeld der Gewalt her,

indem er eine Steigerung derartiger psychischer als auch physischer Extremsituatio-

nen nur noch dem Selbstmord beimisst.373 Auch wenn er sich nach eigenen Aussagen

grundsätzlich nicht als einen Täter ansieht, entschied er sich beispielsweise dazu, das

Werk Cardiophonie nicht, wie ursprünglich geplant, seinem Freund Aurèle Nicolet zu

widmen, sondern es selbst zu spielen, da er es niemand anderem zumuten wollte.374

In Anlehnung an Trutz von Trothas Soziologie der Gewalt beinhaltet der Begriff der

Gewalt Martin Seel zufolge die folgenden drei Komponenten: Gewalt wird ausgeübt,

Gewalt wird erlitten und Gewalt wird betrachtet.375 Wenn man an dem Täter-Opfer-

Vergleich Brotbecks festhalten möchte, offenbart sich im Falle von »(t)air(e)« eine be-

sondere Konstellation, da der Interpret auf der Bühne durch die Befolgung der Partitur

seinen natürlichen Körperprozessen gewissermaßen selbst Gewalt antut, wodurch ihm

die Täter- sowie die Opferrolle zur gleichen Zeit zukommt, auch wenn die Partitur den

370 Vgl. ibid., 158.

371 Ibid.

372 Brotbeck, »Scardanelli et l’/d’après Scardanelli«, 152.

373 Vgl. Holliger im Gespräch mit Albèra, »Ein Gespräch mit Heinz Holliger«, 32.

374 Vgl. Interview der Verf. mit Heinz Holliger vom 16. Dezember 2017 in Basel, siehe Anhang.

375 Vgl. Seel, Ästhetik des Erscheinens, 296f und Trutz von Trotha, »Soziologie der Gewalt«, in: Kölner

Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsychologie, Sonderheft 37 (1997), 380-400, hier 380.

https://doi.org/10.14361/9783839458457-025 - am 13.02.2026, 14:30:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


196 Der Körper als Vermittler zwischen Musik und (all)täglicher Lebenswelt

Verlauf vorgibt und dem Komponisten somit eine Mittäterschaft zufällt. Bei Seel heißt

es weiter: »Denen, die Gewalt ausüben, geht es darum, am Leib der anderen denWider-

stand derWelt zu brechen. […] Das Opfer wird von einermachtvollen Bewegung erfasst,

die keine Rücksicht auf die Grenzen seines Körpers nimmt.«376 Auf »(t)air(e)« bezogen

bedeutet das, dass der Interpret hier angehalten wird den Versuch zu unternehmen,

an sich selbst den Widerstand der Welt zu brechen und schonungslos seinen Körper an

seine Grenzen zu führen. Seel unterscheidet im Weiteren zwischen wirklicher, buch-

stäblicher, auf physische und psychische Verletzung zielender Gewalt auf der einen und

Gewaltdarstellungen in der Kunst auf der anderen Seite, die zwar bis zur Schmerz-

grenze der Adressaten gehen können, aber dennoch gewisse Handlungsoptionen offen

lassen.377 Die Kunst gewährt somit den Rezipienten »einen Spielraum des eigenen Re-

agierenkönnens, während jede reale Gewalt auf die Beeinträchtigung oder Auslöschung

eben dieser Freiheit zielt.«378 Kunst bringt dabei Gewalt in einer Art und Weise zur

Wahrnehmung, wie sie in der Realität nicht wahrgenommen werden kann oder auch

wahrgenommen werden darf. Ihre Anschauung vermag im Auge der Gewalt zu ver-

weilen, wie es keinem direkt Beteiligten oder Unbeteiligten möglich wäre. Die Kunst

kommt dem Gewaltgeschehen aus ihrer Distanz in einer Weise nahe, wie es in einem

realen Vollzug wedermöglich noch erträglich wäre.379 Diese Differenzierung zeigt, dass

Martin Seel Gewalt in der Kunst grundsätzlich als eine Als-ob-Darstellung identifiziert,

die eine Distanz zu buchstäblicher Ausübung von Gewalt aufweist.380 Bei Holliger han-

delt es sich dagegen um einen Sonderfall, da hier gerade ein realer Vollzug von Gewalt

zu einem gewissen Grad Teil des Kunstwerkes ist. Dies impliziert dem Komponisten

zufolge jedoch keinen menschenverachtenden Impetus, sondern eine tiefmenschliche

Wertschätzung:

Also, ich empfinde einen Interpreten nicht als Opfer und mich nicht als Täter. Sondern

ich möchte, dass beide [i.e. der Komponist und der Interpret, Anm. d. Verf.] gleich in-

tensiv die Musik spüren, dass das, was ich geben kann oder zu geben versuche, irgend-

wie eine Resonanz hervorruft im Körper eines anderen Interpreten, aber vor allem im

Geiste, in der Seele eines anderen Interpreten. Ich kenne wirklich alle Instrumente

ziemlich genau, weil ich ständig in der Praxis tätig bin. Das ist wie früher, als Inter-

pret und Komponist eins waren. Ich schreibe nie etwas Unmögliches, wenn man das

so sagen kann, aber ich probiere einfach den Interpreten an die Grenzen zu führen,

gerade weil ich ihn so hoch schätze, sodass ich meine, er könnte etwas entdecken in

meiner Musik. Es ist schwierig, weil ich den ganzen Spielvorgang bzw. Singvorgang ei-

nes Interpreten in ein Netz von Bezügen einbringe. Das ist mir wichtig. Ich will nicht

eine Melodie zeigen, die ein bisschen zittert und nicht mehr klingt, sondern ich will

376 Seel, Ästhetik des Erscheinens, 300.

377 Vgl. ibid., 302f.

378 Ibid., 302f, vgl. auchKarlHeinz Bohrer, »Gewalt undÄsthetik als Bedingungsverhältnis«, in:Merkur

589 (April 1998), 281-293, hier 291.

379 Vgl. Seel, Ästhetik des Erscheinens, 314.

380 Vgl. ibid.

https://doi.org/10.14361/9783839458457-025 - am 13.02.2026, 14:30:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. Bühnenkörper und Körperprozesse in Aufführungsereignissen 197

zeigen: Dieser Mensch probiert noch sehr expressiv zu spielen, auch wenn er schon am

Ende seines Atems ist.381

Auch wenn man in den hier beschriebenen existenziellen Prozessen unmittelbare

Grenzsituationen durchlebt, die einerseits jedermann aus dem wirklichen Leben

bekannt sind und welche andererseits die der Kunst immanente Distanz zum Teil zu

überwinden scheinen, sieht der Komponist selbst keinen Unterschied zur Wahrneh-

mung von Musik von beispielsweise Schumann oder Schubert: »Wenn man Schumann

spielt, durchleidet man auch ganze menschliche Tragödien genau wie bei Schuberts

Die Unvollendete – das ist Musik aus dem Jenseits.«382 Holliger empfindet und inter-

pretiert Musik dieser Komponisten schließlich mit der gleichen Intensität und dem

gleichen körperlichen Einsatz wie seine eigene Musik. Dies veranschaulicht, dass die

Wahrnehmung von Nähe oder Distanz zwischen Kunst und Lebenswelt letztendlich

individueller Art ist und sich nur gewisse Tendenzen beschreiben lassen, die ein Werk

im Prozess einer »perzeptiven Multistabilität«383 anbietet.

Mit Blick auf das Theater impliziert perzeptive Multistabilität, dass der Augenblick

im Zentrum der Wahrnehmung steht, in dem die Wahrnehmung des phänomenalen

Leibes umspringt in die Wahrnehmung einer dargestellten Figur und umgekehrt. Über

das in ästhetischer Erfahrung seit jeher wesentliche Wechselspiel zwischen mitvollzie-

hendem Ausdrucksverstehen und distanziertem Registrieren384 tritt hier abwechselnd

entweder der reale Körper des Schauspielers oder die repräsentierte fiktive Figur in

den Vordergrund, so dass sich die Wahrnehmung stets auf der Schwelle zwischen die-

sen beiden Ordnungen bewegt.385 Die dabei entstehende oszillierende Wahrnehmung

versetzt das Publikum Fischer-Lichte zufolge in einen Zwischenzustand des Pendelns

zwischen Präsenz und Repräsentation.386 Die Übergänge des Wechsels rücken schließ-

lich in den Fokus der Wahrnehmung, der eine Störung der ursprünglichen Stabilität,

den Zustand der Instabilität sowie die Herstellung einer neuen Stabilität zur Folge ha-

ben kann:

Je öfter das Umspringen sich ereignet, desto häufiger wird der Wahrnehmende zum

Wanderer zwischen zwei Welten, zwischen zwei Ordnungen von Wahrnehmung. Da-

bei wird er sich zunehmend bewusst, dass er nicht Herr des Übergangs ist. Zwar kann

er immer wieder intentional versuchen, seine Wahrnehmung neu ›einzustellen‹ – auf

die Ordnung der Präsenz oder auf die Ordnung der Repräsentation. Ihm wird jedoch

bald bewusst werden, dass das Umspringen ohne Absicht geschieht, dass er also, ohne

es zuwollen oder es verhindern zu können, in einen Zustand zwischen denOrdnungen

381 Interview der Verf. mit Heinz Holliger vom 16. Dezember 2017 in Basel, siehe Anhang, S. 325.

382 Ibid., S. 324f.

383 Vgl. Fischer-Lichte,Ästhetik des Performativen, 152; zumBegriff der perzeptivenMultistabilität siehe

auch Kapitel II/3 sowie II/7 dieser Arbeit.

384 Vgl. Brandstätter, Grundfragen der Ästhetik, 114-115, hier in Anlehnung an die Terminologie von

Horst Rumpf, »Vom Bewältigen zum Gegenwärtigen, Wahrnehmungsdriften im Widerspiel«, in:

Die Kunst der Wahrnehmung, Beiträge zu einer Philosophie der sinnlichen Erkenntnis, hg. v. Michael

Hauskeller (Kusterdingen: Die Graue Edition, 2003), 228-260, hier 249.

385 Vgl. Fischer-Lichte, Ästhetik des Performativen, 152.

386 Vgl. ibid., 151f. und 258.

https://doi.org/10.14361/9783839458457-025 - am 13.02.2026, 14:30:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


198 Der Körper als Vermittler zwischen Musik und (all)täglicher Lebenswelt

gerät. Er erfährt in diesemMoment seine eigeneWahrnehmung als emergent, als sei-

nem Willen und seiner Kontrolle entzogen, als ihm nicht vollkommen frei verfügbar,

zugleich aber als bewusst vollzogen.387

Auch Hans Ulrich Gumbrecht und Martin Seel beobachten einen Kontrollverlust im

Rahmen ästhetischen Erlebens, bei demman zumindest zeitweilig bereitwillig den Ver-

lust der Selbstbeherrschung riskiere.388 Zudem zielen Kunstwerke Gumbrecht und Seel

zufolge grundsätzlich darauf ab, das Publikum zeitweise aus den Sicherheiten und

Selbstverständlichkeiten der leiblichen wie geistigen Orientierung zu nehmen.389 Seel

leitet daraus einen weiteren Gewaltaspekt ab und folgert, dass jede Ästhetik der Kunst

eine Ästhetik der Gewalt sei: »eine Auslegung der Macht, mit der ihre Werke eineWirk-

lichkeit hervorbringen, an der sich die Lebenswirklichkeit ihrer Adressaten bricht.«390

Der Aufprall der »Wirklichkeit eines Werkes« auf die Wirklichkeit der Hörer erscheint

bei »(t)air(e)« umso direkter, da die Erstickungs- und Verlöschungsprozesse aus der

»Wirklichkeit des Werkes« aus der tiefmenschliche bzw. existentielle Ängste betref-

fenden Lebenswirklichkeit der Adressaten unmittelbar entnommen sind. Hans Ulrich

Gumbrecht sieht vor dem Hintergrund seines Epiphaniebegriffes391 sogar einen Mo-

ment der Gewalt als zwingende Voraussetzung für ästhetisches Erleben:

Nach meinem Vorschlag wird ›Macht‹ als Möglichkeit definiert, Räume mit Körpern

zu besetzen oder zu blockieren, ›Gewalt‹ hingegen als die Aktualisierung von Macht,

d.h., sie ist Macht als Vollzug oder Ereignis. Indem wir uns auf die Erörterung des Epi-

phaniecharakters des ästhetischen Erlebens zurückbeziehen und die Beobachtung in

Anspruch nehmen, Epiphanie impliziere immer das Auftreten einer Substanz, insbe-

sondere das Auftreten einer augenscheinlich aus dem Nichts kommenden Substanz,

können wir in der Tat festsetzen, dass es ohne einen Moment von Gewalt keine Epi-

phanie und infolgedessen kein wirklich ästhetisches Erleben geben kann, denn ohne

das Ereignis der Raumbesetzung durch eine Substanz gibt es keinen Moment der In-

tensität.392

Der Moment der Gewalt als Grundlage ästhetischen Erlebens zeigt sich Gumbrecht

zufolge in einer Machtausübung in Form der Besetzung oder Blockierung eines

(Aufführungs-)Raums. Wenn im Falle einer Musikaufführung von »(t)air(e)« die Bühne

allerdings in diesem Sinne gewaltvoll von einem Körper besetzt und blockiert wird,

der selbst Ziel einer Gewaltausübung durch sich selbst wird, zeigt sich, aus welch breit

aufgefächerten Blickwinkeln sich der Gewaltaspekt dieses Werkes beobachten lässt.

Neben allen beschriebenen existentiellen Brüchen und Grenzüberschreitungen von

»(t)air(e)«, die auf die Hörer und den Interpreten einwirken, beschreibt Holliger schließ-

lich auch eine andere Seite seiner Werke, die eine unerwartet verspielte Leichtigkeit

387 Ibid., 258.

388 Vgl. Gumbrecht, Diesseits der Hermeneutik, 136.

389 Vgl. Seel, Ästhetik des Erscheinens, 302f; Gumbrecht, Diesseits der Hermeneutik, 136. Siehe auch Kapi-

tel I/5 dieser Arbeit.

390 Ibid.

391 Siehe hierzu Gumbrecht, Diesseits der Hermeneutik, 136. Siehe auch Kapitel I/4 dieser Arbeit.

392 Ibid., 134-135.

https://doi.org/10.14361/9783839458457-025 - am 13.02.2026, 14:30:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. Bühnenkörper und Körperprozesse in Aufführungsereignissen 199

offenbart: »Bei mir ist jedes neue Stück eine Entdeckungsreise. […] Ich möchte immer

die Stimme neu entdecken, das Instrument neu entdecken! Einfach wie ein Kind auch

die Welt kennenlernen, alles entdecken oder sogar etwas auseinandernehmen, um zu

schauen, was drin ist.«393 Gerade durch die Gewaltaspekte, die Zersetzung, das Ver-

stummen, die Zerstörung und den Lebenskampf zeigt sich schließlich, dass in all dem

auch eine konstruktive Qualität stecken kann, die sich erst durch das »Auseinanderneh-

men« und »Reinschauen« ergibt und eine konstruktive Entdeckungsreise in das eigene

Innere jedes einzelnen am Kunstwerk Beteiligten anregt, welche gewohnte Wahrneh-

mungskategorien auseinandernimmt und in Frage stellt, um diese vielschichtig umzu-

gestalten, neu zusammenzusetzen und zu bereichern.

Holligers Kunstbegriff möchte keine neuartigen Distanzauslotungen zwischen

Kunst und Nicht-Kunst vornehmen und hält an einem traditionellen Werkbegriff fest.

Der Körper bildet hier – wie auch in der Musik früherer Epochen – den zentralen

Konnex zwischen dem künstlerischen und dem nichtkünstlerischen Bereich, da dieser

in der Musik menschliche Tragödien und existentielle Grenzerfahrungen durchleidet394

und somit zu jeder Zeit auf die alltägliche Lebenswelt bezogen ist. Insbesondere der der

Musik innewohnende Atem ist grundsätzlich ein im Leib verankertes und auf diesen

bezogenes Ausdrucksmittel und damit das Fundament für jegliche mit Körperlich-

keit verbundene Musikausübung.395 Der Körper ist auf diese Weise gleichzeitig dem

Bereich der Nicht-Kunst und dem der Kunst angehörig und bildet eine Verbindung

zwischen beiden Bereichen, die Holliger als selbstverständlich ansieht. Die existenzi-

elle Körperlichkeit Holligers wird vom Komponisten zwar nicht als eine Besonderheit

aufgefasst, versetzt den Aufführenden und die Wahrnehmenden dennoch in eine Si-

tuation, in der Grenzerfahrungen (direkt oder in Form eines mimetischen Mitvollzugs)

durchlitten werden, die in realer und nicht dargestellter Weise die eignen Grenzen

körperlicher Existenz vor Augen führen und somit das Leben direkt betreffen und auf

das Leben einwirken. Die eigene zumeist als selbstverständlich angesehene Existenz

wird dabei ins Zentrum der Aufmerksamkeit gestellt, wobei aufgrund des besonderen

Eingriffs in den natürlichen, gesunden Atem als Lebensfunktion das Publikum sich

einem mimetischen Nachvollzug kaum entziehen kann und mit dem Bühnenkörper

körperlich mitleidet. Der Weltbezug dieses Werkes wird somit durch das gebrochene

Welt- und Selbstverhältnis eines dezentrierten Subjektes zum Ausdruck gebracht.396

393 Interview der Verf. mit Heinz Holliger vom 16. Dezember 2017 in Basel, siehe Anhang.

394 Vgl. ibid., S. 324f.

395 Vgl. Rüdiger, »Die Geburt der Musik aus dem Geiste des Körpers«, 281. Siehe auch Rüdiger, Der

musikalische Atem.

396 Vgl. Wellmer, Versuch über Musik und Sprache, 310.

https://doi.org/10.14361/9783839458457-025 - am 13.02.2026, 14:30:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

