BIOPHILOSOPHIE ALS KERN DES THEORIEPROGRAMMS DER
PHILOSOPHISCHEN ANTHROPOLOGIE.

ZUR KRITIK DES WISSENSCHAFTLICHEN RADIKALISMUS
Joachim Fischer

Der springende Punkt des Theorieprogramms der Philosophischen An-
thropologie im 20. Jahrhundert ist der theorieinterne Bezug zur Bio-
logie. Die Philosophische Anthropologie differenziert innerhalb ihres
Denkansatzes eine philosophische Biologie aus, iiber die sie - die
Philosophische Anthropologie — sich wiederum als Kultur- und Sozial-
theorie entfaltet. Das markiert diese Grundlagentheorie der Lebens-
und Kultur- und Sozialwissenschaften einerseits gegeniiber allen
strikt sozio-kulturalistischen Begriindungsprogrammen und setzt sie
andererseits in ein Konkurrenzverhdltnis zum bioevolutiondren Theo-
rieprogramm, das mit einer eigenen Psycho-, Sozio- und Kulturbiolo-
gie bis in die ErschlieRung der soziokulturellen Welt vordringt.

Diese methodisch eingebaute philosophische Biologie oder Theo-
rie des »Lebens« findet sich bei allen Hauptvertretern des Denkansat-
zes (Scheler, Plessner, Gehlen, Portmann) (vgl. Fischer 2000a). Das
Potenzial dieser (kontinentaleuropdischen) Art der philosophischen
Biologie ist in der amerikanischen Philosophie friih erkannt und zu-
sammengefiihrt worden (vgl. Grene 1965)." Unter den Bezugsautoren
ist es wiederum Plessner, der — von Haus aus Biologe — am prdgnante-
sten diese philosophische Biologie herausgearbeitet hat — bis in die
Schliisselkategorie der »exzentrischen Positionalitdt« hinein. »Posi-
tionalitdt« ist Plessners biophilosophische Kennzeichnung des Le-
bens, des »lebendigen Dinges«, das von allen anderen Dingen als
»grenzrealisierendes Ding« unterscheidbar ist. An Plessners Kategori-
enfund »exzentrische Positionalitdt« ist die Kategorie »Positionali-

1 | Marjorie Grene behandelt die philosophischen Biologen Adolf Portmann,
Helmuth Plessner, F.J.J. Buytendijk, Erwin Straus und Kurt Goldstein. Systema-
tisch zu dieser Gruppe gehdrt auch Hans Jonas, der seit den 1950er Jahren
»Ansdtze zu einer philosophischen Biologie« entwickelt und 1966 gebiindelt pu-
bliziert; Jonas (1966, 1994).

159

am 14.02.2026, 18:22:05. - [


https://doi.org/10.14361/9783839403198-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Joachim tét« ebenso frappierend wie die Kategorie »Exzentrizitdt« (vgl. Fi-
Fischer scher 2000b). Der Leistungspunkt der philosophischen Biologie in-
nerhalb der Philosophischen Anthropologie ldsst sich noch starker
machen, wenn man »Positionalitdt« oder das »grenzrealisierende
Ding« mit einem anderen Bezugsautor der Philosophischen Anthropo-
logie erldutert — der wie Plessner von Haus aus Biologe ist —, ndmlich
mit Adolf Portmanns Theorem von der »Erscheinung der lebendigen
Gestalten im Lichtfelde«, also mit dem Theorem von dem spezifischen
Erscheinungscharakter des »Positionalen«, des Lebendigen an seiner
Grenzfldche, an seiner Oberfliche, an der Ausdrucksfliche (vgl. Port-

mann 1961).

Dieses Hervorholen des biophilosophischen Kerntheorems der
Philosophischen Anthropologie macht aber nur Sinn, wenn man es ar-
gumentativ auf eine Spannung bezieht, die als ein wissenschaftlicher
Streit {iber das Phdnomen des Lebens in der Luft liegt. Dieser Streit
spielt zwischen Disziplinen des Lebens, Disziplingruppen, die das Le-
ben thematisieren, und ihren jeweiligen Kernparadigmen. Eine zent—
rale Aufgabe besteht darin, diese zwei Mdoglichkeiten von Wissen-
schaften in ihrer Radikalitdt so klar wie moglich herauszuarbeiten.
Erst vor diesem Hintergrund kann man sagen, die Philosophischen
Anthropologie mit ihrem Kern einer philosophischen Biologie vermit-
telt in ihrem Theorem vom Leben als »grenzrealisierendes Ding« von
der Sache her, dem Leben, zwischen Disziplinen, im unaufhebbaren
Streit zwischen »>Disziplinen des Lebens«. Die Argumentation beriihrt
also drei Dimensionen. Erstens wird die Ebene von »Disziplinen« oder
»Wissensformen« im engeren Sinn, von Wissenschaften beriihrt: phi-
losophische Anthropologie als eine Disziplin bewegt sich zwischen den
Wissenschaftsgruppen der Lebenswissenschaften und der Kultur- und
Sozialwissenschaften. Zweitens die Ebene von Denkansdtzen: Wenn
jede dieser beiden Wissenschaftsgruppen von je einem Denkansatz
profiliert und fundiert wird, namlich die Lebenswissenschaften vom
evolutionsbiologischen Paradigma, die Kultur- und Sozialwissen-
schaften vom sprachkonstruktivistischen Paradigma, dann wird Philo-
sophische Anthropologie als spezifischer Denkansatz kenntlich zwi-
schen den diese Wissenschaftsgruppen profilierenden Denkansdtzen
oder Paradigmen.? Drittens setzt die Argumentation die Sachebene
selbst ins Spiel: Plessners »grenzrealisierendes Ding« ist etwas ande-
res als das gendeterminierte Ding des Lebens und etwas anderes als
das diskursformatierte, kulturalistische Ding des Lebens; damit wer-

2 | Zur systematischen Unterscheidung zwischen »philosophischer Anthropo-
logie« als Subdisziplin der Philosophie und »Philosophischer Anthropologie«
als ein spezifisches Theorieprogramm vgl. Fischer (1995: 249 f.). Zur »Philoso-
phischen Anthropologie« als einer philosophischen Denktradition im 20. Jahr-
hundert vgl. Rehberg (1981) und Fischer (2002a).

160

am 14.02.2026, 18:22:05. - [


https://doi.org/10.14361/9783839403198-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

den aber diese beiden Bestimmungen des Lebens aufeinander bezieh-
bar. Der Dualismus der Beschreibungen wird als eine Ausdifferenzie-
rung sichtbar, der dem komplexen Faktum der »Grenzziehung« des
Lebens selbst zugerechnet werden kann.

Der Gedankengang wird in drei Ziigen entfaltet. Zundchst werden
die >Disziplinen des Lebens« in ihren Extremmdglichkeiten exponiert,
um eine Liicke zu entdecken, in der die Philosophische Anthropologie
in Springerfunktion etwas leisten will. Dann wird das Theoriepro-
gramm der Philosophischen Anthropologie mit ihrer Biophilosophie
eingefiihrt. Das Theorieprogramm wird in seiner Konsequenz fiir die
differenzierte ErschlieRung des Lebensphdnomens wie hinsichtlich
seiner ErschlieRung der sozio-kulturellen Welt des Menschen vorge-
stellt (2.2). Der letzte Schritt zeigt die doppelte Korrektiv-Funktion
der Philosophischen Anthropologie, die sie wegen ihrer theorieintern
eingebauten philosophischen Biologie am wissenschaftlichen Radika-
lismus iibernehmen kann: wissenschaftstheoretisch bezogen auf die
Disziplinengruppe der Biowissenschaften und bezogen auf die Diszi-
plinengruppe der Kultur- und Sozialwissenschaften.

sDisziplinen des Lebens«< -
Biologie vs. Kultur- und Sozialwissenschaft

Zundchst mufd man den Terminus >Disziplinen oder Wissenschaften
des Lebens¢ in seine zwei Extremfdlle ausziehen. Die evolutionstheo-
retische Biowissenschaft ldsst die empirische Wucht des Lebens bis in
die Kultur durchgreifen, wiahrend umgekehrt die diskurskonstruktivi-
stische Kultur- und Sozialwissenschaft die raffinierte Macht sprachli-
cher Klassifikationen bis in die soziale Konstruktion des Phdnomens
Leben hinein herrschen 1dsst. Erst in diesem wechselseitigen Durch-
greifen extremer Denkmdglichkeiten 6ffnet sich die Mdglichkeit einer
Philosophischen Anthropologie als spezifischer Denkansatz und damit
als »distanziertes Kontaktmedium« zwischen den Extremfillen.

Disziplinen des Lebens - Biologie

Eine Wissenschaftsgruppe innerhalb der >Disziplinen des Lebens« ist
die Biowissenschaft. Die Kerntheorie dieser Wissenschaftsgruppe ist
die Evolutionstheorie des Organischen. Die evolutiondren Mechanis-
men sind Mechanismen des sLebens¢, die im Lebendigen selbst anset-
zen. Bereits bei Darwin wird das sLebenc« als ein in Variation, Selektion
und Stabilisierung autopoietischer Prozess der Natur innerhalb der
Natur begriffen. Beobachtet werden von diesem Ansatz aus im Le-
bensprozess die »Selbsterhaltung« des Organischen einerseits und
»Arterhaltung« durch Reproduktion der Korperform {iber die eigenen

161

am 14.02.2026, 18:22:05. - [

Biophilosophie
als Kern des
Theorie-
programms der
Philosophischen
Anthropologie.
Zur Kritik des wis-
senschaftlichen
Radikalismus


https://doi.org/10.14361/9783839403198-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Joachim Korpergrenzen hinaus andererseits. Die Disziplinierung ist dement-
Fischer sprechend dem Leben selbst eingebaut, insofern es die am besten an
eine Umwelt angepassten Lebewesen selektiert und die Adaption an
verdnderte Umweltbedingungen auszeichnet. Schon Darwin sieht da-
bei, dass es nicht auf die Stdrke des Lebens, sondern auf die Passung
ankommt. Die Kéfer auf Madeira mit ihren runzeligen Stummelflii-
geln, eigentlich miserable Flieger, haben einen Umwelt- und Repro-
duktionsvorteil auf einer Insel, in der die eleganten Flieger unter den
Kédfern mit Schwingen wie Tragflachen der Wind ergreift, fortweht und

ins Meer versenkt.

Das evolutionsbiologische Grundprinzip dieser immanenten Ord-
nung des »Lebens« selbst dndert sich auch nicht in der Fokussierung
auf die Genetik, die »Selbsterhaltung« der Gene in der Reproduktion,
wie sie in der >Neuen Synthese> der Evolutionshiologie herausgearbei-
tet wird. Das Leben wird auf der subhumanen Ebene als sich diszipli-
nierende Selbsterhaltung von Organismen und Arten (Darwin) bzw.
als diszipliniert organisierte Weitergabe genetischer Kerninformation
iiber die eigenen Korpergrenzen hinaus im Reproduktionsprozess
(Wilson) beobachtet. Evolutionsbiologisch ist diese »Selbst«diszipli-
nierung des Lebens ohne die Unterstellung eines eigenen immanen-
ten Wissens des Lebens bei verschiedenen Lebensphdnomen gar nicht
rekonstruierbar. Spdtestens beim tierischen Organismus greift hier ei-
ne evolutiondre Neurobiologie und beobachtet die Entwicklung, den
Aufbau und die Funktionen von kognitionskompenten Hirnen. Kon-
sequenterweise differenziert die Wissenschaftsgruppe der evolutiona-
ren Biologie eine Psychobiologie aus. In dieser Perspektive ist das
psychische System im Lebendigen ein sich selbst organisierender
Wettbewerb neuronaler Exrequngsmuster. Fiir biologische Disziplinen
des Lebens werden also die Fragen einer »evolutiondren Erkenntnis-
theorie« (Vollmer 1995; Riedl 1981) unabweisbar: Wie organisiert das
Leben selbst seinen Begriff? Wie konstituiert und organisiert es das
Wissen, das es zur Anpassung und Angepasstheit braucht? Spatestens
auf der evolutiondren Ebene der geschlechtlichen Fortpflanzung - al-
so subhuman - sind hier vom Leben selbst her Formen des sozialen
Wissens erfordert, um die natural ausgeprdgten, aber je fiir sich exi-
stierenden individuellen Verhaltenskorper der Tiere typischerweise im
Prozess der Natur aufeinander konvergieren zu lassen und zueinander
zu koordinieren. Auch runzelige Stummelfliigler finden bereits nur
unter der Voraussetzung von »psychischen« Stimmungsbereitschaften
und nur sozialkognitiv zueinander. Leben generiert — so gesehen -
seine eigene soziale Kognition. Und so gesehen ist die soziobiolo-
gisch zentrale Frage, wie die vitalen Einrichtungen der Partneraus-
wahl, der Rivalitdt, der Begattung, der Fiirsorge und Aufzucht Wissen
des Lebens selbst produzieren, verwalten und applizieren, damit die
in den individuellen Lebenskdrpern verschieden gelagerten Genomin-

162

am 14.02.2026, 18:22:05. - [


https://doi.org/10.14361/9783839403198-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

teressen in sozialen Verhaltensstrategien diszipliniert kooperieren
oder konfligieren. Primaten machen sich mit Dutzenden von verschie-
denen Schreien einander je nach Kontexten vernehmbar, um - in der
Perspektive der Evolutionsbiologie — ihre genetische Reproduktion zu
koordinieren.

An diesem Leitfaden der Biowissenschaften, an der mehr oder we-
niger langen genetischen Leine muss fiir die Evolutionsbiologie auch
das menschliche Lebewesen hdngen, finden sich doch in dessen Kor-
per- und Hirnaufbau die Grundprinzipien des Organischen wieder. Die
Biowissenschaft differenziert folgerichtig eine »evolutiondre Anthro-
pologie« aus, die wiederum eine biologische Sprachtheorie (vgl. Pin-
ker 2003) und eine Kulturbiologie (vgl. Eibl 2004) entfaltet. Das evo-
lutionsbiologische Konzept ist fiir den Soziobiologen Wilson Kern der
Biowissenschaften, die konsequent Psychologie, Soziologie und Kul-
turwissenschaften mit einbegreifen als Disziplinen des Lebens selbst,
als Psycho-, Sozial- und Kulturbiologie (vgl. Wilson 1999). Aus dem
biologisch rekonstruierten Evolutionsgeschehen lassen sich Themen
der sozio-kulturellen Lebenswelt biologisieren — bereits Darwin ist
staunend so vorgegangen. Von der evolutionshiologischen Theorie
des Lebens her dringt das Leben selbst bis in die Kapillaren des Psy-
chischen, Sozialen und Kulturellen durch. Die Gender-Studies z.B.,
die diametral entgegengesetzt zum evolutionsbiologischen Paradigma
sprach- und diskurstheoretisch ansetzen, sind aus dieser Perspektive
gesehen nur Fortsetzungen der von einem gewissen Lebensniveau an
differenten, aber auf konfligierende Kooperation hin angelegten ein-
gekorperten Geschlechterinteressen (»sex«) in neuer Variation.

»Disziplinen des Lebens< meint — als Genitivus subjectivus — im
evolutionsbiologischen Kontext Wissensformen des Lebens selbst. Die
Unterscheidung von Natur und Kultur ereignet sich so gesehen in der
Natur selbst. Das evolutionsbiologische Paradigma als Kern der Bio-
wissenschaften folgt einer immanenten Ordnung des Lebens, so laby-
rinthisch diese Ordnung auch ist. »Biomacht« meint aus dieser Per-
spektive nichts als Macht des Bios selbst, die jedes darin verwickelte
Lebewesen, soweit es sein Leben erlebt, als Getrieben- und Gelenkt-
werden, als eine Ohnmachterfahrung erlebt — und vielleicht auch auf-
kldren und steuern kann. Aber bis in die Biomedizin und Biotechno-
logie hinein ist es in dieser Perspektive die Macht des »Lebens«
selbst, auf deren Basis die Eingriffe und die »Biofakte> beruhen.

Disziplinen des Lebens - Kultur- und Sozialwissenschaften
»Disziplinen des Lebens» meint - als Genitivus objectivus — innerhalb
des Kontextes der Kultur- und Sozialwissenschaft etwas ganz anderes.
Disziplinen des Lebens sind hier Diskurse tiber das Leben, disziplinier-

te und disziplinierende Versprachlichung und Diskursivierung des Le-

163

am 14.02.2026, 18:22:05. - [

Biophilosophie
als Kern des
Theorie-
programms der
Philosophischen
Anthropologie.
Zur Kritik des wis-
senschaftlichen
Radikalismus


https://doi.org/10.14361/9783839403198-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Joachim bens, schlieRlich in den Wissenschaftssprachen der Soziologie, Biolo-
Fischer gie, Ethnologie, Psychologie erzeugte Wissensformen iiber das Leben,
die die Praktiken des Lebens konzeptualisieren und regulieren. Die
Kerntheorie dieser Wissenschaftsgruppe, von der aus alle Phdnomene
in den Blick geraten, ist die Sprach- oder Diskurstheorie. Gleich ob
Sprache, Diskurs, symbolische Ordnung oder Schrift, immer ist der
Ansatzpunkt jeder Re- oder Dekonstruktion theorieprogrammatisch
die immanente Ordnung des Redens, die vom Phdnomen des Lebens
selbst unberiihrt ist. Kulturwissenschaft erschlief3t bereits bei Dilthey
das >Leben< nur vermittelt, im Medium seiner kulturellen, d.h. vor al-
lem sprachlichen Objektivationen — anders ist es nicht zuganglich.
Bei allen Differenzen gibt es ein gemeinsames theoretisches Feld
als Kulturtheorie (vgl. Reckwitz 2000), das von Strukturalismus (Levi-
Strauss), Sozialphdnomenologie (Schiitz), Diskursanalyse (Foucault),
Habitus-Feld-Theorie (Bourdieu), Philosophischer Hermeneutik
(Misch; Gadamer), Historischer Anthropologie (Kamper, Wulff), Theo-
rien technischer Medien entlang dem Paradigma der Schrift (Bolz,
Kittler), methodischem Kulturalismus (Erlanger Schule; Janich) gebil-
det wird. Dabei macht es durchaus einen Unterschied innerhalb der
Kulturtheorie, ob die Sphdre der Phdanomene durch symbolische Co-
des, die als {ibersubjektiv existierende Differenz- und Klassifikations-
systeme fungieren, hervorgebracht vorgestellt wird oder durch einen
permanenten Prozess subjektiver Sinnzuschreibungen. Es macht auch
einen Unterschied innerhalb des linguistischen Paradigmas, ob die
sprachlichen Unterscheidungen noch mit Bezug auf einen aufer-
sprachlichen Referenten rekonstruiert oder als nur in der Sprache
durch Sprechen vollzogene Unterscheidungen dekonstruiert werden.
Hier soll die Gemeinsamkeit des Paradigmas hervorgehoben werden.
Der tiefste Ansatzpunkt kulturalistischer Ansdtze ist, dass sich
menschliche Erfahrung durch produktive Akte der (letztlich, d.h. pa-
radigmatisch) sprachlichen Symbolisierung konstituiere. Die Analyse
der so ansetzenden Kultur- und Sozialwissenschaften arbeitet inso-
fern immer »sprachkritisch«, d.h. sie geht auf diese (je) sprachliche
Konstruktion als »Medium« der Méglichkeit von Erfahrung iiberhaupt
(vgl. Gutmann 2004). Das »Reale« der Welt besteht so gesehen im
Vorsymbolischen und Nichtsymbolisierbaren und ist insofern nicht als
»Reales«, sondern nur als immer schon je sprachlich Konstituiertes
zugdnglich. Das Denken ist ein Reden, und jedes Reden ist ein Mit-
einanderreden, es ist genuin sozial strukturiert, und damit sind Welt-
und Selbstzugdnge niemals »natiirlich«, sondern immer sozial und
»kultiirlich«. Insofern bringt dieses Theorieprogramm konsequent im
Feld seiner Disziplinengruppe notwendig eine kulturale, historische
und soziologische Anthropologie hervor.
So wie das evolutionsbiologische Paradigma von seinem Ansatz
bis in die Kapillaren der soziokulturellen Welt vordringt, so umge-

164

am 14.02.2026, 18:22:05. - [


https://doi.org/10.14361/9783839403198-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

kehrt das kulturalistische Paradigma bis in die Zone des Korpers und
des »Lebens«. Auf ihre Weise sind die Kultur- und Sozialwissenschaf-
ten auch »>Disziplinen des Lebens>. Vom »methodischen Kulturalis-
mus« aus ist »Leben« zundchst eine bestimmte Redeform, ein Diskurs
iiber das Leben, der es konstituiert. Die Unterscheidung zwischen Na-
tur und Kultur ereignet sich in der Kultur, im gemeinsamen Miteinan-
derreden. Die Rede setwas ist lebendig» wird aus Beschreibungen von
Handlungen und Zustdanden von Menschen im gemeinsamen Lebens-
vollzug intersubjektiv gewonnen und erst dann auf die Rede von Tie-
ren und Pflanzen als »lebendig« iibertragen (vgl. Weingarten 2003).
»Lebenswelt« ist aus Sicht der Sozialphdnomenologie immer sinnhaft
erschlossenes »Leben«, niemals die Welt des »Lebendigen« vor der
»Lebenswelt«. Sozialphdnomenologisch konnen die je historischen
Sinnwelten rekonstruiert werden, wie sie »Leben« (der Menschen,
Tiere und Pflanzen) in interpretativen Akten klassifizieren und er-
schlieRen.

Darin liegt innerhalb der kulturalistischen Disziplinen des Lebens
der sozialkonstruktivistische Verkniipfungspunkt zwischen rekon-
struktiven und dekonstruktiven Kulturtheorien des »Lebens«. In Fou-
caults Diskursanalyse sind es die kulturellen Klassifikationen und De-
finitionen, die festlegen, was als Leben angesprochen wird und gilt
und was nicht (was man durch klassifizierende Interpretation sterben
lassen kann), was eingeschlossen, was ausgeschlossen ist. Diese dis-
kursiven Konzeptualisierungen des Lebens durch die Disziplinen der
Medizin, Psychologie, Soziologie sind mit Disziplinierungen des Le-
bens verbunden. Die Disziplinen des »Lebens« schreiben sich in das
Leben und die Korper ein, insofern gibt es eine »Korpergeschichte,
eine Soziokulturgeschichte der Korper und des Lebens: Welche Insti-
tutionen produzieren, verwalten und applizieren Wissen iiber das >Le-
ben»? Welche Praktiken und Wissensformen konstituieren und formen
den individuellen wie den sozialen Kérper? Mit welchen Technologien
wird das moderne Individuum diszipliniert und optimiert, die >Bevol-
kerung> und deren Lebensbedingungen reguliert? (vgl. Foucault
1976, 1977).

Der kulturalistische Ansatz als Kern der Kultur- und Sozialwissen-
schaft re- und dekonstruiert also auch die Biologie (mit ihren jeweili-
gen sprachlichen Klassifikationen etc.) als eine Kulturwissenschaft:
Jede evolutionsbiologische Argumentation, die die Differenz (auch
der menschlichen) »Geschlechter» als naturale Interessendifferenz von
gen-gesteuerten Geschlechterkorpern (»sex«) rekonstruiert (vgl. Mil-
ler 2001), kann vom kulturalistischen Paradigma aus nur als diskursi-
ve Konstruktion und Klassifikation aufgekldrt werden, als ein Macht-
diskurs in der Wissensproduktion, der einen Schein der Objektivitdt
erzeugt, dabei aber seine eigene Kontingenz in sich trdagt. Welche
Konstruktionen formen dieses Wissen {iber das Leben? Wie organisiert

165

am 14.02.2026, 18:22:05. - [

Biophilosophie
als Kern des
Theorie-
programms der
Philosophischen
Anthropologie.
Zur Kritik des wis-
senschaftlichen
Radikalismus


https://doi.org/10.14361/9783839403198-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Joachim der konstruierte Begriff des Lebens Wissen und damit Macht iiber das

Fischer Leben, >Biomacht«? Von den »Disziplinartechnologien« iiber Kdrper

bis hin zur »Biomacht« iiber das Leben, von der Regulierung bis zur

Optimierung des Lebens hdlt sich hier die Intuition des kulturalisti-

schen Theorieprogramms durch: »Disziplinen« des Wissens als die Sa-

chen zergliedernde Diskurse enthalten zugleich definierende Dienst-

vorschriften fiir das zu lebende Leben, kurz Disziplinierungen. Inso-

fern ist auch die Biologie, die sich als Naturwissenschaft gibt, aufzu-

kldren als eine diskursive Konstruktion iiber das Leben und kann sei-

tens der reflexiven Kulturwissenschaft als eine maRregelnde Kultur-
wissenschaft des Lebens re- und dekonstruiert werden.

Dualismus des »Lebens«

Nur wenn man diese beiden extremen Moglichkeiten von >Disziplinen
des Lebens> mit ihren Kernparadigmen, dem sprachkonstruktivisti-
schen und dem evolutionsbiologischen, herankommen lédsst, wird das
Argernis sichtbar, fiir das die Philosophische Anthropologie passen
konnte. Die beiden Wissenschaftsgruppen stehen — soziologisch ge-
sprochen — in einem Exklusionsverhdltnis. Wissenschaftstheoretisch
stehen beide Wissenschaftsgruppen in der Erbschaft des Cartesianis-
mus, das evolutionsbiologische Paradigma auf der Seite der Korper,
der Kulturalismus auf der Seite des Mentalen. Da im 20. Jahrhundert
mit der Biologie einerseits, der Sprach- und Sozialwissenschaft ande-
rerseits charakteristische Neubesetzungen der jeweiligen Fliigel des
Cartesianismus vorgenommen werden - statt der Mechanik des unbe-
lebten Korpers nun die evolutiondren Mechanismen des Organismus
und statt des denkenden Bewusstseinssubjektes nun die Sprache als
intersubjektives Medium des Denkens —, verwandelt sich der cartesia-
nische Dualismus in wechselseitige Ulbernahmeversuche der jeweils
anderen Seite. Angesichts des wechselseitigen Durchgreifens der ex-
tremen Perspektiven, der Kulturwissenschaften auf das >Lebenc, der
Lebenswissenschaften auf die >Kultur¢, wird der cartesianischen Dua-
lismus ein Argernis fiir den Begriff des Lebens und des Menschen.
Weill der Mensch sich historisch-empirisch einerseits als vermittelt
durch Diskursivitat, die die Wirklichkeit nach dem apriorischen MaR
ihrer Kategorien erzeugt und reguliert, so legt ihm natural-empiri-
sches Wissen zugleich nahe, sich im Leben vom Leben her bis in seine
Kognitionen und Emotionen hinein als das Produkt einer fortlaufen-
den Naturgeschichte zu begreifen, solange er iiberhaupt vital kdrper-
gebunden existiert. Der Mensch ist einerseits das Produkt einer Stam-
mesgeschichte der Lebewesen, und diese Phylogenie ist andererseits
wiederum - als diskursive Disziplin der Biologie gesehen — ein Effekt
des Geistes, der Sprache, ihrer historisch-intellektuellen Konstrukti-
on. Diese Doppelperspektive von Natur- und Bewusstseinsansicht des

166

am 14.02.2026, 18:22:05. - [


https://doi.org/10.14361/9783839403198-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

menschlichen Lebewesens, die sich in den zwei Wissenschaftsgruppen
der Natur- und Kulturwissenschaften profiliert hervorbringt, kann
auch im Alltagsbewusstsein extrem durchgespielt werden (Plessner-
Paraphrase): gehe ich mit meinem Bewusstsein, mit den Diskursen
spazieren, getragen von einem naturgeschichtlich uralten Leib (so
jung er auch sein mag), von dessen naturgeschichtlichem Aufbau, ge-
netischer Pragung und Standort der Ausschnitt und die Perspektive
der Diskurse vorgerahmt sind, oder gehe ich in meinem Bewusstsein
innerhalb der Diskurse spazieren, wobei mir der eigene Leibkdrper
einschlieflich seiner so genannten Natur mit seinen Ortswechseln als
Inhalt nur kraft der je diskursiven Konstruktion erscheint?

Philosophische Anthropologie

Die Philosophische Anthropologie Plessners und anderer Autoren die-
ses Denkmodells ist ein konzeptioneller Versuch, dieser Lage stand zu
halten, d.h. den Dualismus nicht zugunsten der einen oder anderen
Perspektive auflosen oder ihn in einer spekulativen oder teleologi-
schen Einheit zu iiberbieten (wie z.B. die Konzepte des Idealismus
oder der Lebensphilosophie). Das Konzept besteht darin, Kategorien
zu entwickeln, die den Ubergang von der einen Perspektive zur ande-
ren ermoglichen, ohne deren Geltungsanspriiche zu bestreiten.

Die Pointe einer Philosophischen Anthropologie in diesem Sinn
ist, dass sie nicht mit dem Menschen anfdngt, sondern, bevor sie vom
Menschen spricht, vom Leben handelt. Der methodische Impuls ist,
die basale Selbsterfahrung der Menschen, vernunft- und sprachver-
mittelte, diskursvermittelte Wesen zu sein, denen Selbstdistanz eig-
net, im Sprechen {iber das Lebendige, Organische — also das Andere
der Vernunft und des Diskurses — nicht preiszugeben. Es soll im Spre-
chen iiber das Organische dessen Phdanomenalitdt so angesetzt wer-
den, dass, wenn dann von unten her iiber eine rekonstruktive Aufstu-
fung des Organischen die Sphare der Menschen — unter Einbeziehung
der Vitalitdt — erreicht wird, die Ausgangserfahrung der Selbstdistanz
sich nicht als Tduschung erweist. Philosophische Anthropologie zielt
auf die Stelle zwischen »Jemand« und »Etwas«, zwischen »Person«
und »Ding« (vgl. Spaemann 1998). Kann die denkende Person, die
sich als »Jemand« von »Etwas« definitiv unterscheidet, eine Art von
»Ding« rekonstruieren, in dem sich ein Anschluss zur »Person« er-
schlieRt? Dieses Theorieprogramm, d.h. die Theoriesprache und Theo-
rietechnik der Philosophischen Anthropologie ldsst sich als Katalysa-
tor von Erkenntnissen sowohl hinsichtlich des Phdanomens des Lebens
wie auch des Phidnomens der soziokulturellen Welt begreifen, die nur
in diesem Denkansatz zu gewinnen sind.

167

am 14.02.2026, 18:22:05. - [

Biophilosophie
als Kern des
Theorie-
programms der
Philosophischen
Anthropologie.
Zur Kritik des wis-
senschaftlichen
Radikalismus


https://doi.org/10.14361/9783839403198-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Joachim
Fischer

Positionalitdt oder das »grenzrealisierende Ding«

Der Kern des Buches Stufen des Organischen und der Mensch (Plessner
1975) ist eine Theorie des Lebens. Die Mdglichkeit von »Jemand«
oder der »Persong, als Erkenntnissubjekt Distanz zur eigenen Position
einzunehmen, wird vorausgesetzt, um nun im Sachfeld der anschau-
lich-physischen »Wahrnehmungsdinge« methodisch den Blick dem
Ding am Objektpol - gegeniiber dem Erkenntnissubjekt — zuzuwenden
mit der Frage, was Leben als »Etwas«, was lebendige Dinge im Ver-
gleich zu anderen Dingen auszeichnet. Plessner unterscheidet leben-
dige Dinge von unbelebten Dingen durch den Grenzcharakter. Dinge
haben demnach einen »Kontur«, einen »Rand«, an dem sie anfangen
bzw. im Verhéltnis zum »Medium« aufhoren. Belebte Dinge hingegen
sind solche, die ihren »Rand« selbst als »Grenze« haben, {iber die sie
mit einer Umwelt verkehren. Lebendige Dinge haben ein »hauthaftes
Verhiltnis zu sich«, wie es an anderer Stelle heilt. In diesem Fall ge-
hort »die Grenze ... reell dem Korper an, der damit nicht nur als be-
grenzter an seinen Konturen den Ubergang zum anstoRenden Medi-
um gewdhrleistet, sondern in seiner Begrenzung vollzieht und dieser
Ubergang selbst ist« (Plessner 1975: 103). Ihre Bestdtigung findet
diese These, »wonach lebendige Dinge grenzrealisierende Korper
sind«, durch Ableitung der organischen Wesensmerkmale oder Vital-
kategorien. Das ist der Hauptgehalt der Theorie des Lebens in den
Stufen des Organischen von 1928, die Plessner spdter, in den 1960er
Jahren, in ihrer Kompatibilitdt mit der modernen biologischen For-
schung als »gliicklichen Griff« bestdtigt sieht (Plessner 1964). Mit der
Kategorie der »Grenze als Spezifikum des lebendigen Dinges® unter-
nimmt Plessner innerhalb der Organismustheorie eine Umstellung von
der Relation Ganzes-Teil zur Relation System-Umwelt, wobei erstere
Differenz nun mit Bezug auf die »Grenzrealisierung« eines Systems in
seiner Umwelt als Ausdifferenzierung einbezogen wird. Diese grund-
begriffliche Umstellung ist motiviert durch die Umweltlehre von Ja-
kob von Uexkiill, die eine »Entsprechung« von spezifischem Organis-
mus und spezifischer Umwelt als »Funktionskreislauf« beobachtbar
macht, auch von der »Gestaltkreislehre« Viktor von Weizsdckers, und
wandert {iber die frithe Systemtheorie Ludwig von Bertalanffys und
Gehlens Handlungskreislehre bis zu Luhmanns Konzeption offener,
schlieRlich doch autopoietisch geschlossener, in jedem Fall iiber
»Grenzrealisierung« operierender System-Umwelt-Phdnomene (vgl.
Fischer 2000b: 273; Rieger 2004: 195). Plessner spricht — im biindi-

3 | Plessners kategoriale Entscheidung, »Grenze« als operativen Begriff des
Organischen einzusetzen, verschrankt Impulse von Hegel (1830: § 92), Simmel
(1918) und Buytendijk (1928); vgl. Fischer (2000b).

168

am 14.02.2026, 18:22:05. - [


https://doi.org/10.14361/9783839403198-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

gen Altersstil — in den 1970er Jahren hinsichtlich der Theorie des Le-
bens vom

»ganz neuen Ansatz, den ich im Verhaltnis eines physischen Korpers

zu seiner Begrenzung fand. Hier gibt es zwei Moglichkeiten: dem Kor-

per ist seine Begrenzung duBerlich. Er hort da auf, wo das umrunden-

de Medium beginnt. Solche Korper nennen wir anorganisch. Oder aber

die Begrenzung gehort zum Korper, z.B. durch eine Membran in sich.

Solche Korper heiRen organisch. Sie sind in sich, auch wenn sie du-

Rerlich begrenzt sein mdgen. Sie haben Positionalitit.« (Plessner

1985: 325)
Grenzrealisierende Dinge werden also von Plessner als »positional«
gekennzeichnet. Im Begriff »Positionalitdt« bzw. >Gesetztheit¢ zieht
Plessner kategorial empiristische Motive (Raum-Zeit-Fixierung der
Position des Dinges) und lebensphilosophische Motive (den Schel-
ling’schen Es-Charakter des Lebens, die naturhafte Gesetztheit vor je-
der Setzungsleistung des Ichs) zusammen (vgl. Fischer 2000b), um
nun eine kategoriale Basis zu haben, die Niveaus des Organischen in
einer Stufenlogik des Lebendigen zu rekonstruieren. Plessner spricht
also nicht bloR von der »Position« des lebendigen Dinges, sondern
seiner »Positionalitdt«. Man darf in der ganzen Plessner'schen Kate-
gorienbildung niemals diesen eingebauten passivischen Grundzug
dieser Basiskategorie aus dem Blick verlieren. Damit wird die bioevo-
lutiondre Einsicht in die Gesetztheit, Geworfenheit, Getragenheit des
Organischen in die Kategorie mit eingeholt, die Einsicht in den Es-
Charakter des Lebens, auch des menschliches Lebens, die jeder Kon-
struktion, jeder Ich-Konstruktion, auch jeder Wir-Konstruktion, vor-
ausgeht. Gleichwohl ist — anders als der Stein — das »grenzrealisieren-
de Ding« ein Etwas, das in eine aktive Leistung der »Grenzrealisie-
rung« im Verhdltnis zu seinem Umfeld gesetzt ist. Jedes Leben ist als
Positionalitdt korrelativ in ein Positionsumfeld gesetzt, dessen Le-
benskreisldufe nunmehr als System-Umwelt-Korrelation rekonstruier-
bar sind. Im Kontrast zur »offenen Positionalitdt« der Pflanzen sind
Tiere positional gefaltet oder »geschlossene Positionalitdten«. »Zen-
trische Positionalitdten« sind dann im Rahmen »geschlossener Posi-
tionalitdten« solche Lebewesen, die sensorisch und motorisch iiber
ein Zentralnervensystem koordiniert aus ihrer Lebensmitte heraus in
eine spezifische Umwelt hinein und zur Lebensmitte zuriick agieren.

Die Konsequenzenkraft von Plessners Bestimmung des Lebens als
»grenzrealisierendes Ding> fiir die Biowissenschaft und deren Begriff
des Lebens lésst sich am besten erkennen, wenn man ihre Entfaltung
bei den Biologen Buytendijk und Adolf Portmann verfolgt (beide ge-
horen theoriegeschichtlich zur Autorengruppe der Philosophischen
Anthropologie). Adolf Portmann hat Plessners Charakterisierung des
Organischen durch seine >Grenzes (die bereits in Buytendijks Aufsatz
von 1928 iiber die »Anschaulichen Kennzeichen des Organischen« an-

169

am 14.02.2026, 18:22:05. - [

Biophilosophie
als Kern des
Theorie-
programms der
Philosophischen
Anthropologie.
Zur Kritik des wis-
senschaftlichen
Radikalismus


https://doi.org/10.14361/9783839403198-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Joachim gesprochen war) spéter als Neue Wege in der Biologie (vgl. Portmann

Fischer 1961) ausgebaut, einer Biologie, die das Phdanomen des Lebens vom

Menschen aus so in den Blick nimmt, dass das Leben in seiner Phano-

menalitdt ohne Reduktion, aber auch ohne Einbettung in eine speku-

lative Naturphilosophie verstehbar wird. Erganzt durch eigene empiri-

sche Beobachtungen der »Erscheinung der lebendigen Gestalten im

Lichtfelde« hdlt er fest, dass Positionalitdten bzw. »grenzrealisierende

Dinge« nicht allein durch Selbsterhaltung ihrer je verkorperten Positi-

onsgrenze im Positionsfeld charakterisiert sind, sich auch nicht in

Arterhaltung (oder Generhaltung als reproduktive Weitergabe der kor-

perlichen Kerninformationen {iiber ihre Positionalitdtsgrenze hinaus)
erschopfen.

Vielmehr weisen grenzrealisierende Dinge zugleich ein gegeniiber
nichtbelebten Dingen eigentiimliches Moment genuiner »Selbstdar-
stellung« an ihrer Grenze auf, an der Grenzfliche (Haut, Fell, Federn,
schlieRlich in der Visage und Physiognomie etc.) — wegen des grund-
sdtzlichen Grenzcharakters des Organischen. Bei lebendigen Dingen
verdeckt die opake Hiille, also die Erscheinungsoberfliche des leben-
digen Dinges, mit ihrer tendenziell symmetrischen Struktur — so Port-
mann - den (meist asymmetrischen) Aufbau des Inneren, das bloR
funktional differenzierte »Eingeweideknduel«; die Grenzflache diffe-
renziert also erscheinungsmdfRig eine duflere Oberfliche gegeniiber
dem Innenraum. Natiirlich sind auch Organe (so wie auch alle anorga-
nischen Dinge) Phdnomene, Erscheinungen, aber sie sind nicht auf
Sichtbarkeit angelegt. Von diesen »uneigentlichen Erscheinungen«
unterscheidet Portmann die »eigentlichen Erscheinungen« der
Grenzoberfldche lebendiger Korper, die ihrer Musterung und Faserung
nach auf prinzipielle Sichtbarkeit angelegt sind (auch dann, wenn
niemand sie sieht wie bei farbenfrohen Fischen der Tiefsee). Ober-
flachlichkeit der Grenzfliche des Korpers ist somit von Natur aus das
Verwirklichungsfeld fiir die damit moglich gewordene duferliche Dar-
stellung, und das ist Manifestation und Verbergung von sInnerlich-
keity eines Dinges — »Innerlichkeit« oder »Interioritdt« als neutrale
Kategorie, die etwas anderes ist als das »Innere« der »AuRenseite« ei-
nes Wahrnehmungsdinges.

Von Plessners und Portmanns philosophischer Biologie aus ldsst
sich nun diese grundsatzliche Expressivitdt des Lebens, der »Eigen-
wert der Erscheinung« an der Grenzflidche jedes einzelnen »grenzrea-
lisierenden Dinges« konsequent beobachten. Die konstitutionelle
Uberschiissigkeit der Erscheinungsgestalt in der zunichst »unadres-
sierten Erscheinung« ist die Bedingung der Mdoglichkeit dafiir, dass
die faktische Individualitdt allen Lebens (Leben tritt immer nur in der
Form individuierter Einzelwesen auf (vgl. Gerhardt 2003) in die
selbstreferentielle Aktivitdt des Lebewesens eingeht. Der genuine Er-
scheinungscharakter jedes Organischen impliziert eine (subhumane)

170

am 14.02.2026, 18:22:05. - [


https://doi.org/10.14361/9783839403198-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Psychologie des Lebens, die nicht deckungsgleich ist mit der »Psy-
chobiologie«. Gleichurspriinglich ist das Prinzip »unadressierter Er-
scheinung« die Bedingung der Mdglichkeit fiir die genuine Sozialitdt
des Lebendigen in der Sichtbarkeit der Grenzflachen, bereits auf sub-
humaner Ebene. Als »adressierte Erscheinungen« gewinnt die Grenz-
flache dann spezifische und zugleich typische Ausdrucksfunktionen
von Gestimmtheiten und Bereitschaften, die fiir die Abgestimmthei-
ten der Positionalitdten in ihren konfligierenden oder kooperierenden
Verhaltensweisen unverzichtbar sind. Spatestens hier (wenn nicht
schon frither auf der Ebene der Zellen) wird Leben nicht nur biosemio-
tisch (Ingensiep 2004) und insofern fundierend fiir jede Kulturwis-
senschaft, sondern der genuine Erscheinungscharakter des Organi-
schen impliziert eine (subhumane) Soziologie des Lebens, die nicht
deckungsgleich mit der »Soziobiologie« ist. Die von der Philosophi-
schen Anthropologie her ausdifferenzierte Biologie bietet also bei
Portmann ein Korrektiv der biologischen Funktionstheorie, die die
Oberflaichenmuster entweder auf Nebeneffekte physiologischer Me-
chanismen oder auf genuin soziobiologische Effekte (blof funktional
fiir die Koordination der genetischen Reproduktion) zuriickfiihrt.
Herausgearbeitet wird demgegeniiber der biologische Eigenwert der
Oberflache des Organischen. Der philosophisch-anthropologischen
Theorie des Organischen gilt dessen Oberflache nicht als bloRes Epi-
phdnomen (eines eigentlichen Kerns), sondern als das Auftauchen
der Eigenwertigkeit von Phdnomenalitdt iiberhaupt, von Erschei-
nungshaftigkeit in der Welt, notwendig verkniipft mit der »Grenzbe-
stimmtheit« des lebendigen Korperdings.

Diese von vornherein auf Sichtbarkeit (und im akustischen Sin-
neskreis auf Vernehmbarkeit, im taktilen Sinneskreis auf Tast- und
Fiihlbarkeit) angelegte, gleichsam semi-offentliche Disposition der le-
bendigen Koérper war es, was Hannah Arendt an Portmanns Theorie
des Lebens so fasziniert hat:

»Konnte es nicht so sein, dass nicht die Erscheinungen fiir den Le-

bensprozess da sind, sondern vielmehr dieser fiir die Erscheinungen?

Was sehen kann, mdchte gesehen werden; was horen kann, mochte

gehort werden; was beriihren kann, mochte sich beriihren lassen. Es

ist gerade so, als hatte alles, was lebt — neben der Tatsache, dass sei-

ne Oberflache zum Erscheinen da ist, dass sie gesehen werden und an-

deren erscheinen soll -, einen Drang, zu erscheinen, sich in die Welt

der Erscheinungen einzufiigen, indem es — nicht sein »inneres Selbst>,

sondern - sich als Individuum zeigt und darstellt.« (Arendt 1979:

37 1)

171

am 14.02.2026, 18:22:05. - [

Biophilosophie
als Kern des
Theorie-
programms der
Philosophischen
Anthropologie.
Zur Kritik des wis-
senschaftlichen
Radikalismus


https://doi.org/10.14361/9783839403198-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Joachim
Fischer

Exzentrische Positionalitdt

Fiihrt die Biophilosophie, die die Philosophische Anthropologie im
Ansatz ausdifferenziert, einerseits zu einer Anreicherung des wissen-
schaftlichen Lebensbegriffes, so ermdglicht sie es dem Theoriepro-
gramm andererseits, die Welt des Lebendigen bis in die soziokulturelle
Lebenswelt zu verfolgen und dabei zugleich das irreduzible Spezifi-
kum der Sphédre des Menschen zu kennzeichnen. Der Blick fiir die Vi-
talitdt in der menschlichen Sphdre behauptet diese nicht als bloRe
Fortsetzung der Imperative des Organischen.

Von ihrer Grundkategorie »exzentrische Positionalitdt« aus er-
schlieRt Philosophische Anthropologie die menschliche Lebensform
als eine konstitutionell von der pflanzlichen und tierischen Positiona-
litdt abgehobene, aber nicht dariiber erhabene — weil vom Leben sich
nicht 18sende - Lebensform. Das Leben ist im Menschen »exzen-
trisch« geworden, aber die Exzentrierungen bleiben wegen der Unauf-
hebbarkeit der Positionalitdt auf »Rezentrierung« im Leibkdrper an-
gewiesen (vgl. Kriiger 1999). Grenzrealisierende Dinge sind also Posi-
tionalitdten, zur Selbsterhaltung und Generhaltung und zur Erschei-
nungshaftigkeit ausgesetzte, von der Umgebung abgesetzte Dinge.
Exzentrische Positionalitat lasst sich auch explizieren als »Abstand im
Ausdruck zum Ausdruck« oder als »Korper in Differenz zum Leib im
Leiby. Dieses Lebewesen ist in den Abstand zu seiner organischen Ge-
gebenheit verriickt, ohne sie preisgeben oder verlassen zu kénnen
(vgl. ERbach 1994). Auch exzentrische Positionalitdt bleibt »positio-
nal« und damit »grenzrealisierendes Ding«: »einschlieRend-abschir-
mend gegen die Umgebung und aufschlieRend-vermittelnd zu ihr«
(Plessner 1983: 257). Die Naturgeschichte ist im Menschen eine Na-
turgeschichte der Abstandnahme von der natiirlichen Umwelt inmit-
ten der Natur, eine Art »Korperausschaltung« (Paul Alsberg) inmitten
der Korperlichkeit. Allein das menschliche Lebewesen erfahrt im sel-
ben Ding eine konstitutionelle Differenz zwischen dem Leib, den es
von innen her in seiner wechselnden Gestimmtheit an- und ausfiihlt,
und dem Korper, den es von aufRen her sieht und tastet und unter
Kontrolle zu bringen sucht. Allein in diesem Lebewesen kann deshalb
seine »Innerlichkeit« im Verhdltnis zur Welt als ein »eigenleibliches
Spiiren, als situierte Wahrmehmung - zur Erscheinung gelangen. Das
Theorieprogramm der Philosophischen Anthropologie bietet also we-
gen der eingebauten Biophilosophie eine Fundierung der »Leibpha-
nomenologie« (Schmitz 1965; vgl. aber auch Merleau-Ponty, Walden-
fels), die das korperleiblich situierte Erleben des Erlebens der Welt sy-
stematisch zur Sprache zu bringen versucht.

Menschliche Lebewesen sind exzentrisch positionierte Dinge, d.h.
gebrochene, aber nicht zerbrochene »Dingex, sie bleiben in ihrer Vi-
talitdt »grenzrealisierende Dinge« inmitten einer aufgebrochenen

172

am 14.02.2026, 18:22:05. - [


https://doi.org/10.14361/9783839403198-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Weltkomplexitdt, Selbstkomplexitdt und Komplexitdt der mitlebenden
Positionalitdten. Wenn »die Erscheinung des Ausdrucks ... ein echtes
Urphdnomen des Lebens« zu sein scheint (Cassirer 1995: 37), dann
erscheinen menschliche Lebewesen als grenzrealisierende Dinge an
ihren Grenzfldchen sichtbar, vernehmbar fiir einander und zugleich
unergriindlich fiir das gegenseitige Verstehen, sie erscheinen im Mo-
dus der »doppelten Kontingenz« (Luhmann). Die Ausdrucksflache ih-
rer Leibkdrper bringt immer mehr zur Erscheinung als beabsichtigt
und zugleich immer weniger, als erwiinscht.

Vital konnen solche exzentrisch gestellten grenzrealisierenden
Dinge ihre »Grenzrealisierung« laut Plessner nur in den Modi der »na-
tlirlichen Kiinstlichkeit« und der »vermittelten Unmittelbarkeit« ent-
wickeln. Exzentrische Positionalitdt mit der korrespondierend getff-
neten Welt-, Selbst- und Fremdkomplexitdt bedeutet faktisch: Es gibt
keinen eindeutigen Bezugspunkt, auf den die Wirklichkeiten dieser
AuRenwelt, Innenwelt und Mitwelt bezogen sind; zugleich verlangt
die »Positionalitdt« in der exzentrischen Positionalitdt aber wie jeder
lebendige Korper fiir den Lebensvollzug Orientierung, Richtung, Aus-
richtung. »Exzentrische Positionalitdt« ermoglicht dem Vitalen eine
neuartige »Komplexitdt« und erfordert zugleich deren kiinstliche und
vermittelnde »Reduktion«. Das ist philosophisch-anthropologisch der
Ursprung der sozio-kulturellen Lebenswelt in der Welt des Lebendi-
gen. Luhmann hat spiter diese Art der »Grenzrealisierung« »Sinn-
grenzen« genannt:

»Sinngrenzen ... ordnen ein Gefdlle in Komplexitdt. Sie trennen Sy-

stem und Umwelt als Mdglichkeitsbereiche von verschiedener Komple-

xitdt. Die Umwelt hat immer héhere Komplexitat als das System und
letztlich die unbestimmte Komplexitdt von Welt iiberhaupt. Sinngren-

zen markieren diesen Unterschied und machen ihn fiir die Orientie-

rung des Erlebens verfiigbar.« (Luhmann 1972: 73)

Bei Plessner und Gehlen, aus deren philosophisch-anthropologischem
Fundus Luhmann sich das Argument der Reduktion von Komplexitét
ausdriicklich leiht, ist das Vitalmoment der sozio-kulturellen Lebens-
situation deutlicher artikuliert. Genau fiir dieses Erfordernis der
menschlichen Lebenssituation hat Arnold Gehlen die philosophisch-
anthropologische Kategorie der »Entlastung« eingefiihrt. Plastisch
gesprochen bedeutet fiir Gehlen Weltoffenheit »Reiziiberflutung« und
»Triebiiberschuss«; fiir ein Lebewesen ist sie eine Ermdglichungs-
ebenso wie eine Uberforderungssituation, die ihn zu einer »natiirli-
chen Kiinstlichkeit« und »vermittelten Unmittelbarkeit« seiner Lage,
kurz zu einer »kiinstlichen Horizontverengung« (Plessner) der Welt-,
Selbst- und Fremdkomplexitdt zwingt. Diesen natiirlich-kiinstlichen
Grenzziehungsvorgang hat Gehlen philosophisch-anthropologisch als
»Institutionalisierung« gekennzeichnet, in dem die Reduktion der

173

am 14.02.2026, 18:22:05. - [

Biophilosophie
als Kern des
Theorie-
programms der
Philosophischen
Anthropologie.
Zur Kritik des wis-
senschaftlichen
Radikalismus


https://doi.org/10.14361/9783839403198-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Joachim Sachdimension, Seelendimension und Sozialdimension verklammert
Fischer sind:
»Der Mensch kann zu den Sachen, zu sich und seinesgleichen ein dau-
erndes Verhaltnis nur indirekt festhalten, er muss sich auf einem Um-
weg, sich entduRernd, wiederfinden, und da liegen die Institutionen.
Es sind dies allerdings von den Menschen produzierte Formen, in de-
nen das Seelische, ein auch im hochsten Reichtum und Pathos
schwankendes Material, versachlicht, in den Gang der Dinge verfloch-
ten und gerade und damit auf Dauer gestellt wird.« (Gehlen 1955: 55)
Plessner hat fiir denselben Grenzziehungsvorgang angesichts und in
der Weltoffenheit des Menschen, fiir das kiinstliche und vermittelnde
»Medium seines Lebens«, den formalen Begriff »Sinn und Sinnzusam-
menhang« bevorzugt.
»0hne ein Minimum an Sinnhaftigkeit, ohne den Versuch wenigstens,
Hinweise von einem zum anderen zu finden, ohne Richtung (und Sinn
ist Richtung, Hinweis auf, Ankniipfungsmoglichkeit) kein menschli-
ches Leben. [...] Welt als das, worin Dasein spielt, ist von einer ver-
schwimmenden Grenze durchzogen, die den Bereich der Vertrautheit
von dem der Fremdheit scheidet. Es braucht in den beiden Bereichen
nicht immer mit >rechten Dingens zuzugehen, auch kann das Vertraute
zum Fremden werden und umgekehrt. Aber zwischen beiden Bereichen
sollen Beziehungen spielen konnen. Der Mensch will sicher sein, dass
es mit den Dingen seine Bewandtnis hat, auch wenn er nicht weif3
(und vielleicht nie wissen kann), welche. [...] Sinn- und Sinnzusam-
menhang [haben] heil’t fiir den Menschen: sich an etwas halten kon-
nen, weil es das ist und nicht jenes, und mit ihm etwas anfangen kon-
nen; Etwas als etwas ansprechen konnen — auf die Gefahr hin, dass es
widerspricht; Etwas zu etwas machen konnen — auf die Gefahr hin,
dass es sich dem Zugriff entzieht; Etwas als etwas gelten lassen — auf
die Gefahr hin, dass es sich als etwas anderes entpuppt. Mit dieser
Gliederbarkeit, Stabilitdt und Beweglichkeit, einem Minimum von Ein-
deutigkeit und Elastizitdt, Ordnung und Bildsamkeit, Geschlossenheit
und Offenheit rechnet das Leben« (Plessner 1982: 361 f.).
Hat man von der »exzentrischen Positionalitdt« aus das Phdnomen
sinnhaft operierender Grenzrealisierung (Reduktion von Komplexitdt)
in seiner Vitalitdt als Ursprung sozio-kultureller Lebenswelt verstan-
den, dann lassen sich nun von der Grundfigur der exzentrischen Posi-
tionalitdt her, vom »Abstand im Ausdruck zum Ausdruck« anthropo-
logische Kategorien gewinnen als Umbruchbegriffe des Vitalen. An-
thropologische Kategorien sind solche, die einen eigenen Status zwi-
schen den Kategorien der Biosphdre und den Kategorien einer je spe-
zifisch geschichtlichen soziokulturellen Welt der Menschen haben,
den hermeneutischen und historischen Kategorien. Anthropologische
Kategorien sind aufgebrochene und neuvermittelte Lebenskreislauf-
begriffe. Sinne, Motoriken, Gestimmtheiten, Antriebe, Erscheinungs-

174

am 14.02.2026, 18:22:05. - [


https://doi.org/10.14361/9783839403198-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

und Ausdruckszonen lassen sich in ihrer je spezifischen Gebrochen-
heit rekonstruieren, so dass kontrastiv zu den Dimensionsbegriffen
subhumaner Organismen - zu den Tieren - fiir die menschliche Spha-
re Umbruchbegriffe des Lebens so gefunden werden konnen, dass in
ihnen das Vitalititsmoment als Hintergrund erkennbar und fiir die
Kultur- und Sozialwissenschaften ansprechbar bleibt. So lasst sich -
immer vorldufig — eine Reihe von Begriffspaaren bilden, in denen der
erste Begriff (vor dem Schrdgstrich) immer einen (&sthesiologischen,
kognitiven, ethologischen etc.) Aspekt tierischer Lebenskreisldufe,
der zweite denselben Aspekt im gebrochenen und neuvermittelten
menschlichen Lebenskreislauf thematisiert: Geburt/sextrauterines
Frithjahr¢, Sehen/Bilderzeugung, Verlauten und Héren/Musizieren,
horizontale Korperachse/Aufrichtung bzw. vertikale Korperachse, Vi-
sage/Maske, Bediirfnis/Begehren, Intelligenz/Vernunft; Griff/Instru-
mentalitdt, Aggression/Gewalt, Erregung/Orgiasmus bzw. Ekstase,
Stutzen/Staunen, Nachahmung/Mimesis (Darstellung, Ritual, Schau-
spiel); Bekanntheit/Vertrautheit, Gegnerschaft/Feindschaft, In-
stinkt/Institution, Signale/Sprache, Totstellreflex/Lachen und Wei-
nen, Bewegung/Tanz, Verenden/Sterblichkeit und Grab.
Anthropologische Kategorien kennzeichnen insofern die spezifi-
schen Phinomene der menschlichen Sphdre weder als Graduierung
bzw. Fortsetzung der Mechanismen des Organischen mit anderen Mit-
teln (wie das evolutionsbiologische Paradigma) noch durch vollkom-
mene Abtrennung von der Vitalsphédre (wie das sprachkonstruktivisti-
sche Paradigma), sondern als Sprung- und Umbruchphidnomene im
Feld des Lebens selbst. Insofern sind diese anthropologischen Begrif-
fe einerseits immer auch Abgrenzungsbegriffe zum Tier (die zur
Dampfung einer Anthropomorphisierung des Tieres fiihrt): Tiere kon-
nen sehen, aber sie kennen nicht das erzeugte Bild; sie kdnnen sich
verlauten und horen, aber nicht musizieren; sie kennen Gegnerschaft,
aber nicht Feindschaft; sie sind aggressiv, aber nicht gewalttdtig, sie
bewegen sich virtuos, aber sie tanzen nicht; sie kommunizieren, aber
sie haben keine Sprache, sie verenden, aber sie sterben nicht und be-
graben einander nicht als leblose Korper. Andererseits sind diese an-
thropologischen Kategorien immer auch Abgrenzungsbegriffe zu den
spezifisch hermeneutischen Begriffen, die jeweilige Epochen, ge-
schichtliche Aprioris, Episteme, Dispositive (menschlicher Lebens-
welt) auf den historischen Begriff bringen. Die anthropologischen Ka-
tegorien, die (je in einem Aspekt) eine Wendung des Vitalen auf den
Begriff zu bringen suchen, sind zugleich offen fiir hermeneutische
Kategorien, in den das jeweilige Moment eine jeweilige Auslegung
und Stilisierung der Lebensverhdltnisse erzwingt und gewinnt. Her-
meneutische oder historische Kategorien sind z.B. die Stilbegriffe der
Kunstgeschichte — >Realismus¢, >Kubismus¢, >Expressionismus¢, »Ab-
strakte Malerei< —, die durch die anthropologische Kategorie der Bil-

175

am 14.02.2026, 18:22:05. - [

Biophilosophie
als Kern des
Theorie-
programms der
Philosophischen
Anthropologie.
Zur Kritik des wis-
senschaftlichen
Radikalismus


https://doi.org/10.14361/9783839403198-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Joachim derzeugung (die die Tiere nicht kennen) als Varianten/geschichtliche

Fischer Moglichkeiten fundiert sind, einer anthropologischen Kategorie, in

der das vitale Moment des Sehstrahls des menschlichen Blickes einbe-

zogen bleibt, durch eine Bildflache hindurch auf einen Bildgegen-

stand gefiihrt (auch wo er ausgespart ist) und zur Bildfliche zuriick-
geworfen zu werden.

Die biophilosophisch fundierte ErschlieRungskraft der Philosophi-
schen Anthropologie hinsichtlich der soziokulturellen Welt des Men-
schen zeigt hinsichtlich der anthropologischen Kategorien sich auch
im Nebeneinander der Phdanomene, im Reichtum der Medien, die als
Modi der menschlichen »Grenzrealisierung« erschlossen werden kon-
nen. Philosophische Anthropologie zeigt weder nur ein pauschales
Monopol des Menschen - Weltoffenheit oder »Unergriindlichkeit«
oder »Unbestimmbarkeit« oder Kulturfahigkeit iiberhaupt, noch nur
ein herausgehobenes Monopol oder Medium des Menschen - die Spra-
che —, von dem aus sich alles andere erschlieRt. Sie weist vielmehr
vom Ansatz her ein Spektrum von Momenten oder so genannten Mo-
nopolen auf eine Parataxe von Besonderheiten der menschlichen Po-
sitionalitdt als nicht aufeinander riickfithrbare, wohl aber in der »ex-
zentrischen Positionalitdt« fundierte Momente (Fischer 1995; Kriiger
1999). Das hat entscheidend damit zu tun, dass die Formel »exzentri-
sche Positionalitdt« am menschlichen Lebewesen ebenso das Distanz-
und Reflexionsvermdgen (in den Abstand »gestellt« sein) wie auch
das den Menschen kennzeichnende Resonanzvermdgen (aus jeder
Ferne ansprechbar, in Leidenschaft versetzbar sein) anspricht. Exzen-
trizitdt der Positionalitét erldutert »Distanz«, aber auch »Resonanz«,
weil die Mitte des Lebewesens gleichsam ohne Zentrum, leer, ist (vgl.
ERbach 1994). Die Momente der Vernunft, des planvollen Handelns,
der Konstruktion sind insofern erschlief3bar, als exzentrische Positio-
nalitdat Abstand und Distanz expliziert. Andererseits expliziert die Ka-
tegorie exzentrische Positionalitdt aber — bereits vom Bildbegriff her
- das konstitutionell gedffnete Lebewesen, dessen instinktives Zen-
trum nahezu leer ist, das deshalb wie kein anderes Lebewesen betreff-
bar, resonanzoffen, leidenschaftsfahig ist. Das ist die Doppelbedeu-
tung des Begriffes der »Weltoffenheit«, so wie Max Scheler ihn ein-
fiihrt: diese Lebewesen konnen - ex-zentriert — einen Uberblick iiber
die »Welt« gewinnen, iiber jede Umweltverhaftetheit hinaus, und zu-
gleich steht die »Welt« in ihrer Fiille in diese »offenen« Lebewesen
wie in keine anderen hinein, nimmt sie mit, macht sie manchmal fas-
sungslos. Insofern expliziert »exzentrische Positionalitdt« im glei-
chen Atemzug zum konstruktiven Abstand auch die spezifisch orgia-
stische Potenz dieses Lebewesens, sich ausfiillen zu lassen. Dieses Le-
bewesen muss ein rational handelndes Lebewesen wie umgekehrt ein
tanzendes Lebewesen sein, es hat Geometrie, so wie es sich umge-
kehrt von Musik in Schwingungen versetzen, sich »ex-zentrisch«, ver-

176

am 14.02.2026, 18:22:05. - [


https://doi.org/10.14361/9783839403198-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

riickt machen lassen kann. Exzentrische Positionalitdt weist kategori-
al Distanz- wie Ekstasevermdgen bzw. -risiko aus.

Deshalb sind die Theorien, die eine Parataxe, eine Heterarchie der
»symbolischen Formen« (Cassirer 1954) oder der »Sinngebungen« in
einer »Asthesiologie des Geistes« (Plessner 1923) oder der nicht auf-
einander riickfiihrbaren »Wissensformen« (Leistungswissen, Bil-
dungswissen, Heilwissen; Scheler 1924) als Basis der Kultur- und So-
zialwissenschaften aufzuweisen versuchten, genuin mit dem Theorie-
programm der Philosophischen Anthropologie verbunden. In allen
diesen Theorien wird »Sprache« als spezifisches Medium des mensch-
lichen Welt-, Selbst- und Sozialverhdltnis aufgewiesen, aber nicht nur
Sprache, sondern mit der Sprache zugleich ein Spektrum von »Medi-
en«, die — wiewohl sie auch zur Sprache gebracht werden kénnen - in
ihrer Logik nicht der Logik der Sprache folgen: z.B. Geometrie oder
mathematische Naturwissenschaft oder »Leistungswissen« (als Medi-
um der »Distanz«), z.B. Musik/Tanz oder Mythos oder »Heilswissen«/
Mystik (als Medien der »Resonanz«). Philosophische Anthropologie
kennt keinen »iconic turn« oder »accoustic turn«, weil ihr vom An-
satz her die Zuwendung zur Eigenlogik nichtsprachlicher »Medien«
gebahnt ist. Wegen ihrer in letzter Hinsicht biophilosophischen Fun-
dierung* entwickelt die Philosophische Anthropologie eine Theorie
der aus der spezifischen Positionalitdt des Menschen aufweisbaren,
aber nicht aufeinander riickfithrbaren »Medien«, mittels derer Men-
schen Welt je zur Erscheinung bringen und in denen sie sich in der
Welt voreinander zur Erscheinung bringen.

Philosophische Anthropologie als Doppelkorrektiv
des wissenschaftlichen Radikalismus der Biologie
und der Kultur- und Sozialwissenschaften

Das Denkprojekt »Philosophische Anthropologie« ist in seinem gesam-
ten Textkorpus und bei allen seinen Referenzautoren vom Motiv der
Ent-radikalisierung von extremen Aspekten getragen, ohne den Gel-
tungsanspruch dieser Aspekte zu bestreiten. Philosophische Anthro-
pologie ist genuin eine »Kritik des Radikalismus«.> Das Theoriepro-
gramm versucht, die extremen Aspekte als »Doppelaspekt« der jewei-
ligen Sache einander sichtbar zu machen - im Dienst des Sachverste-

4 | >letztlich biophilosophisch« meint, dass z.B. in Cassirers Philosophie der
symbolischen Formen zunéchst keine solche Fundierung vorlag, dann aber spa-
ter (im Versuch iiber den Menschen 1944) im Riickgriff auf Uexkiills Umweltlehre
versucht wurde, nachdem schon Ende der 1920er Jahre eine deutliche Annéhe-
rung an die Hauptprotagonisten der Philosophischen Anthropologie (Scheler,
Plessner) erfolgt (aber nicht veréffentlicht) war (vgl. Cassirer 1995).

177

am 14.02.2026, 18:22:05. - [

Biophilosophie
als Kern des
Theorie-
programms der
Philosophischen
Anthropologie.
Zur Kritik des wis-
senschaftlichen
Radikalismus


https://doi.org/10.14361/9783839403198-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Joachim hens. Die Stufen des Organischen und der Mensch sind insofern als ei-
Fischer ne Kritik des wissenschaftlichen oder wissenschaftstheoretischen Ra-
dikalismus zu lesen, sowohl der Lebenswissenschaften - als Biologis-

mus — wie der Kultur- und Sozialwissenschaften - als Kulturalismus.

Philosophische Anthropologie: Korrektiv der Biodisziplinen
des Lebens

»Grenzrealisierende Dinge« sind mehr als gengesteuerte Dinge. An-
ders gesagt: der Terminus »grenzrealisierende Dinge« beschreibt Le-
ben komplexer als es eine genzentrierte Beschreibung tut (in der Zen-
trierung auf Korperkerninformation und ihre Reproduktion). Philoso-
phische Anthropologie bildet mit ihrer Biophilosophie durch die Art
ihres Begriffsvorschlages das Korrektiv einer Biowissenschaft, die sich
im Zeichen des evolutionsbiologischen Ansatzes als eine Genbiologie
etabliert, indem sie sich auf die »uneigentlichen Erscheinungen« des
Lebendigen konzentriert — die molekulare Grundlage — und sie - bio-
technisch erfolgreich — fiir das Eigentliche des Organischen nimmt.
Ohne mit der biologischen Tatsachenforschung zu kollidieren, deckt
die Philosophische Anthropologie in ihrer philosophischen Biologie
den Eigenwert der »Erscheinung« des lebendigen Dinges, des »grenz-
realisierenden Dinges« an seinen Grenzflichen auf. Dieser unadres-
sierte Erscheinungscharakter (der es charakteristisch von unbelebten
Dingen unterscheidet) ist durch Gene vermittelt, aber nicht auf das
»Reproduktionsinteresse« der Gene riickfithrbar. An jedem individu-
ellen Organismus lassen sich Selbsterhaltungsinteresse, Genkopiein-
teresse und der Eigenwert der Erscheinung unterscheiden. Mit dem
Phdnomen der eigenwertigen Erscheinung in der Welt des Lebendigen
erscheint das Phanomen des Ausdrucks, das zugleich das Basisphdno-
men der soziokulturellen Welt hinsichtlich sprachlicher Konstruktion
und Verstehbarkeit bildet. Damit ist innerhalb der Biologie selbst am
Phdnomen des Lebens der cartesianische Dualismus auf der Seite der
mechanistischen Korperlichkeit durchbrochen, ohne eine teleologi-
sche oder spekulative Naturphilosophie postuliert zu haben. Die post-
cartesianische Operation einer solchen philosophischen Biologie ldsst
sich auch so beschreiben:

»Returning the horizon of interiority into our cognition of pre-human

life and finding our way to an evolutionary philosophical anthropology

which locates human particularity in its full-bodied emergency from,

and yet continuous with, pre-human forms of life.« (Moss 2003: 19)

5 | Deutlich ist das zum Beispiel schon im Titel von Plessners sozialtheoreti-
scher Schrift Grenzen der Gemeinschaft (1924) mit dem programmatischen Un-
tertitel: Eine Kritik des sozialen Radikalismus.

178

am 14.02.2026, 18:22:05. - [


https://doi.org/10.14361/9783839403198-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Philosophische Anthropologie: Korrektiv der
Kulturdisziplinen des Lebens

Mit ihrer biophilosophisch fundierten Kultur- und Sozialtheorie bildet
die Philosophische Anthropologie zugleich das Korrektiv zu einer Kul-
tur- und Sozialwissenschaft, die sich im Zeichen des sprach- und dis-
kurstheoretischen Ansatzes auf die sprachliche Konstruktion und
Sprachkritik, Klassifizierung, Disziplinierung, Regulierung, Normali-
sierung und Optimierung, auf das »Grenzregime«, kurz auf den
Aspekt der skulturellen Kiinstlichkeits und »s>Konstruktion> der
menschlichen Lebenssphdre kapriziert. Mit der Gewinnung anthropo-
logischer Kategorien, die das Vitalmoment systematisch einbeziehen
und sich zugleich fiir hermeneutische Kategorien der Geschichtlich-
keit offen halten, bildet die Philosophische Anthropologie auch eine
biophilosophische Rekonstruktion jeder Diskursivitdt »von unten«
her. Mit der Offnung der »exzentrischen Positionalitit« fiir die Eksta-
tik und Orgiastik als spezifische Moglichkeiten menschlicher Grenzre-
gulierungen durchbricht die Philosophische Anthropologie die men-
talistische Seite des cartesianischen Dualismus, ohne auf eine speku-
lative Lebensphilosophie zu rekurrieren. Neben der Sprache wird fiir
die Kultur- und Sozialwissenschaften eine Eigenlogik nichtsprachli-
cher »Medien« erschlie3bar, die sich durch Operationen »natiirlicher
Kiinstlichkeit« und »vermittelter Unmittelbarkeit« bilden. In allen
diesen »Medien« erscheinen menschliche Lebewesen von Natur aus
»kiinstlich« und zugleich »vermittelt« unmittelbar in der Welt und
bringen sie zur Erscheinung.

Fiihrt die von der Philosophischen Anthropologie im Ansatz ein-
gebaute Biophilosophie einerseits zu einer sachbezogenen Anreiche-
rung des »Lebensbegriffes« — ohne einen spekulativen Naturbegriff
vorauszusetzen -, so ermdglicht andererseits gerade dieser differen-
zierte Begriff des Lebens es der Philosophischen Anthropologie mit
Blick auf die soziokulturelle Sphare des Menschen, dem Faktum des
Lebens, des Organischen — der Welt des Lebendigen — bis in der sozio-
kulturellen »Lebenswelt« auf der Spur zu bleiben - ohne deren Eigen-
logik durch die Reduktion auf das Organische zu unterlaufen.

Literatur

Arendt, H. (1979): Vom Leben des Geistes. Bd. 1: Das Denken, Miin-
chen, Ziirich.

Buytendijk, F.J.J. (1928): »Anschauliche Kennzeichen des Organi-
schen, in: Philosophischer Anzeiger 4, S. 391-402.

Cassirer, E. (1954): Philosophie der symbolischen Formen, 3 Bde.
(1923-1929), Darmstadt.

179

am 14.02.2026, 18:22:05. - [

Biophilosophie
als Kern des
Theorie-
programms der
Philosophischen
Anthropologie.
Zur Kritik des wis-
senschaftlichen
Radikalismus


https://doi.org/10.14361/9783839403198-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Joachim
Fischer

Cassirer, E. (1995): Zur Metaphysik der symbolischen Formen, hrsg. J.
M. Krois, Hamburg.

Eibl, K. (2004): »Animal Poeta«. Bausteine einer biologischen Kultur-
und Literaturtheorie, Paderborn.

ERbach, W. (1994): »Der Mittelpunkt auRRerhalb. Helmuth Plessners
philosophische Anthropologie«, in: G. Dux/U. Wenzel (Hrsg.), Der
Prozef3 der Geistesgeschichte. Studien zur ontogenetischen und hi-
storischen Entwicklung des Geistes, Frankfurt a. Main, S. 15—44.

Fischer, J. (1995): »Philosophische Anthropologie. Zur Rekonstruk-
tion ihrer diagnostischen Kraft«, in: J. Friedrich/B. Westermann
(Hrsg.), Unter offenem Horizont. Anthropologie nach Helmuth
Plessner, Frankfurt a. Main, S. 249-280.

Fischer, J. (2000a): Philosophische Anthropologie. Zur Bildungsge-
schichte eines Denkansatzes, Diss., Gottingen.

Fischer, J. (2000b): »Exzentrische Positionalitét. Plessners Grundka-
tegorie der Philosophischen Anthropologie«, in: Deutsche Zeit-
schrift fiir Philosophie 2, S. 265—288.

Fischer, J. (2005): »Der Identitdtskern der Philosophischen Anthro-
pologie (Scheler, Plessner, Gehlen)«, in: H.-P. Kriiger/G. Linde-
mann (Hrsg.), Philosophische Anthropologie heute. Ein Streit iiber
ihre Leistungsfdhigkeit, Berlin, S. 30-58.

Foucault, M. (1976): Uberwachen und Strafen. Die Geburt des Gefiing-
nissen, Frankfurt a. Main.

Foucault, M. (1977): Der Wille zum Wissen. Sexualitit und Wahrheit,
Bd. 1, Frankfurt a. Main.

Gehlen, A. (1950): Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung in der
Welt, Bonn.

Gerhardt, V. (2003): Selbstbestimmung. Das Prinzip der Individuali-
tdt, Stuttgart.

Gerhardt, V. (2003): »Die rationale Wendung zum Leben. Helmuth
Plessner: Die Stufen des Organischen und der Menschg, in: J. Fi-
scher/H. Joas (Hrsg.), Kunst, Macht und Institution. Studien zur
Philosophischen Anthropologie, soziologischen Theorie und Kultur-
soziologie der Moderne, Frankfurt a. Main, S. 35-40.

Grene, M. (1965): Approaches to a Philosophical Biology, New York,
London.

Gutmann, M. (2004): Erfahren von Erfahrungen. Dialektische Studien
zur Grundlegung einer philosophischen Anthropologie, 2 Bbe., Bie-
lefeld.

Hegel, G.W.F. (1830): Enzyklopddie der philosophischen Wissenschaf-
ten im Grundrisse. Erster Teil: Die Wissenschaft der Logik, in: ders.,
Werke, Bd. 8, E. Moldenhauer/K. M. Michel (Hrsg.), 1970, Frank-
furt a.M.

Ingensiep, H.W. (2004): »Lebens-Grenzen und Lebensstufen in
Plessners Biophilosophie. Perspektiven moderner Biotheorie«, in:

180

am 14.02.2026, 18:22:05. - [


https://doi.org/10.14361/9783839403198-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

U. Brockling et al. (Hrsg.), Disziplinen des Lebens. Zwischen An-
thropologie, Literatur und Politik, Tiibingen, S. 35-46.

Jonas, H. (1966): The Phenomenon of Life. Toward a Philosophical
Biology, New York.

Jonas, H. (1994): Das Prinzip Leben. Ansdtze zu einer philosophischen
Biologie, Leipzig.

Kriiger, H.-P. (1999): Zwischen Lachen und Weinen. Bd. I: Das Spek-
trum menschlicher Phinomene, Berlin.

Kriiger, H.-P. (2001): Zwischen Lachen und Weinen. Bd. II: Der dritte
Weg. Philosophischer Anthropologie und die Geschlechterfrage, Ber-
lin.

Luhmann, N. (1972): »Sinn als Grundbegriff der Soziologie, in: J.
Habermas/N. Luhmann (Hrsg.), Theorie der Gesellschaft oder Sozi-
altechnologie, Frankfurt a. Main, S. 25-100.

Miller, G.F. (2001): Die sexuelle Evolution. Partnerwahl und die Ent-
stehung des Geistes, Heidelberg, Berlin.

Moss, L. (2003): Darwinism, Dualism and Biological Agency. Online
Paper, Notre Dame, www.nd.edu/ " ndphilo/faculty/lmo.htm.
Pinker, S. (2003): Das unbeschriebene Blatt. Die moderne Leugnung

der menschlichen Natur, Berlin.

Plessner, H. (1975): Die Stufen des Organischen und der Mensch. Ein-
leitung in die philosophische Anthropologie (1928), Berlin, New
York.

Plessner, H. (1982): »Lachen und Weinen. Eine Untersuchung der
Grenzen menschlichen Verhaltens (1941)«, in: ders., Gesammelte
Schriften, G. Dux/0. Marquard/E. Stroker (Hrsg.), Bd. VII, Frank-
furt a. Main, S. 201-388.

Plessner, H. (1983): »Die Einheit der Sinne. Grundlinien zu einer As-
thesiologie des Geistes (1923)«, in: ders., Gesammelte Schriften,
G. Dux/0. Marquard/E. Stréker (Hrsg.), Bd. ITI, Frankfurt a. Main,
S. 7-315.

Plessner, H. (1983): »Ein Newton des Grashalms (1964)«, in: ders.,
Gesammelte Schriften, G. Dux/0. Marquard/E. Stroker (Hrsg.), Bd.
VIII, Frankfurt a. Main, S. 247-265.

Plessner, H. (1985): »Selbstdarstellung«, in: ders., Gesammelte
Schriften, G. Dux/0. Marquard/E. Stréker (Hrsg.), Bd. X, Frankfurt
a. Main, S. 302-341.

Portmann, A. (1961): Neue Wege der Biologie, Miinchen.

Reckwitz, A. (2000): Die Transformation der Kulturtheorien. Zur Ent-
wicklung eines Theorieprogramms, Weilerswist.

Rehberg, K.-S. (1981): »Philosophische Anthropologie und die »So-
ziologisierung« des Wissens vom Menschen. Einige Zusammen-
hange zwischen einer philosophischen Denktradition und der So-
ziologie in Deutschland«, in: M. R. Lepsius (Hrsg.), Soziologie in

181

am 14.02.2026, 18:22:05. - [

Biophilosophie
als Kern des
Theorie-
programms der
Philosophischen
Anthropologie.
Zur Kritik des wis-
senschaftlichen
Radikalismus


https://doi.org/10.14361/9783839403198-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Joachim
Fischer

Deutschland und Osterreich 1918-1945. Sonderheft 23 der Kélner
Zeitschrift fiir Soziologie und Sozialpsychologie, S. 160—198.

Riedl, R.(1981): Biologie der Erkenntnis. Die stammesgeschichtlichen
Grundlagen der Vernunft, Berlin, Hamburg.

Rieger, S. (2004): »Die Semiotik des Lebens. Physiologie als Medien-
geschichte, in: U. Brockling et al. (Hrsg.), Disziplinen des Le-
bens. Zwischen Anthropologie, Literatur und Politik, Tiibingen, S.
189-202.

Scheler, M. (1926): Die Wissensformen und die Gesellschaft, Leipzig.

Scheler, M. (1928): Die Stellung des Menschen im Kosmos, Darmstadt.

Schmitz, H. (1965): Der Leib. System der Philosophie. 2. Bde., 1. Teil,
Bonn.

Simmel, G. (1918): Lebensanschauung. Vier metaphysische Kapitel,
Miinchen, Leipzig, S. 1-27.

Spaemann, R. (1998): Personen. Versuche iiber den Unterschied zwi-
schen setwas¢ und »jemand, Stuttgart.

Vollmer, E. (1995): Biophilosophie, Leipzig.

Weingarten, M. (2003): Leben (bio-ethisch), Bielefeld.

Wilson, E.O. (1999): Die Einheit des Wissens, Bexlin.

182

am 14.02.2026, 18:22:05. - [



https://doi.org/10.14361/9783839403198-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

