
30 | Das Selbstmordattentat im Bild 

schen Kontext der 1970er Jahre zeigt sich die Vielschichtigkeit des arabischen 
Märtyrer-Begriffs (siehe dazu ausführlich Kapitel 2.2). Die folgenden Kapitel be-
mühen sich daher um eine möglichst differenzierte Begriffsbestimmung, die das 
Konzept des Schahid bzw. der Schahida im jeweiligen ideologischen und politi-
schen Zusammenhang verortet.  

 
 

1.4 VON DEN ASSASSINEN ZUM ISLAMISCHEN STAAT? 
KONTUREN EINER GESCHICHTE  
DES SELBSTMORDATTENTATS 

 
Die überwiegende Mehrheit der Studien zum Thema beschäftigt sich mit den ak-
tuellen Wellen dschihadistischer Selbstmordattentate und tendiert dazu, das 
Selbstmordattentat in islamischen Traditionen und einer islamischen »Kultur des 
Martyriums«73 zu verankern. Eine ganze Reihe an Standardwerken zum Selbst-
mordattentat führt die Feldzüge der schiitisch-muslimischen Assassinen (1090-
1275) als historische ›Vorläufer‹ heutiger Selbstmordattentate an.74 Claudia Brun-
ner hat zu Recht auf die Problematik dieser historischen Referenz hingewiesen, 
die im wissenschaftlichen Diskurs seit den Ereignissen vom 11. September 2001 
eine »bemerkenswerte Renaissance« erfahren hat.75 Der Vergleich mit aktuellen 
Suizidanschlägen hinkt schon allein deswegen, weil die Selbsttötungen der Assas-
sinen weder hinreichende noch notwendige Voraussetzung für die Anschläge wa-
ren und somit inkompatibel mit den geläufigsten engen Definitionen des Selbst-
mordattentats (vgl. S. 24) erscheinen. Den wiederholten Verweis auf die schiiti-
schen Assassinen entlarvt Brunner als Modus einer »okzidentalistischen 

 
73  Von einer »Kultur des Martyriums«, die ausschließlich in islamischen Gesellschaften 

begründet liege, spricht etwa Mohammed Hafez: »Dying to Be Martyrs: The Symbolic 
Dimension of Suicide Terrorism«, in: Pedahzur, Root Causes of Suicide Terrorism, 
S. 54–80, hier S. 72. 

74  Vgl. Bloom: Dying to Kill, S. 5–7 und Pape: Dying to Win, S. 11–13. Die Assassinen 
waren eine schiitisch-muslimische Gruppe, die eine radikale Version des Islam verkün-
dete und ihre Missionierung durch selektive Attentate auf sunnitische Machthaber 
durchsetzen wollte. Viele Ermordungen schlossen den Tod des Attentäters mit ein, der 
mit hoher Sicherheit festgenommen und hingerichtet wurde. Vgl. dazu Mario Ferrero: 
»Martyrdom Contracts«, Journal of Conflict Resolution 50/6 (2006), S. 855–877, hier 
S. 871. 

75  Brunner: Wissensobjekt Selbstmordattentat, S. 288. 

https://doi.org/10.14361/9783839457153-004 - am 15.02.2026, 00:22:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457153-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung | 31 

Selbstvergewisserung«76. Vor der Folie der mittelalterlichen Assassinen erscheint 
das heutige Selbstmordattentat seinem Wesen nach als ›islamisches‹ Phänomen 
und wird durch den knapp tausend Jahre zurückreichenden Vergleich als das ge-
radezu ahistorische ›Andere‹ markiert. Nach Ansicht Brunners ist diese Abgren-
zungsbestrebung der eigentliche Grund, warum die Assassinen »als das ›role mo-
del‹ für gegenwärtige und vor allem für befürchtete zukünftige Selbstmordattenä-
terInnen«77 herangezogen werden. Verweise auf säkulare und nicht-arabische Bei-
spiele von Selbstmordattentaten treten – wenn überhaupt – nur am Rande und als 
Abweichungen dieser Modellbeispiele auf. Als Ausnahmen können die Studien 
von Mario Ferrero und Diego Gambetta gelten, die in den Bombenanschlägen der 
russischen Anarchist*innen um 1900 die ersten ›suicide bombings‹ im engeren 
Sinne sehen.78 Auch Lorenz Graitl datiert das erste Suizid-Sprengstoffattentat auf 
das Jahr 1881, als sich ein Attentäter der russischen Gruppe Narodnaya Volya bei 
einem Anschlag auf Zar Alexander II durch eine Bombe selbst tötete.79 Obwohl 
die russischen Anarchist*innen nicht aus religiösen Motiven heraus handelte, son-
dern für soziale Gerechtigkeit im Diesseits kämpften, wurden auch sie als Märty-
rer*innen glorifiziert. Wie Ferrero beschrieben hat, entwickelte sich um ihre Na-
men und Taten ein regelrechter Märtyrerkult, der vor allem durch Publikationen 
der anarchistischen Presse verbreitet wurde, und sich schon damals als effektive 
Propagandastrategie etablierte.80  

Wie diese frühen Beispiele zeigen, traten Selbstmordattentate selbst in ihrer 
engen Definition als ›suicide bombings‹ bereits Ende des 19. Jahrhunderts auf. Im 
Unterschied zu diesen vereinzelten, häufig spontan durchgeführten Anschlägen, 
wurde mit den japanischen Kamikaze-Aktionen der Jahre 1944-45 das Selbst-
mordattentat jedoch erstmals zu einer systematischen Kriegsstrategie erhoben. Jo-
seph Croitoru zeigt in seiner Studie Der Märtyrer als Waffe ebenfalls eine histo-
rische Kontinuität auf, die eine säkulare Tradition des Selbstmordattentats unter-
streicht. Bei seiner Suche nach den »historischen Wurzeln des Selbstmordatten-
tats«81 (so der Untertitel seiner Studie) spannt Croitoru einen Bogen von den Ka-
mikaze-Einsätzen der Japaner während des Zweiten Weltkriegs bis hin zu den 

 
76  Brunner: Wissensobjekt Selbstmordattentat, S. 288. 
77  Ebd., S. 289. 
78  Vgl. Ferrero: »Martyrdom Contracts«, S. 865; Diego Gambetta: »Can We Make Sense 

of Suicide Missions?«, in: Ders. (Hg.): Making Sense of Suicide Missions, Oxford: Ox-
ford University Press 2005, S. 259–300, hier S. 285. 

79  Graitl: Sterben als Spektakel, S. 82. 
80  Ferrero: »Martyrdom Contracts«, S. 866. 
81  Croitoru: Der Märtyrer als Waffe. 

https://doi.org/10.14361/9783839457153-004 - am 15.02.2026, 00:22:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457153-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 | Das Selbstmordattentat im Bild 

Anschlägen vom 11. September 2001 und führt damit erneut die Bandbreite un-
terschiedlichster Selbstmordeinsätze vor Augen, die nicht zuletzt auch in Europa 
Geschichte machten. Ein ganzes Kapitel widmet er den sogenannten »Totalein-
satzmännern« oder »Selbstopfermännern« Hitlers, die in den letzten Monaten des 
Zweiten Weltkriegs aktiv wurden und nach dem japanischen Vorbild Todesein-
sätze flogen.82 Obwohl die japanischen Kamikaze in fast allen Forschungen zum 
Selbstmordattentat als Vorläufer Erwähnung finden, zieht Croitoru erstmals eine 
direkte historische Verbindungslinie zwischen der Kamikazetradition Japans und 
den ersten Selbstmordeinsätzen ab 1972 im Nahen Osten.83  

Indem Croitoru diese säkulare Vorgeschichte des nahöstlichen Selbstmordat-
tentats betont, wendet er sich gegen eine selektive Historisierung, die das moderne 
Selbstmordattentat ausschließlich in einer islamischen Tradition begründet. Denn 
abgesehen vom historischen Vergleich mit den Assassinen wird als Ursprungser-
zählung des modernen Selbstmordattentats häufig die Märtyrerkampagne Ayatol-
lah Khomeinis während des Iran-Irak Kriegs ab 1980 an den Anfang gestellt, die 
als Inspirationsquelle für die kurze Zeit später stattfindenden Autobombenan-
schläge der schiitischen Hisbollah gilt. Die militärische Instrumentalisierung des 
schiitischen Märtyrerdiskurses für Selbstopfer-Aktionen erscheint so als die Er-
klärung schlechthin für den weitreichenden ›Erfolg‹ des Selbstmordattentats im 
Nahen Osten.84 Dass die Anschläge im Libanon ab 1982 jedoch nicht nur von ira-
nischen Vorbildern, sondern auch von säkularen palästinensischen Selbst-
mordoperationen der 1970er Jahre inspiriert waren – wie die historische Untersu-
chung von Joseph Croitoru überzeugend darlegt –, bleibt hier wie in vielen ande-
ren Studien unerwähnt.85  

Ungeachtet dieser Vorgeschichte wird die Hisbollah häufig als einer der zent-
ralen »Knotenpunkte«86 beschrieben, durch die sich die Taktik des Selbstmordat-
tentats weltweit verbreitete. Mia Bloom spricht in diesem Zusammenhang von 

 
82  Croitoru: Der Märtyrer als Waffe, S. 55–70. 
83  Wie Croitoru zeigt, gelangte die Taktik des Selbstmordanschlags vermittelt über Nord-

korea und die Japanische Rote Armee bereits in den frühen 1970er Jahren in den Nahen 
Osten. Ebd., S. 72–77. 

84  Eine solch einseitige Argumentation findet sich beispielsweise in Assaf Moghadam: 
The Globalization of Martyrdom, S. 17. 

85  Zu den Verbindungen zwischen palästinensischen Widerstandsgruppen und libanesi-
schen Schiiten siehe Croitoru: Der Märtyrer als Waffe, S. 123f. 

86  Horowitz: The Diffusion of Military Power, S. 194. Eine ähnliche Argumentation findet 
sich auch bei Bloom: Dying to Kill, S. 120ff und Pedahzur: Suicide Terrorism, Cam-
bridge: Polity Press 2005. 

https://doi.org/10.14361/9783839457153-004 - am 15.02.2026, 00:22:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457153-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung | 33 

überregionalen, teils multilinearen »Ansteckungseffekten«87, die dazu geführt ha-
ben, dass die Taktik des Selbstmordattentats in unterschiedlichen regionalen Kon-
texten für politische Zwecke genutzt wurde. Ab Ende der 1980er Jahre wurden 
Suizidanschläge von so diversen Akteuren wie den Liberation Tigers of Tamil 
Eelam (LTTE) in Sri Lanka, der kurdischen Arbeiterpartei PKK in der Türkei, 
oder der tschetschenischen Separatistenbewegung verübt. Dass auch diese Grup-
pen in internationale Netzwerke verstrickt sind und Kontakte in den Nahen Osten 
unterhalten, haben mehrere Forschungsarbeiten ausführlich dargestellt.88 

Als eigentliche »Globalisierung des Selbstmordattentats«89 wird jedoch häufig 
eine Entwicklung beschrieben, die ab Ende der 1990er Jahre einsetzte und einen 
Wandel von lokalpolitischem Konflikt zu globalem Dschihad markiert. Der Be-
ginn dieser neuen Phase wird insbesondere mit den Selbstmordattentaten der ra-
dikal-sunnitischen al-Qaida in Verbindung gebracht, die ab 1998 weltweit Selbst-
mordattentate, vor allem gegen US-amerikanische Einrichtungen verübte. Waren 
die bisherigen Anschläge meist auf die ›Befreiung‹ eines bestimmten Territoriums 
ausgerichtet und verliefen entlang nationaler oder ethnischer Grenzen, war mit den 
Selbstmordattentaten der al-Qaida erstmals ein überregionaler ›heiliger Krieg‹ ge-
gen ›den Westen‹ verbunden. Der arabische Name al-Qaida bedeutet übersetzt 
›die Basis‹ und weist damit bereits auf die Struktur dieser Organisation hin: Unter 
dem Banner al-Qaida und der zentralen Figur Bin Ladens sind eine Vielzahl loka-
ler Gruppierungen aus über 45 Ländern vereint, darunter Pakistan, Irak, Türkei, 
Saudi-Arabien, Marokko und Indonesien sowie weitere Länder des Nahen Ostens, 
Asiens und Europas.90 Sie verbindet eine gemeinsame dschihadistische Rhetorik 
gegen ›die Ungläubigen‹, wenngleich sich die Gründe für Selbstmordattentate un-
ter den affiliierten Gruppen im Einzelnen durchaus unterscheiden.91 Gabriel Wei-
mann spricht in diesem Zusammenhang auch von einem »neuen«, »postmodernen 
Terrorismus«92, der sich vor allem durch dezentrale Organisationsstrukturen aus-
zeichne – und gerade dadurch weitaus gefährlicher und schwerer zu kontrollieren 
sei. Weimann war auch einer der Ersten, der betonte, dass diese Entwicklung aufs 

 
87  Bloom: Dying to Kill, Kapitel 6 »Terror 101: The Transnational Contagion Effects of 

Suicide Bombing«, S. 120–141.  
88  Vgl. Croitoru: Der Märtyrer als Waffe; Bloom: Dying to Kill; Pedahzur: Suicide Ter-

rorism; Horowitz: The Diffusion of Military Power. 
89  Moghadam: The Globalization of Martyrdom, S. 38. 
90  Pedahzur: Suicide Terrorism, S. 97. 
91  Vgl. ebd., S. 98. 
92  Gabriel Weimann: Terror on the Internet: The New Arena, the New Challenges, Wash-

ington, D.C: United States Institute of Peace Press 2006, S. 5. 

https://doi.org/10.14361/9783839457153-004 - am 15.02.2026, 00:22:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457153-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 | Das Selbstmordattentat im Bild 

Engste mit den veränderten Kommunikationstechnologien des Internetzeitalters 
verbunden war, die neue Möglichkeiten der Vernetzung und des überregionalen 
Austauschs boten. 

Trotz der häufig konstatierten ›Neuartigkeit‹ des global verstandenen 
Dschihads folgten auch die Selbstmordattentate der al-Qaida dem Vorbild der pa-
lästinensischen und libanesischen Gruppen.93 Als erste Selbstmordattentate der al-
Qaida gelten die Autobombenanschläge auf die US-amerikanischen Botschaften 
in Kenia und Tansania am 7. August 1998, deren Durchführung unmissverständ-
lich an den Hisbollah-Attentaten der 1980er Jahre orientiert war.94 Ab den späten 
1990er Jahren richtete die al-Qaida schließlich selbst mehrere Trainingslager in 
Afghanistan ein, in denen bis zum Jahr 2001 rund 20.000 Menschen aus 47 Län-
dern eine militärische Ausbildung und dschihadistische Indoktrinierung durchlie-
fen.95 Für die Globalisierung des Selbstmordattentats waren diese Camps von 
zentraler Bedeutung. Neben der Hisbollah wurde die al-Qaida daher als zweiter 
wichtiger »Knotenpunkt«96 in der Verbreitung dieser Taktik beschrieben. 

Mit den Anschlägen in New York und Washington am 11. September 2001 
schien schließlich eine neue Ära des globalen Terrors zu beginnen. Sowohl die 
Größenordnung der Selbstmordattentate als auch die mediale Verbreitung des Er-
eignisses, dessen Bilder live um die ganze Welt gingen, waren beispiellos. Es war 
das erste Mal, dass die westliche Welt von einem Anschlag dieser Tragweite auf 
eigenem Boden, noch dazu mitten im Herzen einer Großstadt, getroffen wurde. 
Für zahlreiche westliche Politiker*innen und Kommentator*innen, die die Ereig-
nisse unmittelbar verfolgten, stand fest, dass diese die Welt für immer verändert 
hatten.97 Auch in der Forschung zum Terrorismus werden die Selbstmordattentate 
auf das World Trade Center in New York als entscheidende Zäsur wahrgenom-
men. Als Antwort auf die vielfach gestellte, fassungslose Frage, wie amerikani-
sche Regierung und Geheimdienste die Planung der Anschläge nicht bemerken, 
geschweige denn verhindern konnten, betonte das FBI in seinen Berichten immer 

 
93  Vgl. Pedahzur: Suicide Terrorism, S. 100; Croitoru: Der Märtyrer als Waffe, S. 215. 
94  Vgl. ebd., S. 200; Pedahzur: Suicide Terrorism, S. 100.  
95  Vgl. Bloom: Dying to Kill, S. 138. 
96  Horowitz: The Diffusion of Military Power, S. 194; vgl. Bloom: Dying to Kill, S. 138. 
97  Vgl. etwa die Stellungnahme des damaligen deutschen Bundespräsidenten Johannes 

Rau, der am Abend der Anschläge verkündete: »Dieser Tag hat die Welt verändert. Ein 
schreckliches Ereignis, dessen Ausmaß wir noch nicht kennen.« Zitiert in Sophie Koch 
und Sven Felix Kellerhoff: »11. September 2001: Das Protokoll des Tages, der die Welt 
veränderte«, Die Welt, 09.09.2011, https://www.welt.de/kultur/history/article135896 
16/Das-Protokoll-des-Tages-der-die-Welt-veraenderte.html (zugegriffen am 6.6.2021). 

https://doi.org/10.14361/9783839457153-004 - am 15.02.2026, 00:22:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457153-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung | 35 

wieder die Schlüsselrolle, die das Internet für die Terroristen spielte, welches die 
überregionale Koordination und erfolgreiche Durchführung der Attentate erst 
möglich gemacht hatte.98 Die Anschläge des 11. September 2001 führten der Welt-
öffentlichkeit damit auch vor Augen, dass militante Akteure das nur schwer zu 
kontrollierende Internet zu ihren Gunsten zu nutzen wussten.99 Die veränderten 
Kommunikations- und Informationsstrukturen hatten jedoch nicht nur einen Ein-
fluss auf die Art und Weise, wie ein dezentrales Terrornetzwerk weltweit An-
schläge plante und Informationen koordinierte. Das Internet veränderte auch die 
Möglichkeiten der Propaganda und Rekrutierung, die sich nicht mehr nur auf eine 
bestimmte Region beschränkten, sondern auf eine weltweite Mobilisierung abziel-
ten. Besonders der Islamische Staat, dem sich die jüngsten Publikationen zum 
Thema widmen, bediente sich verstärkt dieser Mittel.100 Die weltweite digitale 
Vernetzung hat dazu geführt, dass sich transnationale »Ansteckungseffekte«101 in 
der Verbreitung des Selbstmordattentats heute umso mehr bemerkbar machen: Su-
izidanschläge wurden in den vergangenen Jahren nicht nur von Rekruten aus Län-
dern der MENA-Region, sondern zunehmend auch von Europäern verübt, die dem 
Aufruf des Islamischen Staats folgten.102 Abgesehen von den Anschlägen des IS, 
der wie die al-Qaida über weltweit verstreute Ableger verfügt und bis heute in 
dutzenden Ländern von Westafrika bis Südostasien aktiv ist, wurden Selbstmord-
attentate zuletzt aber auch von der afghanischen und pakistanischen Taliban, so-
wie von afrikanischen Gruppen wie Boko Haram in Nigeria oder al-Shabaab in 
Somalia durchgeführt.103 

 
98  Vgl. Weimann: Terror on the Internet, S. 3f. 
99  Vgl. Ebd., S. 4. 
100  Vgl. Abdel Bari Atwan: Islamic State: The Digital Caliphate, Berkeley: University of 

California Press 2015. Charlie Winter: Documenting the Virtual ›Caliphate‹, Quilliam 
Foundation 2015, http://www.quilliaminternational.com/wp-content/uploads/2015/ 
10/FINAL-documenting-the-virtual-caliphate.pdf (zugegriffen am 6.6.2021). 

101  Bloom, Dying to Kill, Kapitel 6, S. 120-141. 
102  Nach Tunesien, Saudi-Arabien und Jordanien stellen Europäer die größte Gruppe der 

Rekruten dar, die sich zwischen 2011 und 2014 dem Islamischen Staat anschlossen. 
Raniah Salloum: »Rekruten für den ›Islamischen Staat‹: Die Weltkarte des Terrors«, 
Spiegel Online, 28.11.2014, http://www.spiegel.de/politik/ausland/is-islamischer-
staat-zehntausende-auslaendische-kaempfer-machen-mit-a-1001193.html (zugegrif-
fen am 6.6.2021). 

103  Vgl. die statistische Übersicht aller Selbstmordattentate bis 2019 in Chicago Project 
on Security and Terrorism (CPOST): Suicide Attack Database. 

https://doi.org/10.14361/9783839457153-004 - am 15.02.2026, 00:22:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457153-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 | Das Selbstmordattentat im Bild 

Angesichts der zeitlichen Kontinuität und der globalen Verbreitung von Selbst-
mordattentaten stellt sich schließlich die Frage nach der historischen und geogra-
fischen Eingrenzung der vorliegenden Arbeit. Obwohl Selbstmordattentate kei-
neswegs ein ›nahöstliches‹ Phänomen darstellen, fällt auf, dass die (audio-) 
visuelle Inszenierung als Märtyrer/Märtyrerin überwiegend dort ihren Ausgang 
nimmt. Auch wenn vermutet werden kann, dass einzelne fotografische Abschieds-
aufnahmen der japanischen Kamikaze als Vorbild für die Aufnahmen palästinen-
sischer ›Selbstmordkommandos‹ dienten (Kapitel 2.2), hat sich die Gestaltung von 
Märtyrerpostern erst mit den palästinensischen Selbstmordeinsätzen der frühen 
1970er Jahre als Praxis etabliert. Die Aufnahme von Videotestamenten findet ih-
ren Ursprung primär unter libanesischen und palästinensischen Gruppen, bevor 
sie sich durch global agierende Akteure wie al-Qaida oder IS weltweit verbreite-
ten. Im Vergleich sind von den Selbstmordattentäter*innen der Liberation Tigers 
of Tamil Eelam (LTTE) oder der PKK weitaus weniger Darstellungen bekannt. 
Wenngleich einzelne Fotografien tschetschenischer Selbstmordattentäter*innen 
nach palästinensischem Vorbild im Internet kursieren, entwickelte sich auch hier 
kein vergleichbarer visueller Kult um deren Martyrium. »In Grozny«, so bemerkt 
Mia Bloom, «there are neither posters nor graffiti celebrating the martyrs«104. 
Wenn der geografische Fokus dieser Arbeit zunächst also schwerpunktmäßig auf 
den Ländern des Nahen Ostens (insbesondere auf Palästina und dem Libanon) 
liegt, dann um den historischen Vorbildern dieses Bildtypus nachzuspüren – nicht, 
um das Phänomen Selbstmordattentat auf diesen Raum einzugrenzen oder eine 
spezifische palästinensische, libanesische oder arabische Bildkultur des Martyri-
ums zu identifizieren, die einer ›westlichen Kultur‹ gegenüberstünde. Ganz im 
Gegenteil geht es darum, die Poster und Videotestamente als transkulturelle Ob-
jekte in den Blick zu nehmen; so etwa die frühesten Beispiele palästinensischer 
Märtyrerposter, die im Dialog mit Diskursen und Ästhetiken anderer Befreiungs-
bewegungen weltweit entstanden (Kapitel 2.3). 

Spätestens mit der Verbreitung des Selbstmordattentats durch dschihadistische 
Netzwerke scheint eine geografische Eingrenzung obsolet geworden zu sein. 
Nicht nur die Rezeption, auch die (Post-)Produktion der Märtyrerbilder verteilt 
sich zunehmend auf eine Vielzahl von Orten und medialen Kontexten. So werden 
die Videotestamente der al-Qaida und des Islamischen Staat heute nicht nur in 
Afghanistan, Irak oder Syrien, sondern auch in London oder Paris aufgenommen, 
in weltweit verstreuten Medienbüros nachbearbeitet und anschließend über 

 
104  Bloom: Dying to Kill, S. 131. 

https://doi.org/10.14361/9783839457153-004 - am 15.02.2026, 00:22:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457153-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung | 37 

Onlineforen, Twitter, Facebook oder YouTube verbreitet.105 Mit der digitalen Zir-
kulation der Bilder im Internet, die immer wieder neue Formen der Aneignung 
und Kontextualisierung ermöglicht,106 wird deutlich, dass Märtyrerzeugnisse als 
Teil einer globalen visuellen Ökonomie zu verstehen sind (Kapitel 3.3, Kapitel 
4).107 So knüpfen die Videos an globale popkulturelle Phänomene an, indem sie 
etwa auf die Ästhetik von Computerspielen rekurrieren und diese mit islamischen 
Vorstellungen von Martyrium verbinden (Kapitel 4.3). Um kulturelle Essenziali-
sierungen zu vermeiden, wird im Folgenden daher nicht von einer (scheinbar fest-
stehenden) ›Bildkultur des Martyriums‹ die Rede sein, sondern von diversen Bild-
phänomenen, die sich im Austausch miteinander entwickeln und sich einer kultu-
rellen, religiösen oder geografischen Festschreibung widersetzen. 

 
105  Vgl. Brendan I. Koerner: »Why ISIS Is Winning the Social Media War«, WIRED 

(2016), https://www.wired.com/2016/03/isis-winning-social-media-war-heres-beat/ 
(zugegriffen am 6.6.2021). 

106  Zu den Remediationen der Bilder vom 11. September 2001 in Afrika siehe etwa Heike 
Behrend und Tobias Wendl (Hg.): 9/11 and its Remediations in Popular Culture and 
Arts in Africa, Berlin: LIT Verlag 2015. 

107  Der Begriff der »visuellen Ökonomie« hat im Vergleich zur »visuellen Kultur« den 
Vorteil, Bilder als Teil eines globalen, transkulturellen Systems der Vernetzung zu 
markieren. Er wurde 1997 von der Anthropologin Deborah Poole eingeführt: Deborah 
Poole: Vision, Race, and Modernity: A Visual Economy of the Andean Image World, 
Princeton: Princeton University Press 1997. 

https://doi.org/10.14361/9783839457153-004 - am 15.02.2026, 00:22:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457153-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839457153-004 - am 15.02.2026, 00:22:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457153-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

