ANTHROPOS

102.2007: 157-168

Das ‘““einschlieBende Haus”

Wertehierarchien und das Konzept der “Hausgesellschaft”
im interkulturellen Vergleich

Roland Hardenberg

Abstract. — This paper deals with the debate about house
societies which in recent years has contributed to a renewed
interest in kinship studies. The debate has brought together
authors with very different anthropological approaches who
nevertheless often agree in their definition of house societies as
corporate groups. It is here argued that a better understanding of
the role of the house is gained when seeing it as an expression
of ideas and values attached to social relations. The paper
provides an overview and a critique of the different approaches
to “house societies” which developed since the pioneering
work of Lévi-Strauss in 1979. It is argued that the concept
of “house societies” should be abandoned and substituted by
the concept of the “encompassing house.” An “encompassing
house” represents the sociocosmic whole and the hierarchical
system of ideas and values in certain societies. Comparative
studies of such ‘“encompassing houses” may enhance our
understanding of societies as wholes. [Southeast Asia, house
societies, new kinship, comparative anthropology, Lévi-Strauss]

Roland Hardenberg, Dr. phil. (Berlin 1998), Dr. habil. (Miins-
ter 2006). — Interessensschwerpunkte: Siidasien, Zentralasien;
Anthropologie der Religion, Verwandtschaftstheorie, Geschich-
te und Theorie der Ethnologie, Soziale Theorie und politische
Organisation. — Publikationen u.a.: (mit S.K. Panda) “Ori-
ya—German—English. Basic Vocabulary” (Berlin 1999); “Die
Wiedergeburt der Gotter. Ritual und Gesellschaft in Orissa”
(Hamburg 1999); “Ideologie eines Hindu-Koénigtums. Struktur
und Bedeutung der Rituale des ‘Konigs von Puri’ (Orissa/
Indien)” (Berlin 2000); siehe zitierte Literatur.

1 Einleitung

Gegenstand dieses Beitrags ist die ethnologische
Debatte zu “Hausgesellschaften”, die seit einigen

Jahren zu einer Erneuerung der klassischen “Ver-
wandtschaftsethnologie” beitrigt. In verschiedenen
Werken! zum Thema “Hausgesellschaften” wur-
de anhand ethnographischer Beispiele die Kom-
plexitit indigener Kategorien herausgearbeitet und
die Vielfalt jener Prozesse aufgezeigt, durch die
soziale bzw. “verwandtschaftliche” Bezogenheit
in aller Welt konstruiert wird. In der erweiterten
Fassung (1979) seines erstmals 1975 erschiene-
nen Werkes “La voie des masques” bezog sich
Lévi-Strauss auf Uberlegungen zum Adelshaus,
die der Mittelalterhistoriker Karl Schmid in einem
seiner frithen Aufsitze (1957) geduBlert hatte. Aus
Schmids Aufsatz iibernahm Lévi-Strauss einige
Aussagen zum Haus, ohne sich mit dem histori-
schen Kontext und der mittelalterlichen Quellen-
problematik im Detail auseinander zu setzen. Sein
Ziel war es, die Sozialordnung der Kwakiutl zu
verstehen. Lévi-Strauss verallgemeinerte seine Be-
obachtungen und kam zu dem Schluss, dass das
Haus eine spezifische Form der Sozialordnung ist,
die entsteht, wenn sozioOkonomische Differenzen
verwandtschaftliche Strukturen aufbrechen, aber
nicht vollstindig ersetzen. Fiir ihn sind “Hausge-
sellschaften” Ubergangsphinomene zwischen ver-
wandtschaftlich organisierten Gemeinschaften und
der Klassengesellschaft. Das Charakteristische an

1 Z.B. Macdonald et al. (1987); Waterson (1990); Carsten
and Hugh Jones (eds.) (1995); Joyce and Gillespie (2000);
Sparkes and Howell (2003).

1P 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:55:27. @ Inha,
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-157

158

der “Hausgesellschaft” sieht Lévi-Strauss in der
Kombination von gegensitzlichen Ordnungsprin-
zipien, da die Mitglieder der Gesellschaft aus einer
Vielzahl an moglichen Regeln das jeweils Vorteil-
hafte auswihlen konnen.

Im Anschluss an Lévi-Strauss’ Erorterungen
zur “Hausgesellschaft”? erschienen eine Reihe von
Beitrdgen, die sich mit dieser Kategorie meist
kritisch auseinander setzten. Das zentrale Thema
in fast allen diesen Beitrigen war die Frage, ob
es sinnvoll sei, eine analytische Kategorie “Haus-
gesellschaft” aufzustellen und was die Kriterien
fiir eine solche “Hausgesellschaft” sein konnten.
Einige Autoren wie etwa Carsten und Hugh-Jones
kamen zu dem Ergebnis, dass die Aufstellung eines
neuen Typus keinen Erkenntnisfortschritt bringt,
sondern im Gegenteil von den indigenen Katego-
rien ablenkt. Dieser Argumentation zufolge sind
Héuser vor allem gute heuristische Mittel, um
die Prozesse zu studieren, die gesellschaftliche
Verbundenheit schaffen (Carsten and Hugh-Jones
1995: 2; Hugh-Jones 1995:251). Einige andere
Autoren wie etwa Waterson (1990, 1995) oder
Howell (1995, 2003) fragten sich hingegen, ob
es nicht doch sinnvoll sei, “Hausgesellschaft” als
einen besonderen Typus von Gesellschaft zu be-
greifen. Diese Autoren problematisieren die Kri-
terien fiir einen solchen Typus und diskutieren
die Gemeinsamkeiten und Unterschiede zwischen
“Hausgesellschaft” und den klassischen sozialen
Ordnungsmodellen wie “kognatisch”, “unilinear”
oder “differenziert”. Beide Ansidtze zum “Haus”
wurden auch kombiniert, etwa in der ausgezeich-
neten Studie von Elisabeth Hsu (1998), die unter-
sucht, wie das “Haus” bei den Moso und Naxi
in Siidchina einerseits eine Organisationseinheit
darstellt, andererseits ein heuristisches Mittel, um
Konzepte territorialer Zugehorigkeit zu verstehen,
den Zusammenhang von materieller Kultur und
Sozialstruktur zu untersuchen und einen Beitrag
zum Studium gelebter verwandtschaftlicher Bezie-
hungen zu leisten (Hsu 1998: 71 f.).

Die beiden genannten Ansidtze, die ich hier
ausfiihrlich bespreche, stellen das “Haus” in den
Mittelpunkt von Kulturvergleichen. Der “heuris-
tische” Ansatz erhebt generell alle Hiuser zur
Vergleichskategorie, der “typologische” hingegen
konzentriert sich auf den Vergleich von Hiusern
in “differenzierten” und “undifferenzierten” bzw.
“unilinearen” und “kognatischen” Gesellschaften.
In diesem Artikel setze ich mich von beiden

2 Die wichtigsten Beitrdage von Lévi-Strauss zur Hausgesell-
schaft finden sich in Lévi-Strauss (1999 und 1987).

Roland Hardenberg

Ansidtzen ab. Meiner Ansicht nach gewinnt der
auf Héuser bezogene Kulturvergleich, wenn weder
alles mit allem verglichen noch auf Typologien
zuriickgegriffen wird, die meist wenig mit der
Wirklichkeit zu tun haben. Ich setze mich da-
her im Folgenden auch von einer meiner Ansicht
nach zu einseitigen Definition des “holistischen”
Aspekts von Hiusern ab. Die bisherige Diskus-
sion zu Hausern wird, offenbar unter dem Ein-
fluss von Lévi-Strauss, von einer Definition des
Hauses als Korporation bestimmt. Hiuser werden
als “juristische Personen” und als Einheiten ver-
standen, in denen verschiedene Bereiche mensch-
lichen Handelns wie Wirtschaft, Politik, Soziales,
Religion etc. zusammentreffen. Der “holistische”
Aspekt des Hauses wird damit auf die Handlungs-
ebene reduziert. Ich schlage stattdessen vor, in
kulturvergleichenden Studien zum Haus stirker
die holistische Dimension der Werte und Ideen
zu beachten. Diese Dimension wird sich insbe-
sondere in Gesellschaften finden, die im Sinne
Pfeffers (1992) das Ganze iiber die Teile stel-
len.> Wie Beispiele vor allem aus Siidostasien be-
legen,* werden in vielen Gesellschaften bestimmte
“Hauser” — seien es Paliste, Tempel, Schreine,
Griber oder einfache Wohnhduser — mit der so-
zialen Ganzheit gleichgesetzt. In solchen Fillen
mochte ich in Anlehnung an Dumonts Konzept
des “encompassment” (1998: 240) von “einschlie-
Benden Hiusern” sprechen. Das Studium solcher
“Hiauser” bietet Anthropologen einen privilegier-
ten Zugang zur Erforschung der sozialen Morpho-
logie und Wertesysteme, es ist mit andern Worten
mehr als nur ein “heuristisches Mittel” zur Un-
tersuchung sozialer Prozesse. Das “einschliefende
Haus” fiigt sich auch nicht leicht in herkémmliche
ethnologische Kategorien ein, die vor allem den
korporativen Charakter sozialer Einheiten betonen.
Das “einschlieBende Haus” bietet eine umfassende
symbolische Ordnung der sozialen Welt, bindet
die Gesellschaft in den Kosmos ein und konsti-

3 Waihrend die westliche Gesellschaft, so Pfeffer, ihren Kos-
mos in unterschiedliche Bereiche unterteilt, wird in vie-
len anderen Gesellschaften die Ganzheit als hochster Wert
gesehen. Die Gesellschaft wird nach einem umfassenden
Prinzip geordnet, wie beispielsweise dem Willen Gottes, der
Interdependenz der Kasten, der Genealogie seit Abraham
oder dem Geben und Nehmen von Heiratspartnern (1992:
53).

4 Es finden sich mehrere Beispiele in den verschiedenen
Werken zur “Hausgesellschaft”, z. B. Howell (1995, 2003);
McKinnon (1995); Sather (1993); Waterson (1990). Ein
gutes Beispiel fiir die holistische Dimension des Hauses
in dem hier verstandenen Sinne findet sich auch in Bergers
Arbeit tiber die Toraja (2000).

Anthropos 102.2007

1P 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:55:27. @ Inha,
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-157

Das “einschlieBende Haus”

tuiert sich im Rahmen hierarchisch bewerteter
Kontexte.?

Im Folgenden wird dieses Argument in den
Rahmen der bisherigen Debatte zur “Hausgesell-
schaft” gestellt. Dazu werde ich die Debatte aus-
fithrlicher darstellen, als ich dies in dieser kurzen
Einfithrung getan habe. Ich verdeutliche zunichst,
was Lévi-Strauss unter ‘“Hausgesellschaft” ver-
steht, indem ich seine Interpretation der Sozial-
ordnung der Kwakiutl darlege und den wissen-
schaftsgeschichtlichen Zusammenhang der Thesen
von Karl Schmid und Claude Lévi-Strauss auf-
zeige. AnschlieBend erldutere ich, wieso meiner
Ansicht nach Lévi-Strauss’ Konzept der “Haus-
gesellschaft” in den 80er und 90er Jahren plotz-
lich solch eine Bedeutung erlangte. Im néchsten
Schritt lege ich dar, wie seine Thesen rezipiert
wurden, und unterscheide dazu zwei Ansétze. Der
eine Ansatz diskutiert den “heuristischen” Wert
von Hausstudien, der andere den “typologischen”.
Zum Schluss lege ich meine Kritik an diesen bei-
den Ansitzen dar und zeige auf, was das Konzept
des “einschlieBenden Hauses” zu einem wichti-
gen Instrument fiir iiberregionale Kulturvergleiche
macht.

2 Die Kwakiutl als ‘“Hausgesellschaft”

Lévi-Strauss entwickelte sein Konzept der “Haus-
gesellschaft” bei dem Versuch, die Gesellschaft
der Kwakiutl neu zu charakterisieren. Die Kwa-
kiutl sind uns vor allem aus den Schriften des
Kulturanthropologen Franz Boas bekannt. Viele
Jahre bemiihte sich Boas, die Sozialordnung der
Kwakiutl in den Fachbegriffen der damaligen Zeit
zu beschreiben. IThm wurde schnell klar, dass die
Klane der Kwakiutl weder als eindeutig patri-
linear noch als rein matrilinear beschrieben wer-
den konnen. Darum nahm er zunidchst an, die
Kwakiutl befinden sich in einer Ubergangsphase
von einem matrilinearen zu einem patrilinearen
System. Spiter postulierte er eine genau umge-
kehrte Entwicklung, also von einem patrilinearen
zu einem matrilinearen System. Doch auch diese
These 10ste manche Probleme nicht und so gab
Boas es schlieBlich auf, die Gesellschaftsordnung

5 Der Begriff “Kontext” wird hier im Sinne von Dumont
verwendet. Ethnographische Beispiele fiir die Untersuchung
von Kontexten in hierarchischen Wertesystemen finden sich
in der Aufsatzsammlung von Barnes, de Coppet and Parkin
(1985). Siehe darin besonders die Arbeit von McDonough
zu den hierarchischen, kontextabhidngigen Oppositionen,
die das Tharu-Haus strukturieren.

Anthropos 102.2007

159

der Kwakiutl mit den Fachbegriffen der damaligen
Ethnologie zu beschreiben. Stattdessen entschied
er sich, nur noch den indigenen Begriff, numayma,
zu gebrauchen: “It might seem that the numay-
ma as here described are analogous to the sibs,
clans, or gentes of other tribes, but their peculiar
constitution makes these terms inapplicable” (Boas
1966: 51). Was macht die numayma so besonders,
dass sie sich den damals bekannten Gesellschafts-
klassifikationen entzog?

Numayma bezeichnete zu Boas’ Zeiten eine
Verwandtschaftsgruppe, die iiber Namen, Land
und Wertgegenstinde verfiigte und einen bestimm-
ten Rang in der Gesellschaft einnahm. Die Re-
krutierung und Vererbung waren &duBerst flexibel
(Boas 1966: 51-53). Ein Kind konnte zur Grup-
pe des Vaters, der Mutter oder der GroBeltern
gehoren, entscheidend war, von welcher Gruppe
es einen Namen oder ein bestimmtes Anrecht be-
kam. Da ein Individuum auch mehrere Namen und
Anrechte erhalten konnte, war es moglich, das
eine Person zu mehreren numayma gehorte. Be-
sitzgegenstinde oder Fiihrungspositionen wurden
meist iiber die viterliche Linie vererbt, konnten
aber auch an die Tochter oder iiber einen Schwie-
gersohn an die Kinder der Tochter weitergegeben
werden. Heiraten erfolgten innerhalb und aufler-
halb der numayma, je nachdem, was mehr Vorteile
versprach.

Zu Boas’ Zeiten waren Institutionen wie die
numayma wenig bekannt, erst spiter fanden Eth-
nologen vergleichbare soziale Formen auch in an-
deren Teilen der Welt, vor allem in Siidostasien
und Ozeanien. Es wurden eine Reihe komplizierter
Fachbegriffe entwickelt, um diese Gesellschaften
zu charakterisieren. So spricht man von kognati-
schen Gesellschaften, wenn verwandtschaftlicher
Status gleichermafen iiber die miitterliche und die
viterliche Linie bestimmt wird, von ambilinearen
Gesellschaften, wenn Zugehdrigkeit iiber eine der
beiden Linien gewdhit werden kann, und von un-
differenzierten Gesellschaften, wenn nicht festge-
legt ist, welcher Status iiber welche der beiden Li-
nien weitergegeben wird (Lévi-Strauss 1999: 170).
Die so klassifizierten Gesellschaften werden des
Weiteren meist durch das Fehlen von Lineages,
Klanen oder Stimmen definiert, wie wir sie in
anderen Gesellschaften finden. An diesem Punkt
setzt Lévi-Strauss’ Kritik ein. In Gesellschaften
ohne Lineages, Klane oder Stamme findet er ei-
ne Institution, die das soziale Leben entscheidend
strukturiert: das Haus. Was versteht Lévi-Strauss
unter einem “Haus”?

Lévi-Strauss zieht eine Parallele zwischen den
Hiusern der Kwakiutl und dem mittelalterlichen

1P 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:55:27. @ Inha,
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-157

160

Adelshaus, wie es Karl Schmid charakterisiert.
Um verstiandlich zu machen, was Lévi-Strauss von
Schmid iibernimmt, will ich kurz darauf einge-
hen, wie der Medidvist den Wandel der Adels-
geschlechter in seinem Aufsatz von 1957 charak-
terisiert.°

3 Das mittelalterliche Adelshaus

Schmids Artikel von 1957 setzt sich kritisch
mit der damaligen Mittelalterforschung auseinan-
der, welche die “Taufe” von Geschlechtern im
Frithmittelalter vornimmt und versucht, spitere
Geschlechter ins friihe Mittelalter zuriickzuschrei-
ben. Schmid zeigt auf, dass diese Rekonstruk-
tionen oft fragwiirdig sind und ein falsches Bild
vom Adel vermitteln. Thm erscheint es erforder-
lich, die Personengemeinschaften und ihr Selbst-
verstindnis aus den Quellen, insbesondere den
Gedenkbiichern, neu zu verstehen (1957:6, 15).
Er kommt zu dem Ergebnis, dass der Ubergang
von der Einnamigkeit zur Beilegung eines Zu-
namens nicht nur den Verherrschaftlichungs- und
Territorialisierungsprozess des Adels zum Aus-
druck bringe, sondern auch einen tiefgreifenden
Wandel der Familienstrukturen (1957:22f.). Im
Frithmittelalter triten die Adeligen in den Quellen
als Verwandtschaftsgemeinschaften oder “Sippen”
in Erscheinung, die durch agnatio und cognatio
meist sehr lose strukturiert seien. Nur in einigen
Fillen habe die Zuspitzung auf einen “Spitzen-
ahnen” der Gruppe einen deutlicheren Rahmen ge-
geben. Gruppenmitgliedschaft sei zudem oft {iber
die miitterliche Seite definiert worden, wenn diese
von hoherem Status war (1957: 22). Die Adeligen
seien aber in der Karolingerzeit nicht als eindeu-
tig definierte Geschlechter auszumachen. Vielmehr
erschienen sie wie ein “Hausadel” des einzig le-
gitimen Hauses, des Konigshauses. Jeder einzelne
Adelige habe sich seine Position selbst erkdmpfen
und durch Leistung und “Konigsnihe” erhalten
miissen (1957:53). Ein eigenes Geschlechterbe-
wusstsein habe sich erst in der Folgezeit entwi-
ckelt, als die adeligen Familien begannen, sich

6 Die folgende Darstellung soll einen wissenschaftsgeschicht-
lichen Zusammenhang deutlich machen und nicht den
neuesten Stand der Mittelalterforschung repréisentieren. Ei-
ne Zusammenfassung der Diskussion iiber Schmids Thesen
findet sich in der Einfilhrung seiner posthum verdffent-
lichten Habilitationsschrift (Mertens und Zotz 1998). Als
Beispiel fiir eine neuere Arbeit zum Thema sei auf Gerd
Althoffs (1990) Werk iiber “Verwandte, Freunde und Ge-
treue” verwiesen.

Roland Hardenberg

nach dem Vorbild des Konigshauses eigene Herr-
schaftsmittelpunkte zu errichten. Im 11. Jahrhun-
dert hitten sich die Adeligen mit der Burg, dem
Hauskloster und der Grablege eine Haustradition
geschaffen, wie sie zuvor nur das Konigshaus be-
sessen habe (1957: 30, 35). Das agnatische Prinzip
sei nun bedeutender geworden, wobei die neuere
Forschung, etwa Althoff, betont, dass bereits seit
dem 9. Jahrhundert mit der Erblichkeit der Amter
der Wandel zum agnatisch orientierten Adelsge-
schlecht zu beobachten sei (1990: 53). Zusammen-
gefasst sind es fiir Karl Schmid also nicht allein
die genealogischen Beziehungen, die dem Adels-
geschlecht im Hochmittelalter historische Gestalt
geben, sondern das Figen- oder Ahnenbewusst-
sein, das an Herrschaft, Haustradition und Erbe
gebunden ist.

Und genau das ist der Gedanke, der Lévi-
Strauss fasziniert hat.” Ein Vergleich der Arbei-
ten von Schmid und Lévi-Strauss zeigt aber, dass
beide dem “Haus” eine ganz unterschiedliche Be-
deutung im Rahmen sozialer Verinderungen bei-
messen. So sieht Schmid mit dem Aufkommen
der Benennung nach Hiusern eher eine Verfesti-
gung des patrilinearen Prinzips, wihrend fiir Lévi-
Strauss die Entstehung der “Hausgesellschaft” ein
Kennzeichen fiir die Auflosung unilinearer Struk-
turen ist. Fiir Lévi-Strauss bildet die “Hausgesell-
schaft” einen Ubergang von sozialen Ordnungen,
in denen die elementaren Strukturen der Verwandt-
schaft vorherrschen, zu den komplexen Struktu-
ren der Klassengesellschaft (1999: 186 f.; Carsten
and Hugh-Jones 1995: 10). Ein weiterer wichtiger
Unterschied besteht darin, dass Schmid die “lose
Sippe” als Kennzeichen des Friihmittelalters und
die patrilinearen Adelshduser als Institutionen des
aufkommenden Hochmittelalters ansieht, wihrend

7 Im franzosischen Original zitiert Lévi Strauss (1979: 151 f.)
Karl Schmid und gibt als Quelle zwei Seiten (S. 13 und
S.52) aus Schmids Artikel “Zur Problematik von Familie,
Sippe und Geschlecht, Haus und Dynastie beim mittel-
alterlichen Adel” (1957) an. Das von Lévi-Strauss an-
gefiihrte Zitat steht in Schmids Texts aber erst einige Sei-
ten spiter (56 f.). Lévi-Strauss hat offenbar Schmids Zitat
selbst iibersetzt, aus zwei Sitzen einen gemacht und die
Seitenzahlen verwechselt. Weil er dabei Schmids Aussage
stark verkiirzt, sei hier das Originalzitat wiedergegeben:
“Vornehmlich duflert sich das Selbstbewusstsein eines Ge-
schlechtes in seiner Tradition und in der Pflege derselben
— sei sie vorhanden oder geschaffen —, in der Ubernahme
also eines geistigen und materiellen Erbes, Wiirde, Her-
kunft, Verwandtschaft, Namen und Symbole, Stellung,
Macht und Reichtum rechnen dazu. Bei der Selbstbewusst-
werdung eines Geschlechtes ist dieses gegeniiber den an-
deren seinesgleichen auf Alter und Vornehmheit bedacht”
(Schmid 1957:56f.). Ich danke Almut Schneider fiir ihre
Hilfe mit dem franzosischen Orginaltext.

Anthropos 102.2007

1P 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:55:27. @ Inha,
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-157

Das “einschlieBende Haus”

Lévi-Strauss die “lose Sippe” und das “Haus” zu
einer “mittelalterlichen” Sozialform vereint.’

Diese “Hausgesellschaft” findet Lévi-Strauss
auf der ganzen Welt verbreitet. Bei den Kwakiutl,
den Adelshdusern im Mittelalter und verschiede-
nen Gesellschaften in Indonesien, Melanesien und
Afrika stellt das Haus fiir ihn eine “moralische
Person” (1987: 152) dar, also eine “legale” (bzw.
juristische) Einheit, die iiber ein eigenes Gebiet
verfiigt und deren Fortdauer durch die Weiterga-
be von Namen, Titeln und Reichtiimern garan-
tiert wird.” Regeln der Rekrutierung, Vererbung
und Verheiratung wiirden in solchen Hausgesell-
schaften miteinander kombiniert und je nach po-
litischem und 6konomischem Interesse sehr flexi-
bel gehandhabt: Status werde iiber die miitterliche
und die viterliche Seite erworben, Mitgliedschaft
durch Abstammung und Wohnort bestimmt, Hei-
raten fanden innerhalb und auBerhalb der Gruppe
statt, Amternachfolge werde durch Erbfolge und
Wahl geregelt. Das Haus verfestige die unstabile
Heiratsbeziehung, da es die Beziehung objekti-
viere und eine Einheit schaffe. Hausgesellschaften
vereinten gegensitzliche Prinzipien und stellten
die klaren Definitionen der klassischen Verwandt-
schaftsethnologie grundlegend in Frage. Diese Er-
kenntnis war fiir alle jene bedeutsam, welche die
Krise der Verwandtschaftsethnologie iiberwinden
wollten.

4 Die Krise der Verwandtschaftsethnologie

Bis in die 70er Jahre galt der Ausspruch von Robin
Fox, dass Verwandtschaft sich zur Anthropologie
verhalte wie die Logik zur Philosophie und der Akt
zur Kunst (Needham 1974:38). Dann kam ganz
plotzlich das Ende der Euphorie fiir Verwandt-
schaftsstudien, eingeleitet durch David Schneider,
Rodney Needham und Adam Kuper. Schneider
und Needham postulierten, dass es den Gegenstand
dieser ethnologischen Disziplin, “Verwandtschaft”,
tiberhaupt nicht gebe. Fiir Schneider (1972, 1984)
ist “Verwandtschaft” eine analytische Kategorie,

8 Bei Lévi-Strauss fehlt die klare Differenzierung in Friih-
und Hochmittelalter, die fiir viele Historiker entscheidend
ist. So spricht Lévi-Strauss in der Regel nur von “European
medieval houses”.

9 Lévi-Strauss behandelt das Problem franzosischer Autoren,
den englischen Begriff “corporate group” zu verstehen, stellt
aber gleichzeitig fest, dass “the expression refers to what
we ourselves call groups endowed with a moral or legal
personality” (1987:153). An anderer Stelle definiert er
“moral person” als eine ‘“group subject to rights and
obligations” (1987: 154).

Anthropos 102.2007

161

die weltweit keiner bekannten kulturellen Katego-
rie entspricht. Die analytische Kategorie definiert
den Bereich “Verwandtschaft” durch das Konzept
der Genealogie. Es gebe aber keine Gesellschaft,
nicht einmal die amerikanische, in der genealo-
gische Beziehungen strikt von anderen Formen
der Beziehung getrennt wiirden. Schneider emp-
fiehlt daher, nicht einen kiinstlich geschaffenen
Bereich zu untersuchen, sondern sich mit den ein-
heimischen Kategorien und Vorstellungen zu be-
fassen. Dann verschwinde “Verwandtschaft” als ei-
genstdndiger Bereich und das gesamte System der
Symbole und Bedeutungen werde zum Gegenstand
der Untersuchung. Auch Rodney Needham (1974)
betont, dass der Begriff “Verwandtschaft” keine
weltweit einheitliche Klasse von Phinomenen be-
schreibe. Das gleiche gelte fiir die Kategorien der
“Verwandtschaftsethnologie”, die nur willkiirlich,
fiir bestimmte analytische Zwecke zusammenge-
stellte Klassen seien. Adam Kupers (1982) Kri-
tik richtet sich weniger gegen die Kategorien als
gegen die Modelle der “Verwandtschaftsethnolo-
gen”, mit denen sie Systeme der Abstammung
oder der Heiratsbeziehungen reprisentieren. Die
Modelle der Ethnologen entsprechen laut Kuper
weder den indigenen Vorstellungen noch dem, was
sich empirisch beobachten ldsst. Am Beispiel der
Zulu demonstriert er (Kuper 1993), dass nicht
genealogische Beziehungen, sondern die Struktur
des ldandlichen Gehofts das Vorbild fiir die im
19. Jahrhundert aufkommende staatliche Ordnung
bildete.

Zusammengefasst fordern alle drei Kritiker im
Grunde die gleiche Sache: eine Abwendung von
universalen Kategorien und Typologien und ei-
ne Hinwendung zu lokalen, indigenen Kategorien.
Obwohl sie damit das Feld der Verwandtschafts-
ethnologie maf3geblich erweiterten und dessen Re-
levanz nur unterstrichen, erreichten sie doch das
Gegenteil. Sie hatten die Annahmen und Metho-
den der Disziplin so grundlegend in Frage ge-
stellt, dass das Fach “Verwandtschaftsethnologie”
in vielen Liandern vom Lehrplan verschwand. Dies
lag nicht nur an der erwihnten Kritik, sondern
sicherlich auch an Modernisierungs- und Globa-
lisierungsprozessen, die in den Mittelpunkt des
Interesses riickten. Die friihere Verwandtschafts-
ethnologie wurde abgelehnt, weil sie angesichts
dieser Entwicklungen zu statisch, starr und un-
flexibel erschien:

Kinship lost ground — most obviously to gender. But
this was part of a wider recasting of the nature of
social and cultural life . . . This recasting occurred along-
side what Schneider termed a “democratisation of the

1P 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:55:27. @ Inha,
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-157

162

intellectual enterprise” . .. Schneider’s view was shaped,
of course, by events inside and outside the North Amer-
ican academy. It was more generally true, however, that
social stability was no longer the central issue in anthro-
pology. And in one way or another, the study of kinship
— whether in evolutionary, functionalist, or structuralist
guise — had been bound up with explanations of social
stability (Carsten 2000: 2 f.).

Die Ausbreitung von biirokratischen, kapitalisti-
schen Kulturen in einem bisher ungeahnten Aus-
mal} liel viele Anthropologen vermuten, die Ta-
ge der kleinen, auf ‘“Verwandtschaft” beruhenden
Gesellschaften seien gezihlt. Alles schien sich in
ungeheurer Schnelligkeit zu verdndern und die
Ethnologen suchten nach neuen Konzepten, die
nicht vorgegebene Ordnungen beschreiben, son-
dern helfen, eine Welt zu erfassen, in der die Men-
schen sich aktiv eine Ordnung aus den Angeboten
schaffen, die ihnen im Rahmen der Globalisierung
zu Verfiigung stehen.

Die Suche nach solchen Konzepten fiihrte mei-
ner Ansicht nach dazu, dass Lévi-Strauss’ Konzept
der “Hausgesellschaft” plotzlich solche Popularitit
gewann. In seiner zentralen These ist “Hausgesell-
schaft” eine flexible Einheit, weil in ihr Personen
aus einem Repertoire aus Regeln und Institutionen
das jeweils Vorteilhafte auswiéhlen konnen. Thre
Auswabhl richtet sich iiberwiegend nach politisch-
O0konomischen Interessen und nicht nach forma-
len verwandtschaftlichen Festlegungen. Diese Idee
traf genau den Zeitgeist und wurde bereitwillig von
amerikanischen und europdischen Anthropologen
aufgegriffen. In kurzer Zeit erschienen eine Reihe
von Aufsatzbinden zum Haus, von denen sich die
meisten auf Gesellschaften in Siidostasien bezo-
gen. Die Rezeption der Ideen von Lévi-Strauss
in diesen Schriften war jedoch sehr unterschied-
lich. Einige Autoren sahen Lévi-Strauss noch als
Vertreter einer veralteten Ethnologie und strebten
danach, neue Wege zu beschreiten. Sie sprachen
daher nicht mehr von “Hausgesellschaft”, sondern
von Hiusern als indigener Kategorie und als heu-
ristisches Mittel. Andere bemiihten sich darum,
wie Lévi-Strauss den Zusammenhang von Hiusern
und bestimmten Typen gesellschaftlicher Ordnung
zu ermitteln.

5 Haus als Einheit aus Architektur, Mensch
und Kategorie

Der heuristische Ansatz wurde von Janet Carsten
und Stephen Hugh-Jones popularisiert. In der Ein-
leitung ihres Aufsatzbandes mit dem programma-

Roland Hardenberg

tischen Titel “About the House: Lévi-Strauss and
Beyond” (1995) wiirdigen sie zwar die Vorarbeiten
des franzdsischen Sozialanthropologen, sehen sei-
ne Ausfiihrungen zum Haus aber als Ausdruck ei-
ner veralteten Verwandtschaftsethnologie, die nach
sozialen Typen sucht. Fiir sie bieten Studien zum
Haus ein Sprungbrett, um von diesen Typologisie-
rungen weg zu den indigenen Kategorien und zur
sozialen Praxis zu kommen. So beschreibt Cars-
ten, wie auf der malaiischen Insel Langkawi die
Einheit des Hauses durch den Herd symbolisiert
wird (1995: 110). Durch den Kochvorgang werde
das, was von auflen ins Haus komme, in etwas
verwandelt, was zum Haus gehore. Dementspre-
chend definiere sich jede Verwandtschaftsgruppe
auf Langkawi vor allem durch das gemeinsame
Mahl: alle, die zusammen im Haus gekochten Reis
essen, sind “Verwandte”, alle anderen sind Géste
und bekommen nur einen Imbiss gereicht (Carsten
1995: 113 £.). Dieses malaiische Konzept von Zu-
sammengehorigkeit entspricht nicht der genealo-
gischen Definition von Verwandtschaft, die in der
Ethnologie vorherrscht. Solche lokalen Konzepte
und Praktiken und nicht ein universal definierter
Bereich von Verwandtschaft sind aber fiir Carsten
und andere der eigentliche Forschungsgegenstand
der Ethnologie. Um die Abkehr von der alten Ver-
wandtschaftsethnologie auch sprachlich zu mar-
kieren, schlagen Carsten und andere daher vor,
nicht mehr von kinship, sondern von cultures of
relatedness zu sprechen (Carsten 2000).

Im Unterschied zu Lévi-Strauss legen Carsten
und Hugh-Jones den Schwerpunkt von Hausstu-
dien auf die Symbolik und die soziale Praxis.
So pladieren sie fiir eine ganzheitliche Betrach-
tung des Hauses als materielles Gebdude, soziale
Gruppe und Kategorie (Carsten and Hugh-Jones
1995: 11f.). Zwischen diesen drei Aspekten des
Hauses gibt es in der Tat oft enge Beziehungen. So
reprisentiert in vielen Fillen die Aufteilung und
Lage der Réume die sozialen Differenzierungen
innerhalb der Gesellschaft.!® Oft finden sich auch
Entsprechungen zwischen dem architektonischen
Aufbau eines Hauses und den kosmologischen
Vorstellungen einer bestimmten Gemeinschaft. In
vielen Gesellschaften wird das Haus selbst als ein
Korper gesehen, der sich im Rhythmus mit dem
sozialen Leben verdndert. Es wird grofler, wenn
die Familie anwichst, es wird prichtiger, wenn die
Bewohner ihren Reichtum und Status vermehren,

10 Klassische Arbeiten sind Cunninghams (1964) Forschungen
zum Atoni-Haus, Bourdieus (1987) Studie zur “verkehrten
Welt” der Kabylen und Tambiahs (1969) Arbeit iiber das
Thai-Haus.

Anthropos 102.2007

1P 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:55:27. @ Inha,
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-157

Das “einschlieBende Haus”

und es verfillt, wenn es verlassen wird. Zusam-
mengefasst sehen Carsten und Hugh-Jones zwei
Prozesse am Werk: zum einen eine Objektivierung,
da das Haus den Status oder die Identitit einer
sozialen Gruppe vergegenstdndlicht, zum anderen
eine Personifikation, weil das Haus selbst zu einer
Person wird, deren Vitalitit Ausdruck des sozialen
Lebens seiner Bewohner ist (1995: 46).

6 Das Haus und Typen gesellschaftlicher
Ordnung

In diesem und den anderen Sammelbinden zum
Haus geht es aber nicht nur um den heuristischen
Wert von Hausstudien, sondern auch um Lévi-
Strauss’ These, dass das Haus einen bestimm-
ten Typus sozialer Ordnung reprisentiert. Es wird
gefragt, ob sich Gesellschaften, in denen Hiauser
eine zentrale Rolle spielen, in ihrer sozialen Ord-
nung dhneln. Im Rahmen dieser Diskussion wurde
Lévi-Strauss vor allem von Siidostasienspezialis-
ten dafiir kritisiert, dass er das gleiche Hauskon-
zept auf differenzierte und undifferenzierte Ge-
sellschaften anwendete. “Differenzierte” Gesell-
schaften haben dieser Interpretation nach (z.B.
Howell 1995:150; 2003:17) unilineare Abstam-
mungsgruppen und positive Heiratsregeln, die das
soziale Leben maBgeblich formen. In solchen Ge-
sellschaften ergibt sich die Bedeutung des Hauses
immer in Relation zu diesen anderen Einheiten der
Sozialorganisation. In “undifferenzierten Gesell-
schaften” (Howell 1995: 149; 2003: 18) ohne Li-
neages, Klane und positive Heiratsregeln kann das
Haus hingegen selbst die soziale und moralische
Einheit schaffen. Typisch fiir diese Gesellschaften
sei, dass es einen deutlichen Gegensatz zwischen
“Eigenen” und “Fremden” gebe, wihrend ein Kon-
zept von “Affinen” fehle (z. B. Gibson 1995: 131).
Heiraten erfolgten meist innerhalb der lokalen
Gruppe und machten die Eingeheirateten quasi zu
Geschwistern. Die Einheit des Hauses werde durch
die Geschwistergruppe symbolisiert und in der
Praxis wiirden oft auch entfernte Verwandte mit
einem Begriff fiir Geschwister angeredet (Carsten
1995: 115). Solche von Anthropologen als “undif-
ferenziert” klassifizierten Gesellschaften erfiillen
also nur eines der zwei Charakteristika, die nach
Lévi-Strauss eine “Hausgesellschaft” kennzeich-
nen: In ihnen bietet das Haus den wichtigsten so-
zialen Rahmen eines ansonsten flexiblen Systems,
gleichzeitig ist das Haus aber nicht eine Objekti-
vierung der instabilen Heiratsbeziehung, sondern
die der Geschwisterbezichung. Diese Gegeniiber-
stellung von Heirats- und Geschwisterbeziehungen

Anthropos 102.2007

163

regte Shelly Errington (1987) an, zwei Arten von
Héusern in Siidostasien zu unterscheiden. Zum
einen Hiuser in “zentristischen Gesellschaften”,
in denen Bruder und Schwester fiir Einheit und
Gleichheit stehen, zum anderen “multiple” Hauser
in “dualistischen Gesellschaften”, die den Unter-
schied von Bruder und Schwester betonen und
in denen das asymmetrische Heiratssystem ihre
Separation garantiert.!!

Das Problem ist jedoch, dass solche Katego-
rien wie “differenzierte” bzw. “undifferenzierte”,
“zentristische” bzw. “dualistische” Gesellschaften
viel zu ungenau und auch zu vieldeutig sind, um
generelle Aussagen iiber die Bedeutung des Hau-
ses zuzulassen.'? Dies geht aus Signe Howells
(2003) Gegeniiberstellung von zwei Gesellschaften
hervor, die sie intensiv erforscht hat, die Chewong
von Malaysia und die Lio von Flores. Die Che-
wong gehoren geographisch zu den Gesellschaf-
ten mit einem “zentristischen Modell” und ihre
Ordnung kann als undifferenziert bzw. kognatisch
bezeichnet werden. Sie sind Jiger und Samm-
ler in den Regenwildern Malaysias, die keinerlei
Abstammungsgruppen oder positive Heiratsregeln
kennen. Thre Héuser sind einfache Pfahlbauten aus
Materialien des Waldes, die von Kleinfamilien be-
wohnt und meist nicht ldnger als ein Jahr genutzt
werden. Hiuser sind fiir die Chewong belebte We-
sen und darum werden zahlreiche Regeln bei ih-
rem Aufbau beachtet. Dennoch sind Hiuser keine
zentralen Einheiten der sozialen Organisation: sie
haben keine Namen, sie sind nicht spezialisiert
und sie bieten keine Kontinuitit (Howell 2003:
29-31). Die Folgerung, die wir aus diesem Bei-
spiel ziehen konnen, ist, dass das Haus in ko-

11 “Eastern Indonesian societies have multiple Houses, with
clear boundaries and mutually distinct functions, while in
the Centrist Archipelago the ‘Houses’ or social groupings
tend either to coincide with the whole society ...” (Erring-
ton 1987: 405).

12 Die Begriffe “differenziert” und “undifferenziert” werden
zum Beispiel sehr unterschiedlich gebraucht. Bei Lévi-
Strauss finden sich sowohl “differenzierte” als auch “un-
differenzierte” Ordnungen in kognatisch verfassten Gesell-
schaften, sie unterscheiden sich aber dadurch, dass in
ersteren die Linie, iiber die ein bestimmter Status (z.B.
Mitgliedschaft) weitergegeben wird, festgelegt ist, in letz-
teren nicht (1999: 170). Fir Howell hingegen bezeichnet
der Begriff “undifferenziert” kognatisch organisierte Ge-
sellschaften (1995: 149), wihrend sie den Ausdruck “diffe-
renziert” fiir Gesellschaften mit unilinearen Abstammungs-
gruppen und positiven Heiratsregeln reserviert (1995: 150).
Sie spricht in letzterem Fall auch von Gesellschaften mit
einer “elementary structure” (2003:17). Manchmal meint
der Begriff “undifferenziert” auch generell alle Gesellschaf-
ten mit einem geringen Grad der sozialen, politischen oder
wirtschaftlichen Komplexitit.

1P 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:55:27. @ Inha,
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-157

164

gnatisch verfassten bzw. undifferenzierten Gesell-
schaften Struktur verleihen kann, aber nicht muss.

Howell absolvierte ihre zweite Forschung bei
den Lio auf der indonesischen Insel Flores. Diese
liegt im Verbreitungsgebiet jener Gesellschaften,
die laut Errington ein “dualistisches Modell” ha-
ben. Die Gesellschaft der Lio ist hochdifferenziert
(Howell 1995, 2003). Die Abstammungsgruppen
werden iber die viterliche Linie definiert, sind
hierarchisch organisiert und zwischen den Grup-
pen gibt es klar festgelegte Heiratsbeziehungen.
Die Héuser der Lio sind im Sinne Lévi-Strauss’
eigene “moralische” (juristische) Personen. Dies
gilt insbesondere fiir die zeremoniellen Hauser, in
denen die religiosen Anfiihrer leben, die bestimm-
te rituelle Aufgaben ilibernehmen. Solche Héuser
haben eigene Namen und einen Stammbaum, der
auf die ersten Menschen zuriickgeht. Anders als
in Lévi-Strauss’ Konzept einer “Hausgesellschaft”
ist das Haus bei den Lio aber nicht die einzig rele-
vante Sozialeinheit. So gibt es Tempel, die in en-
ger Beziehung zu den Zeremonienhdusern stehen
und Abstammungsgruppen, die andere Funktionen
haben als die Héuser. Die Lio haben also einige
Charakteristika einer “Hausgesellschaft” im Sinne
von Lévi-Strauss, sind aber differenziert. Die Che-
wong wiederum sind zwar undifferenziert, haben
aber keine Kennzeichen einer solchen “Hausge-
sellschaft”. Dies wirft die Frage auf, wo wir nach
all den Jahren der Debatte stehen, in der histo-
risch und geographisch so weit auseinanderliegen-
de Beispiele wie die Adelshduser im Mittelalter,
die Indianer Nordamerikas und die Gesellschaften
Siidostasiens behandelt wurden. Haben die Kate-
gorien ‘“Haus” und “Hausgesellschaft” einen ana-
Iytischen Wert?

7 Kritik

Ich stimme Janet Carsten und Stephen Hugh-Jones
zu, dass ethnologische Studien zum Haus von
groBem heuristischen Wert sind. Untersuchungen
zum Haus bieten weltweit einen guten Zugang zum
Verstindnis von lokalen Kategorien und sozialen
Beziehungen. Wenn es allerdings darum geht, die
Rolle des Hauses in unterschiedlichen Gesellschaf-
ten zu vergleichen, bietet dieser Ansatz kaum eine
Hilfestellung. In fast allen Gesellschaften gibt es
Hiuser und iiberall sind Hauser Orte, an denen
wichtige soziale, 6konomische und politische Pro-
zesse stattfinden. Alles wird mit allem vergleich-
bar. Um dieser Beliebigkeit zu entgehen, schlagen
Carsten und Hugh-Jones vor, von einem Kontinu-
um auszugehen, denn Hauser lassen sich fiir sie auf

Roland Hardenberg

einer Skala einordnen (1995:46). An einem Ende
ihrer Skala stehen Gebidude wie etwa Grabstitten,
welche eine Ordnung objektivieren und ihr eine
Permanenz verleihen, die aber kein Leben haben.
Am anderen Ende der Skala befinden sich jene
Gebiude, die voller Leben sind und sich stindig
verdandern, die aber auch leicht vergehen und als
Objekte nicht von Dauer sind. Die Grundelemente
dieser Skala konnen in ganz unerwarteten Kom-
binationen auftreten und neue Fragen aufwerfen,
wie zum Beispiel in Kirgisien, wo die Jurten,
Symbol des Nomadentums und des dynamischen
sozialen Lebens, meinen Beobachtungen zufolge
als Vorbild fiir die aus Stein oder Metall gefertig-
ten Grabstitten dienen. Grundsétzlich bringt eine
solche Skala aber fiir den Kulturvergleich keinen
Erkenntnisgewinn, im Gegenteil, sie stellt einen
Riickschritt dar, denn sie verleitet zu Klassifizie-
rungen von Gesellschaften anhand von einzelnen
Elementen, eine Methode, die in der Ethnologie
langst iiberwunden ist.

Auch der typologische Ansatz, also der Ver-
such, Hauser im Zusammenhang mit mehr oder
weniger realititsfernen Gesellschaftskategorien
(“kognatisch”, “unilinear”) der Ethnologie zu ver-
stehen, wirft uniiberwindliche Probleme auf, wie in
dem vorherigen Abschnitt deutlich wurde. Schon
in den 70er Jahren kritisierte Needham vehement
die Tendenz in der Ethnologie, ganze Gesellschaf-
ten danach zu klassifizieren, wie sie einen be-
stimmten Status wiedergeben. Wie Leach schreibt,
ist die Kategorie “patrilineare Gesellschaften” fiir
die Ethnologie genauso wenig aussagekriftig wie
die Kategorie “blaue Schmetterlinge” (Leach 1961).
Es gibt keinen Grund anzunehmen, dass Gesell-
schaften sich grundsitzlich dhneln, weil in ihnen
Mitgliedschaft iiber die viterliche Linie erworben
wird. Genauso wenig hat der Begriff “Hausge-
sellschaft” im Sinne von Lévi-Strauss einen ana-
lytischen Wert, denn er fasst so unterschiedliche
Gesellschaften wie die Iban von Borneo und die
japanische Familienordnung der Feudalperiode zu-
sammen. Es scheint auch nicht moglich, einen
invariablen Zusammenhang zwischen der grof3en
Bedeutung von Hiusern fiir den sozialen Zusam-
menhalt und dem Vorhandensein bzw. der Abwe-
senheit von unilinearen Deszendenzgruppen und
positiven Heiratsregeln festzustellen. Insbesondere
in den siidostasiatischen Gesellschaften, auf die
sich die bisherige Debatte konzentriert hat, scheint
dies schwierig zu sein, weil sie meist nicht nur
nach einem Prinzip organisiert sind, und weil sich
in ihnen Gruppen und Kategorien sehr flexibel und
kontextbezogen konstituieren. Dies konnte etwa
erkldaren, warum zum Beispiel einige Autoren bei

Anthropos 102.2007

1P 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:55:27. @ Inha,
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-157

Das “einschlieBende Haus”

den Toraja Abstammungsgruppen mit einer gro3en
genealogischen Tiefe identifizieren, wihrend an-
dere nur sehr flache Genealogien und Gruppen
ausmachen, die sich im Rahmen von Ritualen und
Gabentausch konstituieren (vgl. Berger 2000: 45—
48). Bezeichnend ist auch McKinnons Beispiel der
Tanimbaresen, bei denen die jiingeren Geschwister
die Freiheit haben, neue Heiratsbeziehungen ein-
zugehen, wihrend die dlteren die asymmetrischen
Beziehungen ihres “Hauses”, also der unilinearen
Abstammungsgruppe, fortsetzen. Der gleiche hier-
archische Gegensatz bestimmt auch den Gaben-
tausch bzw. den Unterschied zwischen viri- und
uxorilokaler Residenz (McKinnon 1995).

8 Das “einschlieBende Haus”

Letzteres Beispiel verweist auf einen Ausweg aus
der Beliebigkeit des heuristischen Ansatzes so-
wie aus der Starrheit klassischer ethnologischer
Kategorien. Statt sich auf ein einzelnes Element
wie das Haus oder die unilinearen Deszendenz-
gruppen zu konzentrieren, sollten zunichst das
gesamte Beziehungssystem und die Wertideen, die
es strukturieren, untersucht werden. Dieser Ansatz
wurde zunédchst von Louis Dumont auf die indi-
sche Kastengesellschaft und in seiner Nachfolge
von zahlreichen Ethnologen auf sehr unterschied-
lichen Gesellschaften in Siidostasien, Siidasien und
Afrika angewandt. Ausgehend von der Charakte-
risierung der ganzheitlichen Ordnung lassen sich
Kulturvergleiche vornehmen, bei denen nicht iso-
lierte Elemente, sondern Elemente im Rahmen ih-
rer spezifischen Ordnung untersucht werden. Be-
zogen auf die hier besprochene Debatte bedeutet
dies, dass wir nicht Haduser, sondern H&user im
Rahmen eines durch Ideen und Werte strukturier-
ten Ideensystems vergleichen.!3 Meine These lau-
tet, dass die Debatte zu Hausgesellschaften sich
vor allem deshalb auf Siidostasien konzentriert
hat, weil in vielen Gesellschaften dieser Region
das Haus nicht nur ein Element der Ordnung ist,
sondern gleichzeitig auch eine Représentation der

13 Ein sehr iiberzeugendes Beispiel der Einbeziehung von
ideologischen Ordnungen in die Analyse von “Hausgesell-
schaften” findet sich in der Arbeit von Elisabeth Hsu:
“Social dynamics in societies like those of the Lijiang
Naxi and Yongning Moso, where the ‘house’ is of central
importance, can be interpreted as being shaped not only by
a hearth-oriented ‘indigenous kinship ideology,” but also by
another one that is alliance-oriented and that may well be
primarily responsible for the social stratification that Lévi-
Strauss ascribed to the ‘house’ in ‘house-based societies’”
(1998:70).

Anthropos 102.2007

165

ganzen Gesellschaft. Ein “einschlieendes Haus”
ist gegeben, wenn das Haus, also seine Architek-
tur, seine Gegenstidnde und die rituelle und alltidgli-
che Praxis der Bewohner, eine holistische sozio-
kosmische Ordnung représentiert und gleichzeitig
auch den Ort darstellt, an dem die Reprisentation
der Gesellschaft in bewerteten Kontexten geschaf-
fen wird.

Der entscheidende Punkt ist, dass ein “einschlie-
Bendes Haus” etwas anderes ist als die “Haus-
gesellschaft” bei Lévi-Strauss. In Lévi-Strauss’
Definition ist das Haus in erster Linie eine Grup-
pe mit Rechten und Pflichten, deren Mitglieder
je nach soziodkonomischen und politischen Inter-
essen aus einer Reihe von Moglichkeiten das je-
weils Niitzliche auswihlen. Das “einschlieende
Haus”, wie ich es hier definiere, repréisentiert hin-
gegen die hierarchisch strukturierten soziokosmi-
schen Beziehungen innerhalb einer Gesellschaft.
Solch ein “einschlieBendes Haus” bietet einerseits
ein Abbild des Systems der Beziehungen, anderer-
seits ist es ein Ort, an denen die bewerteten sozio-
kosmischen Beziehungen im Rahmen unterschied-
lich bewerteter Kontexte geschaffen bzw. erneuert
werden.

Da fixe Einheiten fehlen bzw. nur jeweils als
Ergebnis kontextspezifischer Interaktionen inner-
halb eines gegebenen Wertesystems geschaffen
werden, erscheint es fraglich, ob in Gesellschaften
mit “einschlieBendem Haus” eine konstante Be-
ziehung zwischen Gebidude (Haus, Palast, Tempel,
Schrein, Grab etc.), Residenz und anderen Prin-
zipien der Gruppenkonstitution (unilinearen, ko-
gnatischen, ambilinearen etc.) festgestellt werden
kann.!# Ethnographische Beispiele aus Siidostasien
etwa zeigen, dass je nach Kontext unterschiedliche
Prinzipien bei der Definition von Gruppen und Ka-
tegorien zur Geltung kommen. Wie etwa aus einem
Beitrag McKinnons (1995) deutlich hervorgeht,
konnen Haus-, Deszendenz- und Allianzbeziehun-
gen sowie verschiedene Regeln der Zugehorigkeit,
der Heirat und des Tausches in einer Gesellschaft
nebeneinander existieren. Die Tanimbaresen un-
terscheiden zwischen benannten und unbenannten
Héusern (McKinnon 1995: 175). Benannte Héuser
haben umfassendere Beziehungen zum Land und
zur librigen Gesellschaft als unbenannte Héuser.
So verfiigen sie nicht nur iiber Baumplantagen wie
die unbenannten Héuser, sondern auch iiber eige-
ne Léndereien. Wihrend die unbenannten Héuser
nur individuelle, kurzfristige Heiratsbeziehungen,
so genannte “‘sister and aunt pathways”, eingehen,

14 Ich danke Prof. Platenkamp, der mich ausdriicklich auf
diesen Punkt hingewiesen hat.

1P 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:55:27. @ Inha,
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-157

166

unterhalten die benannten Hauser zusétzlich auch
langfristige, diachronische Allianzbeziehungen mit
“Reihen” von anderen, benannten Hiusern. Anders
als unbenannte Hiuser besitzen benannte Hiuser
auch bestimmte Erbstiicke, Wertgegenstinde und
heilige Stitten, die ihre Permanenz symbolisieren.

Der Gegensatz zwischen den zwei Formen von
Heiratsbeziehungen eines benannten Hauses bringt
eine Hierarchie zum Ausdruck, die dem gesamten
Tauschsystem zugrunde liegt, durch die sich die
Gesellschaft der Tanimbaresen konstituiert. Hei-
raten der “dlteren” Briider setzen die Allianzen
mit den “adeligen” Hiusern der Frauengeber fort,
wihrend die Brautwahl der “jiingeren” Briider die
Beziehungen des Hauses zu anderen, unbenann-
ten Hiusern ausweitet (McKinnon 1995: 186 f.).
Durch die Heiraten der “dlteren” Briider wird die
Beziehung des Hauses zum Ursprung bestitigt,
wihrend die Heiraten der “jlingeren” Briider neue
Beziehungen schaffen.

Dieser hierarchische Gegensatz von Permanenz
(Senioritdt, midnnliche Linie) und Mobilitat (Junio-
ritdt, weibliche Linie) strukturiert auch die ver-
schiedenen Formen der Affiliation und Residenz
der Tanimbaresen. Bei einer Heirat von Perso-
nen, zwischen deren Hiusern zuvor keine diachro-
nischen Allianzbeziehungen bestanden, wird der
Bréautigam zunidchst ganz in das Haus der Frauen-
geber einbezogen. Ein benanntes Haus von Frau-
ennehmern zeichnet sich nun dadurch aus, dass
seine Mitglieder umfassende Heiratsprestationen
geben, die zur Folge haben, dass die anfénglich
uxorilokale durch eine patrilokale Residenz der
Ehepartner ersetzt wird, und dass die Zugehorig-
keit der Kinder nicht mehr matrilateral, sondern
patrilateral definiert wird. Die Heiratsprestationen
fiilhren also zu einer Trennung der Hiuser von
Frauengebern und Frauennehmern und schaffen
damit die Basis fiir eine Beziehung, die in Zukunft
fortgesetzt werden kann (McKinnon 1995:179).
Falls die Heiratsprestationen nicht im vollen Um-
fang gegeben werden sollten, bleibt der Mann
im Haus der Frau wohnen, die Kinder werden
matrilateral affiliiert und es kann zur Entstehung
unbenannter Hauser kommen (McKinnon 1995:
181).

McKinnons Analyse der Gesellschaft der Ta-
nimbaresen liefert uns ein gutes Beispiel fiir ein
“einschlieBendes Haus”.!> Aus ihrer Darstellung

15 Bergers Interpretation nach besitzt auch das Haus der Toraja
jene “holistische” Dimension, die ich in diesem Artikel
anspreche. Berger kommt zu dem Schluss: “Als Représen-
tation des Kosmos umfasst das Haus alle Relationen und
stellt eine Ganzheit dar” (Berger 2000: 145).

Roland Hardenberg

geht deutlich hervor, dass die Hduser — insbeson-
dere die “benannten” — einerseits im Rahmen von
hierarchisch bewerteten Tauschprozessen konstitu-
iert werden, andererseits aber auch Ausdruck der
durch die Tauschvorginge geschaftfenen, hierarchi-
schen Beziehungen der Tanimbaresen sind. Die
benannten Hauser “umfassen” (im Sinne Dumonts)
quasi die unbenannten Hiuser, da sie die beiden
Ebenen von Tauschbeziehungen zum Ausdruck
bringen, durch die die Gesellschaft der Tanimbare-
sen geschaffen wird: “Seen as a whole, the system
of marriage and exchange comprehends a double
movement: one of generalization, objectification,
and concentration, which connects back to the past
and anchors the source of life; and one of parti-
cularization, personification, and dispersal, which
expands ever outward into future and fulfills the
potential for life” (McKinnon 1995: 186).

Dieses Beispiel verweist auf einen weiteren
wichtigen Unterschied zwischen Lévi-Strauss’ Ka-
tegorie der “Hausgesellschaft” und der hier erérter-
ten Kategorie von Gesellschaften mit “einschlie-
Bendem Haus”. Auf den ersten Blick erinnert die
von McKinnon beschriebene Koexistenz unter-
schiedlicher Regeln innerhalb eines sozialen Ge-
fliges an Lévi-Strauss’ Argument, dass in einer
“Hausgesellschaft” gegensitzliche Prinzipien mit-
einander kombiniert werden kénnen. Wihrend fiir
Lévi-Strauss dieses Nebeneinander jedoch Aus-
druck eines Auflosungsprozesses verwandtschaft-
licher Ordnungen ist, zeigt McKinnons Beispiel,
dass die gegensitzlichen Regeln und Praktiken im
Rahmen eines spezifischen hierarchischen Werte-
systems geordnet sind.'® In Lévi-Strauss’ “Haus-
gesellschaft” wihlen die Menschen aus einem An-
gebot gegensitzlicher Regeln auf der Basis ihrer
individuellen politdkonomischen Kalkulationen. In
einer Gesellschaft mit “einschlieBendem Haus”
gibt die Hierarchie der Werte einen Rahmen vor.
So zeigt McKinnons Beispiel, dass in der von ihr
untersuchten Gesellschaft der Tanimbaresen die
Werte von Senioritit und Junioritit, Permanenz
und Mobilitit eine Ordnung bieten, die den kurz-
fristigen und langfristigen Heiratsstrategien, den
Gabentransaktionen sowie den Entscheidungen fiir
einen bestimmten Wohnort und fiir die Affiliation
von Kindern zugrunde liegt.

Zusammengefasst zeichnen sich Gesellschaften
mit “einschlieBendem Haus” dadurch aus, dass
in ihnen bestimmte Gebdude die soziokosmischen
Ordnung reprisentieren, dass in ihnen alle die

16 “... contrastive forms of marriage, affiliation, and residence
are mutually implicated in the articulation of the hierarchi-
cal order of Tanimbarese society” (McKinnon 1995: 186).

Anthropos 102.2007

1P 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:55:27. @ Inha,
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-157

Das “einschlieBende Haus”

Gesellschaft konstituierenden Beziehungen zusam-
mentreffen und durch ein hierarchisches Werte-
system strukturiert werden. Das “einschlieSende
Haus” ist ein Korper, der die Gesellschaft re-
prisentiert und durch Reprisentationen (Rituale,
Tausch, Heirat, Hausbau etc.) geschaffen wird.
Kulturvergleiche, die sich auf Gesellschaften mit
“einschlieBendem Haus” konzentrieren, verglei-
chen daher nicht “Héuser”, sondern Wertesysteme
und Beziehungen, die durch “Héuser” représentiert
werden. Beispiele fiir solch ein “einschlieBendes
Haus” und seine jeweilige Wertehierarchie gibt es
zahlreiche in der Literatur, auch auferhalb Siid-
ostasiens.!” Es scheint nun an der Zeit, diese in
einen Vergleich einzubeziehen, der {iber regionale
Grenzen, die in der Ethnologie oft akademischen
und institutionellen Grenzen entsprechen, hinaus-
geht.

Dieser Beitrag ist eine iiberarbeitete Fassung mei-
nes Habilitationsvortrages, den ich am 06.02.2006 am
Fachbereich Geschichte/Philosophie der Westfilischen
Wilhelms-Universitét gehalten habe. Ich danke Dr. Peter
Berger, Ellen Kattner, Prof. Dr. Georg Pfeffer und Prof.
Dr. Jos Platenkamp fiir ihre inhaltlichen Anregungen
und Kritiken. Prof. Platenkamp verdanke ich die Idee,
dass Héuser in Siidostasien nicht einfach korporative
Einheiten, sondern Elemente im Rahmen von bewerte-
ten Beziehungssystemen sind, die sie gleichzeitig auch
repriasentieren konnen.

Zitierte Literatur

Althoft, G.

1990 Verwandte, Freunde und Getreue. Zum politischen Stel-
lenwert der Gruppenbindungen im frithen Mittelalter.
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Barnes, R. H., D. de Coppet, and R. J. Parkin (eds.)
1985 Contexts and Levels. Anthropological Essays on Hier-
archy. Oxford: JASO.

17 Im siidasiatischen Kontext etwa gibt es eine Reihe klassi-
scher Monographien (z.B. Elwin 1991, 1955; Fiirer-Hai-
mendorf 1948, 1950) sowie mehrere neuere ethnographi-
sche Studien (z.B. Berger 2004; Gell 1992; Hardenberg
2005) zu den Bergstimmen Mittelindiens, die eine umfas-
sende, vielleicht sogar holistische (in dem hier definierten
Sinne) Bedeutung des “Hauses” — sei es des Wohn-, des
Jugend- oder des Opferhauses — in diesen Gesellschaften
nahe legen. In den Vergleich konnte auch die Studie von
Moore (1985) mit einbezogen werden. Moore definiert die
Haus-Lineage-Einheit der Nayar — taravad genannt — als
“a ritually significant and holistic territorial unit modelled
after the indigenous conception of a kingdom” (Moore
1985:539). Daraus lédsst sich schlieBen, dass das Haus fiir
die Nayar nicht nur eine korporative Einheit, sondern Teil
eines umfassenden Modells der Gesellschaft ist.

Anthropos 102.2007

167

Berger, P.

2000 Von Hiusern und Gribern. Uber die Bestattungsrituale
der Toraja auf Sulawesi, Indonesien. In: P. Berger und
R. Kottmann, Die lange Reise der Toten. Zwei Studien
zu Ideologie und Praxis des Todes in Siid- und Siidost-
asien; pp. 5—162. Hamburg: Kovac.

Fiittern, Speisen und Verschlingen. Ritual und Gesell-
schaft im Hochland von Orissa, Indien. Berlin. [Un-
veroffentlichte Dissertationsschrift, Freie Universitit,
Berlin]

Boas, F.
1966 Kwakiutl Ethnography. Ed. by Helen Codere. Chicago:
The University of Chicago Press.

2004

Bourdieu, P.

1987 Das Haus oder die verkehrte Welt. In: P. Bourdieu,
Sozialer Sinn. Kritik der theoretischen Vernunft; pp.
469-489. Frankfurt: Suhrkamp Verlag. [1980]

Carsten, J.

1995 Houses in Langkawi. Stable Structures or Mobile
Homes? In: J. Carsten and S. Hugh-Jones (eds.); pp.
105-128.

2000 Introduction: Cultures of Relatedness. In: J. Carsten
(ed.); pp. 1-36.

Carsten, J. (ed.)
2000 Cultures of Relatedness. New Approaches to the Study
of Kinship. Cambridge: Cambridge University Press.

Carsten, J., and S. Hugh-Jones
1995 Introduction. In: J. Carsten and S. Hugh-Jones (eds.);
pp. 1-46.

Carsten, J., and S. Hugh-Jones (eds.)
1995 About the House. Lévi-Strauss and Beyond. Cambridge:
Cambridge University Press.

Cunningham, C. E.
1964 Order in the Atoni House. Bijdragen tot de Taal-, Land-
en Volkenkunde 120: 34—68.

Dumont, L.

1998 Homo Hierarchicus. The Caste System and Its Im-
plications. Delhi: Oxford University Press. [Complete
Revised English Edition; Original 1966]

Elwin, V.

1955 The Religion of an Indian Tribe. London: Oxford
University Press.

The Muria and Their Ghotul. Bombay: Oxford Univer-
sity Press. [1947]

1991

Errington, S.
1987 Incestuous Twins and the House Societies of Insular
Southeast Asia. Cultural Anthropology 2:403-444.

Fiirer-Haimendorf, C. von

1948 The Raj Gonds of Adilabad. A Peasant Culture of the
Deccan. Book 1: Myth and Ritual. London: Macmillan.

1950 Youth-Dormitories and Community Houses in India.
A Restatement and a Review. Anthropos 45: 119—144.

Gell, S. M. S.
1992  The ghotul in Muria Society. Chur: Harwood Academic
Publishers.

Gibson, T.

1995 Having Your House and Eating It. Houses and Siblings
in Ara, South Sulawesi. In: J. Carsten and S. Hugh-
Jones (eds.); pp. 129-148.

1P 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:55:27. @ Inha,
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-157

168

Hardenberg, R.

2005 Children of the Earth Goddess. Society, Marriage,
and Sacrifice in the Highlands of Orissa. Miinster. [Un-
veroffentliche Habilitationsschrift, Westfilische Wil-
helms-Universitit, Miinster]

Howell, S.

1995 The Lio House. Building, Category, Idea, Value. In:
J. Carsten and S. Hugh-Jones (eds.); pp. 149—169.

2003 The House as Analytic Concept. A Theoretical Over-
view. In: S. Sparkes and S. Howell (eds.); pp. 16—33.

Hsu, E.

1998 Moso and Naxi. The House. In: M. Oppitz and E. Hsu
(eds.), Naxi and Moso Ethnography. Kin, Rites, Pic-
tographs; pp.67-100). Ziirich: Volkerkundemuseum
Ziirich.

Hugh-Jones, S.

1995 Inside-Out and Back-to-Front. The Androgynous House
in Northwest Amazonia. In: J. Carsten and S. Hugh-
Jones (eds.); pp.226-252.

Joyce, R. A., and S. D. Gillespie (eds.)

2000 Beyond Kinship. Social and Material Reproduction in
House Societies. Philadelphia: University of Pennsylva-
nia Press.

Kuper, A.
1982 Lineage Theory. A Critical Retrospect. Annual Review
of Anthropology 11:71-95.

1993 The “House” and Zulu Political Structure in the Nine-
teenth Century. The Journal of African History 34:
469-487.

Leach, E.

1961 Rethinking Anthropology. London: Athlone Press.

Lévi-Strauss, C.

1979 La voie des masques. Edition revue, augmentée, et
rallongée de “Trois excursions”. Paris: Libraire Plon.
[1%r¢ partie 1975]

1987 Anthropology and Myth. Lectures 1951—-1982. Oxford:
Basil Blackwell. [Franz. Orig. 1984]
1999 The Way of the Masks. Seattle: University of Washing-

ton Press. [Franz. Orig. 1979]

Macdonald, C., et al. (eds.)
1987 De la hutte au palais. Sociétés “a maisons” en Asie du
Sud-Est insulaire. Paris: Editions du CNRS.

McDonough, C.

1985 The Tharu House. Oppositions and Hierarchy. In: R. H.
Barnes, D. de Coppet, and R.J. Parkin (eds.); pp. 181—
192.

Roland Hardenberg

McKinnon, S.

1995 Houses and Hierarchy. The View from a South Moluc-
can Society. In: J. Carsten and S. Hugh-Jones (eds.);
pp- 170-188.

Mertens, D., und T. Zotz (Hrsg.)

1998 Einleitung der Herausgeber. In: K. Schmid, Herrschaft,
Gebliit, GeschlechterbewuBtsein. Grundfragen zum Ver-
standnis des Adels im Mittelalter; pp. ix—xxviii. Sig-
maringen: Jan Thorbecke Verlag. (Vortrige und For-
schungen, 40)

Moore, M. A.
1985 A New Look at the Nayar Taravad. Man 20: 523-541.

Needham, R.

1974 Remarks on the Analysis of Kinship and Marriage.
In: R. Needham, Remarks and Inventions. Skeptical
Essays about Kinship; pp.38-71. London: Tavistock
Publications.

Pfeffer, G.
1992 Zur Verwandtschaftsethnologie. Zeitschrift fiir Ethno-
logie 117:41-54.

Sather, C.

1993 Posts, Hearths, and Thresholds. The Iban Longhouse
as a Ritual Structure. In: J.J. Fox (ed.), Inside Aus-
tronesian Houses. Perspectives on Domestic Designs
for Living; pp. 65—115. Canberra: Australian National
University.

Schmid, K.

1957 Zur Problematik von Familie, Sippe und Geschlecht,
Haus und Dynastie beim mittelalterlichen Adel. Zeiz-
schrift fiir die Geschichte des Oberrheins 105: 1-62.

Schneider, D. M.

1972  What Is Kinship All About? In: P. Reining (ed.), Kin-
ship Studies in the Morgan Centennial Year; pp. 32—-61.
Washington: The Anthropological Society of Washing-
ton.

A Critique of the Study of Kinship. Ann Arbor: Uni-
versity of Michigan Press.

Sparkes, S., and S. Howell (eds.)

2003 The House in Southeast Asia. A Changing Social,
Economic, and Political Domain. London: Routledge
Curzon.

Tambiah, S. J.
1969 Animals Are Good to Think and Good to Prohibit.
Ethnology 8:423-459.

Waterson, R.

1990 The Living House. An Anthropology of Architecture in
South-East Asia. Singapore: Oxford University Press.
Houses and Hierarchies in Island Southeast Asia. In:
J. Carsten and S. Hugh-Jones (eds.); pp. 47-68.

1984

1995

Anthropos 102.2007

1P 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:55:27. @ Inha,
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-157

