IV. Medientheorie der Schrift, Dekonstruktion
und Philosophie ohne Autorintention

Zwei andersartige Losungsansitze fiir das Gestaltungsproblem der Philosophie
kommen in den 1960er Jahren auf. Sie unterscheiden sich von den bisher vorge-
stellten Losungsversuchen dadurch, dass sie keine Code-Rezeptionsmodelle
sind. Es geht bei ihnen nicht mehr primér darum, die Lehre oder die Intention ei-
nes Autors richtig zu verstehen. Vielmehr wird bei ihnen die Schrift als Medium
zum Hauptakteur, und zwar in einem besonderen Sinne: Schrift wird gleichsam
als Transzendental des Begriffsdenkens vorgestellt. Damit positionieren sich die-
se Losungsansitze nicht in einfacher Opposition zum Begriffsdenken, mithin in
der Nicht-Diskursivitét, sondern auflerhalb dieses Gegensatzpaares, und konsti-
tuieren auf diese Weise eine ganz andere Distanzierungsweise davon. Indem sie
zudem nicht nur das Begriffsdenken als Effekt der Schrift erkldren, sondern auch
das Code-Modell, wird verstiandlich, warum alle diesem verpflichtenden Rezep-
tionsmodelle im Bannkreis der Diskursivitdt verbleiben miissen; gleichzeitig
deutet sich an, wie diesem Bannkreis entkommen werden kann.

Beide Losungsansitze — namlich Medientheorie der Schrift und Dekonstruk-
tion — zeichnen ihrerseits eine Entwicklungslinie der Schrift, deren Verlauf mit
der oben skizzierten Entwicklungslinie des Begriffsdenkens {ibereinstimmt. Wie
sich im Detail zeigen wird, ist die Schrift — mag sie auch nicht dessen einzige
Ursache sein — nicht vom Begriffsdenken zu trennen. Damit geben beide L6-
sungsansitze einen weiteren, bedenkenswerten Grund fiir die Sonderstellung des
Begriffsdenkens jenseits der in A.9 aufgefiihrten Vorteile; und zwar die kulturel-
le Praxis unserer Nutzung der Schrift.

Medientheorie der Schrift und Dekonstruktion ergénzen einander auf mitun-
ter verbliiffende Weise. Gemeinsam ist ihnen auch, dass — obwohl die Schrift im
Zentrum ihrer Aufmerksamkeit steht — sie sich nicht an zentralen Stellen mit
Platons Schriftkritik beschiftigen und sich dabei auch nicht besonders von deren
Paradoxalitét irritieren lassen. Trotz groBer Gemeinsamkeiten ist nicht nur ihr

hittps://dol.org/1014361/9783839435052-004 - am 14.02.2026, 12:20:03.



https://doi.org/10.14361/9783839435052-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

78 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION

Ansatz denkbar heterogen. Thre groBe Unterschiedlichkeit, die im Anschluss an
die Entwicklungslinie der Schrift herausgearbeitet werden soll, 14sst sich folgen-
dermaBlen beschreiben: Fiir die Medientheoretiker geht im Zuge ihrer histori-
schen Beschiftigung mit der Schrift auch jene Geste Platons verloren, womit der
»Verlust einer ganzen Dimension« (ndmlich des Nicht-Diskursiven) in Kauf ge-
nommen wird. Die Dekonstruktion hingegen hebt erst die Dimension des Nicht-
Diskursiven in der Schrift hervor; und zwar, indem sie Philosophie nicht mehr
auf die Vermittlung oder Darstellung, sondern auf den Spielraum der Subjektivi-
tit in der Rezeption, mithin auf ihre Aneignung fokussiert.

1963 veroffentlichte Havelock seine umfassende Studie 4 Preface to Plato,
in der er Platon und den Anfang der westlichen Philosophie in den geschichtli-
chen Zusammenhang der Entwicklung des phonetischen Alphabets stellt. Er leis-
tete damit im Umfeld der kanadischen Medientheorie einen entscheidenden Bei-
trag zur Kulturtheorie der Schrift, die von Walter J. Ong in seinem Hauptwerk
Orality and Literacy (1982) weiterentwickelt wurde und die Havelock in spite-
ren Schriften wie The Literate Revolution in Greece and its Cultural
Consequences (1982) und The Muse Learns to Write (1986) in groBer Uberein-
stimmung mit seinem frithen Ansatz fruchtbar machte. Die Medientheorie der
Schrift nach Havelock und Ong lésst sich als Bestédtigung der oben gezeichneten
Entwicklung des Begriffsdenkens, von den Anfingen der Diskursivitit {iber ihre
Dominanz bis hin zu Distanzierungsversuchen davon, verstehen.

Die Medientheorie der Schrift stellt den Ubergang von »primirer Oralitit«
zu yLiteralitdt« als kulturellen und epistemischen Bruch hochsten Grades dar.
Die schriftliche Fixierung von bislang miindlichen Kommunikationsakten wirkte
nicht nur zuriick auf die blof3e Technik der kulturellen Kommunikation, sondern
auf deren Praxis und auf das Denken selbst. Schrift zeigt sich als Werkzeug,
welches das mit ihr behandelte Wissen nicht unveridndert lésst, also als Medium.
Sprechen, das semantisch an Maximen und Variationen gebunden ist, syntak-
tisch an Rhythmus, Vers, Parataxis, Narration und pragmatisch an Gedéchtnis,
die Zeremonie, den Korper (das Ohr vor allen anderen Sinnesorganen, aber auch
Mund, Zunge, GliedmafBien), wird von den Effekten seiner schriftlichen Fixie-
rung iiberlagert.' Das FlieBende, Dynamische, Ambivalente’ und Konkrete (aber
auch Distanzlose, Unmittelbare, Emotionale) des oral Tradierten weicht dem
Statischen, Zeitlosen, Eindeutigen und Abstrakten® (aber auch Kritischen,

1 Vgl. Havelock (2007) S. 70ff.
2 Vgl ebd. S. 127.
3 Vgl ebd. S. 104.

hittps://dol.org/1014361/9783839435052-004 - am 14.02.2026, 12:20:03.



https://doi.org/10.14361/9783839435052-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

MEDIENTHEORIE DER SCHRIFT, DEKONSTRUKTION UND PHILOSOPHIE OHNE AUTORINTENTION | 79

Reflektierten, Rationalen) der Literalitit. Das neue Kommunikationssystem
bringt eine Fiille von bisher unerhorten Konzepten mit sich, nicht zuletzt das
Code-Modell, das zwischen Wissen (beziehungsweise »Kodes«, » Themen«, »In-
formation«)’ und Wissendem® unterscheidet, aber auch die Gegensatzpaare An-
schauen und Handeln, Beschreiben und Bewerten, Denken und Sprechen.7

Havelock untersucht die primire Oralitit sowie deren Ubergang zur Literal-
itdt bevorzugt am Schrifttum des antiken Griechenlands. Dieser enge Fokus be-
giinstigt eine gewisse eurozentristische »Verzerrung,® ist aber im Ansatz wohl-
begriindet: »Die Griechen erfanden nicht nur einfach ein Alphabet; sie erfanden
die Literalitit und die Grundlage des modernen Denkens.«’ Diese Grundlegung
der Eigenschaften heutiger Wissenschaft beruht auf der Eigenheit der besonde-
ren imitatorischen Effizienz der alphabetischen Schrift.'’ Sie besteht darin, dass
die Alphabetschrift nicht aus semantischen Einheiten aufgebaut ist, wie es chine-
sische oder dgyptische Ideogramme sind, sondern aus phonetischen Einheiten,
den Buchstaben."" Deswegen kann sie — iibrigens sogar anders als nicht-
vokalisierte Alphabetschriften — Lautfolgen unabhingig von ihrem Sinn, also
auch fremde Sprachen, exakt aufzeichnen. Die Alphabetschrift vollzieht gleich-
sam eine andere, erstens phonetische und zweitens engere, Rasterung der Spra-
che als andere Schriftsysteme.

Diese Eigenheit bedingt verschiedene Effekte, die dem griechischen, abendléndi-
schen, wissenschaftlichen Denken eine besondere Pragung verleihen. Havelock und
Ong tendieren dazu, diese Prigung als charakteristisch oder paradigmatisch fiir
Literalitdt tiberhaupt auszuzeichnen. Dies liegt freilich daran, dass der Unter-
schied zwischen Oralitit und Literalitdt durch das Alphabet besonders krass aus-

4 Zu den Gegeniiberstellungen vgl. Ong (2002) S. 37-49. Weitere, dhnliche Gegentiber-
stellungen in Assmann (1990) S. 16.

Vgl. Havelock (2007) S. 64.

Vgl. ebd. S. 118.

Vgl. ebd. S. 126.

Assmann (1990) S. 7f.

Havelock (1990) S. 71.

10 Vgl. Havelock (2007) S. 102.

11 Zwischen »Buchstaben-« und »Ideogramm«-Schriften kann keine so klare Linie ge-

O 0 3 N W

zogen werden, wie es den Anschein hat. Ong beispielsweise verweist auf die Hybridi-
tit aller Schriften (vgl. Ong (2002) S. 87f; vgl. auch Arokay (2012)). Weil es in dieser
Arbeit aber nicht um kategoriale Differenzierungen geht (weder zwischen Schriftty-
pen noch zwischen Rationalitétstypen), sondern um Tendenzen, kann mit dem relati-

ven Unterschied zwischen Buchstaben- und Ideogrammschriften gearbeitet werden.

hittps://dol.org/1014361/9783839435052-004 - am 14.02.2026, 12:20:03.



https://doi.org/10.14361/9783839435052-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

80 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION

gebildet wird; und Havelock und Ong geht es primir um eben diesen Unter-
schied, nicht um den Unterschied zwischen verschiedenen Arten von Literalitit.

Zwei der verschiedenen Effekte der Alphabetschrift, die jene besondere Pri-
gung bewirken (welche sich immer mehr als Diskursivitidt abzuzeichnen be-
ginnt), lassen sich als Eindeutigkeit und kategoriale Abstraktion bezeichnen. Das
vokalisierte Alphabet ist ndmlich erstens besonders geeignet, den Trend von
Schrift zu »analytischer Prizision«'? zu verwirklichen, der sich daraus ergibt,
dass zahlreiche situationsspezifische Umstinde bei Ubertragung der Rede in die
Schrift durch groflere semantische Genauigkeit ausgeglichen werden miissen.
Mit einigen, wenigen Buchstaben lassen sich aber mehr semantische Einheiten
darstellen, als mit einigen, wenigen Ideogrammen, was grofere semantische
Unterscheidbarkeit begiinstigt. Zudem ist die Interpretationsbediirftigkeit und
somit der Interpretationsspielraum bei vokalisierten Buchstabentexten geringer
als bei nicht vokalisierten Buchstabentexten oder Ideogramm-Schriften.” All
dies begiinstigt Eindeutigkeit, die so als semantischer Effekt der semiotischen
Parameter des Begriffsdenkens deutlich wird.

Zweitens animiert das Alphabet zu einer besonderen Abstraktionsleistung.
Ideogramme beziehen sich gleichsam auf Objekte und stellen jedenfalls relativ
geschlossene semantische Einheiten dar (die zwar zerlegt werden konnen, aber
nur wiederum in elementarere Ideogramme). Buchstaben hingegen sind sub-
semantische beziehungsweise syntaktische Einheiten, die nicht Objekte, auch
nicht Lautfolgen und selbst nicht gewdhnliche Laute abbilden, sondern »abstrak-
te« Phoneme." Bei der Ubertragung von Rede in Schrift mittels Alphabet ist
gleichsam ein Formalisierungsprozess auf zwei Ebenen vonndten, womit sich
ein besonderes Potential zu formaler Abstraktion verbindet, wie es in der Logik
— einem weiteren Effekt der semiotischen Parameter des Begriffsdenkens — zur
Anwendung kommt.

14. DER DISKURSIVE LOSUNGSANSATZ DER MEDIEN-
THEORIE DER SCHRIFT VON HAVELOCK UND ONG

Die Eigenheit des Alphabets bewirkt auch einen anderen guten Grund dafiir,
dass Havelock den Ubergang von Oralitit zu Literalitit iiberwiegend anhand
der griechischen Kultur untersucht. Die phonetische Schrift, so hebt er hervor,

12 Ong (2002) S. 102.
13 Vgl. Havelock (1990) S. 65 und 73f.
14 Vgl. Ong (2002) S. 90 sowie Assmann (1990) S. 10.

hittps://dol.org/1014361/9783839435052-004 - am 14.02.2026, 12:20:03.



https://doi.org/10.14361/9783839435052-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

MEDIENTHEORIE DER SCHRIFT, DEKONSTRUKTION UND PHILOSOPHIE OHNE AUTORINTENTION | 81

macht die Unterscheidung zwischen primédrer Oralitdt und Literalitdt besonders
deutlich. Frithe Schriftzeugnisse anderer Schriftsysteme — beispielsweise die
Bibel oder das Gilgamesch-Epos — weisen eine »rituelle Wiirde« sowie »eine
Okonomisierung und Vereinfachung des Denkens« auf, die einen uneinholbaren
Ubertragungsverlust der miindlichen Fassung in die Schriftform vermuten
lassen.”” Die Schriften Hesiods und Homers hingegen zeichnen »den vollen
Reichtum der urspriinglich oralen Tradition« auf.'® Die hier geronnene primire
Oralitit wandelt in den nachfolgenden Schriftzeugnissen allmihlich ihren Cha-
rakter und gebiert die Literalitét.

Die Philosophie bezeugt diesen Ubergang. Die frithen Philosophen kénnen
als Avantgarde der Schrift bezeichnet werden — ob sie nun selbst die Schrift
nutzten oder nicht, und ob sie selbst Lehrgedichte, Spriiche, Dialoge oder Ab-
handlungen verfassten. Thr Projekt, die Philosophie (die Literalitdt), grenzten sie
gegen die Dichtung (Oralitit) ab.'” Exemplarisch steht hierfiir Platons Dichter-
Kritik, wie Havelock sie in A Preface to Plato analysiert. Platon verurteile mit
den Dichtern das orale Denken und setze sich fiir das literale Denken mit seiner
Priferierung des Statischen iiber das Dynamische und den damit verbundenen
neuen Konzepten ein. Die hierarchische Unterscheidung zwischen Intelligiblem
und dem Sinnlichem, mit der Platon laut géngiger Philosophiegeschichte die
Metaphysik erschaffen habe, ist laut Havelock eine Unterscheidung der Alpha-
betschrift."®

Besondere Evidenz erzielt Havelock durch seine genaue philologische, quasi
empirische Forschung und sein konkretes Anschauungsmaterial. Die oben be-
reits angedeuteten zwei Effekte der phonetischen Schrift sollen hier nun ein we-
nig genauer vorgestellt werden: auf der Ebene der Semantik die Entstehung der
propositionalen Satzform, und auf der Ebene der Syntax die logische Verkniip-
fung der propositionalen Sétze. Diese sprachlichen Effekte des Alphabets besté-
tigen jenen inhaltlichen Ubergang zum Begriffsdenken, wie er in A.6 und 7 bei
Aristoteles herausgearbeitet wurde, auf philologisch-linguistischer Ebene. Aus-
gangspunkt ist die Beobachtung, dass das Wort »sein« im literalen Denken als

15 Vgl. Havelock (2007) S. 93.

16 Vgl. ebd. sowie Assmann (1990) S. 6.

17 Vgl. Havelock (2007) S. 91.

18 Ebd. S. 100: »Eine spezielle Theorie der griechischen Literalitdt schliefit die These
ein, dass Sinnlichkeit und Verstand miteinander verbunden sind und dass sich die Art
dieser Verbindung mit dem Ubergang von der griechischen Oralitit zur griechischen
Literalitit verdndert hat und damit auch das Denken selbst. Seitdem unterscheidet sich

dieses Denken von der oralen Mentalitét.«

hittps://dol.org/1014361/9783839435052-004 - am 14.02.2026, 12:20:03.



https://doi.org/10.14361/9783839435052-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

82 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION

Kopula aufzutreten beginnt'® und Propositionen (Attributverbindungen zur Be-
schreibung von Sachverhalten) zum Standard werden:** »Die statischen >Tat-
sachen des Falles< begannen die dynamischen »Geschehnisse« zu ersetzen. In
philosophischer Sprache ausgedriickt, begann das »>Sein« (als eine syntaktische
Form) das >Werden« zu ersetzen.«’'

So entsteht im alten Griechenland eine »Faktensprache«, die Geschichts-
schreibung, aber auch eine »Theoriesprache«, die Philosophie und Wissenschaft
moglich macht.”” Die Literalisierung bringt mit der Propositionalisierung auch
die Bivalenz sprachlicher AuBerungen.

»Sprachlich driickte sich dieser [literale; H.D.] Geist vornehmlich in der Aussageform des
»Seins¢ anstatt des >Tuns«< aus; die eine ist literal, die andere oral, mit dem entsprechenden
Kontrast zwischen einem >wahren< Erkenntnisakt und einer oralen Gefiihlreaktion. An die
Stelle einer flexiblen Reaktion zwischen Sprachlaut und Rezipient trat die statische zwi-

schen der ywahren< Aussage und ihrem Erkenntnissubjekt.«*

Spitestens bei Aristoteles, so betont Havelock, zeigt Philosophie ihren Ursprung
aus der Literalitdt mit groBer Deutlichkeit, indem sie Theorie geworden sei: eine
Tatigkeit, die von den Bediirfnissen des alltéglichen Lebens so abgetrennt ist wie
die Schrift von der konkreten Sprechsituation. Das von »Sehen« abgeleitete
Wort »Theorie« bestitige zudem den Sieg der (visuellen) Literalitdt gegeniiber
der (auditiven) Oralitdt. Aristoteles zitiere zudem als Vorldufer der Philosophie
nur Denker, die in dem Jahrhundert nach der Erfindung des Alphabets gelebt
hatten.”*

Der Ubergang von »Handeln« zu »Sein« habe nicht nur Konsequenzen auf
semantischer, sondern auch auf syntaktischer Ebene gehabt. Fiir die aus der
Propositionalisierung folgende Logifizierung der Sprache und des Denkens fin-
det Havelock ebenfalls bei Aristoteles ein deutliches Beispiel. Auf den ersten
Seiten der Aristotelischen Politik, auf denen dem Menschen seine sprachliche
und politische Natur bescheinigt wird, finden sich Reminiszenzen an die
Sophokleidische Antigone, allerdings in ganz anderer Sprache:

19 Vgl. ebd. S. 96ff, 107ff, 110f, 114, 119f.
20 Vgl. ebd. S. 99.

21 Ebd. S. 107.

22 Vgl ebd. S. 114.

23 Ebd. S. 119f,

24 Ebd.S. 115.

hittps://dol.org/1014361/9783839435052-004 - am 14.02.2026, 12:20:03.



https://doi.org/10.14361/9783839435052-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

MEDIENTHEORIE DER SCHRIFT, DEKONSTRUKTION UND PHILOSOPHIE OHNE AUTORINTENTION | 83

»Ein und derselbe Gedanke taucht in zwei Kontexten auf, einem aus der Mitte des fiinften,
einem anderen aus dem spéten vierten Jahrhundert, und wird doch in zwei ganz verschie-
denen syntaktischen Modi ausgedriickt. [...] Als die aristotelische Passage geschrieben
wurde, musste [der] >Mensch« [...] nicht mehr durch eine Erzdhlung dessen, was er tut,
beschrieben, sondern konnte als ein >Subjekt« mit Pridikaten verkniipft werden, die ein
Beharrendes bezeichneten, etwas, das Gegenstand des Denkens war: Das Pridikat be-
schreibt eine Klasse oder ein Merkmal, keine Handlung. In der dafiir passenden Aus-
drucksweise wird das Verb »sein< nicht zur Bezeichnung einer »>Gegenwart< oder einer
»machtvollen Existenz« gebraucht (wie im Oralismus [des Sophokles; H.D.]), sondern als
bloB begrifflich geforderte Koppelung. Der narrative Gebrauch ist in einen logischen um-

geschlagen.«*

Dass die Entwicklung der Logik durch die Alphabetschrift angelegt sei, bestétigt
auch die schlichte Tatsache, dass die Logik in Kulturkreisen mit nicht-
phonetischen Schriften schlechterdings nicht ausgebildet wurde, wie Christian
Stetter betont.”® Die hohe »grammatikalische Auflosungskraft«’’ ist auch fiir
Rainer Totzke eine ideale »Voraussetzung fiir ein formales Operieren mit Wor-
tern und Sitzen, mithin Voraussetzung fiir die Entwicklung von formaler Logik
und Wissenschaft«.”®

»Auf der Basis der alphabetschriftlichen Notation entdeckt Platon im Dialog Sophistes an-
hand der unterschiedlichen, nur im alphabetschriftlichen Graphismus sichtbar werdenden
Wortendungen unterschiedliche Wortformen, die er onoma und rhema nennt (Sophistes,
262 bff) — Haupt- und Zeitworter (Substantive und Verben). [...] Die Unterscheidung zwi-
schen den Wortformen onoma und rhema wird zur Unterscheidung von logischem Subjekt
und logischem Pradikat. Aristoteles iibernimmt diese Unterscheidung und arbeitet davon
ausgehend in den Analytiken seine formale Logik aus. Diese bildet die Grundlage fiir das
Projekt abendléndischer Wissenschaft als episteme, als logisch und terminologisch konsis-
tentes System situationsinvariant wahrer Sdtze. Aristoteles ist es auch, der in seiner
Analytica priora erstmals auch (an sich bedeutungsfreie) Buchstaben des Alphabets als
formale Platzhalter fiir Begriffsworter nutzt. Es sind gerade die Schriftzeichen einer pho-
netischen Schrift, die aufgrund ihrer Bedeutungsfreiheit diese logische Platzhalterfunktion

und damit die entsprechenden formallogischen Operationen ermdglichen. Demgegentiber

25 Havelock (2007) S. 108f.
26 Stetter (1997) S. 12.

27 Ebd.S. 645.

28 Vgl. Totzke (2005) S. 3.

hittps://dol.org/1014361/9783839435052-004 - am 14.02.2026, 12:20:03.



https://doi.org/10.14361/9783839435052-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

84 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION

sind die Zeichen einer Wortschrift wie der chinesischen immer auch semantisch determi-

niert und entsprechend weniger gut als Variable einer formalen Logik geeignet.«*’

Wihrend sich der Altphilologe Havelock besonders mit dem Ubergang von pri-
mérer Oralitdt zur Literalitdt in der Antike beschiftigt, interessiert den Litera-
turwissenschaftler Ong besonders die Bliite der Literalitét im Gefolge des Buch-
drucks — also an der Epochenschwelle der Renaissance. Er sieht ihren
Hohepunkt in der Epoche der Romantik — also um 1800 — erreicht, als die Rheto-
rik in der Wissenschaft an Bedeutung verliert,”® Biicher massenhaft und iden-
tisch hergestellt werden und damit der Eindruck einer in ihnen fixierten und ab-
geschlossenen Bedeutung entsteht.”’ Genau zu dieser Zeit macht auch Havelock
eine Zisur in der Entwicklung der Literalitit aus, ab der sich die Dominanz der
Schrift aufzulosen beginnt. Verantwortlich sei die Anerkennung anderer Kultu-
ren und Schriftsysteme als gleichwertig:> »Die Wahrnehmung dieser Kulturen
und die Anerkennung der Tatsache, dass sie sich durchaus als Kulturen betrach-
ten lassen, die sich mit unserer messen konnen, reicht zumindest bis ins 18.
Jahrhundert zuriick — und insbesondere bis zu Jean-Jacques Rousseaus philoso-
phischen Betrachtungen.«*’ Rousseaus Beschiftigung mit der von ihm »natiir-
lich«, von Havelock »oral« genannten Sprache habe tiber Lévi-Strauss auf die
Dekonstruktion Derridas, tiber McLuhan einen grofen Einfluss auf die histori-
sche Medientheorie Havelock und Ongs ausgeiibt.**

So intensiv sich Havelock mit der platonischen Dichterkritik auseinandersetzt, so
wenig interessiert er sich fiir dessen Schriftkritik. Er deutet sie beildufig als ge-
wisses exzessives Zugestindnis an die zeitgendssisch dominante Oralitdt. Dem-
selben Zugestindnis sei auch die Dialogform der platonischen Schriften ge-
schuldet: Platon habe einfach die kulturell vorherrschende Rede schriftlich
imitiert.*> Ganz dhnlich kontingent empfindet Ong Platons Schriftkritik: Er sicht
in ihr einen gewissen unreflektierten, kulturkonservativen Vorbehalt Platons ge-

geniiber einem neuen Medium, dem er gleichzeitig zutiefst verpflichtet ist.*

29 Ebd. S. 5f.

30 Vgl. Ong (2002) S. 107f.

31 Vgl ebd. S. 129ff.

32 Vgl. Havelock (2007) S. 26ft.

33 Vgl ebd. S. 26f.

34 Vgl. ebd. S. 28f; vgl. auch Ong (2002) S. 76.
35 Vgl. Havelock (2007) S. 115f.

36 Vgl. Ong (2002) S. 78f.

(AR G CHLTY - LN N

hittps://dol.org/1014361/9783839435052-004 - am 14.02.2026, 12:20:03.



https://doi.org/10.14361/9783839435052-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

MEDIENTHEORIE DER SCHRIFT, DEKONSTRUKTION UND PHILOSOPHIE OHNE AUTORINTENTION | 85

Es ist kein Zufall, dass Havelock und Ong Platon eine gewisse Blindheit
unterstellen. Nachdem sie mit ihrer Medientheorie die Schrift zum transzenden-
talen Protagonisten der Philosophie gemacht haben, ist es nur folgerichtig, dass
Platon nicht als im hermeneutischen Sinne souverdner und fehlerloser Autor sei-
ner Schriften dargestellt wird. Vielmehr erscheint er als Agent der Literalitét, in
der unaufhaltsamen Tradition der Diskursivitdt. Es ist also konsequent, dass
Havelock und Ong an keiner Stelle die Vermutung &uflern, Platon kénne der
aufkommenden Literalitdt zwar verpflichtet sein, sie aber dennoch kritisch be-
gleitet wissen wollen. Platons Schriften erscheinen als bloe Etappe auf dem
Ubergang zur Literalitit, nicht etwa als Aufklirung dariiber oder gar als kritische
Distanzierung davon.

Wenn allerdings Platons Schriftkritik als verzeihlicher Fehler und kontingen-
te Blindheit gegeniiber der Schrift abgetan wird, wird ignoriert, dass sich in der
Schriftkritik der mit der Schrift notwendig entstandene Gegensatz von Literalitét
und Oralitdt ausdriickt. Die Chance, die Schriftkritik nicht als bloen Fehler,
sondern als Ausdruck der unabweisbaren Herausforderung des Vermittlungs-
problems zu begreifen, wird vertan. So wird das Vermittlungsproblem selbst
ignoriert oder vielleicht auch unter der Hand aufgegeben.

Dabei vollziehen Havelock und Ong selbst eine Art von aufkldrerischer, wis-
senschaftskritischer Schriftkritik,”’ die durchaus das Vermittlungsproblem des
Gegeneinanders von Diskursivitit und Nicht-Diskursivitit — ndmlich von
Literalitdt und Oralitit — kennt. Mitunter scheint es allerdings bloB technischer
Natur zu sein. Wie Havelock und Ong mehrfach betonen, ist es ein Problem ihrer
Wissenschaft von der Schrift, dass sich Oralitét nicht oder nur ansatzweise literal
ausdriicken und also denken ldsst. Bei Havelock dridngt das Problem der Dar-
stellung eines »Inhalts« in einem Medium, das diesem »Inhalt« nicht angemes-
sen ist, an zahlreichen Stellen zur Thematisierung.® Oralitit in ihrer priméiren
Form ist fiir ihn schlicht nicht in die Literalitit zu ibersetzen.” Insofern sind
auch das orale Bewusstsein oder orale Denkmuster nur »sehr schwer zu be-
schreiben oder zu fassen [...], da alle dafiir verwendeten Begriffe und Metaphern
der literalen und fiir selbstverstindlich gehaltenen Erfahrung entstammen.«*
Wir miissten diese »Fremdkorper« der Literalitdt beim Denken »aus dem zu iso-
lierenden Prozess auszuschalten versuchen«.!' Ein weiteres Beispiel fiir die

37 Vgl. Havelock (2007) S. 126f und 116.
38 Vgl ebd. S. 38, 63, 65, 99.

39 Vgl ebd. S. 99.

40 Ebd. S. 63.

41 Vgl. ebd. S. 65.

hittps://dol.org/1014361/9783839435052-004 - am 14.02.2026, 12:20:03.



https://doi.org/10.14361/9783839435052-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

86 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION

literale Unfassbarkeit der Oralitit ldsst sich in Havelocks Diskussion der Uber-
setzung von Sophokles Konig Odipus finden.

»Im Griechischen heif3t es: yWelche [Dinge] [ich] beurteile nicht von Boten anderen [als
dir oder mir] zu horenc.”

In der englischen Version [von David Grene; H.D.]: »I did not think it fit that I should hear
of this from messengers< [Ubers. Schadewaldt: >Dies hielt ich nicht fiir recht, von Boten,

. . 3
Kindern, von andren nur zu horen.<]«4

Das literale Denken kann Oralitdt schlicht nicht fassen, wie auch Ong mit einem
amiisanten Vergleich illustriert:

»Thinking of oral tradition or a heritage of oral performance, genres and styles as »oral
literature< is rather like thinking of horses as automobiles without wheels. You can, of
course, undertake to do this. Imagine writing a treatise on horses (for people who have
never seen a horse) which starts with the concept not of horse but of >automobilex. [...]
Instead of wheels, the wheelless automobiles have enlarged toenails called hooves; instead
of headlights or perhaps rear-vision mirrors, eyes; instead of a coat of lacquer, something
called hair; instead of gasoline for fuel, hay, and so on. In the end, horses are only what
they are not. No matter how accurate and thorough such apophatic description, auto-
mobile-driving readers who have never seen a horse and who hear only of >wheelless

automobiles« would be sure to come away with a strange concept of a horse.«**

Hinter diesen sprach-technischen Erkldrungen schimmert bei Havelock wie Ong
mitunter die Ahnung des Gestaltungsproblems als unabweisbarer Herausforde-
rung durch — einer unauthebbaren Schwiche der Literalitét, eines echten Ver-
lustes von Oralitdt. Wo Platon allerdings mit Verve die Nicht-Diskursivitét des
hochsten Wissens hervorhebt, wo Neuplatoniker eine negative Theologie aus-
arbeiten, wo Derrida eine eigene Sprache fiir seine dekonstruktiven Lektiiren
entwirft, da bleiben bei Havelock nur melancholische Schlussstellen. Das Ende
des Kapitels »Die spezielle Theorie der griechischen Literalitdt« beschlieBt er
mit einer Evokation Platons, dem es an der Schwelle zur Literalitidt noch ver-
gonnt gewesen sei, an der Oralitét zu partizipieren, bevor sie »dahinschwinden«
musste.” »Die Konkretheit dieser Art Rede [in der oralen Tradition, H.D.], ihre

42 Ebd.S.98.

43 Ebd.

44 Ong (2002) S. 12f.

45 Vgl. Havelock (2007) S. 121.

hittps://dol.org/1014361/9783839435052-004 - am 14.02.2026, 12:20:03.



https://doi.org/10.14361/9783839435052-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

MEDIENTHEORIE DER SCHRIFT, DEKONSTRUKTION UND PHILOSOPHIE OHNE AUTORINTENTION | 87

poetische und literarische Einfachheit und Direktheit«, so beschliefit er den Auf-
satz »Nachwirkungen des Alphabets«, »erinnern uns daran, dass wir fiir die Er-
oberung des Westens durch das griechische Alphabet einen gewissen Preis be-
zahlt haben mogen.«*

Auch Ong zeigt sich im Vorwort von Orality and Literacy bewusst, einen
Preis zu bezahlen, wenn er sich auf den gut ausgebauten Straflen wissenschaftli-
cher Geschichtsschreibung bewegt:

»Not only are the issues deep and complex, but they also engage our own biases. We —
readers of books such as this — are so literate that it is very difficult for us to conceive of a
real universe of communication or thought except as a variant of a literate universe. This
book will attempt to overcome our biases in some degree and to open new ways to under-

standing.«"’

Von der scharfen Schriftkritik eines Platon sind solche Passagen ebenso weit
entfernt wie von dessen Impetus des hochsten, nicht-diskursiven Wissens. Wenn
auch mit schlechtem Gewissen verldsst sich Ong auf die Vorteile der Literalitit:

»Literacy can be used to reconstruct for ourselves the pristine human consciousness which
was not literate at all — at least to reconstruct this consciousness pretty well, though not
perfectly (we can never forget enough of our familiar present to reconstitute in our minds

any past in its full integrity).«*

Auch hier zeigt sich also der Schatten der Sprache, der sich im Verlust der Geste
Platons, im Verlust der Dimension des Nicht-Diskursiven manifestiert; wobei
der melancholische Ton schnell in Rigorositit umschlagen und auf dem Be-
griffsdenken beharren kann. In Auseinandersetzung mit dem Poststrukturalismus
behauptet Ong: Zwar sei die Kritik der von ihm »Textualisten« genannten Post-
strukturalisten an unserem textuell gepragten Denken »in einem gewissen Aus-
maB brillant«,* doch der einzige Ausweg aus unserer kulturellen Verblendung
fithre tiber das historische Verstédndnis der Oralitdt: »The only way out of the
bind would be through a historical understanding of what primary orality was,
for primary orality ist the only verbal source out of which textuality could

46 Havelock (1990) S. 169.
47 Ong (2002) S. 2.

48 Ebd.S. 15.

49 Ebd.S. 165.

hittps://dol.org/1014361/9783839435052-004 - am 14.02.2026, 12:20:03.



https://doi.org/10.14361/9783839435052-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

88 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION

initally grow.«’’ Obwohl sich Ong der fehlenden Eignung von Literalitit fiir die
Evozierung von Oralitidt bewusst ist, beharrt er also auf der Privilegierung von
Literalitdit zum Verstdndnis von Oralitdt. Die historische Medientheorie — so
wire zu resiimieren — erkennt zwar die Schriftzentriertheit der Philosophie, igno-
riert oder unterschitzt aber das sich darin ausdriickende Gestaltungsproblem und
zieht insofern die falschen Konsequenzen.

15. DER NICHT-DISKURSIVE LOSUNGSVERSUCH
VON DERRIDAS DEKONSTRUKTION

Derrida will den Preis des »Verlusts einer ganzen Dimension« nicht bezahlen
und zieht andere Konsequenzen. Als Ausgangsbasis des hier anvisierten Ver-
gleichs bietet sich Derridas »Medientheorie der Schrift« an, die Grammatologie
(1967), deren Bezug auf Platon im Essay »Platons Pharmazie« (1968) noch aus-
fithrlicher dargestellt ist.

In seiner programmatischen Frithschrift zeichnet Derrida eine Entwicklung,
die als Bestétigung der oben gezeichneten Entwicklung des Begriffsdenkens ver-
standen werden kann. Hierin gleicht sie der Medientheorie — oft bis ins Detail.
Derrida erklart »die phonetische Schrift [zum] Zentrum des grofen metaphysi-
schen, wissenschaftlichen, technischen und O6konomischen Abenteuers des
Abendlandes«.”' Die Schrift sei »nicht nur ein Hilfsmittel im Dienst der Wissen-
schaft [...], sondern [...] allererst die Moglichkeitsbedingung fiir ideale Gegen-
stinde und damit fiir wissenschaftliche Objektivitit. Die Schrift ist Bedingung
der episteme, che sie ihr Gegenstand sein kann«.”> Die Schrift, so Derrida un-
gleich nebuldser als Ong oder Havelock, habe ein ganzes Biindel von bindren
Oppositionen, zum Beispiel die »Differenz zwischen dem Weltlichen und dem
Nicht-Weltlichen, dem Drauflen und dem Drinnen, der Idealitit und der Nicht-
Idealitit, dem Universalen und dem Nicht-Universalen, dem Transzendentalen
und dem Empirischen [...] hervorgebracht«;5 * an zahlreichen weiteren Stellen
seiner Werke finden sich weitere Ausformungen dieser Liste.”* Metaphysik ldsst
sich bei Derrida geradezu als »System von Gegensitzen« bestimmen® oder — in

50 Ebd.
51 Vgl GrS.23.

52 Vgl. ebd. S. 491,
53 Vgl ebd. S. 19.
54 7.B.ebd. S. 146.
55 Vgl ebd. S. 22.

—_

—_—

hittps://dol.org/1014361/9783839435052-004 - am 14.02.2026, 12:20:03.



https://doi.org/10.14361/9783839435052-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

MEDIENTHEORIE DER SCHRIFT, DEKONSTRUKTION UND PHILOSOPHIE OHNE AUTORINTENTION | 89

nuce: »Die Unterscheidung zwischen Sinnlichem und Intelligiblem [ist] die
Metaphysik in ihrer Totalitit«’® — wiihrend die Logik, die dieses System organi-
siert, als »Wissenschaftlichkeit der Wissenschaft« bezeichnet werden kann.”’

Am Anfang dieser Allianz aus Schrift, Metaphysik und Logik stehen auch
bei Derrida die Anfinge der abendldndischen Philosophie: die Vorsokratiker,
Platon, Aristoteles. Mit ihnen entfaltet sich, was Derrida Logozentrismus nennt
(was Havelock und Ong Literalitdt nannten und oben als Begriffsdenken be-
schrieben wurde), in seiner ganzen, lang anhaltenden Dominanz, der sich kein
Denken entziehen kann; es gibt allenfalls »epistemische Einschnitte«, etwa die
Mystik>® oder Leibniz” Konzept einer mathematischen Schrift nach chinesischem
Vorbild.” Die »Epoche Rousseaus«™ stellt eine Art Hshepunkt des Logozent-
rismus dar, dessen Uberspannung zu seiner Implosion — iiber Hegel, Nietzsche
und Heidegger — und seiner »SchlieBung« etwa um die Zeit der Grammatologie
fiihrt.”'

Derrida zeichnet — aus Griinden, die im Weiteren immer deutlicher werden
sollen — die Entwicklungslinie der Schrift nicht mit der gleichen historischen
Prazision wie Havelock und Ong. Aus denselben Griinden untersucht er auch die
mediale oder linguistische Struktur der Schrift nicht. Dennoch beschreibt er mit
dem »Phonozentrismus« einen Effekt der Schrift, fiir den die medialen und lin-
guistischen Eigenheiten der Alphabetschrift, wie sie oben beschrieben wurden,
detaillierte Ursachen abgeben. Die Alphabetschrift ermoglicht mit ihrem beson-
deren Raster ndmlich erstens eine besondere Anschmiegsamkeit an die Rede —
Havelock oder Ong attestieren ihr besondere »Lebendigkeit« — und zweitens
bewirkt sie eine Art Unsichtbarkeit (die wiederum eine Blindheit ihr gegeniiber
begiinstigt): Die Buchstabenfolgen stellen selbst nichts dar (wie Bilder), sondern
sie verweisen lediglich auf Lautfolgen, die wiederum auf ihre Bedeutung ver-
weisen.”” So lieBe sich auch der Phonozentrismus beschreiben, wie ihn Derrida

56 Ebd. S.27.

57 Vgl ebd. S. 12.

58 Vgl ebd. S. 143.

59 Vgl ebd. S. 130ff.

60 Ebd.S.7.

61 Vgl ebd. S. 15.

62 Auch in einer weiteren Hinsicht hat die phonetische Schriftlichkeit eher den Charakter
einer Kopie als andere Schriftsysteme: Sie ist leichter zu erlernen und leichter zu
handhaben — nicht nur im Vergleich zu ideographischen Schriften, sondern auch zu
nicht vokalisierten Schriften. Alphabetisches Schreiben und Lesen sind insofern ndher

beim Reden, als der Zugang zu ihnen weniger exklusiv ist. Darin liegt auch ein Grund

hittps://dol.org/1014361/9783839435052-004 - am 14.02.2026, 12:20:03.



https://doi.org/10.14361/9783839435052-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

90 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION

in Aristoteles’ De interpretatione (1, 16 a 3) formuliert findet.” Schrift ist dem-
nach, vereinfacht gesagt, ein Abbild der Stimme, die wiederum ein Abbild der
Seele ist.” Indem Schrift sich als Signifikant ausweist, betont sie ihre Abhingig-
keit von einem Signifikat: zunichst von der Stimme, die sich jedoch wiederum
als sinnlich und nur als Signifikant erweist und ihrerseits auf das von der Seele
Gemeinte, das »transzendentale Signifikat« verweist. Dieses Phantom nun do-
miniert als Logozentrismus das abendlédndische Denken.

Damit zeigt sich ein bedeutender Unterschied zwischen beiden Schrift-
theorien. Havelock und Ong nehmen die Alphabetschrift und ihre Effekte zum
MaB, an dem gemessen andere Schrifteffekte, andere Rationalititstypen notwen-
dig abfallen. So kommen sie dazu, der Alphabetschrift den Effekt einer beson-
ders hohen Abstraktionsleistung zu attestieren. Fiir Derrida hingegen ist die Al-
phabetschrift nur ein — sehr oft negativ gezeichneter — Sonderfall, eine
»sekundire Schrift« unter allen méglichen Zeichensystemen.” Thm setzt er die
werste Schrift« entgegen, die »der phonetischen Sprache vorangeht«® und iiber-
haupt »nicht im Bereich der Stimme liegt«.*” Sie umfasst also iiber alle Schrift-
systeme hinaus auch »all das, was Anlass sein kann fiir Ein-Schreibung iiber-
haupt [...]: Kinematographie, Choreographie, aber auch >Schrift« des Bildes, der
Musik, der Skulptur usw.«* So wird Schrift bei Derrida zur écriture.

Die écriture zeigt die platonische Schriftkritik in einem besonderen Licht. Einer-
seits erscheint Platon mit seiner Abwertung der Schrift gegeniiber der Miindlich-
keit bei Derrida durchaus als Vorbereiter des Phonozentrismus und somit auch
als Agent der (sekundiren) Schrift in der Tradition der Diskursivitit. Als solcher
ist er andererseits aber zudem noch Agent der ersten Schrift. In dieser Doppel-
agentenrolle ist er nicht (nur) aus kontingenten Griinden blind gegeniiber der
Schrift, sondern notwendig von ihr geblendet.

zur Missachtung der Schrift als bloBer Technik, die dem Sprechen duflerlich bleibt.
Anders als in Kulturkreisen wie Agypten, in denen die Schrift als Gottesgeschenk ver-
ehrt wird, oder in Judentum oder Islam, wo die frithen Schriften geoffenbarte Schrif-
ten sind, wird im antiken Griechenland die Schrift weniger hoch geschitzt. (Vgl.
Assmann (1990) S. 26.)

63 Vgl. ebd. S. 24; zur Kritik: Kramer (2005) S. 24.

64 Vgl. auch Hoffe (1996) S. 189.

65 Vgl. GrS. 33.

66 Vgl. ebd. S. 18.

67 Vgl ebd. S. 21.

68 Ebd.

hittps://dol.org/1014361/9783839435052-004 - am 14.02.2026, 12:20:03.



https://doi.org/10.14361/9783839435052-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

MEDIENTHEORIE DER SCHRIFT, DEKONSTRUKTION UND PHILOSOPHIE OHNE AUTORINTENTION | 91

Diese schon in der Grammatologie angelegte Deutung wird in »Platons
Pharmazie« ausfiithrlicher ausgebreitet,”” Derridas Lektiire des Phaidros, die um
das Grundmotiv der Schrift und der Schriftkritik gewebt ist. Auch hier ist Platon
kein Autor im hermeneutischen Sinne, der seine Schriften zu kontrollieren ver-
steht, sondern er steht im Bann des Mediums, das er benutzt: Derrida stellt die
semantische Variabilitit Platons (auf sie wurde bereits in A.2. im Zusammen-
hang mit dem hochsten Wissen des nous hingewiesen) kunstvoll heraus, um ihn
in der »Pharmazie« als halbbewusst handelnden” Apotheker-Alchimisten zu
zeichnen, der beharrlich den »Stein der Weisen« oder das »Gold« der Wahrheit
sucht und sucht,”' indem er das »Pharmakon« — wie Platon selbst die Schrift
nennt — mit einfachen Definitionen und Oppositionen zu »meistern« versucht.””
Die Schrift aber bleibt irreduzibel mehrdeutig — »Pharmakon« lésst sich sowohl
als »Gift« als auch als »Heilmittel« iibersetzen —, und sie produziert mit allen
Versuchen, Eindeutigkeit herzustellen, nur immer mehr Mehrdeutigkeit. Die
Schrift erscheint (wie in der Grammatologie) als Urknall der Metaphysik, die ei-
ne Lawine von bindren Ordnungsstrukturen auslost und sofort in deren Spiel mit
einbezogen wird. Erst mit der Schrift wird die Differenzierung zwischen Schrift-
lichkeit und Miindlichkeit moglich, so Derrida, erst von hier aus ist Schriftkritik
(wie auch Schriftlob) moglich.

Weil die Alphabetschrift kein ausgezeichnetes, sondern nur ein anderes
Schriftsystem ist, gibt es aus der zwiefachen oder mehrdeutigen Schrift kein
Entkommen. Derridas Lektiiren zeigen ebendas. Schrift wird nicht nur als
»erste« sowie »sekundidre Schrift« mehrdeutig gezeichnet, sondern ihr wird
mit einer Fiille von Bezeichnungen wie »Spur (trace), Aufschub (réserve) oder
*Differenz«” semantische Unbestimmtheit zugestanden. Im Vorwort von »Pla-
tons Pharmazie« etwa beschreibt Derrida seine Lektiire des Phaidros mittels
Oxymora als freilegende Umbhiillung, als schneidendes Weben, als nichts hinzu-
fiigendes Hinzufiigen und lesendes Schreiben.”* Diese an die Mehrdeutigkeit ge-
bundene Lektiire ist und kann keine traditionelle Analyse sein, wie Derrida in ei-
ner Passage mitten im Text, also nicht an zentraler Stelle, verlauten 14sst:

69 Vgl. vor allem Diss S. 122 und 155ff.
70 Vgl. ebd. S. 106f und 145.

71 Vgl ebd. S. 190.

72 Vgl ebd. S. 114.

73 GrS. 169.

74 Vgl. Diss S. 71f.

hittps://dol.org/1014361/9783839435052-004 - am 14.02.2026, 12:20:03.



https://doi.org/10.14361/9783839435052-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

92 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION

»Die Auseinandersetzung (/’explication) mit Platon, so wie sie in diesem Text umrissen
wird, untersteht bereits nicht mehr den anerkannten Modellen des Kommentars, der genea-
logischen oder strukturalen Wiederherstellung eines Systems, ob damit eine Bestéitigung
oder eine Widerlegung, eine Bestdrkung oder eine »Verkehrung« [...] beabsichtigt wird. Es
geht hier um etwas ganz anderes. Auch um dies, aber noch um etwas ganz anderes. [...]
Wir konnen es nicht nochmals mit einem einfachen Begriff bezeichnen, benennen, begrei-

fen, ohne dass wir es sogleich verfehlen.«

Auch in der programmatischen Vorbemerkung der Grammatologie betont Derrida,
dass seine »Lektiire, zumindest axial, den klassischen Kategorien der Geschich-
te, der Ideengeschichte wie der Literaturgeschichte, aber vielleicht in erster Linie
der Geschichte der Philosophie sich zu entziehen habe«.” Ganz ohne eine solche
Geschichte der Philosophie sei allerdings auch nicht auszukommen, denn sie sei
eine »Forderung«77 der »theoretischen Grundlage«,78 wie sie im ersten Teil der
Grammatologie entworfen ist.

Derrida verweigert sich also keineswegs den Effekten der sekundiren
Schrift, dem Logozentrismus, aber er verbindet sie unaufloslich mit den Effekten
der ersten Schrift. Das Kapitel »Grammatologie als positive Wissenschaft« ldsst
sich als eine von zahlreichen Selbstreflexionen von Derridas mehrdeutiger Lek-
tiire der Schrift lesen, die zugleich eine Kritik der historischen Medientheorie
darstellt. Eine Wissenschaft, die wie bei Havelock und Ong eine historische Re-
konstruktion der Schrift und ihrer Effekte versucht, setzt nimlich schon ein Wis-
sen vom Wesen der Schrift voraus und verfehlt sie auf diese Weise. Eine solche
empirisch verfahrende Wissenschaft,” die innerhalb der Grenzen der traditionel-
len Wissenschaft verbleibt und dem Logozentrismus ihren Tribut zollen muss,
kann nur eine »regionale«™ oder »Einzelwissenschaft«®' sein.

Tatsdchlich zeigten sich Havelock und Ong von der Medialitit der Schrift
kaum in ihrer eigenen Wissenschaftlichkeit beeintrdchtigt. Obwohl sie Oralitit
keineswegs als minderwertig oder als Randphénomen verstehen und obwohl ihre
Arbeiten durchaus einen kulturkritischen Impetus haben, obwohl sie die Schwie-
rigkeit der Ubersetzung von Oralitit in Literalitit einrdiumen, so bezweifeln sie

75 Ebd. S. 116.

76 GrS. 8.

77 Ebd.

78 Ebd.S.7.

79 Vgl. ebd. S. 131.
80 Ebd. S. 148.

81 Ebd. S. 169.

hittps://dol.org/1014361/9783839435052-004 - am 14.02.2026, 12:20:03.



https://doi.org/10.14361/9783839435052-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

MEDIENTHEORIE DER SCHRIFT, DEKONSTRUKTION UND PHILOSOPHIE OHNE AUTORINTENTION | 93

doch nie den Einsatz und die Michtigkeit ihrer eigenen Wissenschaftsprosa.*” In
gut angelsdchsischer Tradition erzdhlen sie elegant und klar die einleuchtende
Geschichte von der (primédren) Oralitét, die mit Aufkommen der Schrift verloren
geht.

Der melancholische Gestus, der in der verschrifteten Sprache einen Schatten
sieht, der sich iiber das gesprochene Wort legt — wie er sich nicht nur bei Platon
und Aristoteles, sondern auch bei Wieland, Havelock und Ong zeigte —, liegt im
Wesen der Theorie und kann theoretisch nicht hinterfragt werden:

»Darf die Schrift noch ldnger als Verfinsterung betrachtet werden, welche die Herrlichkeit
des Wortes iiberlistet und sie ihres Glanzes beraubt? Und wenn es irgendeine innere Not-
wendigkeit fiir diese Verfinsterung gibt, muss dann nicht das Verhiltnis zwischen dem
Schatten und dem Licht, der Schrift und dem gesprochenen Wort eine andere Gestalt an-
nehmen?

Das wiirde bedeuten, dass die notwendige Dezentrierung nicht ein philosophischer oder

wissenschaftlicher Akt als solcher sein kann, da es hier darum geht, durch den Zugang zu
einem anderen, das gesprochene Wort mit der Schrift verbindenden System, die grundle-

genden Kategorien der Sprache und der Grammatik der episteme zu dislozieren.«*

Derrida meldet damit Zweifel an, dass der Schatten der Sprache auf traditionell
sprachliche Weise loszuwerden ist. Ihm scheint nicht moglich, das Beharrungs-
vermogen des Begriffsdenkens aufzuheben, ohne neue Gestaltungslésungen zu
schaffen. Ob Dezentrierung, Dislozierung oder bekanntesterweise auch Dekon-
struktion, die Derrida der traditionellen Praxis der Wissenschaft entgegensetzt:
Um den Verlust der ganzen Dimension des Nicht-Diskursiven zu vermeiden,
muss Philosophie nicht so sehr auf Vermittlung oder Darstellung, sondern viel-
mehr auf ihre Aneignung fokussiert werden.

Dafiir muss dem Spielraum der Subjektivitit des Rezipienten Raum gegeben
werden. Derrida scheint eine Gestaltungslsung vorzuschweben, die eine Ande-
rung der konventionellen Praxis der Lektiire mit einer Anderung der konventio-
nellen medialen beziehungsweise kulturellen Praxis von Wissenschaft verbindet:

»Es geht [...] nicht darum, der Buchhiille noch nie dagewesene Schriften einzuverleiben,
sondern endlich das zu lesen, was in den vorhandenen Binden schon immer zwischen den

Zeilen geschrieben stand. Mit dem Beginn einer zeilenlosen Schrift wird man auch die

82 Ubrigens ganz anders als der Begriinder der kanadischen Medientheorie, Marshall
McLuhan.
83 GrS. 166.

hittps://dol.org/1014361/9783839435052-004 - am 14.02.2026, 12:20:03.



https://doi.org/10.14361/9783839435052-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

94 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION

vergangene Schrift unter einem verdnderten rdumlichen Organisationsprinzip lesen. [...]
Weil wir zu schreiben, auf andere Weise zu schreiben beginnen, miissen wir auch das bis-
her Geschriebene auf andere Weise lesen.

[...] Was es heute zu denken gilt, kann in Form der Zeile oder des Buches nicht nieder-
geschrieben werden [...].«*

16. EVALUATION DER DEKONSTRUKTION MIT RORTY

Im Folgend soll untersucht werden, ob Derrida aus der Schriftzentriertheit der
Philosophie die richtigen Konsequenzen gezogen hat, um die Herausforderung
der Gestaltungsfrage addquat anzunehmen und sich vom Begriffsdenken fernzu-
halten.

Es wire eine lohnende, doch schwer oder gar nicht durchfiihrbare und jeden-
falls in dieser Untersuchung nicht zu bewiltigende Aufgabe, die Wirkung von
Derridas Texten beziiglich ihrer gelungenen Aneignung empirisch zu iiberprii-
fen. Stattdessen soll ein kleiner Ausschnitt der Rezeptionsgeschichte Derridas
einigen Aufschluss dariiber geben. Dabei wird die bisher benutzte Begrifflichkeit
mit der von Richard Rorty kurzgeschlossen.

Rorty hat sich in seinen Schriften immer wieder mit den Moglichkeiten aus-
einandergesetzt, sich vom Begriffsdenken zu distanzieren. Freilich benutzt er
nicht den Terminus Begriffsdenken und nihert sich diesem auch nicht iiber das
Gegensatzpaar von Nicht-Diskursivitdt und Diskursivitét; vielmehr nennt er jene
Denktradition, die es zu iiberwinden gilt, oft — mit Heidegger — Metaphysik®’
(oder, in deren aktueller Form, auch Reprisentationalismus®®). Als deren klassi-
sche Protagonisten gelten ihm insbesondere Platon, dem er den versuchten Aus-
schluss von Zeit und Zufall mit der Unterscheidung zwischen Intelligibilitit und
Sinnlichkeit anlastet, und Kant, der diese Unterscheidung auf den Gegensatz
zwischen Subjekt und Objekt projiziert habe.®’” Rorty untersucht Losungsansitze
vor allem des 20. Jahrhunderts, die diese philosophischen Grundunter-
scheidungen tiberwinden wollen, und kritisiert mit feinem Gesplir jene misslun-
genen Versuche, die sie bloB reproduzieren. Sie zeichneten sich dadurch aus,
dass sie lediglich altes Vokabular durch neues ersetzten und dadurch im Bann
der alten Unterscheidungen verblieben. Wenn alte Fragen nach Wahrheit oder

84 Ebd. S. 155f.

85 Vgl. z.B. Rorty (2008) S. 51.
86 Vgl ebd. S. 2.

87 Vgl. ebd. S. 50ff.

hittps://dol.org/1014361/9783839435052-004 - am 14.02.2026, 12:20:03.



https://doi.org/10.14361/9783839435052-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

MEDIENTHEORIE DER SCHRIFT, DEKONSTRUKTION UND PHILOSOPHIE OHNE AUTORINTENTION | 95

dem Gegensatz zwischen Realismus und Idealismus immer wieder in den Vor-
dergrund gerieten, perpetuierten sie iiberkommene Handlungsmuster unter ganz-
lich neuen Bedingungen und verdammten Philosophie so zur Unniitzlichkeit ei-
nes leeren Rituals.

In diesem Sinne stellt Rorty auch jene philosophische Bewegung dar, die er
selbst — dabei zunehmend kritisch — begleitete und deren Benennung als
»linguistic turn« er populdr machte. Die Wende zur Sprachlichkeit habe zunéchst
lediglich Kants Verlagerung der Metaphysik in die Subjektphilosophie wieder-
holt und ihrerseits in die Sprache verlegt. In der Philosophie énderte sich nur
scheinbar etwas; tatsdchlich wurden die alten Probleme fortgeschrieben: » The
linguistic turn< was a rather desperate attempt to keep philosophy an armchair
discipline.«*® Bei dieser Operation wurde Sprache reifiziert: Sie wurde als ein
der Zeit und den Umsténden enthobenes Ding gesehen, deren GesetzmaBigkeiten
universell giiltig seien. Sprachphilosophie, insbesondere die Schriften von
Quine, dem spdten Wittgenstein und Davidson, habe dieses Bild von Sprache
hinterfragt. Sprache galt ihnen — in Rortys Begrifflichkeit — nicht mehr als be-
deutungstragendes »Medium« (»a set of representations«), sondern als praktisch
wirksames, vielseitig einsetzbares »Werkzeug« (»a set of tools«).” Damit — so
lieBe sich Rortys Position darstellen — wird der Philosophie ermdglicht, sich aus
dem Lehnstuhl zu erheben und sich auf die Strale oder in die Institutionen zu
begeben, um sich dort niitzlich zu machen. Dieses Unternehmen ist dadurch je-
derzeit gefihrdet, dass auch jenes neue Vokabular, mit dem Sprache als Werk-
zeug beschrieben wird, als »Wahrheit«, oder indem ihm universelle Giiltigkeit
unterstellt wird, zu ernst genommen wird.”

Rorty ist nicht zuletzt dafiir bekannt, dass er die Gemeinsamkeiten der
»postpositivistischen« Entwicklung der Analytischen Philosophie (die er in die
Tradition des Pragmatismus stellt)’’ mit der zeitgendssischen Kontinentalphilo-
sophie — und zwar besonders mit dem Poststrukturalismus — hervorhebt. Zu den
Philosophen, die Rorty am meisten faszinieren, gehort Derrida. Wenn Rorty
Derrida einen Meister der Verfliissigung von Vokabularen und der » Aufhebung«
nennt,” bejaht er — so soll sich zeigen — die Frage, ob ihm diese Aufhebung des
Begriffsdenkens gelungen sei. Doch Rortys Lektiire ist nicht unkritisch; er ist

88 Vgl. ebd. S. 50.

89 Vgl. ebd. S. 3.

90 Vgl ebd. S. 4f.

91 Vgl ebd. S. 3.

92 Ebd S. 126: »Such liquefaction is what I am calling Aufhebung and praising Derrida

for having done spectacularly well.«

hittps://dol.org/1014361/9783839435052-004 - am 14.02.2026, 12:20:03.



https://doi.org/10.14361/9783839435052-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

96 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION

nicht von allen Texten und Textstellen gleichermallen tiberzeugt und unterschei-
det zur Verdeutlichung zwischen einem frithen und einem spiten Derrida.”

Dem frithen Derrida bescheinigt Rorty eine gewisse Zerrissenheit™ zwischen
Diskursivitdt und Nicht-Diskursivitdt, ungliicklicherweise mit Schwergewicht
auf ersterer. In dieser Phase werde ein traditionelles Set von Metaphern des Ab-
soluten (»truth, meaning, clear and distinct ideas«) mit einem anderen (»trace,
différance, and other such deconstructive key-terms«) ersetzt.” Insofern Derrida
argumentierend und erklirend auftrete,” nehme dieses neue Vokabular ein fata-
les Gewicht an — verbleibe sozusagen im Schwerkraftbereich der Metaphysik
und verfehle das Ziel ihrer Uberwindung.”” Mit dieser Art von »negativer Theo-
logie« sei bereits Heideggers Ausbruchsversuch aus der Metaphysik geschei-
tert.”®

So zeichnet Rorty den frithen Derrida in einer von Nietzsche, bisweilen von
Hegel,” iiber Heidegger reichenden Genealogie sich gegenseitig beeinflussender

und iibertrumpfender Metaphysik-Uberwinder.'®

(Es ist dieselbe Farce, die {iber
groB3e Strecken auch in dieser Untersuchung nachgezeichnet wird, beginnend mit
Kant: Die diskursive, manchmal auch nicht-diskursive Distanzierung vom Be-
griffsdenken, die immer und immer wieder in dessen Bannkreis zuriickgeworfen
wird.) Derrida bleibe mit der gewissen dogmatischen Ernsthaftigkeit seines
Fruhwerks, mit der es sich von Heidegger abzusetzen versuche, selbst hinter dem
spiten Heidegger zuriick.'”" Erst mit der Postkarte (1980) entziche sich Derrida
diesem Teufelskreis. »I should like to see [Derrida’s] early work as something of
a false start, in the same way that Being and Time is, in the light of Heidegger’s
later work, a false start, and as Wittgenstein thought his Tractatus to have a false

102
start.«

93 Rortys »spéter« wire aus heutiger Sicht eher ein »spiterer« oder gar »mittlerer«

Derrida.
94  Vgl.ebd. S.93 und 117.
95  Vgl.ebd. S. 113.
96  Vgl. ebd. S. 93 und 104.
97  Vgl.ebd. S. 101.
98  Vgl.ebd. S. 117 und 113.
99  Vgl. Rorty (2000) S. 446.
100 Vgl. z.B. Rorty (2008) S. 96.
101 Vgl. ebd. S. 104.

102 Vgl

—_—

ebd. S. 128.

hittps://dol.org/1014361/9783839435052-004 - am 14.02.2026, 12:20:03.



https://doi.org/10.14361/9783839435052-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

MEDIENTHEORIE DER SCHRIFT, DEKONSTRUKTION UND PHILOSOPHIE OHNE AUTORINTENTION | 97

Indem der spite Derrida aus Heideggers Fehlern gelernt habe,'” habe er sich
von den semiotischen Parametern des Begriffsdenkens immer weiter abgewen-
det: Freies Phantasieren,'™ private'” und »noninferential associations between
106 107

»Rekontextu-

alisierung im allgemeinen und die Umkehrung von Hierarchien im besonde-
109

words«, ~ »Wortspiele, Gleichkldnge und graphische Witze«,
ren«,'”® »speaking several languages at once, producing several texts at once,
die Gewichtverlagerung »des eigenen Schreibens auf jene »materialen< Gestalten
— auf das, was bis dato als marginal behandelt wurde,'"’ die Verweigerung,
nach den Regeln der traditionellen Philosophie propositionaler Aussagen zu

TRl
spielen

seien nun die durchgingigen Merkmale. Gleichzeitig entfalle das
Bedrohungsszenario durch die Sprache, das der frithe Derrida zeichne. Der spé-
tere Derrida habe sich von der Bedrohung durch die Metaphysik geldst: »He is
less torn. He is content simply to have fun rather than to feel haunted.«''* Er
wird bei Rorty zum »playful punster«,'” »great comic writer — perhaps the
funniest writer on philosophical topics since Kierkegaard«''* — eines
»Derridadaisme,'"” zum »private writer« im Gegensatz zu einem »writer with a
public mission«,''® zum verspielten Verbalartisten, der keinen Anspruch auf
Uberwindung der Metaphysik stellt und stellen kann — zumindest keinen allge-
meingiiltigen. Er lasse die Metaphysik Metaphysik sein und beschéftige sich mit
konkreter Textarbeit.'"”

Tatsdchlich hilt Rorty die Rolle der Metaphysik fiir ausgespielt und nimmt

eine Haltung ein, die man mit Kant kritisch als metaphysischen Indifferentis-

103 Vgl. Rorty (2012) S. 208.
104 Vgl. ebd. S. 207.

105 Vgl. ebd. S. 217.

106 Rorty (2008) S. 97.

107 Rorty (2012) S. 216.
108 Ebd. S.222.

109 Rorty (2008) S. 98.

110 Vgl. Rorty (2012) S. 216f.
111 Vgl. ebd. S. 219.

112 Rorty (2008) S. 117.
113 Ebd. S. 100.

114 Ebd.S. 113.

115 Ebd.S. 119.

116 Vgl. ebd. S. 120.

117 Vgl ebd. S. 113.

hittps://dol.org/1014361/9783839435052-004 - am 14.02.2026, 12:20:03.



https://doi.org/10.14361/9783839435052-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

98 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION

mus''"® bezeichnen konnte. Metaphysik habe sich, wie Rorty einmal nonchalant

bemerkt, langst tiberlebt; sie sei »a genre which had a distinguished career and
an important historical function but which now survives largely in the form of
self-parody«.'” In einem Beispiel illustriert Rorty die Rolle der Metaphysik so-
gar anhand eines #ltlichen GroBonkels, der gelegentlich bei Familienfesten auf-
taucht, ohne bedeutenden Einfluss auf die Erziehung der Nachkommenschaft
auszuiiben."” Der Drang zum metaphysischen Denken wire dann sozusagen
eher eine individuelle Neurose als ein universelles oder zumindest kulturelles
Problem. Tatsdchlich konnten wir, so Rorty,

»sagen, dass der Grund, weshalb manche sich nicht einfach von der Philosophie abwenden
konnen, der gleiche Grund ist, aus dem manche sich nicht einfach von ihren Eltern — oder
allgemeiner gesprochen, von ihrer Vergangenheit — lossagen konnen. Dieser Grund ist
kein Kantischer und transzendentaler, sondern sozusagen ein Freudscher und empirischer
Grund. Wenn man mit Philosophie — also mit den Unterscheidungen zwischen Seele und
Leib, Wesen und Akzidens, Sein und Schein, empirisch und transzendental — grolgezogen
wurde, ist man vielleicht gar nicht dazu in der Lage, sich von dieser Erziehung abzuwen-
den, ohne den Kontakt zu sich selbst zu verlieren. Nicht jeder Mensch ist in dieser Weise
groBgezogen worden (in China werden diese Dinge vielleicht anders geregelt), und es be-
steht kein Grund zur Annahme, dass alle Menschen in Zukunft so gro3gezogen werden,
aber bei dir war es s0.«'*'

Im Klammerausdruck des Zitats verbirgt sich ein Zweifel an der Position des
metaphysischen Indifferentismus, der mehr Raum verdient. Wenn die Dinge in
China vielleicht anders geregelt werden, dann hat das moglicherweise einen
Grund, dem Rorty nicht weiter nachgeht: etwa eine kulturelle Gepflogenheit wie
die Benutzung der vokalisierten Alphabetschrift, die eine breitenwirksame und
iiberindividuelle Macht ausiibt, welche nicht verschwindet, wenn ihr mit Indiffe-
renz begegnet wird — eher im Gegenteil: Wo Theorie betont, dass sie selbst-
verstindlich nicht das letzte Wort haben kann, folgen beildufig letzte Worte; wo
Metaphysik fiir obsolet erkldrt wird, droht unbemerkt Metaphysik einzuziehen;
wo die Offenheit eines Systems betont wird, droht es sich zu schlieen. Doch in
der Nacht der Kontingenz sind fiir Rorty alle Katzen grau. Er macht keinen

118 Zur metaphysischen Indifferenz bei Kant vgl. KrV A X und B XXXI; vgl. auch O S.
S8f.

119 Vgl Rorty (2008) S. 105.

120 Vgl. ebd. S. 107.

121  Rorty (2000) S. 496.

hittps://dol.org/1014361/9783839435052-004 - am 14.02.2026, 12:20:03.



https://doi.org/10.14361/9783839435052-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

MEDIENTHEORIE DER SCHRIFT, DEKONSTRUKTION UND PHILOSOPHIE OHNE AUTORINTENTION | 99

Unterschied zwischen moglichen Entstehungsweisen metaphysischen Denkens,
obwohl es offensichtlich bedeutsam ist, ob metaphysisches Denken blof3 gele-
gentlich durch Zufall bei gewissen griiblerischen Menschen entsteht oder ob eine
ganze Kultur davon machtvoll gepragt wird. Und er benutzt selbst die Schrift
(und kein anderes, moglicherweise geeigneteres Medium), um sich mit Derrida
also auf eine Weise auseinanderzusetzen, die diesen wieder in den Lehnsessel
der Philosophie zu driicken droht.

Rortys Unterschitzung der Schrift als kultureller Praxis ldsst sich vielleicht
als Idiosynkrasie, mit gutem Grund aber auch als Nachhall Derridas verstehen.
Dessen écriture beansprucht eine derartige Vormachtstellung, dass in ihr die spe-
zifischen Eigenschaften der Schrift mit denjenigen anderer Medien (wie Bildern)
ununterscheidbar zusammenflieBen. Wenn es aber kein Auflerhalb des Textes
gibt, muss Derrida auch seine eigene Forderung nach einer zeilenlosen Schrift
auBBerhalb des Buches nicht umsetzen. Derselben Logik folgt Rorty: Er ldsst ne-
ben Vokabularen und Sprachspielen einfach keine Entititen mehr gelten; unsere
Kultur sei sich bewusst geworden, auf einem immer neue Metaphern hervor-
sprudelnden Geysir ihre Grundlage zu haben; und auch die Schrift ist fiir ihn
kein irgendwie reales Medium, sondern eine Vokabel, die jedenfalls nicht bean-
spruchen kann, die Bedingungen unseres Denkens aufzukléren.

Diese Position haben Krdmer — in explizitem Bezug auf Derrida — als
»Skriptizismus«'** und Mersch als »Medienidealismus«'* kritisiert. Die Dekon-
struktion, so sind sie sich einig, versteht und wiirdigt die Bildlichkeit nicht ge-
nug. Und der spétere Derrida geht nicht weit genug — so konnte man ein Fazit
dieser Positionen im Sinn der vorliegenden Ausfithrungen ziehen —, wenn er
tiber die Schrift nicht hinausgeht. Mersch reflektiert iber mogliche Weiterent-
wicklungen der Dekonstruktion:

»Eine konnte darin bestehen, die Frage der Materialitdt von Strukturalitdt zu trennen und
(jenseits »logozentristischer< Vorentscheidungen) die Begriffe der Aisthesis und Priasenz
zu restituieren — man konnte auch sagen: das »Reale« gegen die Souverénitéitsphantasmen

: c : 124
eines uferlosen Konstruktivismus wieder geltend zu machen.«

In Teil C (besonders C.6) werden solche Hinweise darauf, dass Derrida die Kon-
sequenzen aus der Schriftzentriertheit der Philosophie nicht vollstindig gezogen

122 Vgl. Kriamers (2009a) S. 97.
123 Vgl. Mersch (2004) S. 80.
124  Garcia Diittmann/Mersch/Niederberger/Waldenfels (2010).

hittps://dol.org/1014361/9783839435052-004 - am 14.02.2026, 12:20:03.



https://doi.org/10.14361/9783839435052-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

100 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION

hat, ernst genommen. In der Folge werden das Potential des Bildes und beson-
ders des Diagramms fiir eine Gestaltungslosung der Philosophie untersucht.

Vorher soll jedoch einem weiteren Aspekt von Rortys Bevorzugung von
Derridas spidterem Werk nachgegangen werden, der zur Untersuchung in Teil B
fiihren wird: Rortys Derrida-Interpretation versucht, dessen Schriften von letzten
Residuen der Diskursivitit zu reinigen. Dies zeigt sich besonders deutlich in sei-
ner Sicht auf das Frihwerk. Es ist ihm zu ernsthaft: »The tone of urgency [...] is
out of place.«'* Damit werde gleichsam eine falsche Universalitit konstruiert,
die sich in einem Universalverdacht gegeniiber der Sprache oder dem »Diskurs
der Philosophie«'* duBere. Mit diesem Vorwurf steht Rorty nicht allein. Auch
Ong beharrte gegen die Poststrukturalisten darauf, dass Literalitdt keineswegs
ein unausweichliches System der Repression sei, wie das mit dem Term Logo-
zentrismus anklinge. Die poststrukturalistische Klaustrophobie sei insofern
etwas hysterisch: »What leads one to believe that language can be so structured
as to be perfectly consistent with itself, so as to be a closed system? There are no
closed systems and never have been.«'>” Auch von Habermas, den Rorty an dieser
Stelle zustimmend zitiert, ist dieser Vorwurf vorgebracht worden: »Habermas
fragt sich, warum Heidegger und Derrida immer »noch gegen jene >starken< Be-
griffe von Theorie, Wahrheit und System [streiten], die doch seit mehr als hun-
dertfiinfzig Jahren der Vergangenheit angehdren<, warum sie immer noch >mei-
nen, die Philosophie aus dem Wahne reiflen zu miissen, eine Theorie
aufzustellen, die das letzte Wort behltc.«'*®
ganz ghnlich an:

Rorty selbst merkt an anderer Stelle

»Derrida talks as if [...] there were a terrible oppressive force called >the metaphorics of
philosophy« or the »history of metaphysics< which is making life impossible not only for
playful punsters like himself but for society as a whole. But things are just not that bad,
except in special circumstances, circumstances of the sort which once produced the Inqui-

sition and, more recently, the KGB.«'?

In dieser Kritik zeigt sich wieder die leichtfertige Indifferenz gegeniiber der
Metaphysik. Aber so gelingt es Rorty, das Frithwerk im Licht des spéteren
Werks gelten zu lassen: Im Licht des spéteren Derrida kann er auch den frithen

125 Rorty (2008) S. 104.
126 Ebd.S. 113.

127 Ong (2002) S. 166.
128 Rorty (2000) S. 456.
129 Rorty (2008) S. 100.

hittps://dol.org/1014361/9783839435052-004 - am 14.02.2026, 12:20:03.



https://doi.org/10.14361/9783839435052-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

MEDIENTHEORIE DER SCHRIFT, DEKONSTRUKTION UND PHILOSOPHIE OHNE AUTORINTENTION | 101

Derrida gelten lassen. Es ist jenes Licht, in das Rorty die postpositivistische ana-
lytische Philosophie wie auch die postmoderne Kontinentalphilosophie taucht. In
diesem Licht wiren zwar der frithe Derrida — wie auch Heidegger — immer noch
Teilnehmer der Metaphysik-Uberwindungsfarce, sie hitten aber immerhin ein
berechtigtes Ziel: »Ich mochte meinen, dass es ihnen gar nicht darum geht, die
»Philosophie« diesem Wahn [letzte Worte zu suchen] zu entreilen, sondern ein-
fach darum, sich selbst von der eigenen Vergangenheit zu 16sen: von gerade den
Worten, die fiir sie die letzten zu sein drohten (d.h. im Falle Heideggers die Wor-
te Nietzsches, im Falle Derridas die Worte Heideggers).«'*’

Das von Rorty dem Begriffsdenken entrissene Frithwerk wird so gleichsam
zu einem esoterischen Unternehmen. Es ist nicht mehr allgemein, sondern nur
noch fiir einen bestimmten Rezipientenkreis relevant, den es zu einem bestimm-
ten Ziel fithren soll: zur Uberwindung der Metaphysik (als individueller Neuro-
se). Im von Rorty bevorzugten spdteren Werk hingegen wird die Metaphysik
tiberwunden, indem sie verspottet oder ignoriert wird.

Seine Interpretation entwickelt Rorty in der Auseinandersetzung mit Text-
auslegungen von Christopher Norris, Jonathan Culler und Rodolphe Gasché. Sie
strduben sich dagegen, Diskursivitit in Derridas Werk zu suspendieren, und
sehen darin im Gegenteil einen Ausgleich zwischen Diskursivitit und Nicht-
Diskursivitdt erreicht. Dekonstruktion sei, wie Rorty referiert, »in Culler’s
words, both >rigorous argument within philosophy and displacement of philo-
sophical categories and philosophical attempts at mastery<.«''

Rorty hilt das fiir eine Wunschvorstellung und insistiert auf einer prin-
zipiellen Unvereinbarkeit: »Something, I claimed, had to go. I suggested we

132

jettison the >rigorous argument< part.« ~~ Beharrlich arbeitet Rorty die unverein-

bare Gegensitzlichkeit von diskursiv (»argumentative«) und nicht-diskursiv

134

(»nonpropositional«),"”> von Ernst und Humor* sowie von Philosophie als

transzendentalem Projekt und als Aufhebung/Verfliissigung'®’ heraus. Er besteht
darauf, dass ein Ausgleich nicht méglich ist: »Once again, I would want to insist

that you cannot have it both ways.«'*°

130 Rorty (2000) S. 456.
131 Rorty (2008) S. 119.
132 Ebd. S. 119.

133 Vgl. ebd. S. 124.

134 Vgl. etwa ebd. S. 93ff.
135 Vgl ebd. S. 122ff.
136 Ebd. S. 123.

hittps://dol.org/1014361/9783839435052-004 - am 14.02.2026, 12:20:03.



https://doi.org/10.14361/9783839435052-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

102 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION

Im folgenden Teil B wird sich diese Analyse bestétigen: Zwar nicht in Bezug
auf Derrida, sondern in Bezug auf Kant und Wittgenstein, deren Versuche, einen
Ausgleich zwischen Diskursivitit und Nicht-Diskursivitidt im Namen von »Orien-
tierung« und »Ubersicht« zu schaffen, untersucht werden. (Doch auch wenn der
angestrebte Ausgleich nicht gelingt: Der Bedarf danach, eine iiberzeugende Lo-
sung der Gestaltungsfrage der Philosophie, besteht weiterhin.)

hittps://dol.org/1014361/9783839435052-004 - am 14.02.2026, 12:20:03.


https://doi.org/10.14361/9783839435052-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

