
 

IV. Medientheorie der Schrift, Dekonstruktion 
 und Philosophie ohne Autorintention 

 
 
 

Zwei andersartige Lösungsansätze für das Gestaltungsproblem der Philosophie 
kommen in den 1960er Jahren auf. Sie unterscheiden sich von den bisher vorge-
stellten Lösungsversuchen dadurch, dass sie keine Code-Rezeptionsmodelle 
sind. Es geht bei ihnen nicht mehr primär darum, die Lehre oder die Intention ei-
nes Autors richtig zu verstehen. Vielmehr wird bei ihnen die Schrift als Medium 
zum Hauptakteur, und zwar in einem besonderen Sinne: Schrift wird gleichsam 
als Transzendental des Begriffsdenkens vorgestellt. Damit positionieren sich die-
se Lösungsansätze nicht in einfacher Opposition zum Begriffsdenken, mithin in 
der Nicht-Diskursivität, sondern außerhalb dieses Gegensatzpaares, und konsti-
tuieren auf diese Weise eine ganz andere Distanzierungsweise davon. Indem sie 
zudem nicht nur das Begriffsdenken als Effekt der Schrift erklären, sondern auch 
das Code-Modell, wird verständlich, warum alle diesem verpflichtenden Rezep-
tionsmodelle im Bannkreis der Diskursivität verbleiben müssen; gleichzeitig 
deutet sich an, wie diesem Bannkreis entkommen werden kann. 

Beide Lösungsansätze – nämlich Medientheorie der Schrift und Dekonstruk-
tion – zeichnen ihrerseits eine Entwicklungslinie der Schrift, deren Verlauf mit 
der oben skizzierten Entwicklungslinie des Begriffsdenkens übereinstimmt. Wie 
sich im Detail zeigen wird, ist die Schrift – mag sie auch nicht dessen einzige 
Ursache sein – nicht vom Begriffsdenken zu trennen. Damit geben beide Lö-
sungsansätze einen weiteren, bedenkenswerten Grund für die Sonderstellung des 
Begriffsdenkens jenseits der in A.9 aufgeführten Vorteile; und zwar die kulturel-
le Praxis unserer Nutzung der Schrift. 

Medientheorie der Schrift und Dekonstruktion ergänzen einander auf mitun-
ter verblüffende Weise. Gemeinsam ist ihnen auch, dass – obwohl die Schrift im 
Zentrum ihrer Aufmerksamkeit steht – sie sich nicht an zentralen Stellen mit  
Platons Schriftkritik beschäftigen und sich dabei auch nicht besonders von deren 
Paradoxalität irritieren lassen. Trotz großer Gemeinsamkeiten ist nicht nur ihr 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-004 - am 14.02.2026, 12:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


78 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION 

 

Ansatz denkbar heterogen. Ihre große Unterschiedlichkeit, die im Anschluss an 
die Entwicklungslinie der Schrift herausgearbeitet werden soll, lässt sich folgen-
dermaßen beschreiben: Für die Medientheoretiker geht im Zuge ihrer histori-
schen Beschäftigung mit der Schrift auch jene Geste Platons verloren, womit der 
»Verlust einer ganzen Dimension« (nämlich des Nicht-Diskursiven) in Kauf ge-
nommen wird. Die Dekonstruktion hingegen hebt erst die Dimension des Nicht-
Diskursiven in der Schrift hervor; und zwar, indem sie Philosophie nicht mehr 
auf die Vermittlung oder Darstellung, sondern auf den Spielraum der Subjektivi-
tät in der Rezeption, mithin auf ihre Aneignung fokussiert. 

1963 veröffentlichte Havelock seine umfassende Studie A Preface to Plato, 
in der er Platon und den Anfang der westlichen Philosophie in den geschichtli-
chen Zusammenhang der Entwicklung des phonetischen Alphabets stellt. Er leis-
tete damit im Umfeld der kanadischen Medientheorie einen entscheidenden Bei-
trag zur Kulturtheorie der Schrift, die von Walter J. Ong in seinem Hauptwerk 
Orality and Literacy (1982) weiterentwickelt wurde und die Havelock in späte-
ren Schriften wie The Literate Revolution in Greece and its Cultural 
Consequences (1982) und The Muse Learns to Write (1986) in großer Überein-
stimmung mit seinem frühen Ansatz fruchtbar machte. Die Medientheorie der 
Schrift nach Havelock und Ong lässt sich als Bestätigung der oben gezeichneten 
Entwicklung des Begriffsdenkens, von den Anfängen der Diskursivität über ihre 
Dominanz bis hin zu Distanzierungsversuchen davon, verstehen. 

Die Medientheorie der Schrift stellt den Übergang von »primärer Oralität« 
zu »Literalität« als kulturellen und epistemischen Bruch höchsten Grades dar. 
Die schriftliche Fixierung von bislang mündlichen Kommunikationsakten wirkte 
nicht nur zurück auf die bloße Technik der kulturellen Kommunikation, sondern 
auf deren Praxis und auf das Denken selbst. Schrift zeigt sich als Werkzeug, 
welches das mit ihr behandelte Wissen nicht unverändert lässt, also als Medium. 
Sprechen, das semantisch an Maximen und Variationen gebunden ist, syntak-
tisch an Rhythmus, Vers, Parataxis, Narration und pragmatisch an Gedächtnis, 
die Zeremonie, den Körper (das Ohr vor allen anderen Sinnesorganen, aber auch 
Mund, Zunge, Gliedmaßen), wird von den Effekten seiner schriftlichen Fixie-
rung überlagert.1 Das Fließende, Dynamische, Ambivalente2 und Konkrete (aber 
auch Distanzlose, Unmittelbare, Emotionale) des oral Tradierten weicht dem 
Statischen, Zeitlosen, Eindeutigen und Abstrakten3 (aber auch Kritischen,  

                                                             
1  Vgl. Havelock (2007) S. 70ff. 
2  Vgl. ebd. S. 127. 
3  Vgl. ebd. S. 104. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-004 - am 14.02.2026, 12:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


MEDIENTHEORIE DER SCHRIFT, DEKONSTRUKTION UND PHILOSOPHIE OHNE AUTORINTENTION | 79 

Reflektierten, Rationalen) der Literalität.4 Das neue Kommunikationssystem 
bringt eine Fülle von bisher unerhörten Konzepten mit sich, nicht zuletzt das 
Code-Modell, das zwischen Wissen (beziehungsweise »Kodes«, »Themen«, »In-
formation«)5 und Wissendem6 unterscheidet, aber auch die Gegensatzpaare An-
schauen und Handeln, Beschreiben und Bewerten, Denken und Sprechen.7 

Havelock untersucht die primäre Oralität sowie deren Übergang zur Literal-
ität bevorzugt am Schrifttum des antiken Griechenlands. Dieser enge Fokus be-
günstigt eine gewisse eurozentristische »Verzerrung«,8 ist aber im Ansatz wohl-
begründet: »Die Griechen erfanden nicht nur einfach ein Alphabet; sie erfanden 
die Literalität und die Grundlage des modernen Denkens.«9 Diese Grundlegung 
der Eigenschaften heutiger Wissenschaft beruht auf der Eigenheit der besonde-
ren imitatorischen Effizienz der alphabetischen Schrift.10 Sie besteht darin, dass 
die Alphabetschrift nicht aus semantischen Einheiten aufgebaut ist, wie es chine-
sische oder ägyptische Ideogramme sind, sondern aus phonetischen Einheiten, 
den Buchstaben.11 Deswegen kann sie – übrigens sogar anders als nicht-
vokalisierte Alphabetschriften – Lautfolgen unabhängig von ihrem Sinn, also 
auch fremde Sprachen, exakt aufzeichnen. Die Alphabetschrift vollzieht gleich-
sam eine andere, erstens phonetische und zweitens engere, Rasterung der Spra-
che als andere Schriftsysteme. 

Diese Eigenheit bedingt verschiedene Effekte, die dem griechischen, abendländi-
schen, wissenschaftlichen Denken eine besondere Prägung verleihen. Havelock und 
Ong tendieren dazu, diese Prägung als charakteristisch oder paradigmatisch für 
Literalität überhaupt auszuzeichnen. Dies liegt freilich daran, dass der Unter-
schied zwischen Oralität und Literalität durch das Alphabet besonders krass aus-

                                                             
4  Zu den Gegenüberstellungen vgl. Ong (2002) S. 37-49. Weitere, ähnliche Gegenüber-

stellungen in Assmann (1990) S. 16. 
5  Vgl. Havelock (2007) S. 64. 
6  Vgl. ebd. S. 118. 
7  Vgl. ebd. S. 126. 
8  Assmann (1990) S. 7f. 
9  Havelock (1990) S. 71. 
10  Vgl. Havelock (2007) S. 102. 
11  Zwischen »Buchstaben-« und »Ideogramm«-Schriften kann keine so klare Linie ge-

zogen werden, wie es den Anschein hat. Ong beispielsweise verweist auf die Hybridi-
tät aller Schriften (vgl. Ong (2002) S. 87f; vgl. auch Árokay (2012)). Weil es in dieser 
Arbeit aber nicht um kategoriale Differenzierungen geht (weder zwischen Schriftty-
pen noch zwischen Rationalitätstypen), sondern um Tendenzen, kann mit dem relati-
ven Unterschied zwischen Buchstaben- und Ideogrammschriften gearbeitet werden.  

https://doi.org/10.14361/9783839435052-004 - am 14.02.2026, 12:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


80 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION 

 

gebildet wird; und Havelock und Ong geht es primär um eben diesen Unter-
schied, nicht um den Unterschied zwischen verschiedenen Arten von Literalität. 

Zwei der verschiedenen Effekte der Alphabetschrift, die jene besondere Prä-
gung bewirken (welche sich immer mehr als Diskursivität abzuzeichnen be-
ginnt), lassen sich als Eindeutigkeit und kategoriale Abstraktion bezeichnen. Das 
vokalisierte Alphabet ist nämlich erstens besonders geeignet, den Trend von 
Schrift zu »analytischer Präzision«12 zu verwirklichen, der sich daraus ergibt, 
dass zahlreiche situationsspezifische Umstände bei Übertragung der Rede in die 
Schrift durch größere semantische Genauigkeit ausgeglichen werden müssen. 
Mit einigen, wenigen Buchstaben lassen sich aber mehr semantische Einheiten 
darstellen, als mit einigen, wenigen Ideogrammen, was größere semantische 
Unterscheidbarkeit begünstigt. Zudem ist die Interpretationsbedürftigkeit und 
somit der Interpretationsspielraum bei vokalisierten Buchstabentexten geringer 
als bei nicht vokalisierten Buchstabentexten oder Ideogramm-Schriften.13 All 
dies begünstigt Eindeutigkeit, die so als semantischer Effekt der semiotischen 
Parameter des Begriffsdenkens deutlich wird. 

Zweitens animiert das Alphabet zu einer besonderen Abstraktionsleistung. 
Ideogramme beziehen sich gleichsam auf Objekte und stellen jedenfalls relativ 
geschlossene semantische Einheiten dar (die zwar zerlegt werden können, aber 
nur wiederum in elementarere Ideogramme). Buchstaben hingegen sind sub-
semantische beziehungsweise syntaktische Einheiten, die nicht Objekte, auch 
nicht Lautfolgen und selbst nicht gewöhnliche Laute abbilden, sondern »abstrak-
te« Phoneme.14 Bei der Übertragung von Rede in Schrift mittels Alphabet ist 
gleichsam ein Formalisierungsprozess auf zwei Ebenen vonnöten, womit sich 
ein besonderes Potential zu formaler Abstraktion verbindet, wie es in der Logik 
– einem weiteren Effekt der semiotischen Parameter des Begriffsdenkens – zur 
Anwendung kommt. 

 
 

14. DER DISKURSIVE LÖSUNGSANSATZ DER MEDIEN-
THEORIE DER SCHRIFT  VON HAVELOCK UND ONG 

 
Die Eigenheit des Alphabets bewirkt auch einen anderen guten Grund dafür, 
dass Havelock den Übergang von Oralität zu Literalität überwiegend anhand  
der griechischen Kultur untersucht. Die phonetische Schrift, so hebt er hervor, 

                                                             
12  Ong (2002) S. 102. 
13  Vgl. Havelock (1990) S. 65 und 73f. 
14  Vgl. Ong (2002) S. 90 sowie Assmann (1990) S. 10. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-004 - am 14.02.2026, 12:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


MEDIENTHEORIE DER SCHRIFT, DEKONSTRUKTION UND PHILOSOPHIE OHNE AUTORINTENTION | 81 

macht die Unterscheidung zwischen primärer Oralität und Literalität besonders 
deutlich. Frühe Schriftzeugnisse anderer Schriftsysteme – beispielsweise die  
Bibel oder das Gilgamesch-Epos – weisen eine »rituelle Würde« sowie »eine 
Ökonomisierung und Vereinfachung des Denkens« auf, die einen uneinholbaren 
Übertragungsverlust der mündlichen Fassung in die Schriftform vermuten  
lassen.15 Die Schriften Hesiods und Homers hingegen zeichnen »den vollen 
Reichtum der ursprünglich oralen Tradition« auf.16 Die hier geronnene primäre 
Oralität wandelt in den nachfolgenden Schriftzeugnissen allmählich ihren Cha-
rakter und gebiert die Literalität. 

Die Philosophie bezeugt diesen Übergang. Die frühen Philosophen können 
als Avantgarde der Schrift bezeichnet werden – ob sie nun selbst die Schrift 
nutzten oder nicht, und ob sie selbst Lehrgedichte, Sprüche, Dialoge oder Ab-
handlungen verfassten. Ihr Projekt, die Philosophie (die Literalität), grenzten sie 
gegen die Dichtung (Oralität) ab.17 Exemplarisch steht hierfür Platons Dichter-
Kritik, wie Havelock sie in A Preface to Plato analysiert. Platon verurteile mit 
den Dichtern das orale Denken und setze sich für das literale Denken mit seiner 
Präferierung des Statischen über das Dynamische und den damit verbundenen 
neuen Konzepten ein. Die hierarchische Unterscheidung zwischen Intelligiblem 
und dem Sinnlichem, mit der Platon laut gängiger Philosophiegeschichte die  
Metaphysik erschaffen habe, ist laut Havelock eine Unterscheidung der Alpha-
betschrift.18 

Besondere Evidenz erzielt Havelock durch seine genaue philologische, quasi 
empirische Forschung und sein konkretes Anschauungsmaterial. Die oben be-
reits angedeuteten zwei Effekte der phonetischen Schrift sollen hier nun ein we-
nig genauer vorgestellt werden: auf der Ebene der Semantik die Entstehung der 
propositionalen Satzform, und auf der Ebene der Syntax die logische Verknüp-
fung der propositionalen Sätze. Diese sprachlichen Effekte des Alphabets bestä-
tigen jenen inhaltlichen Übergang zum Begriffsdenken, wie er in A.6 und 7 bei 
Aristoteles herausgearbeitet wurde, auf philologisch-linguistischer Ebene. Aus-
gangspunkt ist die Beobachtung, dass das Wort »sein« im literalen Denken als 

                                                             
15  Vgl. Havelock (2007) S. 93. 
16  Vgl. ebd. sowie Assmann (1990) S. 6. 
17  Vgl. Havelock (2007) S. 91. 
18  Ebd. S. 100: »Eine spezielle Theorie der griechischen Literalität schließt die These 

ein, dass Sinnlichkeit und Verstand miteinander verbunden sind und dass sich die Art 
dieser Verbindung mit dem Übergang von der griechischen Oralität zur griechischen 
Literalität verändert hat und damit auch das Denken selbst. Seitdem unterscheidet sich 
dieses Denken von der oralen Mentalität.« 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-004 - am 14.02.2026, 12:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


82 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION 

 

Kopula aufzutreten beginnt19 und Propositionen (Attributverbindungen zur Be-
schreibung von Sachverhalten) zum Standard werden:20 »Die statischen ›Tat-
sachen des Falles‹ begannen die dynamischen ›Geschehnisse‹ zu ersetzen. In 
philosophischer Sprache ausgedrückt, begann das ›Sein‹ (als eine syntaktische 
Form) das ›Werden‹ zu ersetzen.«21 

So entsteht im alten Griechenland eine »Faktensprache«, die Geschichts-
schreibung, aber auch eine »Theoriesprache«, die Philosophie und Wissenschaft 
möglich macht.22 Die Literalisierung bringt mit der Propositionalisierung auch 
die Bivalenz sprachlicher Äußerungen.  

 
»Sprachlich drückte sich dieser [literale; H.D.] Geist vornehmlich in der Aussageform des 
›Seins‹ anstatt des ›Tuns‹ aus; die eine ist literal, die andere oral, mit dem entsprechenden 
Kontrast zwischen einem ›wahren‹ Erkenntnisakt und einer oralen Gefühlreaktion. An die 
Stelle einer flexiblen Reaktion zwischen Sprachlaut und Rezipient trat die statische zwi-
schen der ›wahren‹ Aussage und ihrem Erkenntnissubjekt.«23  

 
Spätestens bei Aristoteles, so betont Havelock, zeigt Philosophie ihren Ursprung 
aus der Literalität mit großer Deutlichkeit, indem sie Theorie geworden sei: eine 
Tätigkeit, die von den Bedürfnissen des alltäglichen Lebens so abgetrennt ist wie 
die Schrift von der konkreten Sprechsituation. Das von »Sehen« abgeleitete 
Wort »Theorie« bestätige zudem den Sieg der (visuellen) Literalität gegenüber 
der (auditiven) Oralität. Aristoteles zitiere zudem als Vorläufer der Philosophie 
nur Denker, die in dem Jahrhundert nach der Erfindung des Alphabets gelebt 
hatten.24 

Der Übergang von »Handeln« zu »Sein« habe nicht nur Konsequenzen auf 
semantischer, sondern auch auf syntaktischer Ebene gehabt. Für die aus der 
Propositionalisierung folgende Logifizierung der Sprache und des Denkens fin-
det Havelock ebenfalls bei Aristoteles ein deutliches Beispiel. Auf den ersten 
Seiten der Aristotelischen Politik, auf denen dem Menschen seine sprachliche 
und politische Natur bescheinigt wird, finden sich Reminiszenzen an die 
Sophokleidische Antigone, allerdings in ganz anderer Sprache: 

                                                             
19  Vgl. ebd. S. 96ff, 107ff, 110f, 114, 119f. 
20  Vgl. ebd. S. 99. 
21  Ebd. S. 107. 
22  Vgl. ebd. S. 114. 
23  Ebd. S. 119f. 
24  Ebd. S. 115. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-004 - am 14.02.2026, 12:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


MEDIENTHEORIE DER SCHRIFT, DEKONSTRUKTION UND PHILOSOPHIE OHNE AUTORINTENTION | 83 

»Ein und derselbe Gedanke taucht in zwei Kontexten auf, einem aus der Mitte des fünften, 
einem anderen aus dem späten vierten Jahrhundert, und wird doch in zwei ganz verschie-
denen syntaktischen Modi ausgedrückt. […] Als die aristotelische Passage geschrieben 
wurde, musste [der] ›Mensch‹ […] nicht mehr durch eine Erzählung dessen, was er tut, 
beschrieben, sondern konnte als ein ›Subjekt‹ mit Prädikaten verknüpft werden, die ein 
Beharrendes bezeichneten, etwas, das Gegenstand des Denkens war: Das Prädikat be-
schreibt eine Klasse oder ein Merkmal, keine Handlung. In der dafür passenden Aus-
drucksweise wird das Verb ›sein‹ nicht zur Bezeichnung einer ›Gegenwart‹ oder einer 
›machtvollen Existenz‹ gebraucht (wie im Oralismus [des Sophokles; H.D.]), sondern als 
bloß begrifflich geforderte Koppelung. Der narrative Gebrauch ist in einen logischen um-
geschlagen.«25 

 
Dass die Entwicklung der Logik durch die Alphabetschrift angelegt sei, bestätigt 
auch die schlichte Tatsache, dass die Logik in Kulturkreisen mit nicht-
phonetischen Schriften schlechterdings nicht ausgebildet wurde, wie Christian 
Stetter betont.26 Die hohe »grammatikalische Auflösungskraft«27 ist auch für 
Rainer Totzke eine ideale »Voraussetzung für ein formales Operieren mit Wör-
tern und Sätzen, mithin Voraussetzung für die Entwicklung von formaler Logik 
und Wissenschaft«.28  

 
»Auf der Basis der alphabetschriftlichen Notation entdeckt Platon im Dialog Sophistes an-
hand der unterschiedlichen, nur im alphabetschriftlichen Graphismus sichtbar werdenden 
Wortendungen unterschiedliche Wortformen, die er onoma und rhema nennt (Sophistes, 
262 bff) – Haupt- und Zeitwörter (Substantive und Verben). […] Die Unterscheidung zwi-
schen den Wortformen onoma und rhema wird zur Unterscheidung von logischem Subjekt 
und logischem Prädikat. Aristoteles übernimmt diese Unterscheidung und arbeitet davon 
ausgehend in den Analytiken seine formale Logik aus. Diese bildet die Grundlage für das 
Projekt abendländischer Wissenschaft als episteme, als logisch und terminologisch konsis-
tentes System situationsinvariant wahrer Sätze. Aristoteles ist es auch, der in seiner 
Analytica priora erstmals auch (an sich bedeutungsfreie) Buchstaben des Alphabets als 
formale Platzhalter für Begriffswörter nutzt. Es sind gerade die Schriftzeichen einer pho-
netischen Schrift, die aufgrund ihrer Bedeutungsfreiheit diese logische Platzhalterfunktion 
und damit die entsprechenden formallogischen Operationen ermöglichen. Demgegenüber 

                                                             
25  Havelock (2007) S. 108f. 
26  Stetter (1997) S. 12. 
27  Ebd. S. 645. 
28  Vgl. Totzke (2005) S. 3. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-004 - am 14.02.2026, 12:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


84 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION 

 

sind die Zeichen einer Wortschrift wie der chinesischen immer auch semantisch determi-
niert und entsprechend weniger gut als Variable einer formalen Logik geeignet.«29 

 
Während sich der Altphilologe Havelock besonders mit dem Übergang von pri-
märer Oralität zur Literalität in der Antike beschäftigt, interessiert den Litera-
turwissenschaftler Ong besonders die Blüte der Literalität im Gefolge des Buch-
drucks – also an der Epochenschwelle der Renaissance. Er sieht ihren 
Höhepunkt in der Epoche der Romantik – also um 1800 – erreicht, als die Rheto-
rik in der Wissenschaft an Bedeutung verliert,30 Bücher massenhaft und iden-
tisch hergestellt werden und damit der Eindruck einer in ihnen fixierten und ab-
geschlossenen Bedeutung entsteht.31 Genau zu dieser Zeit macht auch Havelock 
eine Zäsur in der Entwicklung der Literalität aus, ab der sich die Dominanz der 
Schrift aufzulösen beginnt. Verantwortlich sei die Anerkennung anderer Kultu-
ren und Schriftsysteme als gleichwertig:32 »Die Wahrnehmung dieser Kulturen 
und die Anerkennung der Tatsache, dass sie sich durchaus als Kulturen betrach-
ten lassen, die sich mit unserer messen können, reicht zumindest bis ins 18. 
Jahrhundert zurück – und insbesondere bis zu Jean-Jacques Rousseaus philoso-
phischen Betrachtungen.«33 Rousseaus Beschäftigung mit der von ihm »natür-
lich«, von Havelock »oral« genannten Sprache habe über Lévi-Strauss auf die 
Dekonstruktion Derridas, über McLuhan einen großen Einfluss auf die histori-
sche Medientheorie Havelock und Ongs ausgeübt.34  
 
So intensiv sich Havelock mit der platonischen Dichterkritik auseinandersetzt, so 
wenig interessiert er sich für dessen Schriftkritik. Er deutet sie beiläufig als ge-
wisses exzessives Zugeständnis an die zeitgenössisch dominante Oralität. Dem-
selben Zugeständnis sei auch die Dialogform der platonischen Schriften ge-
schuldet: Platon habe einfach die kulturell vorherrschende Rede schriftlich 
imitiert.35 Ganz ähnlich kontingent empfindet Ong Platons Schriftkritik: Er sieht 
in ihr einen gewissen unreflektierten, kulturkonservativen Vorbehalt Platons ge-
genüber einem neuen Medium, dem er gleichzeitig zutiefst verpflichtet ist.36 

                                                             
29  Ebd. S. 5f. 
30  Vgl. Ong (2002) S. 107f. 
31  Vgl. ebd. S. 129ff. 
32  Vgl. Havelock (2007) S. 26ff. 
33  Vgl. ebd. S. 26f. 
34  Vgl. ebd. S. 28f; vgl. auch Ong (2002) S. 76. 
35  Vgl. Havelock (2007) S. 115f. 
36  Vgl. Ong (2002) S. 78f. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-004 - am 14.02.2026, 12:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


MEDIENTHEORIE DER SCHRIFT, DEKONSTRUKTION UND PHILOSOPHIE OHNE AUTORINTENTION | 85 

Es ist kein Zufall, dass Havelock und Ong Platon eine gewisse Blindheit  
unterstellen. Nachdem sie mit ihrer Medientheorie die Schrift zum transzenden-
talen Protagonisten der Philosophie gemacht haben, ist es nur folgerichtig, dass 
Platon nicht als im hermeneutischen Sinne souveräner und fehlerloser Autor sei-
ner Schriften dargestellt wird. Vielmehr erscheint er als Agent der Literalität, in 
der unaufhaltsamen Tradition der Diskursivität. Es ist also konsequent, dass  
Havelock und Ong an keiner Stelle die Vermutung äußern, Platon könne der 
aufkommenden Literalität zwar verpflichtet sein, sie aber dennoch kritisch be-
gleitet wissen wollen. Platons Schriften erscheinen als bloße Etappe auf dem 
Übergang zur Literalität, nicht etwa als Aufklärung darüber oder gar als kritische 
Distanzierung davon.  

Wenn allerdings Platons Schriftkritik als verzeihlicher Fehler und kontingen-
te Blindheit gegenüber der Schrift abgetan wird, wird ignoriert, dass sich in der 
Schriftkritik der mit der Schrift notwendig entstandene Gegensatz von Literalität 
und Oralität ausdrückt. Die Chance, die Schriftkritik nicht als bloßen Fehler, 
sondern als Ausdruck der unabweisbaren Herausforderung des Vermittlungs-
problems zu begreifen, wird vertan. So wird das Vermittlungsproblem selbst  
ignoriert oder vielleicht auch unter der Hand aufgegeben. 

Dabei vollziehen Havelock und Ong selbst eine Art von aufklärerischer, wis-
senschaftskritischer Schriftkritik,37 die durchaus das Vermittlungsproblem des 
Gegeneinanders von Diskursivität und Nicht-Diskursivität – nämlich von 
Literalität und Oralität – kennt. Mitunter scheint es allerdings bloß technischer 
Natur zu sein. Wie Havelock und Ong mehrfach betonen, ist es ein Problem ihrer 
Wissenschaft von der Schrift, dass sich Oralität nicht oder nur ansatzweise literal 
ausdrücken und also denken lässt. Bei Havelock drängt das Problem der Dar-
stellung eines »Inhalts« in einem Medium, das diesem »Inhalt« nicht angemes-
sen ist, an zahlreichen Stellen zur Thematisierung.38 Oralität in ihrer primären 
Form ist für ihn schlicht nicht in die Literalität zu übersetzen.39 Insofern sind 
auch das orale Bewusstsein oder orale Denkmuster nur »sehr schwer zu be-
schreiben oder zu fassen […], da alle dafür verwendeten Begriffe und Metaphern 
der literalen und für selbstverständlich gehaltenen Erfahrung entstammen.«40 
Wir müssten diese »Fremdkörper« der Literalität beim Denken »aus dem zu iso-
lierenden Prozess auszuschalten versuchen«.41 Ein weiteres Beispiel für die 

                                                             
37  Vgl. Havelock (2007) S. 126f und 116. 
38  Vgl. ebd. S. 38, 63, 65, 99. 
39  Vgl. ebd. S. 99. 
40  Ebd. S. 63. 
41  Vgl. ebd. S. 65. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-004 - am 14.02.2026, 12:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


86 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION 

 

literale Unfassbarkeit der Oralität lässt sich in Havelocks Diskussion der Über-
setzung von Sophokles König Ödipus finden.  

 
»Im Griechischen heißt es: ›Welche [Dinge] [ich] beurteile nicht von Boten anderen [als 
dir oder mir] zu hören‹.42 
In der englischen Version [von David Grene; H.D.]: ›I did not think it fit that I should hear 
of this from messengers‹ [Übers. Schadewaldt: ›Dies hielt ich nicht für recht, von Boten, 
Kindern, von andren nur zu hören.‹]«43 

 
Das literale Denken kann Oralität schlicht nicht fassen, wie auch Ong mit einem 
amüsanten Vergleich illustriert:  

 
»Thinking of oral tradition or a heritage of oral performance, genres and styles as ›oral  
literature‹ is rather like thinking of horses as automobiles without wheels. You can, of 
course, undertake to do this. Imagine writing a treatise on horses (for people who have 
never seen a horse) which starts with the concept not of horse but of ›automobile‹. [...]  
Instead of wheels, the wheelless automobiles have enlarged toenails called hooves; instead 
of headlights or perhaps rear-vision mirrors, eyes; instead of a coat of lacquer, something 
called hair; instead of gasoline for fuel, hay, and so on. In the end, horses are only what 
they are not. No matter how accurate and thorough such apophatic description, auto-
mobile-driving readers who have never seen a horse and who hear only of ›wheelless 
automobiles‹ would be sure to come away with a strange concept of a horse.«44 

 
Hinter diesen sprach-technischen Erklärungen schimmert bei Havelock wie Ong 
mitunter die Ahnung des Gestaltungsproblems als unabweisbarer Herausforde-
rung durch – einer unaufhebbaren Schwäche der Literalität, eines echten Ver-
lustes von Oralität. Wo Platon allerdings mit Verve die Nicht-Diskursivität des 
höchsten Wissens hervorhebt, wo Neuplatoniker eine negative Theologie aus-
arbeiten, wo Derrida eine eigene Sprache für seine dekonstruktiven Lektüren 
entwirft, da bleiben bei Havelock nur melancholische Schlussstellen. Das Ende 
des Kapitels »Die spezielle Theorie der griechischen Literalität« beschließt er 
mit einer Evokation Platons, dem es an der Schwelle zur Literalität noch ver-
gönnt gewesen sei, an der Oralität zu partizipieren, bevor sie »dahinschwinden« 
musste.45 »Die Konkretheit dieser Art Rede [in der oralen Tradition, H.D.], ihre 

                                                             
42  Ebd. S. 98. 
43  Ebd. 
44  Ong (2002) S. 12f. 
45  Vgl. Havelock (2007) S. 121. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-004 - am 14.02.2026, 12:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


MEDIENTHEORIE DER SCHRIFT, DEKONSTRUKTION UND PHILOSOPHIE OHNE AUTORINTENTION | 87 

poetische und literarische Einfachheit und Direktheit«, so beschließt er den Auf-
satz »Nachwirkungen des Alphabets«, »erinnern uns daran, dass wir für die Er-
oberung des Westens durch das griechische Alphabet einen gewissen Preis be-
zahlt haben mögen.«46  

Auch Ong zeigt sich im Vorwort von Orality and Literacy bewusst, einen 
Preis zu bezahlen, wenn er sich auf den gut ausgebauten Straßen wissenschaftli-
cher Geschichtsschreibung bewegt:  

 
»Not only are the issues deep and complex, but they also engage our own biases. We – 
readers of books such as this – are so literate that it is very difficult for us to conceive of a 
real universe of communication or thought except as a variant of a literate universe. This 
book will attempt to overcome our biases in some degree and to open new ways to under-
standing.«47  

 
Von der scharfen Schriftkritik eines Platon sind solche Passagen ebenso weit 
entfernt wie von dessen Impetus des höchsten, nicht-diskursiven Wissens. Wenn 
auch mit schlechtem Gewissen verlässt sich Ong auf die Vorteile der Literalität:  

 
»Literacy can be used to reconstruct for ourselves the pristine human consciousness which 
was not literate at all – at least to reconstruct this consciousness pretty well, though not 
perfectly (we can never forget enough of our familiar present to reconstitute in our minds 
any past in its full integrity).«48 

 
Auch hier zeigt sich also der Schatten der Sprache, der sich im Verlust der Geste 
Platons, im Verlust der Dimension des Nicht-Diskursiven manifestiert; wobei 
der melancholische Ton schnell in Rigorosität umschlagen und auf dem Be-
griffsdenken beharren kann. In Auseinandersetzung mit dem Poststrukturalismus 
behauptet Ong: Zwar sei die Kritik der von ihm »Textualisten« genannten Post-
strukturalisten an unserem textuell geprägten Denken »in einem gewissen Aus-
maß brillant«,49 doch der einzige Ausweg aus unserer kulturellen Verblendung 
führe über das historische Verständnis der Oralität: »The only way out of the 
bind would be through a historical understanding of what primary orality was, 
for primary orality ist the only verbal source out of which textuality could 

                                                             
46  Havelock (1990) S. 169. 
47  Ong (2002) S. 2. 
48  Ebd. S. 15. 
49  Ebd. S. 165. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-004 - am 14.02.2026, 12:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


88 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION 

 

initally grow.«50 Obwohl sich Ong der fehlenden Eignung von Literalität für die 
Evozierung von Oralität bewusst ist, beharrt er also auf der Privilegierung von 
Literalität zum Verständnis von Oralität. Die historische Medientheorie – so  
wäre zu resümieren – erkennt zwar die Schriftzentriertheit der Philosophie, igno-
riert oder unterschätzt aber das sich darin ausdrückende Gestaltungsproblem und 
zieht insofern die falschen Konsequenzen. 
 
 
15. DER NICHT-DISKURSIVE LÖSUNGSVERSUCH  
 VON DERRIDAS DEKONSTRUKTION 

 
Derrida will den Preis des »Verlusts einer ganzen Dimension« nicht bezahlen 
und zieht andere Konsequenzen. Als Ausgangsbasis des hier anvisierten Ver-
gleichs bietet sich Derridas »Medientheorie der Schrift« an, die Grammatologie 
(1967), deren Bezug auf Platon im Essay »Platons Pharmazie« (1968) noch aus-
führlicher dargestellt ist. 

In seiner programmatischen Frühschrift zeichnet Derrida eine Entwicklung, 
die als Bestätigung der oben gezeichneten Entwicklung des Begriffsdenkens ver-
standen werden kann. Hierin gleicht sie der Medientheorie – oft bis ins Detail. 
Derrida erklärt »die phonetische Schrift [zum] Zentrum des großen metaphysi-
schen, wissenschaftlichen, technischen und ökonomischen Abenteuers des 
Abendlandes«.51 Die Schrift sei »nicht nur ein Hilfsmittel im Dienst der Wissen-
schaft […], sondern […] allererst die Möglichkeitsbedingung für ideale Gegen-
stände und damit für wissenschaftliche Objektivität. Die Schrift ist Bedingung 
der episteme, ehe sie ihr Gegenstand sein kann«.52 Die Schrift, so Derrida un-
gleich nebulöser als Ong oder Havelock, habe ein ganzes Bündel von binären 
Oppositionen, zum Beispiel die »Differenz zwischen dem Weltlichen und dem 
Nicht-Weltlichen, dem Draußen und dem Drinnen, der Idealität und der Nicht-
Idealität, dem Universalen und dem Nicht-Universalen, dem Transzendentalen 
und dem Empirischen […] hervorgebracht«;53 an zahlreichen weiteren Stellen 
seiner Werke finden sich weitere Ausformungen dieser Liste.54 Metaphysik lässt 
sich bei Derrida geradezu als »System von Gegensätzen« bestimmen55 oder – in 

                                                             
50  Ebd. 
51  Vgl. Gr S. 23. 
52  Vgl. ebd. S. 49f. 
53  Vgl. ebd. S. 19. 
54  Z.B. ebd. S. 146. 
55  Vgl. ebd. S. 22. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-004 - am 14.02.2026, 12:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


MEDIENTHEORIE DER SCHRIFT, DEKONSTRUKTION UND PHILOSOPHIE OHNE AUTORINTENTION | 89 

nuce: »Die Unterscheidung zwischen Sinnlichem und Intelligiblem [ist] die  
Metaphysik in ihrer Totalität«56 – während die Logik, die dieses System organi-
siert, als »Wissenschaftlichkeit der Wissenschaft« bezeichnet werden kann.57 

Am Anfang dieser Allianz aus Schrift, Metaphysik und Logik stehen auch 
bei Derrida die Anfänge der abendländischen Philosophie: die Vorsokratiker, 
Platon, Aristoteles. Mit ihnen entfaltet sich, was Derrida Logozentrismus nennt 
(was Havelock und Ong Literalität nannten und oben als Begriffsdenken be-
schrieben wurde), in seiner ganzen, lang anhaltenden Dominanz, der sich kein 
Denken entziehen kann; es gibt allenfalls »epistemische Einschnitte«, etwa die 
Mystik58 oder Leibniz’ Konzept einer mathematischen Schrift nach chinesischem 
Vorbild.59 Die »Epoche Rousseaus«60 stellt eine Art Höhepunkt des Logozent-
rismus dar, dessen Überspannung zu seiner Implosion – über Hegel, Nietzsche 
und Heidegger – und seiner »Schließung« etwa um die Zeit der Grammatologie 
führt.61 

Derrida zeichnet – aus Gründen, die im Weiteren immer deutlicher werden 
sollen – die Entwicklungslinie der Schrift nicht mit der gleichen historischen 
Präzision wie Havelock und Ong. Aus denselben Gründen untersucht er auch die 
mediale oder linguistische Struktur der Schrift nicht. Dennoch beschreibt er mit 
dem »Phonozentrismus« einen Effekt der Schrift, für den die medialen und lin-
guistischen Eigenheiten der Alphabetschrift, wie sie oben beschrieben wurden, 
detaillierte Ursachen abgeben. Die Alphabetschrift ermöglicht mit ihrem beson-
deren Raster nämlich erstens eine besondere Anschmiegsamkeit an die Rede – 
Havelock oder Ong attestieren ihr besondere »Lebendigkeit« –, und zweitens 
bewirkt sie eine Art Unsichtbarkeit (die wiederum eine Blindheit ihr gegenüber 
begünstigt): Die Buchstabenfolgen stellen selbst nichts dar (wie Bilder), sondern 
sie verweisen lediglich auf Lautfolgen, die wiederum auf ihre Bedeutung ver-
weisen.62 So ließe sich auch der Phonozentrismus beschreiben, wie ihn Derrida 

                                                             
56  Ebd. S. 27. 
57  Vgl. ebd. S. 12. 
58  Vgl. ebd. S. 143. 
59  Vgl. ebd. S. 130ff. 
60  Ebd. S. 7. 
61  Vgl. ebd. S. 15. 
62  Auch in einer weiteren Hinsicht hat die phonetische Schriftlichkeit eher den Charakter 

einer Kopie als andere Schriftsysteme: Sie ist leichter zu erlernen und leichter zu 
handhaben – nicht nur im Vergleich zu ideographischen Schriften, sondern auch zu 
nicht vokalisierten Schriften. Alphabetisches Schreiben und Lesen sind insofern näher 
beim Reden, als der Zugang zu ihnen weniger exklusiv ist. Darin liegt auch ein Grund 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-004 - am 14.02.2026, 12:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


90 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION 

 

in Aristoteles’ De interpretatione (I, 16 a 3) formuliert findet.63 Schrift ist dem-
nach, vereinfacht gesagt, ein Abbild der Stimme, die wiederum ein Abbild der 
Seele ist.64 Indem Schrift sich als Signifikant ausweist, betont sie ihre Abhängig-
keit von einem Signifikat: zunächst von der Stimme, die sich jedoch wiederum 
als sinnlich und nur als Signifikant erweist und ihrerseits auf das von der Seele 
Gemeinte, das »transzendentale Signifikat« verweist. Dieses Phantom nun do-
miniert als Logozentrismus das abendländische Denken. 

Damit zeigt sich ein bedeutender Unterschied zwischen beiden Schrift-
theorien. Havelock und Ong nehmen die Alphabetschrift und ihre Effekte zum 
Maß, an dem gemessen andere Schrifteffekte, andere Rationalitätstypen notwen-
dig abfallen. So kommen sie dazu, der Alphabetschrift den Effekt einer beson-
ders hohen Abstraktionsleistung zu attestieren. Für Derrida hingegen ist die Al-
phabetschrift nur ein – sehr oft negativ gezeichneter – Sonderfall, eine 
»sekundäre Schrift« unter allen möglichen Zeichensystemen.65 Ihm setzt er die 
»erste Schrift« entgegen, die »der phonetischen Sprache vorangeht«66 und über-
haupt »nicht im Bereich der Stimme liegt«.67 Sie umfasst also über alle Schrift-
systeme hinaus auch »all das, was Anlass sein kann für Ein-Schreibung über-
haupt […]: Kinematographie, Choreographie, aber auch ›Schrift‹ des Bildes, der 
Musik, der Skulptur usw.«68 So wird Schrift bei Derrida zur écriture. 

 
Die écriture zeigt die platonische Schriftkritik in einem besonderen Licht. Einer-
seits erscheint Platon mit seiner Abwertung der Schrift gegenüber der Mündlich-
keit bei Derrida durchaus als Vorbereiter des Phonozentrismus und somit auch 
als Agent der (sekundären) Schrift in der Tradition der Diskursivität. Als solcher 
ist er andererseits aber zudem noch Agent der ersten Schrift. In dieser Doppel-
agentenrolle ist er nicht (nur) aus kontingenten Gründen blind gegenüber der 
Schrift, sondern notwendig von ihr geblendet. 

                                                                                                                                  
zur Missachtung der Schrift als bloßer Technik, die dem Sprechen äußerlich bleibt. 
Anders als in Kulturkreisen wie Ägypten, in denen die Schrift als Gottesgeschenk ver-
ehrt wird, oder in Judentum oder Islam, wo die frühen Schriften geoffenbarte Schrif-
ten sind, wird im antiken Griechenland die Schrift weniger hoch geschätzt. (Vgl. 
Assmann (1990) S. 26.) 

63  Vgl. ebd. S. 24; zur Kritik: Krämer (2005) S. 24. 
64  Vgl. auch Höffe (1996) S. 189. 
65  Vgl. Gr S. 33. 
66  Vgl. ebd. S. 18. 
67  Vgl. ebd. S. 21. 
68  Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-004 - am 14.02.2026, 12:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


MEDIENTHEORIE DER SCHRIFT, DEKONSTRUKTION UND PHILOSOPHIE OHNE AUTORINTENTION | 91 

Diese schon in der Grammatologie angelegte Deutung wird in »Platons 
Pharmazie« ausführlicher ausgebreitet,69 Derridas Lektüre des Phaidros, die um 
das Grundmotiv der Schrift und der Schriftkritik gewebt ist. Auch hier ist Platon 
kein Autor im hermeneutischen Sinne, der seine Schriften zu kontrollieren ver-
steht, sondern er steht im Bann des Mediums, das er benutzt: Derrida stellt die 
semantische Variabilität Platons (auf sie wurde bereits in A.2. im Zusammen-
hang mit dem höchsten Wissen des nous hingewiesen) kunstvoll heraus, um ihn 
in der »Pharmazie« als halbbewusst handelnden70 Apotheker-Alchimisten zu 
zeichnen, der beharrlich den »Stein der Weisen« oder das »Gold« der Wahrheit 
sucht und sucht,71 indem er das »Pharmakon« – wie Platon selbst die Schrift 
nennt – mit einfachen Definitionen und Oppositionen zu »meistern« versucht.72 
Die Schrift aber bleibt irreduzibel mehrdeutig – »Pharmakon« lässt sich sowohl 
als »Gift« als auch als »Heilmittel« übersetzen –, und sie produziert mit allen 
Versuchen, Eindeutigkeit herzustellen, nur immer mehr Mehrdeutigkeit. Die 
Schrift erscheint (wie in der Grammatologie) als Urknall der Metaphysik, die ei-
ne Lawine von binären Ordnungsstrukturen auslöst und sofort in deren Spiel mit 
einbezogen wird. Erst mit der Schrift wird die Differenzierung zwischen Schrift-
lichkeit und Mündlichkeit möglich, so Derrida, erst von hier aus ist Schriftkritik 
(wie auch Schriftlob) möglich. 

Weil die Alphabetschrift kein ausgezeichnetes, sondern nur ein anderes 
Schriftsystem ist, gibt es aus der zwiefachen oder mehrdeutigen Schrift kein 
Entkommen. Derridas Lektüren zeigen ebendas. Schrift wird nicht nur als  
»erste« sowie »sekundäre Schrift« mehrdeutig gezeichnet, sondern ihr wird  
mit einer Fülle von Bezeichnungen wie »Spur (trace), Aufschub (réserve) oder 
*Differenz«73 semantische Unbestimmtheit zugestanden. Im Vorwort von »Pla-
tons Pharmazie« etwa beschreibt Derrida seine Lektüre des Phaidros mittels 
Oxymora als freilegende Umhüllung, als schneidendes Weben, als nichts hinzu-
fügendes Hinzufügen und lesendes Schreiben.74 Diese an die Mehrdeutigkeit ge-
bundene Lektüre ist und kann keine traditionelle Analyse sein, wie Derrida in ei-
ner Passage mitten im Text, also nicht an zentraler Stelle, verlauten lässt:  

 

                                                             
69  Vgl. vor allem Diss S. 122 und 155ff. 
70  Vgl. ebd. S. 106f und 145. 
71  Vgl. ebd. S. 190. 
72  Vgl. ebd. S. 114. 
73  Gr S. 169. 
74  Vgl. Diss S. 71f. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-004 - am 14.02.2026, 12:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


92 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION 

 

»Die Auseinandersetzung (l’explication) mit Platon, so wie sie in diesem Text umrissen 
wird, untersteht bereits nicht mehr den anerkannten Modellen des Kommentars, der genea-
logischen oder strukturalen Wiederherstellung eines Systems, ob damit eine Bestätigung 
oder eine Widerlegung, eine Bestärkung oder eine ›Verkehrung‹ […] beabsichtigt wird. Es 
geht hier um etwas ganz anderes. Auch um dies, aber noch um etwas ganz anderes. […] 
Wir können es nicht nochmals mit einem einfachen Begriff bezeichnen, benennen, begrei-
fen, ohne dass wir es sogleich verfehlen.«75 

 
Auch in der programmatischen Vorbemerkung der Grammatologie betont Derrida, 
dass seine »Lektüre, zumindest axial, den klassischen Kategorien der Geschich-
te, der Ideengeschichte wie der Literaturgeschichte, aber vielleicht in erster Linie 
der Geschichte der Philosophie sich zu entziehen habe«.76 Ganz ohne eine solche 
Geschichte der Philosophie sei allerdings auch nicht auszukommen, denn sie sei 
eine »Forderung«77 der »theoretischen Grundlage«,78 wie sie im ersten Teil der 
Grammatologie entworfen ist. 

Derrida verweigert sich also keineswegs den Effekten der sekundären 
Schrift, dem Logozentrismus, aber er verbindet sie unauflöslich mit den Effekten 
der ersten Schrift. Das Kapitel »Grammatologie als positive Wissenschaft« lässt 
sich als eine von zahlreichen Selbstreflexionen von Derridas mehrdeutiger Lek-
türe der Schrift lesen, die zugleich eine Kritik der historischen Medientheorie 
darstellt. Eine Wissenschaft, die wie bei Havelock und Ong eine historische Re-
konstruktion der Schrift und ihrer Effekte versucht, setzt nämlich schon ein Wis-
sen vom Wesen der Schrift voraus und verfehlt sie auf diese Weise. Eine solche 
empirisch verfahrende Wissenschaft,79 die innerhalb der Grenzen der traditionel-
len Wissenschaft verbleibt und dem Logozentrismus ihren Tribut zollen muss, 
kann nur eine »regionale«80 oder »Einzelwissenschaft«81 sein. 

Tatsächlich zeigten sich Havelock und Ong von der Medialität der Schrift 
kaum in ihrer eigenen Wissenschaftlichkeit beeinträchtigt. Obwohl sie Oralität 
keineswegs als minderwertig oder als Randphänomen verstehen und obwohl ihre 
Arbeiten durchaus einen kulturkritischen Impetus haben, obwohl sie die Schwie-
rigkeit der Übersetzung von Oralität in Literalität einräumen, so bezweifeln sie 

                                                             
75  Ebd. S. 116. 
76  Gr S. 8. 
77  Ebd. 
78  Ebd. S. 7. 
79  Vgl. ebd. S. 131. 
80  Ebd. S. 148. 
81  Ebd. S. 169. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-004 - am 14.02.2026, 12:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


MEDIENTHEORIE DER SCHRIFT, DEKONSTRUKTION UND PHILOSOPHIE OHNE AUTORINTENTION | 93 

doch nie den Einsatz und die Mächtigkeit ihrer eigenen Wissenschaftsprosa.82 In 
gut angelsächsischer Tradition erzählen sie elegant und klar die einleuchtende 
Geschichte von der (primären) Oralität, die mit Aufkommen der Schrift verloren 
geht.  

Der melancholische Gestus, der in der verschrifteten Sprache einen Schatten 
sieht, der sich über das gesprochene Wort legt – wie er sich nicht nur bei Platon 
und Aristoteles, sondern auch bei Wieland, Havelock und Ong zeigte –, liegt im 
Wesen der Theorie und kann theoretisch nicht hinterfragt werden: 

 
»Darf die Schrift noch länger als Verfinsterung betrachtet werden, welche die Herrlichkeit 
des Wortes überlistet und sie ihres Glanzes beraubt? Und wenn es irgendeine innere Not-
wendigkeit für diese Verfinsterung gibt, muss dann nicht das Verhältnis zwischen dem 
Schatten und dem Licht, der Schrift und dem gesprochenen Wort eine andere Gestalt an-
nehmen? 
Das würde bedeuten, dass die notwendige Dezentrierung nicht ein philosophischer oder 
wissenschaftlicher Akt als solcher sein kann, da es hier darum geht, durch den Zugang zu 
einem anderen, das gesprochene Wort mit der Schrift verbindenden System, die grundle-
genden Kategorien der Sprache und der Grammatik der episteme zu dislozieren.«83 

 
Derrida meldet damit Zweifel an, dass der Schatten der Sprache auf traditionell 
sprachliche Weise loszuwerden ist. Ihm scheint nicht möglich, das Beharrungs-
vermögen des Begriffsdenkens aufzuheben, ohne neue Gestaltungslösungen zu 
schaffen. Ob Dezentrierung, Dislozierung oder bekanntesterweise auch Dekon-
struktion, die Derrida der traditionellen Praxis der Wissenschaft entgegensetzt: 
Um den Verlust der ganzen Dimension des Nicht-Diskursiven zu vermeiden, 
muss Philosophie nicht so sehr auf Vermittlung oder Darstellung, sondern viel-
mehr auf ihre Aneignung fokussiert werden.  

Dafür muss dem Spielraum der Subjektivität des Rezipienten Raum gegeben 
werden. Derrida scheint eine Gestaltungslösung vorzuschweben, die eine Ände-
rung der konventionellen Praxis der Lektüre mit einer Änderung der konventio-
nellen medialen beziehungsweise kulturellen Praxis von Wissenschaft verbindet: 

 
Es geht […] nicht darum, der Buchhülle noch nie dagewesene Schriften einzuverleiben, 

sondern endlich das zu lesen, was in den vorhandenen Bänden schon immer zwischen den 
Zeilen geschrieben stand. Mit dem Beginn einer zeilenlosen Schrift wird man auch die 

                                                             
82  Übrigens ganz anders als der Begründer der kanadischen Medientheorie, Marshall 

McLuhan. 
83  Gr S. 166. 

»

https://doi.org/10.14361/9783839435052-004 - am 14.02.2026, 12:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


94 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION 

 

vergangene Schrift unter einem veränderten räumlichen Organisationsprinzip lesen. […] 
Weil wir zu schreiben, auf andere Weise zu schreiben beginnen, müssen wir auch das bis-
her Geschriebene auf andere Weise lesen. 
[…] Was es heute zu denken gilt, kann in Form der Zeile oder des Buches nicht nieder-
geschrieben werden […]. 84 
 
 
16. EVALUATION DER DEKONSTRUKTION MIT RORTY 

 
Im Folgend soll untersucht werden, ob Derrida aus der Schriftzentriertheit der 
Philosophie die richtigen Konsequenzen gezogen hat, um die Herausforderung 
der Gestaltungsfrage adäquat anzunehmen und sich vom Begriffsdenken fernzu-
halten. 

Es wäre eine lohnende, doch schwer oder gar nicht durchführbare und jeden-
falls in dieser Untersuchung nicht zu bewältigende Aufgabe, die Wirkung von 
Derridas Texten bezüglich ihrer gelungenen Aneignung empirisch zu überprü-
fen. Stattdessen soll ein kleiner Ausschnitt der Rezeptionsgeschichte Derridas 
einigen Aufschluss darüber geben. Dabei wird die bisher benutzte Begrifflichkeit 
mit der von Richard Rorty kurzgeschlossen. 

Rorty hat sich in seinen Schriften immer wieder mit den Möglichkeiten aus-
einandergesetzt, sich vom Begriffsdenken zu distanzieren. Freilich benutzt er 
nicht den Terminus Begriffsdenken und nähert sich diesem auch nicht über das 
Gegensatzpaar von Nicht-Diskursivität und Diskursivität; vielmehr nennt er jene 
Denktradition, die es zu überwinden gilt, oft – mit Heidegger – Metaphysik85 
(oder, in deren aktueller Form, auch Repräsentationalismus86). Als deren klassi-
sche Protagonisten gelten ihm insbesondere Platon, dem er den versuchten Aus-
schluss von Zeit und Zufall mit der Unterscheidung zwischen Intelligibilität und 
Sinnlichkeit anlastet, und Kant, der diese Unterscheidung auf den Gegensatz 
zwischen Subjekt und Objekt projiziert habe.87 Rorty untersucht Lösungsansätze 
vor allem des 20. Jahrhunderts, die diese philosophischen Grundunter-
scheidungen überwinden wollen, und kritisiert mit feinem Gespür jene misslun-
genen Versuche, die sie bloß reproduzieren. Sie zeichneten sich dadurch aus, 
dass sie lediglich altes Vokabular durch neues ersetzten und dadurch im Bann 
der alten Unterscheidungen verblieben. Wenn alte Fragen nach Wahrheit oder 

                                                             
84  Ebd. S. 155f. 
85  Vgl. z.B. Rorty (2008) S. 51. 
86  Vgl. ebd. S. 2. 
87  Vgl. ebd. S. 50ff. 

«

https://doi.org/10.14361/9783839435052-004 - am 14.02.2026, 12:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


MEDIENTHEORIE DER SCHRIFT, DEKONSTRUKTION UND PHILOSOPHIE OHNE AUTORINTENTION | 95 

dem Gegensatz zwischen Realismus und Idealismus immer wieder in den Vor-
dergrund gerieten, perpetuierten sie überkommene Handlungsmuster unter gänz-
lich neuen Bedingungen und verdammten Philosophie so zur Unnützlichkeit ei-
nes leeren Rituals. 

In diesem Sinne stellt Rorty auch jene philosophische Bewegung dar, die er 
selbst – dabei zunehmend kritisch – begleitete und deren Benennung als 
»linguistic turn« er populär machte. Die Wende zur Sprachlichkeit habe zunächst 
lediglich Kants Verlagerung der Metaphysik in die Subjektphilosophie wieder-
holt und ihrerseits in die Sprache verlegt. In der Philosophie änderte sich nur 
scheinbar etwas; tatsächlich wurden die alten Probleme fortgeschrieben: »›The 
linguistic turn‹ was a rather desperate attempt to keep philosophy an armchair 
discipline.«88 Bei dieser Operation wurde Sprache reifiziert: Sie wurde als ein 
der Zeit und den Umständen enthobenes Ding gesehen, deren Gesetzmäßigkeiten 
universell gültig seien. Sprachphilosophie, insbesondere die Schriften von 
Quine, dem späten Wittgenstein und Davidson, habe dieses Bild von Sprache 
hinterfragt. Sprache galt ihnen – in Rortys Begrifflichkeit – nicht mehr als be-
deutungstragendes »Medium« (»a set of representations«), sondern als praktisch 
wirksames, vielseitig einsetzbares »Werkzeug« (»a set of tools«).89 Damit – so 
ließe sich Rortys Position darstellen – wird der Philosophie ermöglicht, sich aus 
dem Lehnstuhl zu erheben und sich auf die Straße oder in die Institutionen zu 
begeben, um sich dort nützlich zu machen. Dieses Unternehmen ist dadurch je-
derzeit gefährdet, dass auch jenes neue Vokabular, mit dem Sprache als Werk-
zeug beschrieben wird, als »Wahrheit«, oder indem ihm universelle Gültigkeit 
unterstellt wird, zu ernst genommen wird.90 

Rorty ist nicht zuletzt dafür bekannt, dass er die Gemeinsamkeiten der 
»postpositivistischen« Entwicklung der Analytischen Philosophie (die er in die 
Tradition des Pragmatismus stellt)91 mit der zeitgenössischen Kontinentalphilo-
sophie – und zwar besonders mit dem Poststrukturalismus – hervorhebt. Zu den 
Philosophen, die Rorty am meisten faszinieren, gehört Derrida. Wenn Rorty  
Derrida einen Meister der Verflüssigung von Vokabularen und der »Aufhebung« 
nennt,92 bejaht er – so soll sich zeigen – die Frage, ob ihm diese Aufhebung des 
Begriffsdenkens gelungen sei. Doch Rortys Lektüre ist nicht unkritisch; er ist 

                                                             
88  Vgl. ebd. S. 50. 
89  Vgl. ebd. S. 3. 
90  Vgl. ebd. S. 4f. 
91  Vgl. ebd. S. 3. 
92  Ebd S. 126: »Such liquefaction is what I am calling Aufhebung and praising Derrida 

for having done spectacularly well.« 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-004 - am 14.02.2026, 12:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


96 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION 

 

nicht von allen Texten und Textstellen gleichermaßen überzeugt und unterschei-
det zur Verdeutlichung zwischen einem frühen und einem späten Derrida.93 

Dem frühen Derrida bescheinigt Rorty eine gewisse Zerrissenheit94 zwischen 
Diskursivität und Nicht-Diskursivität, unglücklicherweise mit Schwergewicht 
auf ersterer. In dieser Phase werde ein traditionelles Set von Metaphern des Ab-
soluten (»truth, meaning, clear and distinct ideas«) mit einem anderen (»trace, 
différance, and other such deconstructive key-terms«) ersetzt.95 Insofern Derrida 
argumentierend und erklärend auftrete,96 nehme dieses neue Vokabular ein fata-
les Gewicht an – verbleibe sozusagen im Schwerkraftbereich der Metaphysik 
und verfehle das Ziel ihrer Überwindung.97 Mit dieser Art von »negativer Theo-
logie« sei bereits Heideggers Ausbruchsversuch aus der Metaphysik geschei-
tert.98  

So zeichnet Rorty den frühen Derrida in einer von Nietzsche, bisweilen von 
Hegel,99 über Heidegger reichenden Genealogie sich gegenseitig beeinflussender 
und übertrumpfender Metaphysik-Überwinder.100 (Es ist dieselbe Farce, die über 
große Strecken auch in dieser Untersuchung nachgezeichnet wird, beginnend mit 
Kant: Die diskursive, manchmal auch nicht-diskursive Distanzierung vom Be-
griffsdenken, die immer und immer wieder in dessen Bannkreis zurückgeworfen 
wird.) Derrida bleibe mit der gewissen dogmatischen Ernsthaftigkeit seines 
Frühwerks, mit der es sich von Heidegger abzusetzen versuche, selbst hinter dem 
späten Heidegger zurück.101 Erst mit der Postkarte (1980) entziehe sich Derrida 
diesem Teufelskreis. »I should like to see [Derrida’s] early work as something of 
a false start, in the same way that Being and Time is, in the light of Heidegger’s 
later work, a false start, and as Wittgenstein thought his Tractatus to have a false 
start.«102 

                                                             
93  Rortys »später« wäre aus heutiger Sicht eher ein »späterer« oder gar »mittlerer« 

Derrida. 
94  Vgl. ebd. S. 93 und 117. 
95  Vgl. ebd. S. 113. 
96  Vgl. ebd. S. 93 und 104. 
97  Vgl. ebd. S. 101. 
98  Vgl. ebd. S. 117 und 113. 
99  Vgl. Rorty (2000) S. 446. 
100  Vgl. z.B. Rorty (2008) S. 96. 
101  Vgl. ebd. S. 104. 
102  Vgl. ebd. S. 128. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-004 - am 14.02.2026, 12:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


MEDIENTHEORIE DER SCHRIFT, DEKONSTRUKTION UND PHILOSOPHIE OHNE AUTORINTENTION | 97 

Indem der späte Derrida aus Heideggers Fehlern gelernt habe,103 habe er sich 
von den semiotischen Parametern des Begriffsdenkens immer weiter abgewen-
det: Freies Phantasieren,104 private105 und »noninferential associations between 
words«,106 »Wortspiele, Gleichklänge und graphische Witze«,107 »Rekontextu-
alisierung im allgemeinen und die Umkehrung von Hierarchien im besonde-
ren«,108 »speaking several languages at once, producing several texts at once«,109 
die Gewichtverlagerung »des eigenen Schreibens auf jene ›materialen‹ Gestalten 
– auf das, was bis dato als marginal behandelt wurde«,110 die Verweigerung, 
nach den Regeln der traditionellen Philosophie propositionaler Aussagen zu 
spielen111 seien nun die durchgängigen Merkmale. Gleichzeitig entfalle das  
Bedrohungsszenario durch die Sprache, das der frühe Derrida zeichne. Der spä-
tere Derrida habe sich von der Bedrohung durch die Metaphysik gelöst: »He is 
less torn. He is content simply to have fun rather than to feel haunted.«112 Er 
wird bei Rorty zum »playful punster«,113 »great comic writer – perhaps the 
funniest writer on philosophical topics since Kierkegaard«114 – eines 
»Derridadaism«,115 zum »private writer« im Gegensatz zu einem »writer with a 
public mission«,116 zum verspielten Verbalartisten, der keinen Anspruch auf 
Überwindung der Metaphysik stellt und stellen kann – zumindest keinen allge-
meingültigen. Er lasse die Metaphysik Metaphysik sein und beschäftige sich mit 
konkreter Textarbeit.117 

Tatsächlich hält Rorty die Rolle der Metaphysik für ausgespielt und nimmt 
eine Haltung ein, die man mit Kant kritisch als metaphysischen Indifferentis-

                                                             
103  Vgl. Rorty (2012) S. 208. 
104  Vgl. ebd. S. 207. 
105  Vgl. ebd. S. 217. 
106  Rorty (2008) S. 97. 
107  Rorty (2012) S. 216. 
108  Ebd. S. 222. 
109  Rorty (2008) S. 98. 
110  Vgl. Rorty (2012) S. 216f. 
111  Vgl. ebd. S. 219. 
112  Rorty (2008) S. 117. 
113  Ebd. S. 100. 
114  Ebd. S. 113. 
115  Ebd. S. 119. 
116  Vgl. ebd. S. 120. 
117  Vgl. ebd. S. 113. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-004 - am 14.02.2026, 12:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


98 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION 

 

mus118 bezeichnen könnte. Metaphysik habe sich, wie Rorty einmal nonchalant 
bemerkt, längst überlebt; sie sei »a genre which had a distinguished career and 
an important historical function but which now survives largely in the form of 
self-parody«.119 In einem Beispiel illustriert Rorty die Rolle der Metaphysik so-
gar anhand eines ältlichen Großonkels, der gelegentlich bei Familienfesten auf-
taucht, ohne bedeutenden Einfluss auf die Erziehung der Nachkommenschaft 
auszuüben.120 Der Drang zum metaphysischen Denken wäre dann sozusagen 
eher eine individuelle Neurose als ein universelles oder zumindest kulturelles 
Problem. Tatsächlich könnten wir, so Rorty, 

 
»sagen, dass der Grund, weshalb manche sich nicht einfach von der Philosophie abwenden 
können, der gleiche Grund ist, aus dem manche sich nicht einfach von ihren Eltern – oder 
allgemeiner gesprochen, von ihrer Vergangenheit – lossagen können. Dieser Grund ist 
kein Kantischer und transzendentaler, sondern sozusagen ein Freudscher und empirischer 
Grund. Wenn man mit Philosophie – also mit den Unterscheidungen zwischen Seele und 
Leib, Wesen und Akzidens, Sein und Schein, empirisch und transzendental – großgezogen 
wurde, ist man vielleicht gar nicht dazu in der Lage, sich von dieser Erziehung abzuwen-
den, ohne den Kontakt zu sich selbst zu verlieren. Nicht jeder Mensch ist in dieser Weise 
großgezogen worden (in China werden diese Dinge vielleicht anders geregelt), und es be-
steht kein Grund zur Annahme, dass alle Menschen in Zukunft so großgezogen werden, 
aber bei dir war es so.«121 

 
Im Klammerausdruck des Zitats verbirgt sich ein Zweifel an der Position des 
metaphysischen Indifferentismus, der mehr Raum verdient. Wenn die Dinge in 
China vielleicht anders geregelt werden, dann hat das möglicherweise einen 
Grund, dem Rorty nicht weiter nachgeht: etwa eine kulturelle Gepflogenheit wie 
die Benutzung der vokalisierten Alphabetschrift, die eine breitenwirksame und 
überindividuelle Macht ausübt, welche nicht verschwindet, wenn ihr mit Indiffe-
renz begegnet wird – eher im Gegenteil: Wo Theorie betont, dass sie selbst-
verständlich nicht das letzte Wort haben kann, folgen beiläufig letzte Worte; wo 
Metaphysik für obsolet erklärt wird, droht unbemerkt Metaphysik einzuziehen; 
wo die Offenheit eines Systems betont wird, droht es sich zu schließen. Doch in 
der Nacht der Kontingenz sind für Rorty alle Katzen grau. Er macht keinen  

                                                             
118  Zur metaphysischen Indifferenz bei Kant vgl. KrV A X und B XXXI; vgl. auch O S. 

58f. 
119  Vgl. Rorty (2008) S. 105. 
120  Vgl. ebd. S. 107. 
121  Rorty (2000) S. 496. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-004 - am 14.02.2026, 12:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


MEDIENTHEORIE DER SCHRIFT, DEKONSTRUKTION UND PHILOSOPHIE OHNE AUTORINTENTION | 99 

Unterschied zwischen möglichen Entstehungsweisen metaphysischen Denkens, 
obwohl es offensichtlich bedeutsam ist, ob metaphysisches Denken bloß gele-
gentlich durch Zufall bei gewissen grüblerischen Menschen entsteht oder ob eine 
ganze Kultur davon machtvoll geprägt wird. Und er benutzt selbst die Schrift 
(und kein anderes, möglicherweise geeigneteres Medium), um sich mit Derrida 
also auf eine Weise auseinanderzusetzen, die diesen wieder in den Lehnsessel 
der Philosophie zu drücken droht. 

Rortys Unterschätzung der Schrift als kultureller Praxis lässt sich vielleicht 
als Idiosynkrasie, mit gutem Grund aber auch als Nachhall Derridas verstehen. 
Dessen écriture beansprucht eine derartige Vormachtstellung, dass in ihr die spe-
zifischen Eigenschaften der Schrift mit denjenigen anderer Medien (wie Bildern) 
ununterscheidbar zusammenfließen. Wenn es aber kein Außerhalb des Textes 
gibt, muss Derrida auch seine eigene Forderung nach einer zeilenlosen Schrift 
außerhalb des Buches nicht umsetzen. Derselben Logik folgt Rorty: Er lässt ne-
ben Vokabularen und Sprachspielen einfach keine Entitäten mehr gelten; unsere 
Kultur sei sich bewusst geworden, auf einem immer neue Metaphern hervor-
sprudelnden Geysir ihre Grundlage zu haben; und auch die Schrift ist für ihn 
kein irgendwie reales Medium, sondern eine Vokabel, die jedenfalls nicht bean-
spruchen kann, die Bedingungen unseres Denkens aufzuklären. 

Diese Position haben Krämer – in explizitem Bezug auf Derrida – als 
»Skriptizismus«122 und Mersch als »Medienidealismus«123 kritisiert. Die Dekon-
struktion, so sind sie sich einig, versteht und würdigt die Bildlichkeit nicht ge-
nug. Und der spätere Derrida geht nicht weit genug – so könnte man ein Fazit 
dieser Positionen im Sinn der vorliegenden Ausführungen ziehen –, wenn er 
über die Schrift nicht hinausgeht. Mersch reflektiert über mögliche Weiterent-
wicklungen der Dekonstruktion: 

 
»Eine könnte darin bestehen, die Frage der Materialität von Strukturalität zu trennen und 
(jenseits ›logozentristischer‹ Vorentscheidungen) die Begriffe der Aisthesis und Präsenz 
zu restituieren – man könnte auch sagen: das ›Reale‹ gegen die Souveränitätsphantasmen 
eines uferlosen Konstruktivismus wieder geltend zu machen.«124 

 
In Teil C (besonders C.6) werden solche Hinweise darauf, dass Derrida die Kon-
sequenzen aus der Schriftzentriertheit der Philosophie nicht vollständig gezogen 

                                                             
122  Vgl. Krämers (2009a) S. 97. 
123  Vgl. Mersch (2004) S. 80. 
124  García Düttmann/Mersch/Niederberger/Waldenfels (2010). 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-004 - am 14.02.2026, 12:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


100 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION 

 

hat, ernst genommen. In der Folge werden das Potential des Bildes und beson-
ders des Diagramms für eine Gestaltungslösung der Philosophie untersucht. 

Vorher soll jedoch einem weiteren Aspekt von Rortys Bevorzugung von 
Derridas späterem Werk nachgegangen werden, der zur Untersuchung in Teil B 
führen wird: Rortys Derrida-Interpretation versucht, dessen Schriften von letzten 
Residuen der Diskursivität zu reinigen. Dies zeigt sich besonders deutlich in sei-
ner Sicht auf das Frühwerk. Es ist ihm zu ernsthaft: »The tone of urgency […] is 
out of place.«125 Damit werde gleichsam eine falsche Universalität konstruiert, 
die sich in einem Universalverdacht gegenüber der Sprache oder dem »Diskurs 
der Philosophie«126 äußere. Mit diesem Vorwurf steht Rorty nicht allein. Auch 
Ong beharrte gegen die Poststrukturalisten darauf, dass Literalität keineswegs 
ein unausweichliches System der Repression sei, wie das mit dem Term Logo-
zentrismus anklinge. Die poststrukturalistische Klaustrophobie sei insofern 
etwas hysterisch: »What leads one to believe that language can be so structured 
as to be perfectly consistent with itself, so as to be a closed system? There are no 
closed systems and never have been.«127 Auch von Habermas, den Rorty an dieser 
Stelle zustimmend zitiert, ist dieser Vorwurf vorgebracht worden: »Habermas 
fragt sich, warum Heidegger und Derrida immer ›noch gegen jene ›starken‹ Be-
griffe von Theorie, Wahrheit und System [streiten], die doch seit mehr als hun-
dertfünfzig Jahren der Vergangenheit angehören‹, warum sie immer noch ›mei-
nen, die Philosophie aus dem Wahne reißen zu müssen, eine Theorie 
aufzustellen, die das letzte Wort behält‹.«128 Rorty selbst merkt an anderer Stelle 
ganz ähnlich an:  

 
»Derrida talks as if […] there were a terrible oppressive force called ›the metaphorics of 
philosophy‹ or the ›history of metaphysics‹ which is making life impossible not only for 
playful punsters like himself but for society as a whole. But things are just not that bad, 
except in special circumstances, circumstances of the sort which once produced the Inqui-
sition and, more recently, the KGB.«129 

 
In dieser Kritik zeigt sich wieder die leichtfertige Indifferenz gegenüber der  
Metaphysik. Aber so gelingt es Rorty, das Frühwerk im Licht des späteren 
Werks gelten zu lassen: Im Licht des späteren Derrida kann er auch den frühen 

                                                             
125  Rorty (2008) S. 104. 
126  Ebd. S. 113. 
127  Ong (2002) S. 166. 
128  Rorty (2000) S. 456. 
129  Rorty (2008) S. 100. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-004 - am 14.02.2026, 12:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


MEDIENTHEORIE DER SCHRIFT, DEKONSTRUKTION UND PHILOSOPHIE OHNE AUTORINTENTION | 101 

Derrida gelten lassen. Es ist jenes Licht, in das Rorty die postpositivistische ana-
lytische Philosophie wie auch die postmoderne Kontinentalphilosophie taucht. In 
diesem Licht wären zwar der frühe Derrida – wie auch Heidegger – immer noch 
Teilnehmer der Metaphysik-Überwindungsfarce, sie hätten aber immerhin ein 
berechtigtes Ziel: »Ich möchte meinen, dass es ihnen gar nicht darum geht, die 
›Philosophie‹ diesem Wahn [letzte Worte zu suchen] zu entreißen, sondern ein-
fach darum, sich selbst von der eigenen Vergangenheit zu lösen: von gerade den 
Worten, die für sie die letzten zu sein drohten (d.h. im Falle Heideggers die Wor-
te Nietzsches, im Falle Derridas die Worte Heideggers).«130 

Das von Rorty dem Begriffsdenken entrissene Frühwerk wird so gleichsam 
zu einem esoterischen Unternehmen. Es ist nicht mehr allgemein, sondern nur 
noch für einen bestimmten Rezipientenkreis relevant, den es zu einem bestimm-
ten Ziel führen soll: zur Überwindung der Metaphysik (als individueller Neuro-
se). Im von Rorty bevorzugten späteren Werk hingegen wird die Metaphysik 
überwunden, indem sie verspottet oder ignoriert wird. 

Seine Interpretation entwickelt Rorty in der Auseinandersetzung mit Text-
auslegungen von Christopher Norris, Jonathan Culler und Rodolphe Gasché. Sie 
sträuben sich dagegen, Diskursivität in Derridas Werk zu suspendieren, und  
sehen darin im Gegenteil einen Ausgleich zwischen Diskursivität und Nicht-
Diskursivität erreicht. Dekonstruktion sei, wie Rorty referiert, »in Culler’s 
words, both ›rigorous argument within philosophy and displacement of philo-
sophical categories and philosophical attempts at mastery‹.«131 

Rorty hält das für eine Wunschvorstellung und insistiert auf einer prin-
zipiellen Unvereinbarkeit: »Something, I claimed, had to go. I suggested we 
jettison the ›rigorous argument‹ part.«132 Beharrlich arbeitet Rorty die unverein-
bare Gegensätzlichkeit von diskursiv (»argumentative«) und nicht-diskursiv 
(»nonpropositional«),133 von Ernst und Humor134 sowie von Philosophie als 
transzendentalem Projekt und als Aufhebung/Verflüssigung135 heraus. Er besteht 
darauf, dass ein Ausgleich nicht möglich ist: »Once again, I would want to insist 
that you cannot have it both ways.«136 

                                                             
130  Rorty (2000) S. 456. 
131  Rorty (2008) S. 119. 
132  Ebd. S. 119. 
133  Vgl. ebd. S. 124. 
134  Vgl. etwa ebd. S. 93ff. 
135  Vgl. ebd. S. 122ff. 
136  Ebd. S. 123. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-004 - am 14.02.2026, 12:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


102 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION 

 

Im folgenden Teil B wird sich diese Analyse bestätigen: Zwar nicht in Bezug 
auf Derrida, sondern in Bezug auf Kant und Wittgenstein, deren Versuche, einen 
Ausgleich zwischen Diskursivität und Nicht-Diskursivität im Namen von »Orien-
tierung« und »Übersicht« zu schaffen, untersucht werden. (Doch auch wenn der 
angestrebte Ausgleich nicht gelingt: Der Bedarf danach, eine überzeugende Lö-
sung der Gestaltungsfrage der Philosophie, besteht weiterhin.) 

 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-004 - am 14.02.2026, 12:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

