5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

einer operationalen Perspektive, die auch ontologische Zuschreibungen konstruk-
tional an das System riickbindet.

(11) Ambiguitdtstolerant: Mit der Einsicht in den Konstruktionscharakter theologischen
Denkens ist ein Schliissel fir den Umgang mit ambigen Gottesbildern verbunden.
Unterschiedlichkeit und Widerspriichlichkeit in der Rede von Gott kénnen auf die
Bedingungen ihrer Entstehung zuriickgefithrt und als Zuschreibungen jenseits on-
tologischer Festlegungen beobachtet werden.

(12) Relativierend: Eine radikalkonstruktivistisch orientierte Theologie begreift die Relati-
vierung als einen zentralen religiésen Operator, der sich aus der stetigen Inverhalt-
nissetzung von Kontingenz und der Vorstellung eines sie unendlich iibersteigenden
Gottes ergibt. Das Zeichen Gott steht damit fiir einen denkerischen Superlativ, der
durch umfassende, letztmogliche Steigerung zu den Grenzen menschlicher Mog-
lichkeiten fithrt. Dynamisch greift der Superlativ immer wieder auf seine eigenen
Ausdriicke zuriick, indem er ihre Unzulinglichkeit angesichts des Ausgangsgedan-
kens behauptet. Auch theologische Konventionen miissen sich dieser Dynamik im-
mer neu aussetzen und sensibel fiir ihre eigenen Limitationen werden.

(13) Beobachtend: Eine solche Theologie wird zur achtsamen Beobachterin. Sie schaut auf
religiése Zuschreibungen und achtet auf ihre Genese, ohne aber eine vollstindige
Ableitung vorzunehmen. Das Gotteszeichen wird deshalb auf seine Verwendung be-
fragt, zugleich aber nicht in dieser aufgelost. Den »Transzendenzschutz« (Hafner),
den besonders die Paradoxien leisten, dehnt eine solche Theologie programmatisch
aus. Greifbar wird dieses Verfahren in der Unterscheidung von Konstruktion und Pro-
jektion.?”® Theologie insistiert auf den Moglichkeiten religiésen Glaubens in einem
Setting, das von weitreichenden erkenntnistheoretischen Unwigbarkeiten geprigt
ist.

(14) Gliubig: Auch eine radikalkonstruktivistisch orientierte Theologie kann sich in die
inhaltliche Dynamik eines Glaubens hineinstellen. Methodisch muss sie jedoch die
formalen Anfragen in Beobachtungen zweiter Ordnung reflektieren und sich damit
der eigenen Kontingenz aussetzen.?®°

(15) Hoffend: Theologie bleibt nicht bei der Einsicht in ihre Limitationen stehen, son-
dern wendet sie in der hoffnungsvollen Zuversicht auf einen umfassenden Sinn.
Sie nimmt die Kontingenz nicht zum Anlass fiir Resignation, sondern ordnet sie in
einen grofieren Zusammenhang ein. Im Superlativ Gott verdichtet sich diese Hoft-
nung. Er reicht soweit, dass er sich immer wieder selbst iiberholt, und ermoglicht
die Integration formaler Anfragen in eine inhaltlich-umfassende Perspektive.

5.3 Zwischenfazit

Das fiinfte Kapitel geht in seinem Umfang erheblich tiber die vorigen Kapitel hinaus.
Das zu ihm gehérende Zwischenfazit fillt deshalb ebenfalls deutlich umfassender aus.

979 Vgl. dazu Kap. 5.1.1.6.
980 Vgl. zur Unterscheidung von formaler und inhaltlicher Perspektive abermals Reis, Gott S. 337-342.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-033 - am 14.02.2026, 16:54:19. /de/s Access

419


https://doi.org/10.14361/9783839462171-033
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

420

Konstruktion von Verbindlichkeit

Aufgrund des grofReren Umfangs wird dieses Zwischenfazit ausfithrlicher auf die Argu-
mentationsschritte der einzelnen Unterkapitel eingehen.?8! Es greift der Abschlussbe-
trachtung (Kap. 6) darin einerseits voraus, entlastet sie andererseits aber auch, insofern
die dortige Rekapitulation der Untersuchungsergebnisse vor dem Hintergrund dieses
Zwischenfazits deutlich stirker von der Detailargumentation abstrahieren kann.

Im fiinften Kapitel wurde der Versuch unternommen, Angaben zum Profil einer radi-
kalkonstruktivistisch anschlussfihigen Theologie zu machen. Die im dritten Kapitel heraus-
gearbeiteten religionsbezogenen Versatzstiicke des radikalen Konstruktivismus wur-
den dazu mit theologischen Alternativen konfrontiert. Gemif3 den dortigen Schwer-
punkten wurden in drei Repliken die Themen Religiositit, Mystik und Gott behandelt.

Die erste Replik (Kap. 5.1.1) versuchte in sieben Argumentationsschritten zu zeigen,
dass Religiositit in einer Weise verstanden werden kann, die die radikalkonstruktivis-
tischen Vorbehalte zerstreut und sich harmonisch mit dem radikalen Konstruktivismus
verbinden lisst. Eine erste Weichenstellung (Kap. 5.1.1.1) bestand darin, eine funktio-
nale bzw. operationale Perspektive auf Religion und Religiositit einzunehmen. Von In-
teresse sind in einer solchen Linie jeweils die Operationen, die gemeinhin als religiés
klassifiziert werden. Auch scheinbar substantielle religiése Bezugspunkte wie Gott, das
Heilige oder die Transzendenz werden in dieser Perspektive nicht gleich hinsichtlich ih-
rer ontologischen Eigenschaften diskutiert, sondern von den menschlichen Verfahren
her beobachtet, die mit ihnen zusammenhingen. So wird es etwa moglich, Transzen-
denz im Sinne eines graduellen Erfahrungsbegriffs zu interpretieren. Alfred Schiitz und
Thomas Luckmann haben hierzu ein Theorieangebot vorgelegt, das ich adaptiert habe.
Durch die grundsitzliche Festlegung auf eine funktionale bzw. operationale Perspektive
wurde den radikalkonstruktivistischen Vorbehalten gegeniiber Religion und Religiosi-
tit ihre Grundlage entzogen. Vorgeschlagen wurde weiterhin, Religiositit nicht mehr
als Inbegriff positivistischer Bevormundung zu verstehen, sondern religiése Operatio-
nen vor allem hinsichtlich ihrer relativierenden Wirkung zu beobachten. Die zentra-
le religiose Relativierung beginnt in dieser Lesart damit, dass DenkgrofRen eingefithrt
werden, denen eine grundlegende Entzogenheit zugeschrieben wird. Wegen ihrer Ent-
zogenheit erlauben diese Grofien eine Kontrasterfahrung zur menschlichen Endlich-
keit. So spannt etwa die Vorstellung eines alles iibersteigenden Gottes eine Relation
zur Kontingenz des erkennenden Systems auf. Auch die Geltungsanspriiche mensch-
licher Kategorien lassen sich von dort aus immer wieder neu relativieren. Religiositit
impliziert folglich eine erhebliche Relativierung, weil sie Relationen zu Gréfien auf-
baut, deren gleichzeitige Entzogenheit sie behauptet. In einem nichsten Argumenta-
tionsschritt (Kap. 5.1.1.2) wurden in diese Uberlegungen Bedenken einbezogen, die der
theologischen Diskussion des Relativismus entstammen. An verschiedenen Beispielen
konnte dabei gezeigt werden, dass auch die scharfen Kritiken relativistischer Konzep-
te methodisch selbst auf Relativierungen zuriickgreifen. Nach dieser Klirung wurde in
Kap. 5.1.1.3 die theologische Aufarbeitung des radikalen Konstruktivismus intensiviert.

981 In den bisherigen Zwischenfaziten konnte aufgrund des eher geringen Textumfangs starker von
den einzelnen Unterkapiteln abstrahiert werden. Dort wurden deshalb keine engmaschigen Kapi-
telangaben eingepflegt. Im Zwischenfazit dieses fiinften Kapitels werde ich mich hingegen deut-
licher an der Gliederung des Textes abarbeiten.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-033 - am 14.02.2026, 16:54:19. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839462171-033
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

Das radikalkonstruktivistische Interesse an Zirkularititen und Paradoxalititen wurde
hier mit der Beobachtung verkniipft, dass Paradoxien gerade in religiésen und theolo-
gischen Kontexten eine hohe Prisenz aufweisen. Anhand unterschiedlicher Angebote
zum Umgang mit Paradoxien wurde deutlich, dass ein entscheidender Vorzug des radi-
kalen Konstruktivismus aus theologischer Sicht darin besteht, Paradoxien nicht einfach
verbieten oder auflésen zu miissen, sondern sie produktiv bearbeiten zu kénnen. Fir
die Theologie ist dies iiberaus bedeutsam, weil sie selbst immer wieder auf auflésungs-
resistente Paradoxien stof3t bzw. diese hervorbringt. In der Arbeit an ausgewihlten Pa-
radoxien wurde veranschaulicht, wie sich theologische Paradoxien in die These einer
relativierenden Religiositit einfiigen. Paradoxien fithren an die Grenzen menschlicher
Erkenntnis, indem sie (zumindest) auf die Limitationen der klassischen Logik hinwei-
sen. Zugleich bleiben sie aber nicht beim Eingestindnis einer Erkenntnisunmoglich-
keit stehen. Theologisch leisten sie einerseits »Transzendenzschutz« (Hafner), weisen
andererseits aber konkrete Sinn- und Hoffnungsbeziige auf. Der Relativierung wird
damit ein entscheidendes Motiv hinzugefigt. In einem vierten Argumentationsschritt
(Kap. 5.1.1.4) wurden die bisherigen Uberlegungen mit der Verbindlichkeitsfrage ver-
bunden. Angesichts des in dieser Untersuchung anvisierten Theoriekontakts wurde die
Frage erortert, wie in einem so auf Relativierungen angelegten Denkrahmen itberhaupt
noch Normativitit begriindet werden kann. Einzeln wurden dazu radikalkonstruktivis-
tische sowie religiose Verbindlichkeitsprobleme herausgearbeitet. Statt diese aufzuld-
sen, wurde anhand allgemeiner (d.h. nicht-religiéser und nicht-radikalkonstruktivis-
tisch beeinflusster) Szenarien veranschaulicht, wie prisent Probleme von Normbegriin-
dungen auch hier sind. Fernab religiéser und/oder radikalkonstruktivistischer Einfliis-
se konnte gezeigt werden, wie auch hier erhebliche Begriindungsprobleme provoziert
werden kénnen. Die Konstruktion von Verbindlichkeit, so das Fazit dieses Unterkapitels,
stellt deshalb nicht nur diese Untersuchung und das Projekt einer radikalkonstrukti-
vistisch anschlussfihigen Theologie vor Herausforderungen, sondern lisst sich dar-
iiber hinaus auf andere Bereiche iibertragen. Mit dem fiinften Argumentationsschritt
(Kap. 5.1.1.5) wurde die These von der relativierenden Wirkung der Religiositit noch
einmal reformuliert. Angesichts der radikalkonstruktivistischen Vorbehalte gegeniiber
Religion und Religiositit und auf der Grundlage der bis dahin erfolgten theologischen
Kommentierung wurde darauf hingewiesen, dass Religiositit nicht nur in einer radi-
kalkonstruktivistisch kompatiblen Weise verstanden werden kann, sondern dass sich
in ihrer relativierenden Wirkung und ihrem Umgang mit Paradoxien zudem mdgliche
Ankniipfungspunkte fiir den radikalen Konstruktivismus abzeichnen. In zwei kiirzeren
Argumentationsschritten wurde dieses Ergebnis angesichts von Religionskritik (Kap.
5.1.1.6) und der Diskussion um einen religidsen Antirealismus (Kap. 5.1.1.7) weiter aus-
differenziert. Hinsichtlich der Religionskritik wurde dabei u.a. herausgearbeitet, dass
eine theologische Orientierung am radikalen Konstruktivismus keineswegs zur projek-
tionstheoretischen Auflésung des Glaubens fithren muss. Im letzten Unterkapitel der
ersten Replik wurde zudem eine Abgrenzung vom religidsen Antirealismus angeboten.
Die zweite Replik (Kap. 5.1.2) setzte bei den radikalkonstruktivistischen Aussagen
zur Mystik an. Auch in dieser Replik ging es darum, die radikalkonstruktivistische Vor-
lage kritisch aufzugreifen und mit Alternativen zu konfrontieren. Im Zusammenhang
der Mystik geht damit vor allem die Notwendigkeit einher, die diesbeziiglichen Uberle-

https://dol.org/10.14361/9783839462171-033 - am 14.02.2026, 16:54:19. /de/s Access

420


https://doi.org/10.14361/9783839462171-033
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

422

Konstruktion von Verbindlichkeit

gungen Ernst von Glasersfelds und seinen Vorschlag zur Unterscheidung von Rationa-
litat und Mystik zu behandeln. In einem ersten Schritt (Kap. 5.1.2.1) wurden exemplari-
sche Mystik-Definitionen aufgegriffen und kommentiert. Ersichtlich wurde dabei, dass
die funktionale bzw. operationale Perspektive der ersten Replik auch in diesen Bereich
iberspielt werden kann. Anhand der Auseinandersetzung von Konstruktivismus und Pe-
rennialismus (Kap. 5.1.2.2) als den zwei grundlegenden Beobachtungsfolien innerhalb
der Mystikforschung wurde eine vorliufige Positionierung des radikalen Konstruktivis-
mus vorgenommen. Ganz auf der funktionalen Linie wurde dabei herausgestellt, dass
es vor allem um die Frage geht, ob sich die Mystikforschung iiber den Prozess hinaus
festlegt, indem die mystische Erfahrung also etwa auf einen universellen Grund zuriick-
gefithrt wird. Fiir letztere Option steht der Perennialismus, wihrend der Konstruktivismus
der Mystikforschung darauf schaut, wie mystische Erfahrung hergestellt und kommu-
niziert wird. An dieser konstruktivistischen Option kdnnte auch eine radikalkonstruk-
tivistische Beschiftigung mit der Mystik orientiert werden. Dieser Befund erweist sich
als bedeutsam, weil er auf Moglichkeiten fiir einen radikalkonstruktivistischen Um-
gang mit der Mystik jenseits der eingespielten Herabsetzung des Phinomens hinweist
und sich zugleich als theologisch gesprichsfihig erweist. Mit den ersten beiden Argu-
mentationsschritten wurden bereits wichtige Ergebnisse erzielt, die in einem dritten
Schritt (Kap. 5.1.2.3) noch einmal explizit auf von Glasersfelds Unterscheidung von Mys-
tik und Rationalitit angewandt wurden. Dabei wurden der Mystikforschung zunichst
Argumente fiir eine Harmonisierung beider Bereiche entlehnt, bevor anschlief}end An-
kniipfungspunkte einer radikalkonstruktivistischen Mystik-Rezeption herausgearbei-
tet wurden. Mit unio mystica und Kontingenz scheinen zwei Motive besonders geeignet,
um eine Nihe zwischen Mystik und radikalen Konstruktivismus zu begriinden. In ei-
nem letzten Schritt (Kap. 5.1.2.4) wurde mit der Paradoxalitit ein drittes Motiv hinzu-
gefiigt, das fiir eine Nihe von Mystik und radikalen Konstruktivismus spricht. In der
Beschiftigung mit den Paradoxien der Mystik bzw. der auf Paradoxien bedachten Kom-
mentierung der Mystikforschung wurde dabei zunichst die ausgeprigte Prisenz von
Paradoxien in diesen Bereichen ersichtlich. Besonders trifft dies auf die Spannung von
Sagbarkeit und Unsagbarkeit zu, die sich in Anlehnung an Alois Maria Haas als Leit-
paradoxie der Mystik insgesamt verstehen lisst. Sie nimmt Bezug auf die Moglichkeit,
angesichts endlicher Moglichkeiten eine Erfahrung zu kommunizieren, die iber die-
se Moglichkeiten hinauszugehen scheint. Letztlich wird damit auch ein Bogen zu den
religiésen/theologischen Paradoxien geschlagen, weil es auch hier um die (Un-)Még-
lichkeit geht, von Immanenz auf Transzendenz zu schliefRen. Auch fiir die Mystik kann
abschlieRend festgehalten werden, dass die radikalkonstruktivistische Beschiftigung
zahlreiche Aspekte unterschligt, die die Diskreditierung aufheben und stattdessen ei-
ne Nihe von radikalem Konstruktivismus und Mystik bzw. Mystikforschung begriinden
konnten.

In der dritten Replik wurde mit Gott der dritte Schwerpunkt der radikalkonstruk-
tivistischen Beschiftigung mit religionsbezogenen Themen aufgegriffen. Dabei wurde
besonders auf die in der ersten Replik entwickelte theologische Linie zuriickgegriffen.
In einem ersten Argumentationsschritt (Kap. 5.1.3.1) wurde einerseits geklirt, dass auch
eine radikalkonstruktivistisch orientierte Theologie weiter von der Existenz Gottes aus-
gehen kann. Andererseits aber wurde ausgewiesen, dass es theologisch vor allem darauf

https://dol.org/10.14361/9783839462171-033 - am 14.02.2026, 16:54:19. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839462171-033
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

ankommt, die Zuschreibungen zu beobachten, die im Zeichen Gott zusammenlaufen.
In diesem Zusammenhang wurde in grober Orientierung an Feuerbach und Kierke-
gaard vorgeschlagen, Gott als denkerischen Superlativ zu verstehen. Ausfithrlicher wurde
damit ein in der ersten Replik bereits formulierter Gedanke aufgegriffen. Gott steht in
diesem Verstindnis fir eine Steigerung, die die menschlichen Denk- und Sagbarkeit
immer wieder zu der Einsicht in ihre eigene Unzulidnglichkeit fihrt. Mit Gott wird eine
GroRe eingefithrt, die — zumindest in der Linie von Anselms ontologischen Gottesbe-
weis — jede menschliche Moglichkeit unendlich ibersteigt. Damit werden sowohl zur
relativierenden Wirkung als auch zur Paradoxalitit von Religiositit Bogen geschlagen.
Die grundlegende Paradoxie von Immanenz und Transzendenz, die auch in der Mystik
aktualisiert wird, verdichtet sich im Superlativ Gott. Zugleich wurde in der dritten Re-
plik aber auch auf die sinnbezogene Erweiterung dieses Gottesbegriffs insistiert (Kap.
5.1.3.2). Neben der theoretischen Méglichkeit, Gott auch in einer radikalkonstrukti-
vistisch orientierten Theologie als handelndes Gegeniiber verstehen zu kénnen, wurde
dabei der Hoffnungsbezug des christlichen Glaubens thematisiert. Die Erkenntnisun-
sicherheit, die sich aus dem Glauben an einen entzogenen Gott ergibt, wird hier nicht
zur Motivation eines Kommunikationsabbruchs, sondern in eine umfassende Sinndeu-
tung iberfithre. Ersichtlich wird das etwa an den mystischen und religiésen Paradoxien
der vorigen Repliken, die nicht ins Schweigen wechseln, sondern konkrete Sinnspitzen
aufweisen. Angesichts des radikalkonstruktivistischen Umgangs mit der eigenen er-
kenntnistheoretischen Unsicherheit wurde diese Beobachtung nun fiir den in dieser
Untersuchung anvisierten Theoriekontakt produktiv gemacht. Der radikale Konstruk-
tivismus wurde darauf hingewiesen, dass auch er seinen Schritt in die Kommunikation
letztlich nicht aus sich heraus begriinden kann. Er setzt eine Wert- und Sinnzuschrei-
bung voraus, die er nicht vollig einholen kann. Von der Theologie kénnte sich der ra-
dikale Konstruktivismus in dieser Lesart iiber die Moglichkeiten informieren lassen,
von der Einsicht in die eigene Kontingenz zur Vorstellung eines umfassenden Sinns zu
kommen und dies fiir die eigene Praxis nutzbar zu machen.

In Kap. 5.2 wurden die Ergebnisse des bis dahin erfolgten argumentativen Gangs
in Umrisse eines Kriterienkatalogs radikalkonstruktivistisch anschlussfihiger Theologien tiber-
fithrt. Mit kurzen Hinweisen wurden hier fiinfzehn Kriterien benannt, die sich als
Konsequenzen aus dem Theoriekontakt von Fundamentaltheologie und radikalem Kon-
struktivismus fiir die theologische Seite ergeben.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-033 - am 14.02.2026, 16:54:19. /de/s Access

423


https://doi.org/10.14361/9783839462171-033
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839462171-033 - am 14.02.2026, 16:



https://doi.org/10.14361/9783839462171-033
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

