
5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 419

einer operationalen Perspektive, die auch ontologische Zuschreibungen konstruk-

tional an das System rückbindet.

(11) Ambiguitätstolerant: Mit der Einsicht in den Konstruktionscharakter theologischen

Denkens ist ein Schlüssel für den Umgang mit ambigen Gottesbildern verbunden.

Unterschiedlichkeit und Widersprüchlichkeit in der Rede von Gott können auf die

Bedingungen ihrer Entstehung zurückgeführt und als Zuschreibungen jenseits on-

tologischer Festlegungen beobachtet werden.

(12) Relativierend: Eine radikalkonstruktivistisch orientierteTheologie begreift die Relati-

vierung als einen zentralen religiösen Operator, der sich aus der stetigen Inverhält-

nissetzung von Kontingenz und der Vorstellung eines sie unendlich übersteigenden

Gottes ergibt. Das Zeichen Gott steht damit für einen denkerischen Superlativ, der

durch umfassende, letztmögliche Steigerung zu den Grenzen menschlicher Mög-

lichkeiten führt. Dynamisch greift der Superlativ immer wieder auf seine eigenen

Ausdrücke zurück, indem er ihre Unzulänglichkeit angesichts des Ausgangsgedan-

kens behauptet. Auch theologische Konventionen müssen sich dieser Dynamik im-

mer neu aussetzen und sensibel für ihre eigenen Limitationen werden.

(13) Beobachtend: Eine solcheTheologie wird zur achtsamen Beobachterin. Sie schaut auf

religiöse Zuschreibungen und achtet auf ihre Genese, ohne aber eine vollständige

Ableitung vorzunehmen.Das Gotteszeichenwird deshalb auf seine Verwendung be-

fragt, zugleich aber nicht in dieser aufgelöst. Den »Transzendenzschutz« (Hafner),

den besonders die Paradoxien leisten, dehnt eine solcheTheologie programmatisch

aus. Greifbar wird dieses Verfahren in der Unterscheidung von Konstruktion und Pro-

jektion.979 Theologie insistiert auf den Möglichkeiten religiösen Glaubens in einem

Setting, das von weitreichenden erkenntnistheoretischen Unwägbarkeiten geprägt

ist.

(14) Gläubig: Auch eine radikalkonstruktivistisch orientierte Theologie kann sich in die

inhaltliche Dynamik eines Glaubens hineinstellen. Methodisch muss sie jedoch die

formalen Anfragen in Beobachtungen zweiter Ordnung reflektieren und sich damit

der eigenen Kontingenz aussetzen.980

(15) Hoffend: Theologie bleibt nicht bei der Einsicht in ihre Limitationen stehen, son-

dern wendet sie in der hoffnungsvollen Zuversicht auf einen umfassenden Sinn.

Sie nimmt die Kontingenz nicht zum Anlass für Resignation, sondern ordnet sie in

einen größeren Zusammenhang ein. Im Superlativ Gott verdichtet sich diese Hoff-

nung. Er reicht soweit, dass er sich immer wieder selbst überholt, und ermöglicht

die Integration formaler Anfragen in eine inhaltlich-umfassende Perspektive.

5.3 Zwischenfazit

Das fünfte Kapitel geht in seinem Umfang erheblich über die vorigen Kapitel hinaus.

Das zu ihm gehörende Zwischenfazit fällt deshalb ebenfalls deutlich umfassender aus.

979 Vgl. dazu Kap. 5.1.1.6.

980 Vgl. zur Unterscheidung von formaler und inhaltlicher Perspektive abermals Reis, Gott S. 337-342.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-033 - am 14.02.2026, 16:54:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-033
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


420 Konstruktion von Verbindlichkeit

Aufgrund des größeren Umfangs wird dieses Zwischenfazit ausführlicher auf die Argu-

mentationsschritte der einzelnen Unterkapitel eingehen.981 Es greift der Abschlussbe-

trachtung (Kap. 6) darin einerseits voraus, entlastet sie andererseits aber auch, insofern

die dortige Rekapitulation der Untersuchungsergebnisse vor dem Hintergrund dieses

Zwischenfazits deutlich stärker von der Detailargumentation abstrahieren kann.

Im fünften Kapitel wurde der Versuch unternommen, Angaben zum Profil einer radi-

kalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie zu machen. Die im dritten Kapitel heraus-

gearbeiteten religionsbezogenen Versatzstücke des radikalen Konstruktivismus wur-

den dazu mit theologischen Alternativen konfrontiert. Gemäß den dortigen Schwer-

punkten wurden in drei Repliken die Themen Religiosität,Mystik und Gott behandelt.

Die erste Replik (Kap. 5.1.1) versuchte in sieben Argumentationsschritten zu zeigen,

dass Religiosität in einer Weise verstanden werden kann, die die radikalkonstruktivis-

tischen Vorbehalte zerstreut und sich harmonisch mit dem radikalen Konstruktivismus

verbinden lässt. Eine erste Weichenstellung (Kap. 5.1.1.1) bestand darin, eine funktio-

nale bzw. operationale Perspektive auf Religion und Religiosität einzunehmen. Von In-

teresse sind in einer solchen Linie jeweils die Operationen, die gemeinhin als religiös

klassifiziert werden. Auch scheinbar substantielle religiöse Bezugspunkte wie Gott, das

Heilige oder die Transzendenzwerden in dieser Perspektive nicht gleich hinsichtlich ih-

rer ontologischen Eigenschaften diskutiert, sondern von den menschlichen Verfahren

her beobachtet, die mit ihnen zusammenhängen. So wird es etwa möglich, Transzen-

denz im Sinne eines graduellen Erfahrungsbegriffs zu interpretieren. Alfred Schütz und

Thomas Luckmann haben hierzu ein Theorieangebot vorgelegt, das ich adaptiert habe.

Durch die grundsätzliche Festlegung auf eine funktionale bzw. operationale Perspektive

wurde den radikalkonstruktivistischen Vorbehalten gegenüber Religion und Religiosi-

tät ihre Grundlage entzogen. Vorgeschlagen wurde weiterhin, Religiosität nicht mehr

als Inbegriff positivistischer Bevormundung zu verstehen, sondern religiöse Operatio-

nen vor allem hinsichtlich ihrer relativierenden Wirkung zu beobachten. Die zentra-

le religiöse Relativierung beginnt in dieser Lesart damit, dass Denkgrößen eingeführt

werden, denen eine grundlegende Entzogenheit zugeschrieben wird.Wegen ihrer Ent-

zogenheit erlauben diese Größen eine Kontrasterfahrung zur menschlichen Endlich-

keit. So spannt etwa die Vorstellung eines alles übersteigenden Gottes eine Relation

zur Kontingenz des erkennenden Systems auf. Auch die Geltungsansprüche mensch-

licher Kategorien lassen sich von dort aus immer wieder neu relativieren. Religiosität

impliziert folglich eine erhebliche Relativierung, weil sie Relationen zu Größen auf-

baut, deren gleichzeitige Entzogenheit sie behauptet. In einem nächsten Argumenta-

tionsschritt (Kap. 5.1.1.2) wurden in diese Überlegungen Bedenken einbezogen, die der

theologischen Diskussion des Relativismus entstammen. An verschiedenen Beispielen

konnte dabei gezeigt werden, dass auch die scharfen Kritiken relativistischer Konzep-

te methodisch selbst auf Relativierungen zurückgreifen. Nach dieser Klärung wurde in

Kap. 5.1.1.3 die theologische Aufarbeitung des radikalen Konstruktivismus intensiviert.

981 In den bisherigen Zwischenfaziten konnte aufgrund des eher geringen Textumfangs stärker von

den einzelnen Unterkapiteln abstrahiert werden. Dort wurden deshalb keine engmaschigen Kapi-

telangaben eingepflegt. Im Zwischenfazit dieses fünften Kapitels werde ich mich hingegen deut-

licher an der Gliederung des Textes abarbeiten.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-033 - am 14.02.2026, 16:54:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-033
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 421

Das radikalkonstruktivistische Interesse an Zirkularitäten und Paradoxalitäten wurde

hier mit der Beobachtung verknüpft, dass Paradoxien gerade in religiösen und theolo-

gischen Kontexten eine hohe Präsenz aufweisen. Anhand unterschiedlicher Angebote

zumUmgangmit Paradoxien wurde deutlich, dass ein entscheidender Vorzug des radi-

kalen Konstruktivismus aus theologischer Sicht darin besteht, Paradoxien nicht einfach

verbieten oder auflösen zu müssen, sondern sie produktiv bearbeiten zu können. Für

die Theologie ist dies überaus bedeutsam, weil sie selbst immer wieder auf auflösungs-

resistente Paradoxien stößt bzw. diese hervorbringt. In der Arbeit an ausgewählten Pa-

radoxien wurde veranschaulicht, wie sich theologische Paradoxien in die These einer

relativierenden Religiosität einfügen. Paradoxien führen an die Grenzen menschlicher

Erkenntnis, indem sie (zumindest) auf die Limitationen der klassischen Logik hinwei-

sen. Zugleich bleiben sie aber nicht beim Eingeständnis einer Erkenntnisunmöglich-

keit stehen. Theologisch leisten sie einerseits »Transzendenzschutz« (Hafner), weisen

andererseits aber konkrete Sinn- und Hoffnungsbezüge auf. Der Relativierung wird

damit ein entscheidendes Motiv hinzugefügt. In einem vierten Argumentationsschritt

(Kap. 5.1.1.4) wurden die bisherigen Überlegungen mit der Verbindlichkeitsfrage ver-

bunden. Angesichts des in dieser Untersuchung anvisiertenTheoriekontakts wurde die

Frage erörtert, wie in einem so auf Relativierungen angelegten Denkrahmen überhaupt

noch Normativität begründet werden kann. Einzeln wurden dazu radikalkonstruktivis-

tische sowie religiöse Verbindlichkeitsprobleme herausgearbeitet. Statt diese aufzulö-

sen, wurde anhand allgemeiner (d.h. nicht-religiöser und nicht-radikalkonstruktivis-

tisch beeinflusster) Szenarien veranschaulicht, wie präsent Probleme vonNormbegrün-

dungen auch hier sind. Fernab religiöser und/oder radikalkonstruktivistischer Einflüs-

se konnte gezeigt werden, wie auch hier erhebliche Begründungsprobleme provoziert

werden können. Die Konstruktion von Verbindlichkeit, so das Fazit dieses Unterkapitels,

stellt deshalb nicht nur diese Untersuchung und das Projekt einer radikalkonstrukti-

vistisch anschlussfähigen Theologie vor Herausforderungen, sondern lässt sich dar-

über hinaus auf andere Bereiche übertragen. Mit dem fünften Argumentationsschritt

(Kap. 5.1.1.5) wurde die These von der relativierenden Wirkung der Religiosität noch

einmal reformuliert. Angesichts der radikalkonstruktivistischen Vorbehalte gegenüber

Religion und Religiosität und auf der Grundlage der bis dahin erfolgten theologischen

Kommentierung wurde darauf hingewiesen, dass Religiosität nicht nur in einer radi-

kalkonstruktivistisch kompatiblen Weise verstanden werden kann, sondern dass sich

in ihrer relativierenden Wirkung und ihrem Umgang mit Paradoxien zudem mögliche

Anknüpfungspunkte für den radikalen Konstruktivismus abzeichnen. In zwei kürzeren

Argumentationsschritten wurde dieses Ergebnis angesichts von Religionskritik (Kap.

5.1.1.6) und der Diskussion um einen religiösen Antirealismus (Kap. 5.1.1.7) weiter aus-

differenziert. Hinsichtlich der Religionskritik wurde dabei u.a. herausgearbeitet, dass

eine theologische Orientierung am radikalen Konstruktivismus keineswegs zur projek-

tionstheoretischen Auflösung des Glaubens führen muss. Im letzten Unterkapitel der

ersten Replik wurde zudem eine Abgrenzung vom religiösen Antirealismus angeboten.

Die zweite Replik (Kap. 5.1.2) setzte bei den radikalkonstruktivistischen Aussagen

zur Mystik an. Auch in dieser Replik ging es darum, die radikalkonstruktivistische Vor-

lage kritisch aufzugreifen und mit Alternativen zu konfrontieren. Im Zusammenhang

der Mystik geht damit vor allem die Notwendigkeit einher, die diesbezüglichen Überle-

https://doi.org/10.14361/9783839462171-033 - am 14.02.2026, 16:54:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-033
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


422 Konstruktion von Verbindlichkeit

gungen Ernst von Glasersfelds und seinen Vorschlag zur Unterscheidung von Rationa-

lität und Mystik zu behandeln. In einem ersten Schritt (Kap. 5.1.2.1) wurden exemplari-

sche Mystik-Definitionen aufgegriffen und kommentiert. Ersichtlich wurde dabei, dass

die funktionale bzw. operationale Perspektive der ersten Replik auch in diesen Bereich

überspielt werden kann. Anhand der Auseinandersetzung von Konstruktivismus und Pe-

rennialismus (Kap. 5.1.2.2) als den zwei grundlegenden Beobachtungsfolien innerhalb

derMystikforschung wurde eine vorläufige Positionierung des radikalen Konstruktivis-

mus vorgenommen. Ganz auf der funktionalen Linie wurde dabei herausgestellt, dass

es vor allem um die Frage geht, ob sich die Mystikforschung über den Prozess hinaus

festlegt, indemdiemystische Erfahrung also etwa auf einen universellen Grund zurück-

geführt wird. Für letztere Option steht der Perennialismus, während der Konstruktivismus

der Mystikforschung darauf schaut, wie mystische Erfahrung hergestellt und kommu-

niziert wird. An dieser konstruktivistischen Option könnte auch eine radikalkonstruk-

tivistische Beschäftigung mit der Mystik orientiert werden. Dieser Befund erweist sich

als bedeutsam, weil er auf Möglichkeiten für einen radikalkonstruktivistischen Um-

gang mit der Mystik jenseits der eingespielten Herabsetzung des Phänomens hinweist

und sich zugleich als theologisch gesprächsfähig erweist. Mit den ersten beiden Argu-

mentationsschritten wurden bereits wichtige Ergebnisse erzielt, die in einem dritten

Schritt (Kap. 5.1.2.3) noch einmal explizit auf vonGlasersfelds Unterscheidung vonMys-

tik und Rationalität angewandt wurden. Dabei wurden der Mystikforschung zunächst

Argumente für eine Harmonisierung beider Bereiche entlehnt, bevor anschließend An-

knüpfungspunkte einer radikalkonstruktivistischen Mystik-Rezeption herausgearbei-

tet wurden. Mit unio mystica und Kontingenz scheinen zwei Motive besonders geeignet,

um eine Nähe zwischen Mystik und radikalen Konstruktivismus zu begründen. In ei-

nem letzten Schritt (Kap. 5.1.2.4) wurde mit der Paradoxalität ein drittes Motiv hinzu-

gefügt, das für eine Nähe von Mystik und radikalen Konstruktivismus spricht. In der

Beschäftigungmit den Paradoxien derMystik bzw. der auf Paradoxien bedachten Kom-

mentierung der Mystikforschung wurde dabei zunächst die ausgeprägte Präsenz von

Paradoxien in diesen Bereichen ersichtlich. Besonders trifft dies auf die Spannung von

Sagbarkeit und Unsagbarkeit zu, die sich in Anlehnung an Alois Maria Haas als Leit-

paradoxie der Mystik insgesamt verstehen lässt. Sie nimmt Bezug auf die Möglichkeit,

angesichts endlicher Möglichkeiten eine Erfahrung zu kommunizieren, die über die-

se Möglichkeiten hinauszugehen scheint. Letztlich wird damit auch ein Bogen zu den

religiösen/theologischen Paradoxien geschlagen, weil es auch hier um die (Un-)Mög-

lichkeit geht, von Immanenz auf Transzendenz zu schließen. Auch für die Mystik kann

abschließend festgehalten werden, dass die radikalkonstruktivistische Beschäftigung

zahlreiche Aspekte unterschlägt, die die Diskreditierung aufheben und stattdessen ei-

ne Nähe von radikalem Konstruktivismus undMystik bzw.Mystikforschung begründen

könnten.

In der dritten Replik wurde mit Gott der dritte Schwerpunkt der radikalkonstruk-

tivistischen Beschäftigung mit religionsbezogenen Themen aufgegriffen. Dabei wurde

besonders auf die in der ersten Replik entwickelte theologische Linie zurückgegriffen.

In einem ersten Argumentationsschritt (Kap. 5.1.3.1) wurde einerseits geklärt, dass auch

eine radikalkonstruktivistisch orientierteTheologie weiter von der Existenz Gottes aus-

gehen kann. Andererseits aber wurde ausgewiesen, dass es theologisch vor allem darauf

https://doi.org/10.14361/9783839462171-033 - am 14.02.2026, 16:54:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-033
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 423

ankommt, die Zuschreibungen zu beobachten, die im Zeichen Gott zusammenlaufen.

In diesem Zusammenhang wurde in grober Orientierung an Feuerbach und Kierke-

gaard vorgeschlagen, Gott als denkerischen Superlativ zu verstehen. Ausführlicher wurde

damit ein in der ersten Replik bereits formulierter Gedanke aufgegriffen. Gott steht in

diesem Verständnis für eine Steigerung, die die menschlichen Denk- und Sagbarkeit

immer wieder zu der Einsicht in ihre eigene Unzulänglichkeit führt. Mit Gott wird eine

Größe eingeführt, die – zumindest in der Linie von Anselms ontologischen Gottesbe-

weis – jede menschliche Möglichkeit unendlich übersteigt. Damit werden sowohl zur

relativierenden Wirkung als auch zur Paradoxalität von Religiosität Bögen geschlagen.

Die grundlegende Paradoxie von Immanenz und Transzendenz, die auch in der Mystik

aktualisiert wird, verdichtet sich im Superlativ Gott. Zugleich wurde in der dritten Re-

plik aber auch auf die sinnbezogene Erweiterung dieses Gottesbegriffs insistiert (Kap.

5.1.3.2). Neben der theoretischen Möglichkeit, Gott auch in einer radikalkonstrukti-

vistisch orientierten Theologie als handelndes Gegenüber verstehen zu können, wurde

dabei der Hoffnungsbezug des christlichen Glaubens thematisiert. Die Erkenntnisun-

sicherheit, die sich aus dem Glauben an einen entzogenen Gott ergibt, wird hier nicht

zur Motivation eines Kommunikationsabbruchs, sondern in eine umfassende Sinndeu-

tung überführt. Ersichtlich wird das etwa an denmystischen und religiösen Paradoxien

der vorigen Repliken, die nicht ins Schweigen wechseln, sondern konkrete Sinnspitzen

aufweisen. Angesichts des radikalkonstruktivistischen Umgangs mit der eigenen er-

kenntnistheoretischen Unsicherheit wurde diese Beobachtung nun für den in dieser

Untersuchung anvisierten Theoriekontakt produktiv gemacht. Der radikale Konstruk-

tivismus wurde darauf hingewiesen, dass auch er seinen Schritt in die Kommunikation

letztlich nicht aus sich heraus begründen kann. Er setzt eine Wert- und Sinnzuschrei-

bung voraus, die er nicht völlig einholen kann. Von der Theologie könnte sich der ra-

dikale Konstruktivismus in dieser Lesart über die Möglichkeiten informieren lassen,

von der Einsicht in die eigene Kontingenz zur Vorstellung eines umfassenden Sinns zu

kommen und dies für die eigene Praxis nutzbar zu machen.

In Kap. 5.2 wurden die Ergebnisse des bis dahin erfolgten argumentativen Gangs

in Umrisse eines Kriterienkatalogs radikalkonstruktivistisch anschlussfähiger Theologien über-

führt. Mit kurzen Hinweisen wurden hier fünfzehn Kriterien benannt, die sich als

Konsequenzen aus demTheoriekontakt von Fundamentaltheologie und radikalem Kon-

struktivismus für die theologische Seite ergeben.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-033 - am 14.02.2026, 16:54:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-033
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839462171-033 - am 14.02.2026, 16:54:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-033
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

