
Die Französische Revolution und die klassische Lehre vom 
pouvoir constituant

Einführung

Die Geschehnisse, die zur Geburt der Vereinigten Staaten von Amerika 
führten, wurden vom gebildeten Frankreich in den Jahren vor der Revolu­
tion aufmerksam verfolgt. Die Werke, die nach einer Erklärung des Über­
gangs vom status naturalis in den gesellschaftlich organisierten Zustand 
suchten, waren hier verbreitet. Daneben wirkte auch der Erfolg der Ein­
zelstaaten in der Neuen Welt inspirierend. Die Franzosen sahen in der 
Verabschiedung der verschiedenen Grundgesetze Kreationsakte, die sich 
eine im Naturzustand existierende, im juristischen Sinn amorphe Gesamtheit 
unmittelbar selbst oder durch ein hierzu berufenes Organ gibt (Zweig).356

Wie in den sich in der Geburt befindlichen Vereinigten Staaten erwies 
sich auch in Frankreich das Aufeinandertreffen von mehreren Einflüssen 
als fruchtbar. Diese Einflüsse vereinigten sich zu einer neuen Theorie, die 
als die Lehre vom pouvoir constituant berühmt werden sollte. Diese Lehre 
scheint ebenso wie die Idee der Volkssouveränität untrennbar mit der 
Französischen Revolution verbunden zu sein.357

Die französische Lehre von der verfassunggebenden Gewalt des Volkes 
ist sicherlich die berühmteste und in ihrer Auswirkung hier auch folgen­
schwerste. Allerdings darf nicht verschwiegen werden, dass der Einfluss 
der Ereignisse in den Vereinigten Staaten auf sie kaum zu überschätzen 

G.

I.

356 Zweig, 1909, S. 63; freilich war die Annahme der Schöpfung von Staaten aus 
dem Nichts etwas romantisierend. Wie oben gezeigt wurde, spielten auch die 
aus England übernommene Rechtstradition und insbesondere die Charters eine 
entscheidende Rolle bei der Schaffung der Vereinigten Staaten bzw. ihrer Ein­
zelstaaten.

357 So schreibt z.B. Böckenförde, dass der Begriff der verfassunggebenden Gewalt zu­
erst 1788–1789 vom Abbé Sieyes entwickelt worden sei; s. Böckenförde, 2011, S. 98; 
Ähnlich Murswiek: nach ihm sei die Unterscheidung von pouvoir constituant 
und pouvoirs constitués durch Sieyès bekannt und Allgemeingut der Französischen 
Revolution geworden, S. Murswiek, Dietrich: Die Verfassunggebende Gewalt nach 
dem Grundgesetz für die Bundesrepublik Deutschland, Duncker & Humboldt, 
Berlin 1978, S. 177.

120

https://doi.org/10.5771/9783748938132-120 - am 16.01.2026, 03:03:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748938132-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ist.358 Dennoch waren es die Ereignisse in Frankreich, die mit ihren Idea­
len ganz Europa erschütterten und den politischen und verfassungsrechtli­
chen Diskurs bis heute prägen. Es scheint, dass zumindest aus rechtlicher 
Sicht die Frage nach dem Inhaber der verfassunggebenden Gewalt, d.h. 
derjenigen Kraft, der es zusteht, über die grundlegende Struktur des Ge­
meinwesens zu entscheiden, zu den Schlüsselfragen der Revolution gehör­
te: Schon die Tatsache der Problemstellung war eine Wirkung und ein Zeichen 
der Revolution, und die Art der Lösung musste den Gang der großen Bewegung 
entscheidend bestimmen (Zweig).359

Wie die Lehre vom pouvoir constituant in den Augen vieler eine fran­
zösische Erfindung ist, so scheint sie auch untrennbar mit dem Namen 
eines Mannes verbunden zu sein. Als ihr geistiger Vater gilt bis heute 
der Abbé Sieyès.360 Dessen im Januar 1789 erschienene Schrift Qu'est-ce 
que le Tiers-État? (deutsch: Was ist der Dritte Stand?)361 gilt bis heute als 
das Grundlagenwerk der Lehre von der verfassunggebenden Macht des 
Volkes. Sie zeigt die Lehre in ihrer puren, klassischen Form, in der sie die 
zukünftigen Generationen inspirieren, aber auch Gegenstand von Kritik 
werden sollte.

Stil und Inhalt der Schrift vom Dritten Stand lassen erkennen, dass 
Sieyès deutliche Zugeständnisse an die politische Situation des Schicksals­
jahres 1789 zu machen gezwungen war. Er trat mit dem Anspruch auf, 
ein System zu schaffen, das nicht bloß Theorie oder Utopie bleiben sollte, 
sondern auf seine praktische Umsetzung wartete. Er musste deswegen Stil 
und Inhalt der politischen Realität anpassen. Die Schrift vom Dritten 
Stand enthält dementsprechend zahlreiche Formulierungen, die zu extre­

358 Kennzeichnend ist hier, dass der Marquis de La Fayette, der als Generalmajor 
im Amerikanischen Unabhängigkeitskrieg diente und danach auch in der Fran­
zösischen Revolution eine Schlüsselrolle spielte, in seinen Memoiren darauf 
hinwies, dass die US-Amerikaner die Unterscheidung zwischen pouvoir consti­
tuant und pouvoirs constitués nicht nur kannten, sondern auch in die Praxis 
umzusetzen bestrebt waren; s. hierzu Zweig, 1909, S. 1f; vgl. zum Einfluss der 
US-Amerikanischen rechtlichen Errungenschaften auf das revolutionäre Frank­
reich auch Jellinek, S. 416ff.

359 Zweig, 1909, S. 118.
360 Mit vollem Namen: Emmanuel Joseph Sieyès (1748–1836). Sieyès war tatsächlich 

katholischer Priester (frz. Abbé), der allerdings als Staatstheoretiker und Politi­
ker weit stärkeren Einfluss ausgeübt hat. Hier soll der verbreiteten Praxis gefolgt 
und er schlicht als Abbé Sieyès bezeichnet werden.

361 Im Weiteren soll das Werk schlicht als die Schrift vom Dritten Stand bezeichnet 
und als TE Bezug auf sie genommen werden.

I. Einführung

121

https://doi.org/10.5771/9783748938132-120 - am 16.01.2026, 03:03:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748938132-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


men Auslegungen verleiten. Die Nüchternheit der Second Treatise oder die 
Tiefgründigkeit des Leviathan sucht man hier vergebens.

Allerdings tun diese Umstände der Bedeutung der Schrift keinen Ab­
bruch. Sieyès lieferte eine sorgfältige Begründung seiner Konzeption von 
der Lehre der verfassunggebenden Gewalt, die allerdings nur dann richtig 
erfasst werden kann, wen man sie aus dem Kleid schält, das die Umstände 
der Zeit einerseits und Sieyès‘ konkrete politische Ziele andererseits ihr 
übergezogen haben. Zentral für die Lehre Sieyès‘ ist das 5. Kapitel Ce qu’on 
aurait dû faire. Principes à cet égard (was man hätte tun müssen. Grundsätze 
hierzu).

Sieyès‘ Konzeption von Verfassung und pouvoir constituant kann ferner 
nur dann hinreichend gewürdigt werden, wenn die Schrift vom Dritten 
Stand zusammen mit einem anderen, nur 6 Monate später erschienenen 
Werk gelesen wird: der Einführung zu der geplanten Verfassung (Prélimi­
naire).362 Dieses weniger emotional geschriebene Werk enthält kaum Aus­
führungen zu der Lehre vom pouvoir constituant. Allerdings liefert es einen 
unentbehrlichen Einblick in Sieyès‘ Auffassung hinsichtlich der inhaltli­
chen Anforderungen und des Zwecks einer Verfassungsurkunde. Liest 
man den Préliminaire als Ergänzung und Vervollständigung der Lehre vom 
pouvoir constituant, wie sie in der Schrift über den Dritten Stand enthalten 
ist, erschließt sich schnell das Bild eines weit fortgeschrittenen Prototyps 
des heute in Europa herrschenden demokratischen Verfassungsmodells.

Die Lehre vom pouvoir constituant: Synthese von Volkssouveränität und 
Gewaltenteilung?

Im Werk des Abbé Siéyès sei das Feuer der Rousseauschen Volkssouveräni­
tät mit dem Wasser der Montesquieuschen Gewaltenteilung verschmolzen.363 

Zweig zitiert diesen etwas vereinfachenden Satz Heinrich von Treitschkes, 
präzisiert ihn aber sofort: Sieyès habe den Namen des pouvoir constituant 
von Montesquieu, dessen für richtig gehaltene Erscheinungsform von den 

II.

362 Der vollständige Titel lautet Préliminaire de la Constitution. Reconnaissance et 
Exposition Raisonnée des Droits de l’Homme & du Citoyen, Imprimerie de Ph.-D. 
Pierres, Premier Imprimeur Ordinaire du Roi, Versailles, 1789.

363 So von Treitschke, Heinrich: Deutsche Geschichte im Neunzehnten Jahrhundert, 
Bd. II, Hirzel, Leipzig 1882, S. 109, zitiert von Zweig, 1909, S. 116.

G. Die Französische Revolution und die klassische Lehre vom pouvoir constituant

122

https://doi.org/10.5771/9783748938132-120 - am 16.01.2026, 03:03:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748938132-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


US-Amerikanischen Framers und den Inhalt von Rousseau empfangen.364 

Diese kurze Aussage veranschaulicht sehr gut die diversen Einflüsse, die 
zur Geburt von Sieyès‘ Schrift geführt haben. Dienten diese Einflüsse, die 
in den vorhergehenden Kapiteln dargestellt wurden, als wichtige Inspirati­
on, lieferten die günstigen Verhältnisse des Revolutionsjahres 1789 den 
Sprengstoff, der zusammen mit dem Sieyèsschen Funken die Explosion 
herbeiführte, aus der die Gestalt des pouvoir constituant geboren wurde.

Die Aussage von Treitschkes, gemäß der sich die Lehre vom pouvoir 
constituant als Verschmelzung von Rousseaus Lehren mit denjenigen von 
Montesquieu darstellt, ist schwer haltbar. Die früheren Kapitel haben ge­
zeigt, dass die Werke Rousseaus und Montesquieus sich mit fundamental 
unterschiedlichen Fragen auseinandersetzen und nur über wenige Berüh­
rungspunkte verfügen. Hier sollte eher Zweig gefolgt werden. Sieyès hat 
die Synthese des Grundsatzes von der Volkssouveränität mit dem Dogma 
der Gewaltenteilung als ideelle Aufgabe der Revolution erkannt. Der Macht 
des Volkes mussten die Hindernisse aus dem Weg geräumt werden, gleich­
zeitig musste die Macht dieses neuen Leviathans aber auch in geregelte 
Bahnen gelenkt werden, wozu die Gewaltenteilung das geeignete Mittel 
war. Rousseaus contrat social lieferte für die erste, der Esprit des Lois für die 
zweite Aufgabe wichtige Argumente. Der Erfolg der Revolution in Über­
see zeigte, dass diese Synthese fähig ist, ein in der Praxis funktionsfähiges 
öffentlich-rechtliches System zu begründen.365

Trotz ihrer gleichberechtigten Bedeutung ist es allerdings nicht optimal, 
von einer Verschmelzung der Werke Montesquieus und Rousseaus zu 
sprechen. Eher lieferten deren Lehren parallele, aber nicht immer mitein­
ander verwobene Grundlagen für die Sieyèssche Lehre vom pouvoir consti­
tuant, die sich einerseits als neue Theorie, vor allem aber als pragmatisches, 
in der Praxis gut funktionierendes Instrument bewährte.

Die drei Epochen der Entstehung einer Nation

Locke und Rousseau folgend geht Sieyès den Weg der Vertragstheoretiker 
und zeigt, auf welche Weise der Mensch den Urzustand überwunden hat. 
Wie seine Vorgänger geht er davon aus, dass der Mensch frei geboren 

III.

364 Zweig weist auch darauf hin, dass die Rezeption von Sieyès im Laufe der Zeit 
häufig davon abhängig war, auf welchen dieser drei Haupteinflüsse der stärkste 
Akzent gelegt wurde; Zweig, 1909, S. 137.

365 Zweig, 1909, S. 117.

III. Die drei Epochen der Entstehung einer Nation

123

https://doi.org/10.5771/9783748938132-120 - am 16.01.2026, 03:03:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748938132-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ist und deswegen die Unterjochung des Schwächeren mittels Gewalt nie­
mals Recht sein kann.366 Der freie Mensch hat einerseits Bedürfnisse und 
andererseits naturgegebene Mittel,367 um diese Bedürfnisse zu befriedigen. 
wobei sein Ziel stets sein Glück (bien-être) ist.368

Aus der naturgegebenen Freiheit folgt, dass der Eintritt des Menschen 
in die organisierte Gesellschaft nur auf einer Entscheidung beruhen kann, 
die ihren Grund in seinem freien Willen findet.369 Hieraus folgt auch bei 
Sieyès der Gedanke, der bereits in den Two Treatises enthalten war: der 
freie und von seiner Vernunft geleitete Mensch wird nur dann in dem 
gesellschaftlich organisierten Zustand eintreten bzw. dort verweilen, wenn 
dieser für ihn gegenüber dem Naturzustand mehr Vorteile bietet.370 Dies 
kann die Gemeinschaft nur gewährleisten, wenn sie auf der wechselseiti­
gen Nützlichkeit (utilité réciproque) der Mitglieder beruht, was wiederum 
voraussetzt, dass ihre Grundprinzipien im Einklang mit dem Naturrecht 
bzw. mit der naturgegebenen Ordnung (ordre naturel) sind.371 Nach Sieyès 
ist das Leben in diesem gesellschaftlich organisierten Zustand kein Opfer, 
sondern vielmehr ein Zugewinn für die Mitglieder.372 Es ist einerseits logi­

366 Im Original: C’est donc une vérité éternelle […] que l’acte par lequel le fort tient 
le faible sous son joug, ne peut jamais devenir un droit […], Préliminaire, S. 4. 
Selbstredend lassen diese Gedanken und Formulierungen den starken Einfluss 
von Rousseaus contrat social erkennen.

367 Sieyès verwendet den Begriff Mittel (moyens) nicht im Sinne von materiellen 
Gütern, sondern eher im Sinne von Möglichkeiten, die dem Menschen zur 
Erreichung seines Glücks zur Verfügung stehen. Die wichtigsten sind die Intelli­
genz, der Wille und die Kraft: erste lässt den Menschen seine Ziele erkennen, 
die zweite die notwendigen Entscheidungen treffen, die dritte diese Entschei­
dungen verwirklichen, Préliminaire, S. 2.

368 S. 2. Der Ausdruck „Bien-Être“ bedeutet Glück im Sinne eines persönlichen 
Wohlbefindens. Der Vergleich mit der Formulierung der Declaration of Inde­
pendence („Pursuit of Happiness“) drängt sich hier förmlich auf. Wenig später 
heißt es: La liberté est le droit inaliénable de tout citoyen, wobei auch hier die 
Ähnlichkeit mit den certain inalienable rights auffällt. Ein weiteres Beispiel für 
die starke Verwobenheit des französischen und des US-amerikanischen Erbes.

369 Préliminaire, S. 4, S. 16.
370 Hier sei angemerkt, dass Sieyès im Geiste der Aufklärung die Vernunft für den 

wichtigsten Leitfaden des menschlichen Handelns hält. So schreibt er über den 
Eintritt des Menschen in die Gesellschaft: […] la raison toute seule l’y conduiroit, 
Préliminaire, S. 5.

371 Préliminaire, S. 5.
372 Préliminaire, S. 5.

G. Die Französische Revolution und die klassische Lehre vom pouvoir constituant

124

https://doi.org/10.5771/9783748938132-120 - am 16.01.2026, 03:03:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748938132-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sche Fortsetzung, andererseits aber auch Ergänzung des Naturzustandes.373 

Den Rousseauschen Idealen die Treue wahrend fügt Sieyès hinzu: dieser 
neue Zustand entwürdigt den Menschen nicht, sondern macht seinen 
Charakter edler und vollkommener.374

Sieyès weicht von Locke und Rousseau in einem entscheidenden Punkt 
ab. Den Entstehungsprozess des Gemeinwesens unterteilt er in drei anstatt 
zwei Epochen. Beständiges Element ist der Wille (volonté), der sich durch 
alle drei Epochen zieht und dabei Wandlungen durchlebt.375

In der ersten Epoche vereinigen sich zuvor voneinander isolierte Indi­
viduen miteinander, die nur über ihre jeweiligen Einzelwillen (volontés 
individuelles) verfügen. Diese volonté individuelle ist die für diese erste 
Epoche typische Erscheinungsform der volonté.376 Die Vereinigung erfolgt 
aufgrund der freien volontés individuelles der Menschen. Hier ist wieder der 
starke Einfluss Rousseaus erkennbar. Das Zusammenspiel dieser volontés 
individuelles ist wie bei diesem der einzige Grund für die Verbindung und 
somit die einzige Quelle der späteren staatlichen Macht.377 Sieyès zufolge 
ist bereits durch diesen Willen zur Vereinigung die Nation zustande ge­
kommen, und die Wollenden verfügen schon in dieser Phase über alle 
Rechte, über die eine Nation verfügen kann.378

Die zweite Phase ist dadurch gekennzeichnet, dass sich aus den eventu­
ell parallelen, aber voneinander unabhängigen volontés individuelles der 
Menschen ein Wille bildet, der gemeinsam ist (volonté commune). Es ent­
spricht dem Wunsch der Menschen, ihrer Gemeinschaft Beständigkeit zu 
verleihen. Sie identifizieren in dieser Phase gemeinsame Ziele, zu deren 
Erreichung sie ihre Mittel vereinigen. Hierdurch wird ein Teil der Macht 
der Gemeinschaft übertragen. Sieyès weist darauf hin, dass auch hier die 
volontés individuelles Quelle dieser Macht sind, die Macht dieser Individual­
willen getrennt betrachtet jedoch belanglos wäre.379 Die durch die Verei­

373 Im Original: […] donc cette union est un avantage, & non un sacrifice, & l’ordre 
social est comme une suite, comme un complément de l’ordre naturel; Préliminaire, 
S. 4.

374 Im Original: Donc l’état social ne tend pas à dégrader, à avilir les hommes, mais au 
contraire à les ennoblir, à les perfectionner; Préliminaire, S. 5.

375 TE, S. 51.
376 TE, S. 51.
377 Im Original: Cette première époque est caractérisée par le jeu de volontés individuel­

les. L’association est leur ouvrage; elles sont l’origine de tout pouvoir; TE, S. 51.
378 Im Original: Par ce seul fait ils forment déjà une nation ils en ont tous les droits; TE, 

S. 51.
379 TE, S. 51.

III. Die drei Epochen der Entstehung einer Nation

125

https://doi.org/10.5771/9783748938132-120 - am 16.01.2026, 03:03:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748938132-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nigung der Willen entstandene volonté commune ist der Motor, mithilfe 
dessen die Gemeinschaft als solche handeln kann. Hieraus folgt, dass die so 
entstandene, zur Willensbildung und zum Handeln fähige Gesamtheit 
(tout voulant et agissant) keinerlei Rechte haben kann, deren Quelle nicht 
die volonté commune ist.380

Die dritte Epoche ist dadurch gekennzeichnet, dass die Regierung durch 
Vollmacht ausgeübt wird (gouvernement exercé par procuration). Diese ist 
dann erreicht, wenn wegen der hohen Zahl der Mitglieder der Gemein­
schaft bzw. wegen der Ausdehnung des von ihnen bewohnten Gebietes die 
volonté commune nicht mehr von ihnen selbst ausgeübt werden kann. Die 
Individuen trennen alles, was zum Versehen der öffentlichen Aufgaben 
erforderlich ist (tout ce qui est nécessaire, pour veiller et pourvoir aux soins pu­
blics) vom Rest der volonté commune und übertragen die Ausübung dieser 
(und ausschließlich dieser) Kompetenzen an einige von ihnen (quelques-uns 
d’entre eux). So entsteht das besagte gouvernement exercé par procuration.381

Pouvoir constituant und pouvoirs constitués

Der Übergang von der zweiten in die dritte Epoche ist in Sieyès Welt auch 
der Zeitpunkt, in dem die Verfassung (constitution) entsteht. Im Kontrast 
zu Rousseau sind in Sieyès‘ Verfassungsbegriff die Merkmale der moder­
nen Verfassungen sehr leicht erkennbar. Er hatte konkrete Vorstellungen 
über den Zweck einer Verfassung und die Art der Vorschriften, die für die 
Realisierung dieses Zwecks erforderlich sind.382

IV.

380 Hier sei darauf hingewiesen, dass Sieyès nicht den von Rousseau verwendeten, 
meist als Gemeinwillen übersetzten Begriff volonté générale verwendet und of­
fenbar versucht, hier einen Kontrast zur Terminologie des contrat social zu 
schaffen. Inwieweit dies eine Distanzierung von Rousseau darstellt, ist unklar. 
Während Böckenförde den von Sieyès behandelten Willen mit der volonté généra­
le identifiziert, lehnen andere dies ab und vertreten den Standpunkt, dass die 
volonté commune nicht der Summe der Einzelwillen übergeordnet ist, sondern 
vielmehr mithilfe von Diskussionen und Abstimmungen gefunden werden 
kann; s. Böckenförde, 2011, S. 101; zur Gegenansicht Herbst, 2003, S. 66f.

381 TE; S. 51.
382 Angemerkt sei hier, dass Sieyès im Préliminaire im Gegensatz zu der Schrift über 

den Dritten Stand einen wenig emotionalen und sehr nüchternen Stil verwen­
det. Das kurze Werk ist sehr strukturiert und sorgfältig in Punkte gegliedert. 
Dies ist ein weiteres Indiz dafür, dass der Stil der Schrift über den Dritten Stand 
nicht dem wahren Naturell Sieyès‘ entsprach, sondern den Umständen der Zeit 
unmittelbar vor der Revolution geschuldet war.

G. Die Französische Revolution und die klassische Lehre vom pouvoir constituant

126

https://doi.org/10.5771/9783748938132-120 - am 16.01.2026, 03:03:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748938132-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


In der Schrift über den Dritten Stand geht Sieyès zunächst von einem 
eher materiellen Verfassungsbegriff aus, indem er den Standpunkt vertritt, 
dass jedes Gemeinwesen zwingend irgendeine Verfassung im Sinne einer 
öffentlich-rechtlichen Grundstruktur haben müsse. Er hält es für unmög­
lich, eine Körperschaft zu kreieren und mit ihr ein Ziel zu verfolgen, ohne 
dieser eine Organisation, bestimmte Formen und für sie gültige Gesetze zu 
geben. Diese Gesamtheit von Regeln bezeichnet er als constitution.383

Die einzige Gewalt, die eine Verfassung schaffen kann, ist die verfas­
sunggebende Gewalt (pouvoir constituant).384 Sieyès macht sehr deutlich, 
dass diese sich in ihrem Wesen grundlegend von den von ihr geschaffenen 
Gewalten (pouvoirs constitués) wie etwa der Legislative oder der Exekutive 
unterscheidet.

Diese pouvoirs constitués bilden die Bausteine des Staatsapparates und 
sind allesamt Gesetzen, Regeln und Formen unterworfen. Da sie nicht fähig 
sind, diese selbst zu schaffen, können sie sie auch nicht ändern.385 Die 
pouvoirs constitués sind ebenso wenig imstande, sich selbst zu erschaffen. 
Deswegen vermögen sie auch nicht, ihre eigenen Verfassungen (genauer: 
Grundstrukturen) zu ändern oder in ihre gegenseitigen Verfassungen ein­
zugreifen.386

Hierin liegt ihr Unterschied zum pouvoir constituant, welcher genau 
hierzu fähig ist, da er seinerseits keiner Verfassung unterworfen ist. Der 
Inhaber des pouvoir constituant kann bei der Ausübung der verfassungge­
benden Macht bereits begriffslogisch keiner Verfassung unterworfen sein 
und muss von jeglicher Bindung und jeglicher Form frei sein.387

383 Im Original: Il est impossible de créer un corps pour une fin sans lui donner une 
organisation, des formes et des lois propres à lui faire remplir les fonctions auxquelles 
on a voulu le destiner. C’est ce qu’on appelle la constitution de ce corps. Il est évident 
qu’elle ne peut pas exister sans elle; TE, S. 52.

384 Préliminaire, S. 12.
385 Hieraus wird eindeutig, dass Sieyès unter diesen loix, règles, formes hier die 

Verfassung selbst versteht, nicht Gesetze im Sinne von Parlamentsgesetzen. Es 
wäre widersinnig, daran zu denken, dass die Legislative Gesetze nicht selbst 
schaffen kann; s. Préliminaire, S. 13.

386 Préliminaire, S. 13; Sieyès verwendet hier selbst den Begriff constitution, meint 
darunter aber offensichtlich nicht die Staatsverfassung, sondern die Grundstruk­
turen der einzelnen pouvoirs constitués wie z.B. der Legislative.

387 Préliminaire, S. 13.

IV. Pouvoir constituant und pouvoirs constitués

127

https://doi.org/10.5771/9783748938132-120 - am 16.01.2026, 03:03:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748938132-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Gewaltentrennung als unabdingbarer Inhalt der Verfassung

Zu der Unverzichtbarkeit der Verfassung gesellt sich bei Sieyès als zweiter 
wichtiger Punkt das Interesse der Nation daran, dass die übertragene öf­
fentliche Gewalt niemals schädlich für deren Kommittenten (commettants) 
werden kann.388 Die Gewährleistung dieser Anforderung erfordert eine 
Vielzahl von Vorkehrungen, die dermaßen wichtige Regeln für die öffent­
liche Gewalt bilden, dass ohne sie deren Ausübung schlicht rechtswidrig 
(illégal) wäre.389

Die Unverzichtbarkeit der Verfassung auf der einen und die Erforder­
lichkeit, Bremsen für die Macht zu schaffen auf der anderen Seite stellen 
hohe Anforderungen an den Inhalt der Urkunde. Die einschlägigen Re­
geln müssen einerseits die Eignung zur Verfolgung der Ziele gewährleis­
ten, für die die Verfassung geschaffen wurde, andererseits aber auch sicher­
stellen, dass die öffentliche Gewalt von diesen Zielen nicht abweichen 
kann.390 Hinsichtlich der Ziele der Gemeinschaft äußert sich Sieyès sehr 
allgemein: deren Mitglieder haben Anspruch auf alles, was der Staat zu 
ihren Gunsten zu tun fähig ist, wobei der Umfang dieses Anspruchs variabel 
und abhängig von den Mitteln (moyens) des Staates ist.391 Unter diesen 
Mitteln versteht Sieyès die Gesamtheit der Personen und Sachen, die dem 
Staat zur Verfügung stehen und nennt diese Gesamtheit établissement pu­
blic.392 Er vergleicht sie mit einem menschlichen Körper, dem Leben ein­

V.

388 TE, S. 53; der Begriff Kommittent mag in einem heutigen öffentlich-rechtlichen 
Kontext etwas fremd wirken, verdeutlich allerdings sehr gut Sieyès‘ Auffassung 
von dem Verhältnis zwischen Bürgern und Staat. Erstere sind die Kommitten­
ten der öffentlichen Gewalt, die die Machthaber eben nur kommissarisch aus­
üben. Die Parallelen zu Lockes Auffassung vom trust sind auffällig.

389 TE, S. 53.
390 Im Original: On sent donc la double nécessité de soumettre le gouvernement à des 

formes certaines, soit intérieures, soit extérieures, qui garantissent son aptitude à la fin 
pour laquelle il est établi et son impuissance à s’en écarter; TE, S. 53.

391 Im Original : […] les citoyens en commun ont droit à tout ce que l’État peut 
faire en leur faveur. […] les moyens publics doivent s’y proportionner, qu’ils doivent 
s’augmenter avec la fortune & la prospérité nationales; Préliminaire, S. 11.

392 Im Original: l’ensemble de ces moyens composé de personnes & de choses doit s’ap­
peler l’établissement public, afin de rappeler davantage son origine & sa destination; 
Préliminaire, S. 11; dieser Satz ist Aufschlussreich für das Verständnis Sieyès‘ 
vom Verhältnis der Gemeinschaft zum Staat, weist er doch ausdrücklich darauf 
hin, dass die Bezeichnung public dazu dienen soll, gleichzeitig Ursprung der 
Macht des établissements und den Zweck dieser Macht zu veranschaulichen. Die 
etwas freie Übersetzung des Begriffs public mit allgemein anstatt von öffentlich 
erfasst den Kern von Sieyès’ Aussage besser.

G. Die Französische Revolution und die klassische Lehre vom pouvoir constituant

128

https://doi.org/10.5771/9783748938132-120 - am 16.01.2026, 03:03:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748938132-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


gehaucht werden muss, indem ihm die Möglichkeit zum Wollen (vouloir) 
und zum Handeln (agir) gegeben wird. Das Wollen ist hierbei die Aufgabe 
des Legislativorgans, während das Handeln der Regierung zufällt.393

Aus der Trennung dieser beiden Aufgaben wird deutlich, dass Sieyès der 
Vision Montesquieus von der Gewaltentrennung folgt und die Aufteilung 
der Macht in mehrere Zweige für eine Selbstverständlichkeit hält. Die Re­
gelung der notwendigen Berührungspunkte, aber auch der gegenseitigen 
Unabhängigkeit dieser Zweige voneinander ist Aufgabe der Verfassung,394 

wobei diese auch die erforderlichen Vorkehrungen treffen muss, damit alle 
Zweige der Macht stets nützlich bleiben, aber niemals gefährlich werden 
können.395 Diese Trennung von Legislative und Exekutive hält Sieyès hier­
bei für so wichtig, dass er sie zum wesentlichen Inhalt eines Satzes des 
Préliminaire macht, der als Teildefinition seines Verfassungsbegriffs gelesen 
werden sollte. Die Verfassung eines Volkes sei hiernach schlicht die Verfas­
sung seiner Regierung sowie der Macht, die zur Aufgabe hat, sowohl dem Volk 
als auch der Regierung Gesetze zu geben.396 Sieyès hält hierbei die Teilung 
der Machtzweige für die wahrhaftige Bedeutung des Wortes Verfassung, damit 
also für einen Inhalt, ohne welchen eine Verfassung nicht nur fehlerhaft, 
sondern praktisch nichtig ist, d.h. nicht existieren kann.397

Inhaber der verfassunggebenden Gewalt bei Sieyès

Für Sieyès steht außer Frage, dass es nur die Nation sein kann, die die 
verfassunggebende Gewalt als die größte und wichtigste Macht ausübt.398 Al­
lerdings geht er im Préliminaire recht locker mit den Begriffen Nation (na­
tion) und Volk (peuple) um und verwendet diese synonym. So bezeichnet 
er als Nation die Gesamtheit der Teilhaber, die einem Gesetz unterworfen und 

VI.

393 Préliminaire, S. 12, hier sei darauf hingewiesen, dass Sieyès im Gegensatz zu z.B. 
Locke unter dem Begriff gouvernement nicht die gesamte staatliche Einrichtung, 
sondern tatsächlich nur die Regierung bzw. die Exekutive versteht.

394 Préliminaire, S. 12.
395 Préliminaire, S. 12.
396 Im Original : La constitution d’un peuple n’est & ne peut être que la constitution 

de son gouvernement, & du pouvoir chargé de donner des loix, tant au peuple qu’au 
gouvernement; Préliminaire, S. 12.

397 Im Original : Tel est le vrai sens du mot constitution; il est relatif à l’ensemble & 
à la séparation des pouvoirs publics; Préliminaire, S. 12.

398 So wörtlich im Original: La Nation qui exerce […] le plus grand, le plus important 
de ses pouvoirs; Préliminaire, S. 13.

VI. Inhaber der verfassunggebenden Gewalt bei Sieyès

129

https://doi.org/10.5771/9783748938132-120 - am 16.01.2026, 03:03:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748938132-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


von diesem beherrscht sind, welches ihr Werk ist, die gleich an Rechten sind und 
die frei gegenseitige Verbindungen und Verpflichtungen eingehen können.399

Sieyès schafft mit dieser Definition, die den Einfluss von Rousseaus 
Souveränitätslehre sehr deutlich erkennen lässt, einen Kontrast zu den 
Regierenden (gouvernants), die die politische Körperschaft bilden, die ih­
rerseits lediglich eine gemeinschaftliche Schöpfung (création sociale) darstellt. 
Diese muss, wie alle Körperschaften, verfasst (constitué) werden.400 Bereits 
im nächsten Satz spricht er davon, dass diese Verfassung nichts anderes 
sein kann als die Verfassung eines Volkes (constitution d’un peuple),401 

d.h. dass die Schaffung dieser Körperschaften Aufgabe des Volkes ist – 
während er nur wenige Zeilen früher von der Nation als Inhaber der 
verfassunggebenden Gewalt spricht. Später geht er noch weiter und erklärt 
ausdrücklich: alle öffentlichen Gewalten sind Ausdruck der volonté générale, 
und alle stammen sie vom Volk, das heißt von der Nation. Diese beiden Begriffe 
bilden Synonyme.402 Schließlich ist auch im Entwurf der Verfassung von 
1791 ausdrücklich das Volk als Quelle aller Macht – und somit als Inhaber 
des pouvoir constituant – erwähnt.403

All dies lässt darauf schließen, dass Sieyès einerseits den Unterschied 
zwischen Volk und Nation, der später in der Verfassungsgeschichte Un­
garns eine große Rolle spielen sollte, nicht zu den entscheidenden Fragen 
der Lehre vom pouvoir constituant zählte. Nahe liegt, dass er von eher 
natürlichen Begriffen von Nation und Volk ausging und somit als Inhaber 
der verfassunggebenden Gewalt schlicht die Masse derjenigen Personen 
betrachtete, die ihren politischen Willen zu artikulieren fähig und befugt 
waren.

399 Im Original : La Nation est l’ensemble des associés, tous gouvernés, tous soumis à la 
loi ouvrage de leurs volontés, tous égaux en droits, & libres dans leur communication, 
& dans leurs engagements respectifs; Préliminaire, S. 12.

400 Préliminaire, S. 12.
401 Préliminaire, S. 12.
402 Im Original: Tous les pouvoirs publics sans distinction sont une émanation de la 

volonté générale; tous viennent du peuple, c’es-à-dire, de la Nation. Ces deux termes 
doivent être synonimes; Préliminaire, S. 15.

403 Im Original: Tous les pouvoirs publics viennent du peuple; Art. XXVIII. des Verfas­
sungsentwurfs; s. auch Préliminaire, S. 21.

G. Die Französische Revolution und die klassische Lehre vom pouvoir constituant

130

https://doi.org/10.5771/9783748938132-120 - am 16.01.2026, 03:03:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748938132-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Inhaltliche Anforderungen an die Verfassung

Sieyès legt im Préliminaire seine Ansichten über die Rolle der Grundrechte 
detailliert dar und begründet diese sorgfältig. Liest man diese als Ergän­
zung zu den Ausführungen über die Gewaltenteilung in der Schrift vom 
Dritten Stand, ergibt sich ein System, das – wie erwähnt – sehr deutlich in 
die Richtung des modernen Verfassungsstaates weist.

In seinen Ausführungen über die Grundrechte macht Sieyès im Ver­
gleich zu seinen Vorgängern einen deutlichen Schritt nach vorne. Ist das 
moderne verfassungsrechtliche Verständnis der Grundrechte mit Rousse­
aus Ansichten nur schwer in Einklang zu bringen und sind Lockes Ausfüh­
rungen zu den unveräußerlichen Rechten des Menschen eher (unbestreit­
bar wertvolle) Vorgänger der heutigen Grundrechtsdogmatik, entfernt sich 
Sieyès in dieser Hinsicht sehr deutlich von Rousseau und geht weiter 
als Locke, wobei allerdings der Einfluss beider seiner Wegbereiter stets 
präsent bleibt. Der im Préliminaire vorgestellte Verfassungsentwurf enthält 
klare Bestimmungen, die mit der heutigen Grundrechtsdogmatik gut ver­
einbar sind.

Sieyès geht von der naturgegebenen Gleichheit der Menschen aus, zieht 
gleichzeitig aber nicht in Zweifel, dass die zur Realisierung des individu­
ellen Glücks zur Verfügung stehenden Mittel zwischen den Menschen 
nicht gleich verteilt sind. Aus dieser ungleichen Verteilung von Möglich­
keiten und Talenten folgt auch die Unterschiedlichkeit der individuellen 
Leistung, des Ergebnisses der Arbeit und damit auch der Teilhabe am 
Verbrauch, was allerdings nach Sieyès keinesfalls eine Ungleichheit an 
Rechten bzw. eine Ungleichheit vor dem Gesetz nach sich ziehen darf.404 

Eher ist das Gegenteil der Fall. Sieyès erkennt, dass die Ungleichheit der 
Mittel, die den einzelnen Individuen zur Verfügung stehen, einen zwar 
den vermeintlichen Gesetzen der Natur entsprechenden, aber schädlichen 
Einfluss auf die Gleichheit an Rechten zur Folge haben kann.405 Das Ziel 
der Gesellschaft muss die Verhinderung dieses Einflusses sein. Sie hat den 
Schwachen vor den Übergriffen des Starken zu schützen, um auf diese 
Weise allen Bürgern den Genuss ihrer Rechte zu gewährleisten.406

VII.

404 Préliminaire, S. 4.
405 Im Original: influence naturelle, mais nuisible, de l’inégalité des moyens. Unter 

naturel ist hier selbstverständlich keine Harmonie mit dem Naturrecht zu ver­
stehen, sondern das unzivilisierte und deshalb abzulehnende „Recht des Stärke­
ren“; Préliminaire, S. 6.

406 Préliminaire, S. 6.

VII. Inhaltliche Anforderungen an die Verfassung

131

https://doi.org/10.5771/9783748938132-120 - am 16.01.2026, 03:03:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748938132-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Der Einfluss von Lockes Naturrecht und seiner Lehre von den naturge­
gebenen Grenzen der subjektiven Rechte ist im Préliminaire erkennbar. So 
schreibt Sieyès, dass derjenige, der in die Rechte des anderen eingreift, 
gleichzeitig auch die naturgegebenen Grenzen seiner eigenen Rechte über­
schreitet,407 sowie dass die Freiheit des Einzelnen niemals so weit gehen 
kann, dass dem anderen dadurch Schaden zugefügt wird.408 Aus dieser 
Pflicht zur gegenseitigen Rücksichtnahme folgt, dass die Rechte und 
Pflichten der Individuen zwingend im wechselseitigen Verhältnis zueinan­
der stehen und dass das Recht des Schwachen gegenüber dem Starken das glei­
che ist, wie dasjenige des Starken gegenüber dem Schwachen.409 Sieyès geht 
noch weiter: sollte der Starke es schaffen, den Schwachen zu unterdrü­
cken, können hierdurch faktische Zustände, allerdings keine (rechtlichen) 
Verpflichtungen geschaffen werden. Vielmehr wird im Schwachen die na­
turgegebene und unvergängliche Pflicht geweckt, das Joch dieser Unter­
drückung abzuwerfen.410 Diese Zeilen zeigen sehr deutlich den Einfluss 
von Lockes Lehre der Two Powers auf Sieyès’ Werk.

Politische Teilhaberrechte, Mehrheitsprinzip und Wertentscheidungen im 
Sieyèsschen Verfassungsmodell

Rousseaus Egalitarismus hat Sieyès’ Verständnis von der Teilhabe der Bür­
ger an den politischen Entscheidungsprozessen erkennbar seinen Stempel 
aufgedrückt. So spricht er im Préliminaire davon, dass nicht nur die Gleich­
heit an den als natürlichen Rechten (droits naturels) bezeichneten Rechten, 
die in etwa den heutigen Grundrechten entsprechen, sondern auch der Ge­
nuss der politischen Teilhaberechte (droits politiques) ein Grundprinzip der 
Gesellschaft bilden muss. Sieyès veranschaulicht den Unterschied zwischen 
den beiden Gruppen von Rechten sehr griffig: die droits naturels sind dieje­
nigen Rechte, für deren Erhaltung (pour desquels) die gesellschaftliche Or­
ganisation gebildet wurde, während die droits politiques diejenigen Rechte 
sind, mittels welcher (par lesquels) diese Organisation gebildet wird.411 Die 

VIII.

407 Préliminaire, S. 4.
408 Préliminaire, S. 8.
409 Im Original: Donc le droit du faible sur le fort est le même que celui du fort sur le 

faible, Préliminaire; S. 4.
410 Im Original: Lorsque le fort parvient à opprimer le faible, il produit effet sans 

produire obligation. Loin d’imposer un devoir nouveau au faible, in ranime en lui le 
devoir naturel & impérissable de repousser l’oppression; Préliminaire, S. 4.

411 Préliminaire, S. 13.

G. Die Französische Revolution und die klassische Lehre vom pouvoir constituant

132

https://doi.org/10.5771/9783748938132-120 - am 16.01.2026, 03:03:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748938132-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


gleiche Teilhabe an diesen politischen Rechten bezeichnet Sieyès als heilig 
und lehnt damit die für das Ancien Régime typischen Privilegien ab.412

Aus den Formulierungen von Sieyès geht hervor, dass er in Übereinstim­
mung mit Rousseau die Einstimmigkeit in allen politischen Fragen und 
damit das Ideal der Geschlossenheit für erstrebenswert hält. Sieyès geht da­
von aus, dass alle Gesetze ausschließlich das gemeinsame Interesse (intérêt 
commun) zum Gegenstand haben dürfen und dass eine Gesellschaft nur 
ein gemeinsames Interesse (intérêt général) hat.413 Er hält es für unmöglich, 
die Ordnung in der Gesellschaft aufrecht zu erhalten, wenn die Bürger 
verschiedene Interessen verfolgen könnten. Die gesellschaftliche Ordnung 
(ordre social) setzt vielmehr Einheit (unité) der Ziele voraus.414

Sieyès hält bei diesen grundlegenden Zielen und Interessen der Bür­
ger das Einstimmigkeitserfordernis für wünschenswert, erkennt jedoch, 
dass diese Rousseausche Forderung nicht konsequent verwirklicht werden 
kann. Er löst den Konflikt, indem er für die Wahl der Wege zur Errei­
chung dieser Ziele die Mehrstimmigkeit ausreichen lässt.415 Muss somit 
das Zustandekommen einer Gemeinschaft von allen Beteiligten gewollt 
werden, muss es – wie bei Locke – der Mehrheit gestattet sein, die 
Marschrichtung des politischen Körpers zu bestimmen. Sieyès spricht hier 
allerdings von mittelbarer Einstimmigkeit (unanimité médiate).416 Dieses 
Konzept besagt, dass die Beteiligten sich bei der Gründung darauf einstim­
mig eingelassen hätten, sich später bei der Wahl der Wege dem Willen 
der jeweiligen Mehrheit zu fügen, diese Pflicht also zum Bestandteil des 
Gesellschaftsvertrages zu machen.

Dieser Versuch Sieyès, am Erfordernis der Einstimmigkeit festzuhalten, 
erinnert nicht nur an Rousseau, sondern auch an Lockes Ausführungen 
zum Mehrheitsprinzip in der Second Treatise. Ähnlich wie Locke hält 
Sieyès das Mehrheitsprinzip nicht unbedingt für einen Segen, sondern für 
die notwendige Folgeerscheinung einer Gesellschaft, in der sich mehrere 
die Macht teilen. Auch hier gilt somit das bei Locke gesagte: von den Betei­

412 Hier ist anzumerken, dass Sieyès kein Advokat der Gewährung dieser politi­
schen Rechte an alle war. Kinder, Fremde sowie diejenigen, die nichts zur 
Erhaltung des établissement politique beitragen (d.h. die Besitzlosen) wollte er von 
ihnen ausschließen. Über die der Frauen äußerte er, dass ihnen zumindest in 
ihrem gegenwärtigen Zustand diese Rechte ebenfalls nicht zu gewähren seien; 
Préliminaire, S. 14.

413 Préliminaire, S. 14.
414 Préliminaire, S. 14.
415 Préliminaire, S. 15.
416 Préliminaire, S. 15.

VIII. Teilhaberrechte, Mehrheitsprinzip und Wertentscheidungen bei Sieyès

133

https://doi.org/10.5771/9783748938132-120 - am 16.01.2026, 03:03:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748938132-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ligten kann nur dann erwartet werden, sich einem Willen zu fügen, wenn 
dieser tatsächlich der Wille einer Mehrheit – und nicht einer Minderheit 
– ist. Auch muss jeder Minderheit die Möglichkeit gegeben werden, in 
Zukunft die Mehrheit zu erlangen und somit die Marschrichtung des 
politischen Körpers neu zu bestimmen.

Noch aufschlussreicher wird dieser Gedanke, wenn man ihn zusammen 
mit Sieyès’ Ausführungen zur Rolle und zu der Stellung der Verfassung 
und der einfachen Gesetze liest. Sieyès zieht eine scharfe Grenze zwischen 
den lois constitutionelles und den einfachen Gesetzen. Letztere Bezeichnet 
er als Gesetze im eigentlichen Sinn (lois proprement dites) und macht da­
mit deutlich, dass er die Verfassung als eigene Kategorie im Gefüge der 
Normen betrachtet.417 Auch hinsichtlich der Rolle und der Aufgaben der 
Verfassung und der sonstigen Rechtsvorschriften äußert Sieyès sich klar: 
die Inhalte der Gesetze sind der Spiegel der Bestrebungen und Ziele, die 
von der Gemeinschaft verfolgt werden. Die Verfassung hingegen ist das 
zu deren Verfolgung erforderliche Mittel im Sinne eines Instruments oder 
Vehikels.418

Sieyès erkennt hier eine Konsequenz seiner Auffassung über das Mehr­
heitsprinzip. Das Ringen um die Mehrheit und damit um das Recht, 
die Marschrichtung des politischen Körpers zu bestimmen, ist in dem 
von ihm für richtig gehaltenen System unvermeidbar. Allerdings muss 
sich dieses Ringen auf die Mehrheit beschränken, die dann die Gesetze 
verabschiedet und damit die Marschrichtung der Gesellschaft bestimmt. 
Die Konflikte müssen sich also auf diese Gesetze konzentrieren und dür­
fen sich nicht auf die Verfassung erstrecken, da diese als Vehikel stets 
fahrbereit sein und sich auf diejenigen Regeln beschränken muss, die die 
Grundstrukturen des Staatsapparates festlegen.

Obwohl es wahrscheinlich zu weit ginge, in diesen Ausführungen 
Sieyès‘ eine ausdrückliche Forderung nach einer wertneutralen Verfassung 
zu sehen, ist eine Knospe dieses Gedankens durchaus erkennbar. Aus der 
Anforderung an die Verfassung, über dem Ringen um die Marschrichtung, 
d.h. im Wesentlichen über dem politischen Tagesgeschäft zu stehen sowie 
aus ihrer wesensartigen Verschiedenheit von den lois proprement dites folgt, 
dass Streitigkeiten über die grundlegenden Entscheidungen und Wertge­
halte der Verfassung nicht Gegenstand der alltäglichen politischen Kon­

417 TE, S. 53.
418 Quoique nous ne présentions ces dernières lois qu’en seconde ligne, elles sont néan­

moins les plus importantes, elles sont la fin dont la constitution n’est que le moyen; 
TE, S. 54.

G. Die Französische Revolution und die klassische Lehre vom pouvoir constituant

134

https://doi.org/10.5771/9783748938132-120 - am 16.01.2026, 03:03:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748938132-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


flikte sein dürfen. Vielmehr muss die Verfassung mit ihren Inhalten und 
grundlegenden Wertentscheidungen für alle zumindest hinnehmbar sein, 
da anderenfalls eine Schwächung ihrer Legitimität droht.

Für dieses Verständnis spricht auch, dass Sieyes die ordentlichen Vertre­
ter (représentants ordinaires) des Volkes lediglich für dazu berufen hält, 
innerhalb der von der Verfassung vorgegebenen Grenzen die volonté com­
mune auszuüben – jedoch nur den Teil dieses Willens, welcher für eine 
rechtmäßige öffentliche Verwaltung (bonne administration sociale) unverzicht­
bar ist.419 Ihre Macht ist beschränkt auf Regierungsangelegenheiten (affaires 
du gouvernement).420

Das Verfahren der Verfassunggebung

Scheinbar einander widersprechende und deswegen auf dem ersten Blick 
schwer verständliche Aussagen finden sich in Sieyès‘ Werk im Zusammen­
hang mit der Frage nach dem optimalen Verfahren zur Ausarbeitung und 
Verabschiedung der Verfassung. Sieyès geht hier auf der einen Seite vom 
pouvoir constituant als einer unzähmbaren Urgewalt aus, die sich nicht in 
ein irgendwie geartetes Korsett zwängen lässt, äußert allerdings auf der 
anderen Seite sehr genaue Vorstellungen darüber, in welcher Form sich 
diese Gewalt im Idealfall manifestieren und eine Verfassung erschaffen 
soll. Sieyès selbst macht die Deutung nicht einfacher, da er entgegen sei­
nem Bestehen auf die Trennung zwischen dem pouvoir constituant und der 
Legislative als einer der pouvoirs constitués hier die Wahrnehmung beider 
pouvoirs durch ein und dasselbe Organ für möglich hält.

Bezeichnend ist in diesem Zusammenhang, dass Sieyès seine Idealvor­
stellungen von der Verfassunggebung in demjenigen Kapitel der Schrift 
vom Dritten Stand unterbringt, in der er fragt, was denn hätte getan 
werden müssen, also seine Idealvorstellung des Verfahrens zur Verfassung­
gebung schildert. Bereits diese Entscheidung macht Sieyès’ Kompromiss­
bereitschaft erkennbar und legt den Schluss nahe, dass er verstanden hat, 
dass in Zeiten, in denen die Verabschiedung einer neuen Verfassung zur 
brennenden Aktualität wird, ein starres Festhalten an Idealvorstellungen 
weder möglich noch sinnvoll ist.

IX.

419 TE, S. 56.
420 Zum Verhältnis dieser représentants ordinaires zu den zur Verfassunggebung 

berufenen représentants extraordinaires s. die nachfolgenden Ausführungen.

IX. Das Verfahren der Verfassunggebung

135

https://doi.org/10.5771/9783748938132-120 - am 16.01.2026, 03:03:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748938132-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Sieyès hält die Wahl von außerordentlichen Stellvertretern (représentants 
extraordinaires) für wünschenswert.421 Außerordentliche deshalb, weil diese 
ihre Bevollmächtigung von den Bürgern ausschließlich für die Ausarbei­
tung und Verabschiedung der Verfassung erhalten. An ihrer Wahl neh­
men alle Wahlberechtigten mit gleicher Stimme teil, und der Wille der 
Mehrheit entscheidet. Zur Initiierung der Einberufung dieser verfassung­
gebenden Nationalversammlung ist nicht nur der Fürst, sondern jeder 
Bürger berechtigt. Auch bei dem Verfahren für die Annahme der Verfas­
sung schlägt Sieyès‘ Präferenz für das Repräsentationsprinzip durch: eine 
Abstimmung über den Verfassungsentwurf sieht er nicht vor, das für 
Rousseau typische plebiszitäre Element fehlt somit.422

Die représentants extraordinaires sind nicht an die verfassungsrechtlichen 
Formen gebunden, über die sie zu entscheiden haben. Dies würde einen 
Widerspruch bilden. Diese Regeln wurden geschaffen, um das Funktionie­
ren der pouvoirs constitués zu regeln. Sie passen deswegen nicht auf diejeni­
gen, die im Namen des pouvoir constituant handeln. Sie sind schließlich 
Vertreter der Nation und haben das Recht und die Pflicht, die Verfassung 
zu regeln. Sie sind von der Verfassung ebenso unabhängig wie die Nati­
on.423 Die Macht der représentants extraordinaires erstreckt sich auf sämtli­
che Angelegenheiten, mit deren Wahrnehmung sie die Nation beauftragt 
hat. Sieyès begründet diese Breite der Machtbefugnisse damit, dass die 
représentants extraordinaires eine Notwendigkeit für jedes Gemeinwesen 
von einiger Größe sind, da die Angehörigen der Nation ihre verfassung­
gebende Macht in unmittelbarer Form praktisch nicht ausüben können 
und deswegen auf Vertreter angewiesen sind.424 Trotzdem erkennt Sieyès 
offenbar die Gefahr, die von der ungezügelten Macht einer außerordentli­
chen, zur Verfassunggebung einberufenen Versammlung ausgehen kann. 
Zu der schon diskutierten Beschränkung, die aus dem übertragenen und 
durch den Willen der Nation beschränkten Charakter der Macht folgt, 
gesellt sich noch eine andere Grenze: die Macht der außerordentlichen 
Vertreter ist auch temporär beschränkt, da sie mit der Verabschiedung der 
Verfassung endet.425

Nach der detaillierten Begründung der Wesensverschiedenheit und der 
aus dieser folgenden erforderlichen Trennung von pouvoir constituant und 

421 TE, S. 56.
422 Vgl. zum ganzen Verfahren TE, S. 56f.
423 TE, S. 57.
424 TE, S. 57.
425 TE, S. 57.

G. Die Französische Revolution und die klassische Lehre vom pouvoir constituant

136

https://doi.org/10.5771/9783748938132-120 - am 16.01.2026, 03:03:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748938132-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


der Legislative mutet es widersprüchlich an, wenn Sieyès nur wenige Zei­
len später schreibt, dass die Beauftragung der représentants ordinaires mit 
der Ausarbeitung der Verfassung unproblematisch ist und dass dieselben 
Personen in einer Art Personalunion sowohl Mitglied der verfassungge­
benden als auch der gesetzgebenden Körperschaft sein können. Die Lö­
sung hierfür sieht Sieyès in besonderen Bevollmächtigungen (procurations 
spéciales) für die beiden Versammlungen, wobei er nicht müde wird zu 
betonen, dass es sich bei ihnen um grundverschiedene Kräfte (pouvoirs 
distincts) handle.426

Es fällt schwer, in diesem Zugeständnis keinen Widerspruch zu den 
anderen Inhalten von Sieyès‘ Werk zu sehen. Sieyès versucht, den an sich 
unkontrollierbaren pouvoir constituant durch die temporäre Beschränkung 
der Versammlung in geordnete Bahnen zu lenken. Er spricht allerdings 
nicht von dem Widerspruch, der sich daraus ergibt, dass die Mitglieder 
dieser Versammlung, die über eine zweckgebundene und temporär be­
schränkte Bevollmächtigung verfügen, gleichzeitig auch Mitglieder des 
Legislativorgans sind, das seinerseits laut Sieyès wesensverschieden ist und 
fundamental andere Aufgaben hat. Hält man hier vor Augen, dass es 
Aufgabe der Verfassung ist, ein zur Erreichung der Ziele der Gesellschaft 
möglichst gut funktionierendes Vehikel bereit zu stellen und dass die 
Konkretisierung der Ziele Aufgabe der Legislative als pouvoir constitué ist, 
ist im Falle einer solch unheilvollen Personalunion eine Interessenkonflikt 
vorprogrammiert. Die Abgeordneten des Legislativorgans können dazu 
verleitet werden, in ihrer verfassunggebenden Rolle für diejenigen Wege 
zu stimmen, die leicht zu den von ihnen verfolgten Zielen führen und 
den konkurrierenden politischen Kräften die Erreichung von deren Zielen 
erschweren.

Diese Großzügigkeit Sieyès muss jedoch in den Kontext des Revoluti­
onsjahres 1789 eingebettet und insbesondere unter Beachtung der öffent­
lich-rechtlichen Strukturen des Ancien Régime verstanden werden. Die 
vorrevolutionäre Staatsverfassung427 hatte für die (vor 1789 zuletzt 1614 
einberufenen) États Généraux bzw. die von ihnen vertretenen Gruppen 

426 TE, S. 57.
427 Unter diesem Begriff ist hier selbstverständlich keine Verfassung im formel­

len Sinne oder eine Verfassungsurkunde zu verstehen, sondern vielmehr die 
Gesamtheit der Regeln, die die rechtliche Grundstruktur des Ancien Régime be­
stimmten. Sieyès selbst verwendet den Begriff constitution regelmäßig in seiner 
Schrift, z.B. bei der Beschreibung der Regeln über die Abstimmungen oder im 
Zusammenhang mit der der Aufteilung des Legislativorgans in die Versamm­
lungen der drei Stände; TE, S. 50.

IX. Das Verfahren der Verfassunggebung

137

https://doi.org/10.5771/9783748938132-120 - am 16.01.2026, 03:03:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748938132-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


der Bevölkerung Frankreichs Machtverhältnisse zu Stein werden lassen, 
die mit der politischen Realität des Jahres 1789 Sieyès‘ Ansicht nach 
nicht mehr vereinbar und somit unhaltbar waren.428 Diese alten Regeln 
schrieben vor, dass die drei Stände Adel, Klerus und Tiers État (dem alle 
nichtprivilegierten Franzosen, faktisch also alle Bürger und freien Bauern 
angehörten) jeweils etwa 300 Vertreter in ihre getrennt zu haltenden Ver­
sammlungen entsenden. Jeder Stand musste einheitlich zu einem Ergebnis 
kommen und durfte eine Stimme abgeben. Es wurde somit nicht nach 
Köpfen, sondern nach Ständen abgestimmt. Für jede Entscheidung war 
ein positives Votum von mindestens 2 Ständen erforderlich. Faktisch be­
deutete dies, dass die beiden privilegierten Stände den Tiers État mühelos 
in jeder Frage überstimmen konnten. Im krassen Gegensatz hierzu stand, 
dass der Tiers État im Jahre 1789 etwa 95 Prozent der französischen Ak­
tivbürgerschaft vertreten musste. Zudem hatte der König ein Vetorecht 
hinsichtlich sämtlicher Entscheidungen der États Généraux. Das Bestehen 
Sieyès’ auf die nicht beschränkbare Macht des Volkes bei der Verfassung­
gebung sollte als Gegenentwurf zu dieser nullité politique du Tiers gelesen 
werden.429

Daneben hielt Sieyès auch die Beschwerdehefte (Cahiers) für überholt. 
Diese stellten Wahlinstruktionen dar, die die Wähler den Deputierten 
übergaben. Sieyès hielt diese für bedenklich, da sie einige Vertreter des 
Tiers Etat davon hätten abhalten können, den entscheidenden Schritt zu 
wagen und sich selbst zum verfassunggebenden Organ zu erklären. Viele 
Deputierte fühlten sich an die Cahiers gebunden, in denen das Fällen solch 
einer Entscheidung nicht vorgesehen war.430

Es liegt auf der Hand, dass diese öffentlich-rechtlichen Bedingungen aus 
der Sicht des Tiers État keiner Reform bedurften, sondern niedergerissen 
und neu geschaffen werden mussten. Sieyès setzt sich mit den Gründen 

428 Dass die Schrift als Gegenentwurf zur alten Ordnung konzipiert war, zeigen die 
ersten beiden Kapitel. Diese setzen sich detailliert mit den Privilegien des Adels 
und des Klerus auseinander. Sieyès führt viele Argumente gegen diese an. So 
vergleicht er z.B. die Privilegien mit den Inhabern eines wirtschaftlichen Mono­
pols und sagt, dass beide Phänomene sowohl für die Benachteiligten als auch 
für die Privilegierten schädlich sind; TE, S. 3. In den Mehrrechten der Privile­
gierten sieht Sieyès fundamentale Rechte, die eigentlich jedem Bürger zustehen, 
von deren Genuss die Privilegierten jedoch die anderen ausgeschlossen haben, 
wodurch der unhaltbare Zustand der rechtlichen Ungleichheit entstanden ist. 
TE, S. 11.

429 TE, S. 30.
430 Vgl. zur Verfassung des Ancien Régime sehr ausführlich Zweig, 1909, S. 142ff, 

hier zum Problem der Cahiers im speziellen S. 211f.

G. Die Französische Revolution und die klassische Lehre vom pouvoir constituant

138

https://doi.org/10.5771/9783748938132-120 - am 16.01.2026, 03:03:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748938132-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


für die Erneuerungsbedürftigkeit der alten Strukturen auseinander, wobei 
er erstens die Unhaltbarkeit der alten Privilegien und zweitens den staats­
tragenden Charakter des Dritten Standes als Argumente anführt und diese 
detailliert begründet.

Sieyès Ausführungen über die Möglichkeit der Ausübung der verfas­
sunggebenden Gewalt durch die représentants ordinaires stellen somit ein 
zwar rechtsdogmatisch und politisch bedenkliches, aber in Anbetracht der 
Umstände des Jahres 1789 erforderliches Zugeständnis an die politische 
Realität dar. Das Bestehen auf eine strikte Trennung der beiden pouvoirs 
hätte entweder die Legitimität der Versammlung des Dritten Standes in 
ihrer Eigenschaft als Verfassunggeberin entzogen oder es ihr nach Verab­
schiedung der Verfassung unmöglich gemacht, die zum Ausbau der neuen 
Ordnung notwendigen Gesetze zu verabschieden.431 In Anbetracht der 
Sieyèsschen Ausführungen zur Trennung und Wesensverschiedenheit der 
Gewalten sowie zu den fundamental anderen Rollen von Verfassunggeber 
und Gesetzgeber ist es jedoch nur richtig, in Sieyès’ Großzügigkeit eine 
den Bedürfnissen der Revolution geschuldete Ausnahme und keine Ermu­
tigung dazu zu sehen, die Verfassunggebung bedenkenlos der Legislative 
zu übertragen. Manch eine Verlockung könnte für einige der représentants 
ordinaires zu groß sein.

Grenzen der Macht des pouvoir constituant

Die Darstellung würde dem Thema der vorliegenden Arbeit nicht gerecht 
werden, ohne diejenigen Argumente zu skizzieren, die gegen die späte­
ren Falschauslegungen der Sieyèsschen Lehre von der verfassunggebenden 
Gewalt angeführt werden müssen. Sieyès hat mit der Verankerung der 
Lehre vom pouvoir constituant des Volkes die westliche Verfassungskultur 
entscheidend geprägt. Allerdings wurde diese Lehre im Laufe der Zeit oft 
falsch verstanden bzw. bewusst entstellt, sodass das Zerrbild des von allen 
Bindungen losgelösten und unkontrollierbar wütenden pouvoir constituant, 

X.

431 Der Widerspruch lässt sich kaum auf eine mangelnde Sorgfalt zurückführen. 
Trotz des zuweilen polemischen Tons in der Schrift ist Sieyès stets bestrebt, 
seine öffentlich-rechtlichen Forderungen dogmatisch sorgfältig zu begründen. 
Bereits am Anfang schreibt er, dass die Gesellschaft wie eine gewöhnliche Maschi­
ne (comme une machine ordinaire) zu analysieren sei. Hierin liegt nicht nur ein 
Zeugnis des Einflusses von Hobbes und dessen mechanistischer Weltanschau­
ung, sondern auch von Sieyès Anspruch an sich selbst. Zu Sieyès‘ Selbstver­
ständnis und Arbeitsweise sehr ausführlich Zweig, 1909, S. 118ff.

X. Grenzen der Macht des pouvoir constituant

139

https://doi.org/10.5771/9783748938132-120 - am 16.01.2026, 03:03:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748938132-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


der Staatsmacht in jeder ihm beliebigen Form schaffen und jede staatliche 
Einrichtung zerstören kann, weit verbreitet ist. Wie wenig solch ein staats­
rechtliches Ungeheuer mit Sieyès‘ Lehre zu tun hat, soll hier aufgezeigt 
werden.

Sieyès schildert in seiner Schrift ein ungemein plastisches Bild vom 
pouvoir constituant der Nation als Macht, die geeignet ist, gleich einer Urge­
walt zu erwachen und ohne Beschränkung zu zerstören wie zu schaffen. 
Dieses Bild war im Jahr 1789 erforderlich, um der Assemblée nationale die 
notwendige Legitimität zu verleihen, um als verfassunggebende Kraft in 
Erscheinung zu treten. Auch war der Gedanke von solch einer immensen 
Macht des Volkes geeignet, einen scharfen Kontrast zum Ancien Régime 
mit seinen überkommenen Legitimationsansätzen zu schaffen.

Sieyès‘ Formulierungen wurden später oft in die Richtung ausgelegt, 
dass der pouvoir constituant eine Art staatsrechtliche Urgewalt darstelle, 
die jederzeit aus ihrem Schlaf erwachen könne, um die bestehende Ord­
nung niederzureißen und eine völlig neue Form zu schaffen, ungeachtet 
jeglicher Bindung. Der wohl einflussreichste Vertreter dieser Auffassung 
ist Carl Schmitt. Beim Studium seiner Werke drängt sich allerdings die 
Annahme auf, dass er diesen Einfluss eher seiner Rhetorik als einem sorg­
fältigen wissenschaftlichen Vorgehen zu verdanken hat. So bezeichnet er 
den pouvoir constituant als das unorganisierbar Organisierende, das der unend­
liche, unfassbare Abgrund der Macht oder die Urkraft alles staatlichen Wesens 
sei.432 In seiner Verfassungslehre bezeichnet Schmitt ferner das Volk bzw. 
synonym hierzu die Nation in ihrer Rolle als Subjekt des pouvoir constitu­
ant als Urgrund alles politischen Geschehens, die Quelle aller Kraft, die sich in 
immer neuen Formen äußert, immer neue Formen und Organisationen aus sich 
herausstellt, selber jedoch ihre Existenz niemals einer endgültigen Formulierung 
unterordnet.433

Einige Formulierungen der Schrift über den Dritten Stand verführen 
tatsächlich zuweilen zu dieser extremen Auslegung, wenn sie aus dem Zu­
sammenhang und vor allem aus ihrem historischen Zusammenhang geris­
sen werden. Hierin ähnelt das Schicksal von Sieyès‘ Werk demjenigen, das 
dem contrat social zu Teil wurde. Sahen einige in Rousseau den Verfechter 
einer Diktatur der volonté générale, so kann Sieyès‘ Werk dazu missbraucht 

432 Schmitt, Carl: Die Diktatur. Von den Anfängen des modernen Souveränitätsge­
dankens bis zum proletarischen Klassenkampf, Duncker & Humblot, Berlin, 
1989, S. 140, 142f.

433 Schmitt, Carl: Verfassungslehre, Duncker & Humblot, Berlin, 1993, S. 79f, auch 
zitiert von Herbst, 2003, S. 69.

G. Die Französische Revolution und die klassische Lehre vom pouvoir constituant

140

https://doi.org/10.5771/9783748938132-120 - am 16.01.2026, 03:03:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748938132-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


werden, einer gefährlichen politischen Forderung Legitimität zu verleihen: 
der Forderung nach völliger Missachtung irgendwie gearteter Beschrän­
kungen für den erwachten pouvoir constituant. So behandelt Sieyès etwa 
das natürliche Recht (droit naturel) und das positive Recht (droit positif) als 
Gegensatzpaar. Während die Domäne des positiven Rechts die Regierung 
mit ihren Organen sei, sei es einzig und allein das natürliche Recht bzw. 
ihr natürlicher Wille, die die Nation dazu bewegen, sich selbst zu schaffen 
und zu formen.434 In diesem praktisch grenzenlosen Umfang ihrer Rechte 
sieht Sieyès offenbar das charakteristische Merkmal der Nation, spricht 
er doch davon, dass dies sich durch alle drei Phasen zieht. In der ersten 
verfügt die Nation über all diese Rechte, in der zweiten macht sie von 
ihnen Gebrauch, und in der dritten lässt sie sie von den Amtswaltern 
ausüben – aber nur, soweit dies für die Bewahrung und die gute Ordnung der 
Gemeinschaft erforderlich ist.435

Allerdings war sich Sieyès offenbar der Gefahr bewusst, die mit solch 
einem neu erwachten Leviathan einhergeht und erkannte wohl auch die 
Anfälligkeit der Doktrin für fehlerhafte und missbräuchliche Interpreta­
tionen. Neben dem skizzierten historischen Kontext, in dem die Schrift 
entstanden ist, sprechen auch ihr Inhalt und insbesondere ihr Vergleich 
mit dem Préliminaire für eine Relativierung des Bildes vom zügellosen 
pouvoir constituant.

So spricht Sieyès zwar davon, dass die Nation als pouvoir constituant vor 
allem anderen existiere, der Ursprung von allem anderen sei und deswegen 
ihr Wille auch stets Gesetz sei, erklärt aber im gleichen Satz, dass das 
Naturrecht vor ihr und über ihr stehe.436 Diese Bezugnahme auf ein über­
positives Recht zeigt, wie falsch die Annahme der völligen moralischen 
Ungebundenheit des pouvoir constituant ist. Sieyès‘ naturrechtlicher, von 
Locke und Montesquieu beeinflusster Ansatz wird noch deutlicher im 

434 Wortlaut und Kontext lassen hier erkennen, dass Sieyès hier unter droit naturel 
nicht das überpositive Naturrecht im Sinne von richtigem Recht versteht, son­
dern eher die Instinkte des Menschen, die diesen dazu bewegen, Assoziationen 
mit anderen zu bilden, TE, S. 54.

435 Im Original schreibt Sieyès über die Nation: Il ne dépend point de sa volonté de 
s’attribuer plus ou moins de droits qu’elle n’en a. À sa première époque elle a tous ceux 
d’une nation. À la seconde époque elle les exerce; à la troisième elle en fait exercer par 
ses représentants tout ce qui est nécessaire pour la conservation et le bon ordre de la 
communauté, TE, S. 54.

436 Im Original: La nation existe avant tout, elle est l’origine de tout. Sa volonté est 
toujours légale, elle est la loi elle-même. Avant elle et au-dessus d’elle il n’y a que le 
droit naturel, TE, S. 53.

X. Grenzen der Macht des pouvoir constituant

141

https://doi.org/10.5771/9783748938132-120 - am 16.01.2026, 03:03:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748938132-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Préliminaire, in dem er wörtlich schreibt, dass es Ziel jeder gesellschaftlichen 
Vereinigung und als Folge hiervon jeder Verfassung nur sein könne, die Rechte 
des Menschen und des Bürgers zum Ausdruck zu bringen, zu erweitern und 
zu gewährleisten.437 Diese Aussage steht im Einklang mit Sieyès fortschrittli­
cher Grundrechtsdogmatik und weist zusammen mit den Ausführungen 
zur Gewaltenteilung als selbstverständlichem Inhalt einer Verfassung in 
die Richtung des modernen Rechtsstaates. Carl Schmitts (auf dem ersten 
Blick tatsächlich mitreißender) Wortgewalt kann somit leicht der Wind 
aus den Segeln genommen werden.

437 Im Original: […] que toute union sociale, & par conséquent toute constitution 
politique, ne peut avoir pour objet que de manifester, d’étendre & d’assurer les droits 
de L’homme et du citoyen; Préliminaire, S. 1.

G. Die Französische Revolution und die klassische Lehre vom pouvoir constituant

142

https://doi.org/10.5771/9783748938132-120 - am 16.01.2026, 03:03:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748938132-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	I. Einführung
	II. Die Lehre vom pouvoir constituant: Synthese von Volkssouveränität und Gewaltenteilung?
	III. Die drei Epochen der Entstehung einer Nation
	IV. Pouvoir constituant und pouvoirs constitués
	V. Gewaltentrennung als unabdingbarer Inhalt der Verfassung
	VI. Inhaber der verfassunggebenden Gewalt bei Sieyès
	VII. Inhaltliche Anforderungen an die Verfassung
	VIII. Politische Teilhaberrechte, Mehrheitsprinzip und Wertentscheidungen im Sieyèsschen Verfassungsmodell
	IX. Das Verfahren der Verfassunggebung
	X. Grenzen der Macht des pouvoir constituant

