
2 Racial Profiling und Polizeigewalt 31

lizei sich prinzipiell negativ auf die Gesundheit von anderen Schwarzen Menschen aus-

wirken kann; und dies vollkommen unabhängig davon, ob die getötete Person den an-

deren Personen persönlich bekannt war oder nicht. Die mediale Darstellung oder die

Erzählung durch andere sind für dieses Unwohlsein vollkommen ausreichend (vgl. Lau-

rencin,Walker 2020, 396).Die Folgen vonRacial Profiling beschränken sich also nicht auf

die physische und psychische Integrität der Betroffenen, sondern betreffen auch ihr so-

ziales Umfeld. So können die Familien und Freundeskreise der Betroffenen gleicherma-

ßen von den Folgen betroffenwerden, bspw. durchweitere Ermittlungen oder Anhörun-

gen, denen sich die Angehörigen stellen müssen (vgl. LaHee 2016, 63; siehe hierzu auch

den Exkurs: Die diskursive Figur »arabische Großfamilie« in Kapitel 6.1). Eine zusätz-

liche Belastung kann entstehen, wenn sich Betroffene bspw. beratende oder juristische

Unterstützung einholen, diese aber zu kosten- und zeitintensiv ist (vgl.Thompson 2018,

209f.).

Mit den Ausführungen dieses Kapitels kann gezeigt werden, welche Folgen Racial

Profiling für die Betroffenen nach sich ziehen kann. Deutlich wurde in dieser Ausein-

andersetzung, inwiefern Racial Profiling mit (Polizei-)Gewalt zusammenhängt. Diesen

Aspekt werde ich in dieser Arbeit sowohl theoretisch als auch empirisch nochweiter ver-

tiefen. Allerdings möchte ich diesbezüglich zunächst erörtern, wie derThemenkomplex

Polizeigewalt zu begreifen ist bzw. wie sich an ihn angenähert werden kann. Diese Aus-

einandersetzung erfolgt vor demHintergrund, dass der Terminus zwar hier und in vie-

len weiteren polizeikritischen Diskursen normativ verwendet wird, der Begriff aber an

sich gar nicht derart eindeutig ist, wie es oftmals den Anschein hat.

2.3 Polizeigewalt

In nichtkriminologischen Diskursen wird oft auf den Begriff Polizeigewalt verwiesen,

wenn die Polizei Gewalt missbräuchlich einsetzt und es zu Misshandlungen von Bür-

ger*innen bzw. Nichtpolizist*innen kommt,18 bspw. bei Demonstrationen, Razzien,

fragwürdigen polizeilichen Vernehmungsmethoden oder eben auch bei Racial Profiling.

Bei Hinzuziehung kriminologischer bzw. rechtswissenschaftlicher Literatur wird aller-

dings ersichtlich, dass der Begriff Polizeigewalt allein nicht ausreicht, um das Problem

des Gewaltmissbrauchs zu beschreiben (vgl. bspw. Derin, Singelnstein 2020, 121ff.; de

Lagasnerie 2012b, 312ff.; Akbar 2022, 325ff.). Dies hängt damit zusammen, dass der

Staat der Polizei bekanntermaßen die alleinige Anwendung von Gewalt (Gewaltmono-

pol) übertragen hat und Polizeigewalt daher in erster Linie legitim ist. Dennoch kann

dieses Monopol von der Polizei auch missbraucht werden, was dann wiederum nicht

mehr legitim ist: »Wer das Recht und die legitimeMacht hat, alle zu schützen, unterliegt

auch der Versuchung, dieses Recht zu missbrauchen« (Feltes 2006, 546). Angesichts

18 ImFolgenden verwende ichdie BegriffeNichtpolizist*innenoderNichtpolizei anstelle des Begriffs

Bürger*innen. Dies hängt damit zusammen, dass der Begriff Bürger*in eng an die Idee der Staats-

bürger*innenschaft gekoppelt ist, die allerdings bestimmte in Deutschland lebende Menschen

nicht einschließt. Der Begriff der Nichtpolizei bietet sich insofern an, als mit ihm alle Personen

und Gruppen, die nicht zur Polizei gehören, einbegriffen werden können.

https://doi.org/10.14361/9783839468043-006 - am 14.02.2026, 08:01:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468043-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Markus Textor: Racial Profiling und Polizeigewalt

dessen ist es sinnvoll, zu klären, wann die Polizei dieses Gewaltmonopol missbraucht

und wie Betroffene von Polizeigewalt dadurch in ihrer körperlichen Integrität bedroht

werden.

Gewaltmissbrauch und Körperverletzung im Kontext von Polizeigewalt

Dass die Polizei nicht nur das alleinige Recht hat, in einemStaat Gewalt, also körperliche

Zwangsmethoden, gegen Personen anzuwenden, sondern dass die Gewaltanwendung

das ganzeWesender Polizei ausmacht, ist vonEgonBittner (1970) sehr einflussreich her-

ausgearbeitet worden (vgl. Fassin 2014, 91; Feltes 2006, 539f.). Didier Fassin beschreibt

in Anlehnung an Bittner, dass die Polizei »nahezu uneingeschränkt« (Fassin 2014, 92)

Gewalt anwenden kann, sofern diese nicht tödlich verläuft, »nicht persönlich, sondern

durch das Gemeinwohl begründet ist und […] nicht dem schlichtenWunsch entspringt,

anderen zu schaden oder sich abzureagieren« (ebd.; vgl. auch Derin, Singelnstein 2020,

122).Weiter führt Fassin aus:

»Nach Egon Bittner kennzeichnen die Staatsgewalt drei Aspekte: Es existiert keine

Richtlinie, keine Zielsetzung, keine irgendwie geartete Maßgabe, die dem einzelnen

Polizisten vorgibt, was er machen kann und soll; es existiert ebenfalls kein Kriterium,

das zu beurteilen erlaubt, ob eine gewaltsame Intervention notwendig, erwünscht

oder angemessen ist; schließlich ist es außerordentlich selten, dass mit Gewaltan-

wendung verbundene Polizeieinsätze durch irgendjemanden überprüft und beurteilt

werden.« (Ebd.)

Fassin schließt daraus, dass es schwierig zu beurteilen ist,wann eine Gewaltanwendung

durch die Polizei als legitim und wann als illegitim beurteilt werden kann. Allerdings

bemerkt er, dass die Gewaltanwendung aus Sicht der Polizei – bis auf wenige Aus-

nahmen – immer als gerechtfertigt erachtet wird, da sie für sie ein Mittel zum Zweck

(bspw. Festnahme einer verdächtigen Person) darstellt, während sie aus Sicht der Nicht-

polizei oftmals als überhaupt nicht gerechtfertigt wahrgenommen wird. Als Beispiele

erwähnt er Techniken wie »Zu-Boden-Bringen«, »Armhebel«, »Zusammendrücken des

Brustkorbs«, »Würgegriffe« und »Schläge« (ebd.). Zur Verdeutlichung zieht Fassin die

Aussage einer Polizeibeamtin heran, die er im Rahmen einer Studie (vgl. Fassin 2013)

interviewte, wodurch ersichtlich wird, dass dieser Beamtin zwar bewusst ist, dass poli-

zeiliche Sicherungs- und Festnahmetechniken die Nichtpolizei »schockier[en]« (Fassin

2014,92), sie diese aber dennochals notwendige »Vorsichtsmaßnahmen« (ebd.) erachtet.

Aus ihrer Sicht müsse die Polizei oftmals auf diese spezielle Form der Gewaltausübung

zurückgreifen, da es möglich sei, dass es sich bspw. bei einer kontrollierten Person,

die nicht sofort die Befehle der Polizei befolgt, um eine*n gefährliche*n Verbrecher*in

handeln könne, der*die eine Gefahr für die Polizei und das Gemeinwohl darstelle (vgl.

ebd.). Fassin stellt resümierend fest: »Was für die einen als angemessener Einsatz von

Staatsgewalt gilt, betrachten die anderen als Gewaltmissbrauch« (ebd., 92f.). Vor diesem

Hintergrund bezeichnet Geoffroy de Lagasnerie den Begriff der Polizeigewalt als einen

»zweideutigen Begriff« (de Lagasnerie 2022b, 312). AuchNorbert Pütter stellt diesbezüg-

lich fest: »Was Opfer und Zeugen als ungerechtfertigte, überflüssige oder übermäßige

https://doi.org/10.14361/9783839468043-006 - am 14.02.2026, 08:01:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468043-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Racial Profiling und Polizeigewalt 33

Gewaltanwendung erleben, kann für den Polizisten unabdingbar gewesen sein« (Pütter

2000, 1). Es zeigt sich, dass es unterschiedliche Perspektiven gibt, wann Polizeigewalt

als gerechtfertigt und wann als ungerechtfertigt aufgefasst wird, was gewissermaßen

ein Dilemma darstellt, da sich beide Positionen diametral gegenüberstehen. De Lagas-

nerie stellt dieses Dilemma wie folgt dar: »Logischerweise müsste man sagen, dass es

keine ›Polizeigewalt‹ gibt – denn Polizeigewalt bedeutet Gewalt –, oder aber, dass es nur

Polizeigewalt gibt.« (de Lagasnerie 2022b, 313) Um einen definitorischen Ausweg aus

diesemDilemma zu finden, orientiert er sich an der Perspektive der Nichtpolizei:

»Man könnte sagen, dass polizeiliche Handlungen unterteilbar sind in solche, die ge-

walttätig sind, aber nicht als gewalttätig kodiert werden, und solche, die gewalttätig

sind und auch so bezeichnet werden. Letzteres bezeichnen wir als ›Polizeigewalt‹. Bei

der Polizei ist alles gewalttätig, aber weder bezeichnen wir alles so, noch nehmen wir

es so wahr. Als ›gewalttätig‹ bezeichnen wir das, was aus dem Rahmen fällt, das was

uns illegal, irregulär erscheint.« (de Lagasnerie 2022b, 313)

Dieses Zitat betont einerseits, dass dasWesen der Polizei gänzlich von Gewalt bestimmt

ist, während es andererseits zeigt, dass Polizeigewalt auch gedeutet (kodiert) werden

muss. Überdiesmacht das Zitat noch auf einen dritten Aspekt aufmerksam: den der Le-

galität bzw. Illegalität.

Trotz desUmstands,dass die Polizei uneingeschränktGewalt anwendendarf, gibt es

auch Grenzen des Gewaltmonopols, die in Deutschland in erster Linie durch die grund-

gesetzliche Garantie auf körperliche Unversehrtheit definiert sind.Werden diese Gren-

zen übertreten, muss dieser Sachverhalt – sofern es zu einer Anzeige kommt – straf-

rechtlich geprüft werden, da er einen Straftatbestand darstellt (vgl. Derin, Singelnstein

2020, 123f.). Bei solchen juristisch zu prüfenden bzw. geprüften Grenzüberschreitun-

gen kann von ›Körperverletzung imAmt‹ oder ›Straftat imAmt‹ gesprochenwerden (vgl.

Feltes 2006, 543; Behr 2006, 83). Die Frage nach der Rechtfertigung von Gewalt richtet

sich also mitunter auch nach der Legalität des polizeilichen Vorgehens in einer spezifi-

schen Situation. Tobias Singelnstein erklärt, dass Polizeigewalt dann illegitim ist, wenn

sie ›unverhältnismäßig‹ eingesetzt wird:

»Unverhältnismäßig bedeutet, dass das für die Zweckerreichung derMaßnahme erfor-

derliche Maß der Zwangsausübung überschritten wird. In diesen Fällen ist die polizei-

liche Gewaltanwendung rechtswidrig und stellt dann in der Regel auch eine strafbare

Körperverletzung im Amt gemäß § 340 Strafgesetzbuch dar.« (Singelnstein 2022, o. S.)

An dieser Stelle muss aber hervorgehoben werden, dass die justiziable Unverhältnismä-

ßigkeit nur dann festgestellt werden kann,wenn ein Fall von übermäßiger Polizeigewalt

zur Anzeige gebracht und von einem Gericht geprüft wird. Diesbezüglich ist zu konsta-

tieren, dass a) sich nur die wenigsten der Betroffenen dafür entscheiden, den Gewalt-

missbrauch der Polizei anzuzeigen, und dass b) die meisten Gerichtsverfahren aus ver-

schiedensten Gründen eingestellt oder gar nicht erst eröffnet werden (vgl. Abdul-Rah-

man, Espín Grau, Singelnstein 2019, 12f.).

https://doi.org/10.14361/9783839468043-006 - am 14.02.2026, 08:01:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468043-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Markus Textor: Racial Profiling und Polizeigewalt

Obwohl angenommen werden kann, dass die meisten Polizist*innen wissen, wann

die von ihnen ausgeübte Gewalt verhältnismäßig ist und wann nicht, lässt sich im po-

lizeilichen Alltag eine große Diskrepanz zwischen Theorie und Praxis verzeichnen (vgl.

Feltes 2006, 539; Vitale 2022, 200f.). Mit dem Konzept der »Cop Culture« (Behr 2008)

kann ein kritischer Blick auf die Polizeiarbeit geworfen und eruiert werden,wie esmög-

lich ist, dass es immer wieder zu Grenzüberschreitungen der Polizei kommt, die keine

strafrechtlicheVerfolgungnach sich ziehen.Darüber hinaus kannmit demKonzept auf-

gezeigtwerden,warumes grundsätzlich zuwenigenAnzeigen gegen die Polizei kommt.

Cop Culture im Kontext von Polizeigewalt

Rafael Behr, der sich empirisch mit dem Alltagshandeln der Polizei auseinandergesetzt

und den Begriff der Cop Culture in den deutschsprachigen kriminologischen Diskurs

eingeführt hat, definiert das Konzept wie folgt: »Cop Culture ist die gelebte Kultur der

handarbeitenden Polizisten« (Behr 2008, 25). Mit ›handarbeitenden‹ Polizist*innen

meint er dabei diejenigen, »die noch tatsächlich Hand an den Menschen legen« (Behr

2020, 194). Damit geht einher, dass Behr einen Unterschied zwischen »den Partikular-

normen der street cops« (Behr 2008, 25), also derjenigen Polizist*innen, die tagtäglich

das Gewaltmonopol auf der Straße ausführen, und »den universellen Normen der

Bürokratie« (ebd.), also derjenigen Akteur*innen, die das Gewaltmonopol nicht auf

der Straße ausführen müssen, macht. Cop Culture bietet Behr zufolge den praktisch

arbeitenden Polizist*innen (street cops) eine »komplexitätsreduzierende Praxisanleitung«

(Behr 2006, 39). Die Unterscheidung zwischen Praxis und normativen Vorstellungen

lässt sich auch als Diskrepanz zwischen der tatsächlichen Polizeipraxis und der Idee,

wie Polizeiarbeit erfolgen sollte, begreifen. Die Diskrepanz zeigt sich laut Behr vor

allem in Bezug auf die Gewaltfrage, da diese weniger von Praktiker*innen, sondern

eher von Akteur*innen diskutiert wird, »die sich nur intellektuell mit Gewaltausübung

beschäftigen: Juristen, Ministerialbeamte, Führungspersonal. Sie haben genügend

Gelegenheiten, oft innerhalb professioneller Zirkel, über Gewalt zu philosophieren, sie

kommen aber nie in die prekäre Situation, sie selbst ausüben zumüssen« (ebd., 14). Behr

unterscheidet nun zwischen einem Innen- und einem Außenverhältnis. Während die

Akteur*innen, die die polizeiliche Straßenpraxis vollziehen, als »Innenwelt« (Behr 2008,

25) begriffen werden, stellen diejenigen Akteur*innen, die die universellen normativen

Vorstellungen vertreten (bspw. die eben zitierten, aber auch Wissenschaftler*innen

und zivilgesellschaftliche Akteur*innen), die Außenwelt dar. Die Anforderungen von

außen sind – vor allem in Bezug auf die Gewaltfrage – oftmals nur schwer mit der

tatsächlichen Polizeipraxis vereinbar. Cop Culture übernimmt nun für die praktizieren-

den Polizist*innen die Funktion, diese beiden Pole zusammenzubringen: »Cop Culture

vermittelt zwischen innen und außen und stellt Sinndeutungen zur Verfügung, die das

Leben an der Grenze zwischen der heilen Welt und der Welt des Verbrechens und der

Gefahr ausdeuten« (Behr 2006, 40).

Überdies übernimmt Cop Culture die Funktion, die Polizeiarbeit (oder die Organi-

sation der Polizei) nach außen hin abzusichern, vor allem vor dem Hintergrund, dass

Polizist*innen im Polizeialltag die Grenzen der Gewalt oftmals übertreten und diesbe-

züglich Straftaten begehen (vgl. ebd., 95ff.). Wie oben dargestellt, ist die Justiz für die

https://doi.org/10.14361/9783839468043-006 - am 14.02.2026, 08:01:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468043-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Racial Profiling und Polizeigewalt 35

strafrechtliche Aufarbeitung und Klärung von Straftaten im Amt zuständig und muss,

sofern der Vorwurf einer Straftat im Raum steht, aufklären, ob das Maß der Gewalt-

anwendung durch die Polizei verhältnismäßig war oder nicht. Obwohl es Autor*innen

gibt, die feststellen, dass die Gerichte der Polizei gegenüber eher wohlwollend einge-

stellt sind (vgl. Friedrich, Mohrfeldt, Schultes 2016, 16ff.; vgl. auch Singelnstein 2010),

ist Behr davon überzeugt, dass sich das Verhältnis zwischen Gericht und Polizei als »an-

gespannte[s] Loyalitätsmodell« (Behr 2006, 96f.) begreifen lässt. Ihmzufolge gibt es kein

»Generalvertrauen« (ebd.) den Polizist*innen gegenüber. Folgt man seiner Unterteilung

in eine Außen- und eine Innenwelt, ist die Justiz als eine Instanz zu verstehen, die die

Möglichkeit hat, das Innenverhältnis der Polizei, also deren alltägliche Praxis, von außen

anzugreifen. Behr beschreibt, dass dieser Sachverhalt zur Folge hat, dass Polizist*innen

es auch bei groben Fehlern oder groben Fehlern von Kolleg*innen gar nicht erst darauf

ankommen lassen,dass es zu einerGerichtsverhandlungkommt: »Deshalb hältman sich

bedeckt, man will nicht nur den Kollegen nicht in den Rücken fallen, man will sich vor

allem von spitzfindigen Rechtsanwälten nicht blamieren lassen« (ebd., 97). Diesbezüg-

lich gibt er zu verstehen, dass Cop Culture auch bedeutet zu schweigen, um die Polizei

als Organisation zu beschützen: »Cop Culture behandelt die Fälle, in denen Polizeikul-

tur betreten schweigt« (ebd., 96). Dieses Schweigen bezeichnet Behr in Rekurs auf einen

englischsprachigen Artikel als »Code of Silence« (ebd., 95).Mit diesemKonzept kann be-

schrieben werden, wie die Polizei Straftaten im Amt vertuscht und verschleiert. Behr

zieht diesbezüglich den medial viel besprochenen Fall von Oury Jalloh19 heran und er-

klärt, warum hier der »Code of Silence« der Polizei das Gericht so stark behindert hat,

dass der Fall nicht aufgeklärt werden konnte (vgl. Behr 2009, 32).

Mit den Ausführungen zur Cop Culture lässt sich der oben beschriebenen Diskre-

panz zwischenTheorie und Praxis im Hinblick auf die Gewaltfrage angemessen begeg-

nen. Zudem kann mit dem Konzept offengelegt werden, dass es in der Praxis der Po-

lizei Mechanismen gibt, die die Strafverfolgung von Polizist*innen verunmöglichen. So

zeigt sich bspw.,dass übermäßigePolizeigewalt oftmals gar nicht vorGericht kommt,da

die Polizist*innen schweigen, um ihre Organisation zu schützen. Dies verdeutlicht, wie

19 Oury Jalloh war ein Asylbewerber aus Sierra Leone, der, an eine Matraze gefesselt, am 7. Januar

2005 in einer Polizeizelle in Dessau verbrannte. Bis heute ist nicht geklärt, wie Oury Jalloh gestor-

ben ist, jedoch wird von einer großen Zahl bürgerrechtlich engagierter Menschen davon ausge-

gangen, dass er von Polizist*innen getötet wurde. Der Spruch »Oury Jalloh: Das war Mord«, der

mittlerweile immer häufiger auf Demonstrationen gegen Fälle missbrauchter Polizeigewalt oder

gegen Rassismus allgemein skandiert wird, bringt diese Auffassung zum Ausdruck. Eine große

Sammlung von Dokumenten und Hintergründen findet sich auf der Homepage der Initiative in

Gedenken an Oury Jalloh (vgl. BREAK THE SILENCE 2022). Neben zahlreichen Artikeln und Berich-

ten, die ansonsten zumThema existieren, gibt es einenWikipedia-Eintrag, der Aufschluss darüber

gibt, wie der Fall auch musikalisch und theatralisch verarbeitet wurde (https://de.wikipedia.org/

wiki/Oury_Jalloh). Der Fall Oury Jalloh ist hinsichtlich seines Bekanntheitsgrads ein beispielloser

Fall missbräuchlich ausgeübter Polizeigewalt mit Todesfolge, der in Deutschland und auch dar-

über hinaus auf großesmediales Echo gestoßen ist. Darüber hinaus gab esmit den Todesfällen von

Amed Ahmad und Berzan Öztürk (genannt Murad) noch zwei weitere Fälle, bei denen Inhaftierte

in ihrer Zelle einem Feuer ausgesetzt waren und an den Verletzungen verstarben (vgl. DEATH IN

CUSTODY 2022). Diese Fälle sind zwar nicht so bekannt wie der von Oury Jalloh, zeigen aber, dass

der Tod von Jalloh kein Einzelfall war.

https://doi.org/10.14361/9783839468043-006 - am 14.02.2026, 08:01:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://initiativeouryjalloh.wordpress.com/category/de-hintergrund/
https://initiativeouryjalloh.wordpress.com/category/de-hintergrund/
https://initiativeouryjalloh.wordpress.com/category/de-hintergrund/
https://initiativeouryjalloh.wordpress.com/category/de-hintergrund/
https://initiativeouryjalloh.wordpress.com/category/de-hintergrund/
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://doi.org/10.14361/9783839468043-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://initiativeouryjalloh.wordpress.com/category/de-hintergrund/
https://initiativeouryjalloh.wordpress.com/category/de-hintergrund/
https://initiativeouryjalloh.wordpress.com/category/de-hintergrund/
https://initiativeouryjalloh.wordpress.com/category/de-hintergrund/
https://initiativeouryjalloh.wordpress.com/category/de-hintergrund/
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh
https://de.wikipedia.org/wiki/Oury_Jalloh


36 Markus Textor: Racial Profiling und Polizeigewalt

ungleich das Verhältnis zwischen Polizei und Nichtpolizei ist. Im Zusammenhang mit

Demonstrationen, bei denen die Anzahl der Polizist*innen die der Demonstrierenden

signifikant überschreitet, führt Behr den Begriff der »erdrückenden Übermacht« (Behr

2006, 71f.) ein.

Ich schlage nun vor, diesen Begriff auch außerhalb des Kontexts von Demonstratio-

nen zu verwenden und ihn für das allgemeine Verhältnis zwischen Polizei und Nicht-

polizei im Kontext von Polizeigewalt heranzuziehen. Dieser Vorschlag ist deshalb plau-

sibel, weil Cop Culture für die von missbräuchlicher Polizeigewalt Betroffenen oftmals

genauso als Übermacht empfunden werden kann wie die zahlenmäßige Überlegenheit

der Polizei auf Demonstrationen für einzelne Demonstrierende.Die Übermacht der Po-

lizei wirkt sich auch auf das Anzeigeverhalten der von Polizeigewalt Betroffenen aus. So

kannmit Blick auf die Befunde der Studie von Laila Abdul-Rahman,Hannah Espín Grau

und Tobias Singelnstein konstatiert werden, dass die meisten Betroffenen von vornher-

ein davon ausgehen, dass eine Anzeige gegen die Polizei erfolglos sein wird (vgl. Abdul-

Rahman, Espín Grau, Singelnstein 2019, 12f.). Übermacht bedeutet hier also zweierlei:

Erstens ist die Polizei im Kontext von Polizeigewalt prinzipiell übermächtig gegenüber

Nichtpolizist*innen,was sich darin zeigt, dass sie überMöglichkeiten verfügt, Strafver-

folgungengegenMitglieder ihrerOrganisation zu verhindern; zweitens kanndavon aus-

gegangen werden, dass in nichtpolizeilichen Kreisen ein implizites oder explizites Wis-

sen um diese Übermacht vorhanden ist, was von Polizeigewalt Betroffene davon abhält,

rechtliche Schritte gegen die Polizei zu unternehmen.

Vor dem Hintergrund, dass die Polizei nahezu unbegrenzt (körperliche) Gewalt an-

wenden kann, man dieselbe aber zuerst benennen muss, um sie aus nichtpolizeilicher

Sicht angemessen kritisieren zu können, erachte ich es als sinnvoll, vor allemdenAspekt

der körperlichenGewalt noch genauer in den Blick zu nehmen. Im Folgenden diskutiere

ich unter Hinzuziehung verschiedener gewalttheoretischerModelle, wie das Phänomen

der körperlichen Gewalt analytisch gefasst werden kann.

Ein theoretisches Verständnis von körperlicher Gewalt

Obwohl mittlerweile theoretische Auseinandersetzungen vorliegen, die über den kör-

perlichen Aspekt der Gewalt hinausgehen und das Phänomen allgemeiner fassen,20 er-

scheint es mir in Bezug auf den Gegenstand der (missbräuchlich ausgeübten) Polizei-

gewalt sinnvoll, vor allem die körperliche Gewalt zu fokussieren und diesbezüglich zu

fragen, wie diese Form der Gewalt genau beschrieben werden kann. Da ich mich in der

20 Bedeutsame Bezugspunkte sind hier bspw. die Konzepte der »symbolischen Gewalt« (Bourdieu

2017; weiterführend Rieger-Ladich 2011), der »sprachlichen Gewalt« (Posselt 2011; Hornscheidt

2017) oder der »epistemischen Gewalt« (Brunner 2020). Butlers Konzept der »normativen Gewalt«

(Butler 1999, xx) kann hier m.E. nicht eingereiht werden, da in ihm bereits implizit ein Körperbe-

zug enthalten ist. So schreiben bspw. Beck und Schlichte Butlers Werk Körper von Gewicht (Butler

2017 [1993]) zu, dass es wichtige Impulse für eine »Sozialtheorie des Körpers« geliefert habe (Beck,

Schlichte 2014, 170). Dennoch werden Butlers Schriften zu Gewalt an dieser Stelle nicht für eine

Auseinandersetzungmit körperlicher Gewalt herangezogen, da Butlers Gewaltbegriffm.E. zu viel-

schichtig ist, um ihn für eine Beschreibung von Polizeigewalt nutzen zu können.

https://doi.org/10.14361/9783839468043-006 - am 14.02.2026, 08:01:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468043-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Racial Profiling und Polizeigewalt 37

vorliegenden Arbeit für die Erfahrungen von Betroffenen interessiere, ist fürmein theo-

retisches Verständnis vor allem die Frage nach dem Erleben bzw. Erleiden von Gewalt

relevant.

Diese Frage wurde bspw. von Trutz von Trotha in seiner programmatischen Schrift

Zur Soziologie der Gewalt (von Trotha 1997) ausgiebig diskutiert. Diese Schrift ist insofern

programmatisch, als von Trotha in ihr als einer der ersten Sozialforschenden den Ver-

such unternommen hat, körperliche Gewalt systematisch zu untersuchen. Eine solche

Herangehensweise war zur damaligen Zeit – sieht man bspw. von Wolfgang Sofskys

Gewaltstudie (Sofsky 1993) ab – nicht üblich (vgl. Beck, Schlichte 2014, 125ff.). So gibt

von Trotha polemisch zu verstehen, dass die damals vorherrschende Soziologie über-

wiegend »ohne den menschlichen Körper« (von Trotha 1997, 27) ausgekommen sei. Des

Weiteren bemängelt er die unzureichende Fokussierung der deutschsprachigen Sozio-

logie der 1990er Jahre auf die Ursachenforschung der Gewalt.21 So habe die Soziologie

zwar Erklärungsmodelle vorgelegt, warum Gewalt in Gesellschaften existiert, jedoch

nicht beleuchtet, wie sich Gewalt vollzieht bzw. wie Gewalt erlebt wird und welche Rolle

der Körper dabei spielt (vgl. von Trotha 1997, 19). Von Trotha geht diesbezüglich also

von Folgendem aus: »Ein Begreifen der Gewalt ist nicht in irgendwelchen ›Ursachen‹

jenseits der Gewalt zu finden. Der Schlüssel der Gewalt ist in den Formen der Gewalt

selbst zu finden« (ebd., 20). Daher, so sein Vorschlag, versucht er, sich mit »dichten

Beschreibungen« (ebd.) an Gewaltphänomene anzunähern. Dichte Beschreibungen

sind »mikroskopisch«, »anschauungsgesättigt«, »antireduktionistisch« (ebd.) und mit

ihnen lässt sich auch die Prozesshaftigkeit von Gewaltphänomenen analysieren. Um

diese Gewaltbeschreibung vorzunehmen, schlägt von Trotha vor, Fragen22 an das Phä-

nomen zu stellen. Bei dieser Herangehensweise bezieht er sich unter anderem auf den

Forschungsstil der GroundedTheory (vgl. ebd., 10–24).

Mittlerweile hat sich die Diskussion um die Erforschung von Gewalt deutlich aus-

differenziert und es liegen weitere Veröffentlichungen zumThema vor. So interessieren

sich bspw. Jonas Barth, Johanna Fröhlich, Gesa Lindemann, Paul Mecheril, Tina Schrö-

ter und Andreas Tilch ebenfalls dafür, wie Gewalt untersucht werden kann. Sie diskutie-

21 Mit dieser Kritik geht auch eine methodologische Kritik einher. So stellt von Trotha fest, dass die

empirische sozialwissenschaftliche Gewaltforschung bisher überwiegend auf quantitativen Me-

thoden beruhte und somit lediglich Täter*innengruppen benennen konnte, jedoch weder deren

Absichten noch allgemeinere Prozesse beschrieben hat. Dies stellt für ihn nicht nur ein methodo-

logisches Problem dar, sondern auch ein ethisches, da dadurch die Verantwortung der Täter*in-

nen, aber auch der Zuschauer*innen undweiterer Beteiligter dethematisiert wird. Angesichts des-

sen ist es nicht verwunderlich, dass sich von Trotha methodologisch auf qualitative Strömungen

der Sozialforschung wie die Grounded Theory bezieht. Mit Blick auf die Klassiker der Soziologie

moniert er, dass auch sie sich weitgehend nicht mit der Gewalt an sich, sondern lediglich mit den

Bedingungen und Strukturen der Gewalt (so etwa MaxWeber) beschäftigt haben (vgl. von Trotha

1997, 10–24).

22 »Um welchen Typ von Gewalt handelt es sich genau? Welche Art von sozialer Beziehung stellt das

gewalttätige Handeln her? Was wird bei der Ausübung von Gewalt verletzt, wobei die Körperlich-

keit der Verletzung wiederum der zentrale Ausgangspunkt sein muß« (ebd., 21)? Ferner erwähnt

von Trotha die Frage nach der intersubjektiven »Verständlichkeit der Gewalt« (ebd.), also der evi-

denten und allgemein nachvollziehbaren Erkennbarkeit von Gewalt: Warum haben »Menschen

allerorten und aller Zeiten keine große Mühe […], die Zeichen der Gewalt zu erkennen« (ebd.)?

https://doi.org/10.14361/9783839468043-006 - am 14.02.2026, 08:01:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468043-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Markus Textor: Racial Profiling und Polizeigewalt

ren, wie sich ein spezifisches theoretisches Gewaltverständnis in qualitative Forschun-

gen einbeziehen lässt (vgl. Barth, Fröhlich, Lindemann, Mecheril, Schröter, Tilch 2021).

Bei ihrer Auseinandersetzungmit derThematik stellen sie fest, dass bei der Erforschung

der Gewalt eine Diskrepanz zwischen der theoriegeleiteten Sicht der Forschenden und

derDarstellungderBeforschten auftreten kann.Vor diesemHintergrundunterscheiden

sie zwei Gewaltbegriffe: einen »positiven« (ebd., 67), bei dem schon von vornherein de-

finiert ist, wie Gewalt stattfindet, und einen »reflexiven« (ebd., 68). Bei letzterem wird

sowohl ein theoriegeleitetes Gewaltverständnis als auch das konkrete Erleben der jewei-

ligenBeteiligten einbezogen.Darüberhinauswirdmit diesemGewaltbegriff die »soziale

Ordnung« (ebd., 69) bzw. der gesellschaftliche Kontextmitreflektiert, in dem die Gewalt

stattfindet. Das Argument der Autor*innen für diesen reflexiven Gewaltbegriff ist, dass

damit einerseits einer zu starken Theoriefokussierung entgegengewirkt werden kann,

während andererseits nicht ausschließlich die subjektiven Deutungen der Beforschten

zurBeschreibungderGewaltherangezogenwerdenmüssen.Ein reflexiverGewaltbegriff

ermögliche es demnach, »das konkrete Gewaltverständnis im Feld so zu rekonstruieren,

dass es nicht vollständig aus dem Feld übernommen, aber auch nicht unkontrolliert den

Vorannahmen der Forschenden unterworfen wird« (ebd., 2). Um die Gewalt theoretisch

zu greifen, orientieren sich die Autor*innen unter anderem an den Arbeiten Helmuth

Plessners (vgl. ebd., 14ff.).

Barths, Fröhlichs, Lindemanns,Mecherils, Schröters und Tilchs Ansatz kann heran-

gezogenwerden,umvonTrothasVorschlag zuergänzenbzw. ihndahingehendzuerwei-

tern, dass Gewalttheorien sowie der gesellschaftliche Kontext bzw. die soziale Ordnung

grundsätzlich in den Gewaltbegriff – auch in einen, der aus empirischen Daten hervor-

geht – integriert werden können. Aber auch sie versuchen, sich dem Gewaltphänomen

mit Fragen anzunähern: »Welche Formen leiblichen Betroffenseins im Sinne von Antun

und Erleiden sind beobachtbar?Was sindmögliche Indikatoren, die für leibliche Betrof-

fenheit sprechen? Wie wird Gewalt als Gewalt kommuniziert? Mit welchen Konsequen-

zen« (ebd., 30)?

DerAspektdesAntunsundErleidens ist sowohlhier als auch invonTrothasBeschrei-

bung zentral (vgl. von Trotha 1997, 26) undmuss imKontext von Polizeigewalt besonders

akzentuiertwerden.WenneinebetroffenePersonohne für sie ersichtlichenGrundbspw.

an die Wand gedrückt, festgenommen oder zu Boden gebracht wird – was, wie sich im

weiteren Verlauf dieser Arbeit zeigenwird, imKontext von Racial Profiling nichts Unge-

wöhnliches ist –, erlebt sie, dass ihr etwas von einer oder mehreren anderen Personen

angetan wird. Der körperliche Aspekt ist vor allem vor dem Hintergrund relevant, dass

die Betroffenen teilweise sehr unter den Verletzungen leiden, die mit der Polizeigewalt

einhergehen (vgl.dazubspw.Abdul-Rahman,EspínGrau,Singelnstein 2019).Die Fokus-

sierung auf das Zusammenspiel von Antun und Erleiden ist für eine Gewaltanalyse zwar

relevant, für eine reflexive Gewaltanalyse muss allerdings, wie oben dargelegt, auch der

gesellschaftliche Kontext bzw. die gesellschaftliche Ordnungmitreflektiert werden.Mit

der Gewalttheorie von Jan Philipp Reemtsma kann hervorragend nachgezeichnet wer-

den, inwiefernGewalt undOrdnung,aber auchGewalt undLust zusammenhängen.Bei-

de Punkte spielen bei Polizeigewalt eine elementare Rolle. Im Folgenden werde ich ver-

tieft auf dieseTheorie eingehen.

https://doi.org/10.14361/9783839468043-006 - am 14.02.2026, 08:01:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468043-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Racial Profiling und Polizeigewalt 39

Reemtsmas Gewalttheorie im Kontext von Racial Profiling und Polizeigewalt

Gewalt ist laut Reemtsma »zunächst physische Gewalt, der Übergriff auf den Körper ei-

nes anderen ohne dessen Zustimmung« (Reemtsma 2008, 104). Obwohl er betont, dass

physische und psychische Gewalt zusammenhängen können und dass auch psychische

Gewalt übergriffig ist, bleibt der Hauptgegenstand seiner Untersuchung die körperliche

Gewalt (vgl. ebd.). Reemtsma differenziert im Rahmen seiner Gewaltanalyse drei Typen

von Gewalt, von denen die beiden ersten, die lozierende und die raptive Gewalt, für eine

Beschreibung von Polizeigewalt imKontext von Racial Profiling fruchtbar gemacht wer-

den können. Der dritte Typus, die autotelische Gewalt, bei der es um das Beschädigen

von Körpern oder gar das Töten geht, wird in der hier vorgestellten Auseinandersetzung

nicht genauer diskutiert.23 Im Folgenden wird erst die lozierende und dann die raptive

Gewalt beschrieben,umdann imAnschluss zudiskutieren, inwiefernbeide auch zusam-

menhängen können.

Lozierende Gewalt ist die Gewalt, die in Reemtsmas Auffassung am stärksten einen

ordnungsstiftendenCharakter aufweist. So bedeutet lozierend übersetzt so viel wie ein-

ordnen oder an einen Ort setzen. Reemtsma definiert die lozierende Gewalt folgender-

maßen: »Lozierende Gewalt richtet sich nicht auf den Körper als solchen, sondern zielt

auf den Körper des Anderen, umüber seinenOrt imRaum zu bestimmen. Sie behandelt

den Körper des Anderen als verfügbare Masse« (ebd., 108). Er unterteilt diesen Typus in

zwei weitere: »Dislozierende Gewalt zielt darauf ab, dass ein Körper an einem bestimm-

tenOrt nicht (mehr) ist, captive Gewalt darauf, dass ein Körper an einen bestimmtenOrt

kommt und dort bleibt« (ebd.). Es ist also in erster Linie gleichgültig, was mit dem Kör-

per passiert, entscheidend für diesen Typus von Gewalt ist vor allem, wohin er kommt.

Während es bei der raptiven Gewalt, die gleich noch diskutiert wird, entscheidend ist,

den Körper zu benutzen,wie dies bspw. bei Misshandlungen und Vergewaltigungen der

23 Betont werden muss diesbezüglich aber, dass Polizeigewalt auch in autotelische Gewalt münden

kann, wie Reemtsma darlegt. So führt er ein Ereignis an, bei dem Polizist*innen in Rio de Janei-

ro Hunderte von Schüssen auf einen Toten abgegeben haben (vgl. Reemtsma 2008, 117). Dass ein

solcher Vorfall zwar selten ist, aber dennoch passieren kann, ist der Kernpunkt der autotelischen

Gewalt. So stellt Reemtsma fest, dass diese schon seit der Antike existierende Formder Gewalt die-

jenige ist, die amwenigstens Akzeptanz in derwestlichenKultur findet (vgl. ebd., 116ff.).Wolfgang

Sofsky hat sich in seiner StudieDieOrdnung des Terrors: Das Konzentrationslager (1993) eingängigmit

einer solchen Form der Gewalt beschäftigt und konnte herausfinden, dass die Gewalt der Shoah

mit all ihren Grausamkeiten ein entscheidender Teil der Geschichte moderner Gesellschaften ist,

auchwenn dies häufig tabuisiert wird. Dass bei Genozidenwie der Shoah die Polizei eine tragende

Rolle gespielt hat und dass sie womöglich auch auf autotelische Gewalt zurückgegriffen hat, dürf-

te ebenso außer Frage stehen wie die Tatsache, dass die Polizei prinzipiell befugt ist, Menschen zu

töten, und dies auch auf unterschiedlichste Weise tut.

Die von Reemtsma im Kontext der autotelischen Gewalt angesprochene Zerstörung oder Beschä-

digung des Körpers findet sich auch eindrücklich in Ta-Nehisi Coates’ Roman Zwischen mir und der

Welt (Coates 2015) wieder, in dem immer wieder beschrieben wird, wie die US-amerikanische Po-

lizei als Agent der weißen US-amerikanischen Gesellschaft Schwarze Körper zerstört: »In Amerika

ist es Tradition, den schwarzen Körper zu zerstören – es ist sein Erbe. Sklaverei war kein keimfreies

Borgen von Arbeitskraft […]. Also bedeutet Sklaverei wohl sorglose Gewalt und willkürliche Ver-

stümmelung.« (Coates 2015, 105)

https://doi.org/10.14361/9783839468043-006 - am 14.02.2026, 08:01:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468043-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Markus Textor: Racial Profiling und Polizeigewalt

Fall ist, so ist das Verlangen nach dem Körper bei der lozierenden Gewalt irrelevant. Re-

emtsma spricht von einem »brachialen Desinteresse am Körper des Anderen« (ebd., 110).

Relevant ist also, den Körper mit Gewalt in eine Ordnung zu bringen. »Lozierende Ge-

walt ist die Art der Gewalt, die wir mit jener Gewalt identifizieren, die im politischen

Raum und (mehrheitlich) im Bereich der Kriminalität und ihrer Bekämpfung anzutref-

fen ist« (ebd., 108). Der kriminologische bzw. strafende Aspekt wird von Reemtsma wie

folgt beschrieben:

»Zumindest unter modernen Bedingungen scheint die Sache eindeutig zu sein – der

Körper des Kriminellen wird aus dem Teil der Welt geschafft, in dem eine Wieder-

holung der Tat wahrscheinlich wäre (dislozierende Gewalt); und er wird in Haft ge-

nommen, die der Abschreckung anderer oder der Gefährlichkeitsminderung entweder

durch Abschreckung des Inhaftgenommenen selbst oder durch seine Besserung dient

(captive Gewalt). In der Strafrechtstheorie haben sich hierfür die Termini der Spezial-

prävention, Generalprävention und Resozialisierung gebildet.« (Ebd., 110f.)

Reemtsma argumentiertweiter, dass die »beschädigteWeltordnung« durchden »Körper

des Delinquenten« in Ordnung gebracht werde (ebd.). Gewalt mittels Strafe schafft also

Ordnung, indemKörper verwendet werden, um sie an eine ordentliche Stelle zu bringen.

Diese Form der Gewalt existiert nicht nur im kriminologisch relevanten, sondern

bspw. auch im familiären oder schulischen Kontext (vgl. weiterführend zu familiärer

und vor allem elterlicher Gewalt gegen Kinder Lamnek, Luedtke, Ottermann, Vogl 2012,

147ff.). Wenngleich körperliche Gewalt von Lehrer*innen gegen Schüler*innen heutzu-

tage24 nicht mehr derart häufig anzutreffen ist, besteht doch bspw. für das Lehrperso-

nal die Möglichkeit, deviante Schüler*innen aus dem Klassenzimmer oder der ganzen

Schule zu verweisen, umdieOrdnungwiederherzustellen. Auch hier zeigt sich, dass zur

Wiederherstellung der Ordnung Körper an eine gewisse Stelle gebracht werden. Wur-

den Kinder früher nach vorn zum Pult zitiert, um vor der ganzen Klasse gezüchtigt zu

werden, werden sie heute aus dem Klassenzimmer oder aus der Schule verbannt. Beide

Formen der Ordnungswiederherstellung zeigen, dass der Ort dabei eine wichtige Rolle

spielt und dass das Interesse am Körper nicht so groß ist, sondern der Zweck der Stra-

fe überwiegt. Ordnung darf in all diesen Beispielen aber nicht mit Recht gleichgesetzt

werden, denn wenn die Polizei oder andere Akteur*innen Gewalt anwenden, um Ord-

nung wiederherzustellen, kann Ordnung auch bedeuten, dass diese nicht dem gelten-

den Recht entspricht, sondern der Rechtsauffassung der Gewalttäter. Ein Beispiel hier-

für sind Eltern, die ihr Kind schlagen, weil es sich deviant verhalten hat: Die Gewalt soll

hier eventuell dazu dienen, die familiäre Situation wieder in Ordnung zu bringen. Ge-

setzlich ist es jedoch verboten, Kinder zu schlagen.Dass sich dieses Phänomen auch auf

die Polizei übertragen lässt, wird nicht nur aus den eben ausgebreiteten theoretischen

24 Vgl. dazu Lamnek, Luedtke, Ottermann, Vogl 2012, 32f. »Jahrhunderte lang waren Bestrafung,

Züchtigung, Drohung mit Liebesentzug, Demütigung, Spott und Verachtung geläufige Praktiken

imUmgangmit Kindern. DieseMethodenwaren gesellschaftlich akzeptiert, weilman davon über-

zeugt war, lediglich auf diese Art und Weise Ordnung gewährleisten und Disziplin anerziehen zu

können« (ebd., 29).

https://doi.org/10.14361/9783839468043-006 - am 14.02.2026, 08:01:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468043-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Racial Profiling und Polizeigewalt 41

Ausführungen deutlich, sondern zeigt sich auch in der obigenDiskussion zur Polizeige-

walt.

Anders als beimordnungsstiftendenCharakter der lozierendenGewalt zeichnet sich

die raptive Gewalt nicht durch ein Desinteresse am Körper, sondern ganz im Gegenteil

durch ein starkes, grenzüberschreitendes Interesse an ihmaus: »RaptiveGewalt will den

Körper haben –meist, um ihn sexuell zu nutzen« (Reemtsma 2008, 113; im Original mit

Hervorhebung). Ein wesentliches Kennzeichen dieses Gewalttypus ist der Machtmiss-

brauch, der von den tatausübenden Personen während der Tat genossen wird. Die Per-

son »genießt die Unterwerfung des anderen Körpers, die Unterwerfung, die [sie] selbst

an [ihrem] und durch [ihren] Körper spürt« (ebd., 115). Für Reemtsma ist bei diesemGe-

walttypus nicht entscheidend, welche Beweggründe tatausübende Personen bei bspw.

einer Vergewaltigung haben oder ob sie durch den Geschlechts- bzw. den Gewaltakt Be-

friedigung erleben. Vielmehr steht bei der raptiven Gewalt im Vordergrund, inwiefern

der Körper des anderen für den Gewaltexzess benutzt wird und wie dies von der aus-

übenden Person genossen wird (vgl. ebd., 115). Im Vergleich zur lozierenden Gewalt fällt

bei dieserBeschreibungauf,dass dasGefühl,das bei der tatausübendenPersonentsteht,

einwichtigesMerkmal dieses Gewalttypus ist.Der Genuss steht imZusammenhangmit

der Gewalthandlung, die ausübende Person erlebt Lust durch bzw. auf die Gewalt. Dass

raptive Gewalt auch bei Polizeigewalt eine Rolle spielt, wird von Fassin eindrücklich dar-

gestellt (allerdings ohne diesen Gewalttypus so zu nennen und ohne sich auf Reemtsma

zu beziehen25): »Der Genuss, der beim Schlagen oder Demütigen eines wehrlosen Men-

schen empfundenwird, ist kennzeichnend für die beteiligtenBeamten (was aber freilich

nicht auf alle zutrifft) und zugleich ein Phänomen, das es zu verstehen gilt (und das weit

über den Bereich der polizeilichen Ordnungsmacht hinausgeht)« (Fassin 2014, 101). Am

hierdargestelltenBeispiel desMissbrauchs vonPolizeigewalt zeigt sich sehrdeutlich, in-

wiefern diese Gewalt auch raptiv sein kann.Während Fassin beschreibt, dass diese über

den ordnenden Aspekt (captive Gewalt) der Polizeigewalt hinausgeht, betont Reemts-

ma, dass beide Gewaltarten auch miteinander zusammenhängen können. Er verdeut-

licht dies am Beispiel der Sklaverei:

»Der Arbeitssklave ist Werkzeug, er ist, wie einWerkzeug, der verlängerte Körper des-

sen, der ihn besitzt. Auch der Sexualsklave ist Objekt captiver Gewalt[26], aber er ist

dann zusätzlich Objekt raptiver Gewalt, das heißt, er wird als anderer Körper – wo-

bei es auf diese Andersheit ankommt – sexueller Willkür unterworfen.« (Reemtsma

2008, 114)

Das bedeutet, dass der Körper des Sklaven zwar an einenOrt und somit in eineOrdnung

gebracht, jedoch auch auf seinen Körper zurückgegriffen wird, indem Macht auf die-

sen ausgeübt wird. Dieser Zusammenhang von lozierender und raptiver Gewalt spielt,

wie Fassin gezeigt hat, auch bei der polizeilichen Gewalt eine Rolle. Sofern die staatlich

25 Fassin bezieht sich hingegen auf Balibar: »In seiner philosophischen Untersuchung exzessiver Ge-

waltanwendung betont Étienne Balibar, dass man den Begriffen Gewalt und Macht noch einen

dritten hinzufügen müsse, nämlich den der Grausamkeit« (Fassin 2014, 101).

26 Captive Gewalt bedeutet hier, dass die versklavte Person für die beherrschende Person in Gefan-

genschaft genommen wird.

https://doi.org/10.14361/9783839468043-006 - am 14.02.2026, 08:01:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468043-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Markus Textor: Racial Profiling und Polizeigewalt

legitimierte Polizeigewalt raptiv wird, also sobald Polizist*innen Genuss an der Gewalt-

ausübung verspüren,muss davon ausgegangenwerden,dass einMissbrauch vonGewalt

vorliegt. Polizeigewalt, vor allem in ihrermissbräuchlichen Form, kann somit nicht aus-

schließlich dadurch erklärt werden, dass Ordnung (wieder)hergestellt werden soll, da

auch die Lust an der Gewalt eine nicht zu unterschlagende Rolle beimPhänomen spielen

kann.

Mit Reemtsmas theoretischer Beschreibung der Gewalt können drei wesentlicheGe-

walttypen benannt und kontextualisiert werden, von denen zwei für eine Erklärung von

missbräuchlicher Polizeigewalt genutzt werden können.

Im Folgenden werde ich in einem Zwischenresümee die bei der bisherigen Ausein-

andersetzungmitRacial ProfilingundPolizeigewalt gewonnenenErkenntnissepointiert

darstellen, um danach zum Forschungsstand zu Racial Profiling überzuleiten.

Zwischenresümee

Racial Profiling, so kann im Hinblick auf die obigen Ausführungen konstatiert werden,

ist eine spezifische rassistischePraxis impolizeilichenKontext,die sich nicht nur auf die

rassistische Polizeikontrolle beschränkt, sondern weit über diese hinausgeht. Vor allem

der Aspekt der Gewalt ist bei Racial Profiling elementar. In Rekurs auf die theoretischen

Konzepte, die in diesem Kapitel bisher diskutiert wurden, lässt sich festhalten, dass Ra-

cial Profiling immer mit Gewalt einhergeht, sofern es zur Interaktion zwischen Polizei

und rassifizierten Subjekten kommt, da die Polizei von ihremGewaltmonopol Gebrauch

macht und sich die rassifizierten Subjekte dieser Gewalt unterordnenmüssen.

Obwohl die Kategorie der rassistischen Diskriminierung (›race‹) beim Racial Pro-

filing sehr relevant ist,muss das Verhältnis komplexer konzipiert werden.Mehrere Um-

stände spielen diesbezüglich eine wichtige Rolle. Neben bestimmten Zeiten, Orten und

Verhaltensweisen muss die Praxis des Racial Profilings auch intersektional betrachtet

werden, da auch andereMacht- und Ungleichheitsverhältnisse bei der spezifischen ras-

sistischen Diskriminierung eine Rolle spielen, und zwar sowohl in Bezug auf die Kon-

trollsituation als auch in Bezug auf die Folgen von Racial Profiling. Als relevante Folgen

der Praxis sind neben körperlichen Folgen aufgrund der übermäßigen Polizeigewalt fi-

nanzielle, psychische und soziale Folgen zu nennen. In Rekurs auf die kriminologische

Forschung kann festgestellt werden, dass Polizeigewalt dann illegitim ist, wenn die Ver-

hältnismäßigkeit der Gewaltanwendung den Zweck der polizeilichen Handlung über-

schreitet. Solche unverhältnismäßigen Übertretungen sind allerdings keine Seltenheit

und es ist ein Mechanismus bei der Polizei zu verzeichnen, der die Täter*innen inner-

halbdesPolizeiapparats schützt (CopCulture).DadieserMechanismusgut funktioniert,

entsteht eineSchieflage,bei der die vonPolizeigewalt BetroffenenBenachteiligungener-

leben, da sie mit weniger Handlungsmacht ausgestattet sind als die Polizei. Vor diesem

HintergrundkanndiePolizei gegenüberderNichtpolizei alsÜbermacht bezeichnetwer-

den. Um Polizeigewalt angemessen analysieren zu können, ist es sinnvoll, sich einer all-

gemeineren theoretischen Auseinandersetzung mit Gewalt zu bedienen. Diesbezüglich

kann bspw. einem reflexiven Gewaltverständnis gefolgt werden, bei dem sowohl theore-

tische Befunde der Gewaltforschung als auch die individuellen Gewalterfahrungen der

Betroffenen sowie der gesellschaftliche Kontext mitreflektiert werden. Ein solches Ge-

https://doi.org/10.14361/9783839468043-006 - am 14.02.2026, 08:01:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468043-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Racial Profiling und Polizeigewalt 43

waltverständnis kann auch hervorragend für empirische Arbeiten herangezogen wer-

den, in denen Gewalt aus der Sicht der Betroffenen untersucht wird. In Bezug auf eine

theoretische Beschreibung von Polizeigewalt erscheint es dann sinnvoll, den ordnenden

Aspekt von Gewalt, aber auch die Lust an Gewalt hervorzuheben.

Im folgendenAbschnittwerde ichmichmit demForschungsstandzuRacial Profiling

befassen und diesen in Bezug auf die bisherige theoretische Auseinandersetzung kon-

textualisieren.

2.4 Forschungsstand zu Racial Profiling

Vor demHintergrund der recht dünnen Forschungslage zu Racial Profiling im deutsch-

sprachigen Raum erachte ich es als sinnvoll, zunächst einen Blick in die internationale

Forschung zu werfen, da vor allem in den Vereinigten Staaten, aber auch darüber hin-

aus schon lange und intensiv zur Thematik geforscht wird. Im Anschluss daran werde

ich den deutschsprachigen Forschungsstand darstellen und diesbezüglich auch auf For-

schungen eingehen, die sich zwar nicht ausdrücklichmit Racial Profiling befassen, aber

dennoch in diesem Kontext erwähnt werden können. Auch die oben bereits angespro-

chenen einschlägigen Initiativen,die sich teilweise schon jahrzehntelangmit Racial Pro-

filing auseinandersetzen, werden in diesem Kapitel erwähnt, da sie in den bisherigen

Diskussionen eine wichtige Rolle spielen. Anschließend werde ich mich mit den weni-

gen vorliegenden Forschungen zu Erfahrungen Jugendlicher mit Racial Profiling befas-

sen.Hier werde ich vor allem auf englischsprachige Studien eingehen, die – ähnlich wie

inder vorliegendenArbeit –qualitativ arbeitenund somit dieErfahrungen von Jugendli-

chen rekonstruieren. ZumAbschluss des Forschungsüberblicks werde ich relevante Stu-

dien der deutschsprachigen rassismuskritischen Jugendforschung vorstellen, da diese

auch für meine wissenschaftliche Arbeit von Bedeutung sind.

Internationaler Forschungsstand zu Racial Profiling

In vielen unterschiedlichen Ländern sind zahlreiche Studien, Veröffentlichungen und

Kommentare zu Racial Profiling erschienen. Vor allem in den Vereinigten Staaten von

Amerika lässt sich eine institutionalisierte Forschungskultur zum Thema beobachten.

So konstatiert Karen S. Glover, dass Racial Profiling in den 1990er Jahren und Anfang

der 2000er Jahre einHauptthema der US-amerikanischen Kriminologie war (vgl. Glover

2009, 45). Zu beobachten ist allerdings, dass quantitative Forschungen zumThema, die

sich vornehmlich mit polizeilichen Verkehrskontrollen beschäftigen, deutlich überwie-

gen (vgl. zur Übersicht Baumgartner, Epp, Shoub 2018; Epp, Maynard-Moody, Haider-

Markel 2014; Vito, Grossi, Higgins 2017). Bei der Durchsicht dieser Studien wird deut-

lich, dass die quantitative Datenlage in den USA sehr umfangreich und aussagekräftig

ist. Dies hängt unter anderem damit zusammen, dass die Polizeibehörden in den USA

dokumentieren, wen sie kontrollieren (bspw.weiße, Schwarze oder lateinamerikanische

Personen), und diese Daten von der Forschung ausgewertet werden können (vgl. Harris

2002). Harris stellt mittlerweile zusammenfassend fest, dass aufgrund der umfassen-

den Datenlage heutzutage prinzipiell niemand mehr die Existenz von Racial Profiling

https://doi.org/10.14361/9783839468043-006 - am 14.02.2026, 08:01:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468043-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

