Silke Schicktanz und Lorina Buhr

18. Kollektivitat, Partizipation und
Solidaritat in einer zeitgeméden Bioethik

18.1 Einleitung

Wiederholt hat Bundesprésident Frank-Walter Steinmeier im Kontext der COVID-
19-Pandemie Solidaritét eingefordert: Solidaritdt unter den Lindern der Europdischen
Union in der Zusammenarbeit in Politik, Wirtschaft und Wissenschaft sowie Solidaritat
in der globalen Verteilung von Impfstoffen gegen das Coronavirus SARS-CoV-2 (Tages-
schau, 2020; Tagesschau, 2021). Ahnlich virulent wie der Begriff der Solidaritit kursiert
seit einiger Zeit die Forderung nach Partizipation von Beteiligten und Betroffenen in
der Gesundheitsforschung und -politik, aber auch in medizinethischen Diskussionen
(siehe auch Winkler/Prainsack, Kap. 17).

,Offentliche Beteiligung* im Zusammenhang mit datenintensiver Forschung in Me-
dizin und Gesundheitswesen boomt, insbesondere wenn es um die Kombination von
genomischen und anderen, z. B mithilfe von Smartphones und Fitnessarmbédndern
(,Wearables“) erzeugten, gesundheitsbezogenen Daten geht (Woolley et al., 2016). Die-
se Entwicklung weckt groRe Hoffnungen auf mehr personalisierte Behandlungen. Die
Zusammenfithrung groRer Datensétze aus unterschiedlichen Quellen soll die Krank-
heitsvorhersage sowie Behandlungsentscheidungen durch die Stratifizierung von Pa-
tient*innen nach bestimmten Krankheitsuntergruppen erleichtern. Die Teilnahme der
Patient*innen an datenintensiver medizinischer Forschung und Behandlung verweist
dabei in mehrfacher Hinsicht auf Kollektivitét. Zum einen werden methodisch gesehen
hiufig bestimmte Patient*innengruppen angesprochen, ihre Datensdtze der Forschung
zur Verfligung zu stellen, zum anderen werden in der stratifizierten Auswertung zu-
kiinftige, neue Patient*innen-Kollektive klassifiziert, z. B. eine Hochrisikogruppe fiir
Demenzerkrankungen oder onkologische Patient*innen, die bestimmte Medikamente
nicht vertragen. Auch das Konzept der Solidaritit bezieht sich auf Kollektivitit (siehe
unten). Beide Konzepte, Beteiligung und Solidaritét, deuten in ihrer Funktion auf eine

https://dol.org/10.5771/9783748927242-401 - am 18.01.2028, 13:55:18.



https://doi.org/10.5771/9783748927242-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

402 Silke Schicktanz und Lorina Buhr

Art ,sozialen Kitt* hin: Sie sind relationale Konzepte, die soziale Bindung und Beztig-
lichkeiten zu einem Kollektiv in ihrer Theoretisierung beriicksichtigen.

Im Bereich der datenintensiven Medizinforschung werden Partizipation und Solida-
ritit mittlerweile eng aufeinander bezogen, denn die patientenseitige Teilnahme und
Beteiligung wird mit dem Verweis auf Solidaritit motiviert (vgl. Neuhaus, 2020; siehe
Winkler/Prainsack, Kap. 17). Partizipation und Solidaritét sind inzwischen Gegenstand
von sozial-, kulturwissenschaftlichen und bioethischen Diskursen. Die gemeinsame
theoretische Schnittstelle, das Kollektive, bleibt jedoch meist unterbestimmt.

Unsere Alltagssprache nimmt die Existenz und Relevanz von Kollektiven als selbst-
verstdndlich hin. Haufig berufen wir uns auf kollektive Entitdten wie Nationen, die Of-
fentlichkeit, die Arzteschaft oder die Familie. Doch was zeichnet Kollektive eigentlich
aus und welches Verstdndnis ist flir eine zeitgemaRe Bioethik sinnvoll? Die aktuellen
ethischen und sozialen Herausforderungen im Umgang mit der COVID-19-Pandemie
machen die Notwendigkeit augenscheinlich, sich mit Kollektivitit intensiver ausei-
nanderzusetzen. In der bioethischen Theorie fehlen indes noch weitgehend Ansitze,
diese Dimension systematisch und differenziert zu bearbeiten. Ein differenziertes
Verstdndnis von Kollektivitét bildet zudem eine zentrale Voraussetzung fiir eben jene
ideengeschichtlich und normativ gehaltvollen Konzepte, die seit einiger Zeit vermehrt
in offentlichen und politischen Diskussionen und im bioethischen Diskurs aufgerufen
werden: Partizipation und Solidaritdt. Im Folgenden wollen wir daher einen kurzen
Uberblick iiber diese drei Konzepte geben.

18.2 Wann ist Kollektivitit normativ relevant?

Ist ein Kollektiv nur eine Ansammlung von Individuen oder hat es eine iiber seine Mit-
glieder hinausgehende Existenzform? Nach dem Prinzip der kollektiven Akteurschaft
(engl. ,,collective agency) (McKenna, 2006: 19) zeichnen sich normativ bedeutsame
Kollektive durch folgende drei Elemente aus: kollektive Identitét, kollektive Willensbil-
dung und kollektive Handlung. Nicht alle Kollektive erfiillen diese drei Elemente aus-
reichend und entsprechend ist eine Differenzierung notwendig.

Der ,kollektivistische* Grundgedanke in der Sozialphilosophie besagt, dass Kollek-
tive einen von ihren Mitgliedern unabhingigen ontologischen Status haben, ein Eigen-
leben. John Searle hat prominent argumentiert, dass die ersten Formen der mensch-
lichen Zivilisation aufgrund von Biologie und Funktion der Sprache kollektiv waren
(Searle, 1990 und 2010). Individuelle Absichten lassen sich von gemeinsamen Absichten
unterscheiden und wir kénnen klar zwischen ,,Ich® und , Wir* unterscheiden. Kollek-
tives Handeln zeichnet sich hingegen nach Bratman (1993 und 2006) dadurch aus, dass

401 - am 18.01.2026, 13:55:16. [



https://doi.org/10.5771/9783748927242-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

18. Kollektivitit, Partizipation und Solidaritét in einer zeitgeméRen Bioethik 403

eine geteilte Absicht zu einer gemeinsamen Handlung fiihrt, wenn zwei oder mehrere
Personen die gleiche Absicht zeigen, etwas gemeinsam zu tun, wenn sie Wissen iiber die-
se gemeinsame Absicht haben und schlielich bereit sind, nach dieser Absicht zu han-
deln, einschlieRlich vorbereitender Handlungen. Dieses Verstindnis von kollektivem
Handeln ist fiir viele politisch-ethische Uberlegungen zentral, z. B. wenn es um Formen
der gesellschaftlichen Beteiligung und Teilhabe geht. Daran schlieft eine dritte, auch
fiir die Bioethik relevante Fragestellung an: Wen stellen wir in das Zentrum unserer
politisch-ethischen Uberlegungen - das Individuum oder das Kollektiv? Oder anders-
herum formuliert, wer ist es wert, im Diskurs ,vertreten zu werden - das Individuum
oder das Kollektiv? Gerade in der Diskussion um ethisch angemessene Mafnahmen zur
Einddmmung der COVID-19-Pandemie ist dieser Konflikt zwischen Individual- oder
Kollektivinteressen vielerorts sehr sichtbar aufgetreten - und sowohl ethische als auch
politische Lager sind hier oft gespalten. Was sich bereits im Zuge normativer Reflexion
auf datenintensive Medizinforschung! (z. B. Genomforschung, Erforschung von kardio-
vaskuldren Erkrankungen, Diabetes und psychischen Krankheiten) in den letzten Jah-
ren abzeichnete, wurde durch die Situation um Corona iiberdeutlich: die ausschlieR-
liche Perspektive auf Individuen, wie sie die liberale, analytische Medizinethik lange
dominierte, ist verengend. Sie ist ungeniigend, um die aktuellen Herausforderungen in
der Gesundheitsversorgung und der Gesundheits- bzw. Forschungspolitik reflexiv und
konzeptuell einzuholen. Die angemessenere Antwort ist, dass wir in unseren zukiinf-
tigen Anséitzen immer beide Dimensionen, das Individuelle und das Kollektive, sowie
deren Beziehung im Blick haben sollten.

In diesem Sinne sind auch Gemeinschaft und Kollektiv untrennbar mit unserer
Wahrnehmung der persdnlichen Identitidt und personlicher Rechte verbunden (vgl.
Kymlicka, 1991; Taylor, 1995; Young, 1997), weil sie immer Teil unserer moralischen An-
liegen und Interessen sind. GemdR diesem Verstdndnis sorgen wir nicht nur fiir uns
selbst, sondern immer auch fiir die Interessen und Rechte derer, die wir lieben oder um
die wir uns sorgen. Dazu gehdren Familien, Freunde und in manchen Fillen auch weite-
re Gemeinschaften. Wir brauchen daher ein differenziertes Bild von der Verschieden-
artigkeit von Kollektiven, um ihre jeweiligen ontologischen und normativen Grundan-

1 Einige sprechen auch von ,Big Data“-basierter Forschung bzw. von ,biomedizinischen Big Data“
(vgl. z. B. Mittelstadt/Floridi, 2016), wir bevorzugen den Terminus der ,,datenintensiven Medizin“, da
er den kontroversen Begriff ,,Big Data” umgeht. Unter ,, datenintensive Medizin“ fassen wir sdmtli-
che medizinische Praxis und Forschung, die mit groRen Datenmengen operiert, z. B. Forschung mit
Genomdaten oder auch Daten aus stationdren und mobilen Messgeriten. Damit verbunden ist die An-
wendung von unterschiedlichen Computertechnologien und methodischen Zugingen in der Daten-
analyse und auswertung, wie z. B. Machine Learning und Kiinstliche Intelligenz.

https://dol.org/10.5771/9783748927242-401 - am 18.01.2028, 13:55:18.



https://doi.org/10.5771/9783748927242-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

404 Silke Schicktanz und Lorina Buhr

nahmen zu beleuchten. Kollektive von bioethischer Relevanz sind nicht von spontaner,
kurzlebiger Natur, sondern zeichnen sich eher durch interne Struktur und eine gewisse
Kontinuitét aus.? Eine Grundtypologie unterscheidet zwischen freiwilligen, unfreiwil-
ligen und affirmativen Kollektiven (Schicktanz, in Vorbereitung). Freiwillige Kollektive
bestehen aus einzelnen Mitgliedern, die sich ohne Zwang als einer Gruppe zugehorig
klassifizieren. AuRerdem ist die ,,Wir-Identitdt” der Gruppe ein Ziel an sich und nicht
nur instrumentell gemeint. Gemeinsames Handeln basiert hier auf der Kooperation zur
Planung und Durchfiihrung einer sozialen oder auch politischen Aktion. Beispiele fiir
freiwillige Kollektive finden sich in politischen Parteien, Freizeitvereinen und Berufs-
verbdnden sowie in einigen Formen von Wirtschaftsverbdnden (z. B. ,,Farmerkollekti-
ve“). Beitritt und Austritt sind freie Entscheidungen ihrer Mitglieder und folgen nicht
autoritativen Anweisungen. Im Kontext der Bioethik und der Politik des Gesundheits-
wesens stellen Berufs- oder Wirtschaftsverbédnde solche freiwilligen Gruppen dar.

Am anderen Ende des Spektrums klassifizieren wir unfreiwillige Kollektive. Mitglie-
der solcher Kollektive werden nicht durch ihre eigene Wahl zu Mitgliedern, sondern
durch kategorische, externe Zuschreibung in einem Prozess des ,,Othering* (Spivak,
1985; Johnson et al., 2004). Sie geht oft Hand in Hand mit sozialer Distanzierung und
formalen Sozialkategorien. Typische Beispiele sind Einordnungen entlang von ,,Rasse",
Geschlecht, Ethnie, Kaste, Klasse, Schichtzugehdrigkeit oder Behinderung. Othering
verstirkt oft essentialistische und manchmal sogar biologistische Vorstellungen von
der Identit4t einer Person und kann schlieflich auch zu Stigmatisierung und Diskrimi-
nierung fithren. Gerade im Bereich der Medizin werden zuweilen solche sozialen Zu-
schreibungen wie Behinderung, Geschlecht oder Ethnie vorgenommen, ohne sich zu
vergewissern, ob die Betroffenen sich selbst dem zugehérig fiihlen. Besteht hier eine
Kluft zwischen Selbst- und Fremdklassifizierung, ist dies ethisch duerst problema-
tisch.

Der dritte Typ ist das affirmative Kollektiv, welches fiir die Bioethik sehr bedeutend
ist. Es kann als Untertyp der unfreiwilligen Kollektivitit verstanden werden. In einem
wesentlichen Unterschied dazu jedoch akzeptieren und bejahen Mitglieder affirmati-
ver Kollektive die von auen zugeschriebene soziale Kategorisierung und eignen sie
sich an, wobei sie sie auch positiv aufwerten. Sie nutzen diese gar zur sozialen oder poli-
tischen Mobilisierung, z. B. um gegen soziale Ausgrenzung vorzugehen. Auf die externe
Kategorisierung folgt also in einem anschlieBenden, bewussten Akt eine Selbstkatego-
risierung und aktive Mitgliedschaft. Ein historisches Beispiel hierfiir sind die Frauen-

2 Aus soziologischer Perspektive ldsst sich der Begriff des ,,Kollektivs* als Oberbegriff fiir samtli-
che Formen iiberindividueller Aggregation, Gruppierung und Verbundenheit verstehen (vgl. Rehbein,
2015; Marschelke, 2019).

401 - am 18.01.2026, 13:55:16. [



https://doi.org/10.5771/9783748927242-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

18. Kollektivitit, Partizipation und Solidaritét in einer zeitgeméRen Bioethik 405

rechts- oder Behindertenbewegungen (Williams, 1998). Dieser dritte Typ umfasst fiir
die bioethische Diskussion relevante Gruppen wie Patient*innen- und Behindertenver-
binde oder die LGBTQ-Community, aber auch die Familie (Beier et al., 2016; Jongsma et
al., 2018). Diese Kollektive sind in sich nicht per se als harmonisch, homogen zu denken,
sondern aufgrund von sozialer Differenz, Intersektionalitit und Personlichkeiten he-
terogen. Erst durch kollektive Verstindigung sind solche Kollektive in der Lage, sich
(zumindest kontext- oder zeitabhingig) auf gemeinsame Ziele zu verstindigen. Die Fa-
milie als Kollektiv erfiillt zwar das Kriterium der unfreiwilligen, aber nachgingigen
Affirmation, zeichnet sich jedoch auch durch besondere Vertrauens- und Emotions-
komponenten aus (Beier et al., 2016). Dennoch ermdglicht das hier vorgelegte Kollek-
tivkonzept ein modernes Familienverstdndnis, welches abseits von biologistischen und
genealogischen Zuordnungen einerseits und romantisierten oder ideologisch aufgela-
denen Annahmen bzgl. Liebe oder Verpflichtung andererseits anzusiedeln ist.

Kollektive Perspektiven sind offensichtlich dann relevant, wenn Entscheidungen
von mehr als einem Individuum getroffen werden. Partizipative Entscheidungstheo-
rien gehen grundlegend davon aus, dass Mitglieder eines oder mehrerer Kollektive zu-
sammenkommen, um eine gemeinsame Entscheidung zu treffen.

18.2.1 Partizipation und Deliberation

Die Hochkonjunktur von Offentlichkeits- und Patient*innenbeteiligung verspricht im
Kern eine neue Rolle fiir die Proband*innen: Sie werden als Partner*innen in der For-
schung angesprochen, oder als Biirgerforscher*innen (Kaye et al., 2012). Die Bedeutung
und die praktischen Implikationen eines solchen Engagements sind jedoch alles andere
als klar. Partizipation wurde als ein vages Konzept charakterisiert (Kelty et al., 2015);
die Vielfalt der Partizipationsverstidndnisse, wie sie im Kontext der biomedizinischen
Forschung verwendet werden, verstarkt diese Verwirrung (Beier et al., 2019). In Anleh-
nung an die Bedeutung von Partizipation in der politischen Theorie und der Bioethik
schlagen wir drei Bedingungen vor, die Partizipation konstituieren und definieren: die
Zustimmung zur individuellen Bereitstellung von Daten oder Biomaterial als notwen-
dige Bedingung und als zwei hinreichende Bedingungen die Konsultation beziiglich
forschungs- und gesundheitspolitischer Ziele sowie die Mitarbeit in Entscheidungspro-
zessen oder sogar als Mitforschende. Dabei dndern und erweitern sich offensichtlich
die Rollen: Im ersten Fall als Spender*in, im zweiten als Beratende und im dritten Fall
als Mitentscheidende.

Wihrend Beteiligung unterschiedlichste Formate annimmt (z. B. Stakeholder-Gre-
mien, Biirger*innen-Konsensus-Konferenzen, Szenario-Verfahren oder Anhgrungen und

https://dol.org/10.5771/9783748927242-401 - am 18.01.2028, 13:55:18.



https://doi.org/10.5771/9783748927242-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

406 Silke Schicktanz und Lorina Buhr

Eingaben mit Betroffenen), besteht breiter Konsens dariiber, dass jegliches solcher Verfah-
ren eine gewisse Machtverteilung beinhalten muss: Diejenigen, die von einer Entscheidung
betroffen sind, sollen auch einen Einfluss auf den jeweiligen Entscheidungsprozess haben.
Dahinter steht das urspriingliche politische Ideal der Autonomie im Sinne der Beteiligung
an der kollektiven Selbstverwaltung, Politische Partizipation ist daher nicht gleichzuset-
zen mit bloRen Kommunikationsstrategien (z. B. der Staat informiert die Biirger*innen
tiber politische Strategien oder Ziele), sondern muss den Teilnehmenden einen realen Ein-
fluss gewihren (siehe Winkler/Prainsack, Kap. 17). Werden Gruppen von Biirger*innen
oder Stakeholder*innen involviert, die zuvor kaum involviert waren, kann dies als De-
mokratisierung oder als Empowerment verstanden werden, je nach theoretischem Blick-
winkel. Weitere ethische Griinde fiir die Einbeziehung von Laienperspektiven und -moral
in gesellschaftliche Debatten iiber Biowissenschaften und Medizin sind, wie im Kontext
der empirisch informierten Bioethik, die Sicherstellung einer angemessenen Berticksich-
tigung der epistemischen und erfahrungsbezogenen Perspektiven von Patient*innen und
anderen Betroffenen. In gewisser Hinsicht kénnen daher auch sozialempirische Erhebun-
gen eine wichtige Rolle fiir den Ausbau von Beteiligungsformaten spielen, z. B. wenn durch
Umfragen oder Interviewstudien wichtige Einsichten von Biirger*innen oder Betroffenen
generiert werden, die dann in weiteren Entscheidungsprozessen konkrete Berticksichti-
gung finden (Schicktanz et al., 2012; Blasimme/Vayena, 2020).

Die hiufigen Appelle an Engagement und Partizipation in der datenintensiven For-
schung iibersehen zuweilen diese normativen Grundlagen der Partizipation (Blasim-
me/Vayena, 2016). Die (positive) Zukunft von Bioethik und Good Governance (,,gutem
Steuerungshandeln®) liegt darin, verschiedene Ebenen der Partizipation und ihre de-
mokratietheoretische Verankerung aus normativer Sicht in Erinnerung zu rufen und
umzusetzen. Die drei Bedingungen von demokratietheoretisch gehaltvoller Parti-
zipation lassen sich auch als drei fundamentale Ebenen der Partizipation verstehen,
die sich in ihrem normativen Anspruch steigern: Wenn die erste, einfachste Ebene der
Partizipation als erfiillt gelten soll, sollten Patient*innen ein Recht auf individuelle
Einwilligung haben (z. B. auf das Erheben von gesundheitsbezogenen Daten durch die
Nutzung von Wearables, Sensoren oder Gesundheits-Apps oder durch das einfache Aus-
fiillen eines Fragebogens auf einem Tablet-Computer). Initiativen, die implizit, intrans-
parent oder gar unfreiwillig Daten sammeln, kénnen nicht fiir sich in Anspruch neh-
men, die Patient*innen an ihrer Forschung ,,teilhaben* zu lassen - vielmehr reduzieren
sie die Patient*innen auf Bio-Daten- oder Bio-Material-Liefernde bzw. machen sie zu
Objekten statt zu Akteur*innen. Auf der hochsten Ebene der normativen Partizipation
wird die Einbeziehung von Lai*innen in allen Phasen des Forschungsprozesses gefor-
dert. Dies ist in der datenintensiven Forschung noch eine Seltenheit. Eine Ausnahme

401 - am 18.01.2026, 13:55:16. [



https://doi.org/10.5771/9783748927242-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

18. Kollektivitdt, Partizipation und Solidaritét in einer zeitgemaRen Bioethik 407

ist die US-amerikanische Plattform Patients.Like.Me, die nach den Daten von Patient*in-

nen fragt und aus ihnen eigene Forschungskohorten zusammenstellt (Wicks et al., 2011;

siehe auch Winkler/Prainsack, Kap. 17). Allerdings stellen solche Datenkooperationen

hohe Anforderungen an die Teilnehmenden, da sie Fahigkeiten (sozial, pddagogisch)

und Ressourcen (z. B. Zeit) erfordern (Blasimme/Vayena, 2016). Die Férderung der di-

gitalen Gesundheitskompetenz in der breiten Offentlichkeit kann ein Schritt sein, um

beteiligungsrelevante Fahigkeiten auszubilden (Samerski/Miiller, 2019).

Folgende grundlegenden Kriterien sind aus unserer Sicht zu erfiillen, um Beteili-
gung und Engagement von Patient*innen und Offentlichkeit in der Zukunft der viel-
filtigen Lebenswissenschaften- und datenintensiven Forschung zu verbessern (Beier
etal,, 2019):

a. Projekte sollten die zugrundeliegende Motivation fiir die Inanspruchnahme des
Partizipationsgedankens kritisch reflektieren. Insbesondere ist zu unterscheiden
zwischen rein instrumentellen Nutzungen, um z. B. das Datenvolumen zu erhShen
oder finanzielle Gewinne zu erzielen, und genuin normativen Griinden fiir die Ein-
beziehung von Patient*innen, um Forschungsziele an die Bediirfnisse, Priferenzen
und Meinungen der Patient*innen anzupassen.

b. Es ist wichtig, transparenter zu machen, ob Patient*innen zu ihrem eigenen medi-
zinischen Nutzen teilnehmen oder ob partizipative Vorstellungen im Sinne eines
offentlichen Engagements, das iiber individuelle Zwecke hinausgeht, evoziert wer-
den (Warsh, 2014). Folglich ist nicht nur das sog. therapeutische Missverstindnis zu
vermeiden, sondern auch ein ,,partizipatorisches Missverstindnis“, Das therapeuti-
sche Missverstdndnis ist ein empirisch gut belegtes Phdnomen, bei dem Patient*in-
nen angeben, sich an Forschung zu beteiligen, weil sie davon ausgehen, dass es ihre
eigene, aktuelle Therapie positiv beeinflussen wird - obwohl dies nicht der Fall sein
kann. Bestimmte rhetorische Figuren in der Aufklidrung durch Forschende kénnen
das therapeutische Missverstidndnis beférdern (Wéhlke et al., 2018). Ein partizipa-
torisches Missverstdndnis ldge entsprechend vor, wenn Forschungsteilnehmende
glauben - z. B. durch die Art wie sie angesprochen werden -, sie kénnten als Beraten-
de oder Mitentscheidende bei Forschungsprozessen auftreten, obwohl letztlich nur
ihre Datenspende ersucht wird.

c. Man sollte der Tendenz widerstehen, den Begriff der Beteiligung zu entpolitisieren,
indem man den Patient*innen echten Einfluss auf die Forschung abspricht - oder
sogar ihr Engagement ausnutzt, um Forschungsarbeit auszulagern oder Zeit und
Geld zu sparen (Prainsack, 2017a; Winkler/Prainsack, Kap. 17).

d. Wenn von Patient*innen erwartet wird, dass sie sich an der Governance von For-
schung beteiligen, sollten Forschungsprojekte darauf vorbereitet sein, ausreichende

https://dol.org/10.5771/9783748927242-401 - am 18.01.2028, 13:55:18.



https://doi.org/10.5771/9783748927242-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

408 Silke Schicktanz und Lorina Buhr

finanzielle und strukturelle Ressourcen vorzuhalten, damit Patient*innen, Lai*in-
nen oder Patient*innenvertreter*innen effektiv kommunizieren und ihre Meinung
duRern konnen. Letztlich wire ein gleichberechtigter Zugang zu Finanzmitteln und
relevanten Quellen der Wissensproduktion eine notwendige Voraussetzung fiir ein
echtes Machtgleichgewicht und einen gleichberechtigten Status.

e. Weiterhin ist zu bedenken, dass auf kollektiver Ebene die 6ffentliche AuRerung von
grundsitzlichen Bedenken oder gar Ablehnung gegeniiber speziellen technologi-
schen Entwicklungen eventuell nur auRerhalb der jeweiligen Initiativen mdglich ist.
Daher miissen gesellschaftliche Debatten jenseits konkreter Partizipationsformate
immer noch als wichtiger Teil moderner, demokratischer Gesellschaften angesehen
werden. Die gesamtgesellschaftlichen Diskussionen tiber technologische Entwick-
lungen sollten dabei genauso wie konkrete bereichsspezifische normative Reflexio-
nen, aber auch die Verzahnung beider Diskussionsebenen, institutionell gestarkt
werden, um politischen Einfluss zu erzielen.

18.2.2 Solidaritit

Aufrufe zur Teilnahme an datenintensiver Forschung werden zunehmend mit einem
Appell an Solidaritit unterlegt (vgl. Neuhaus, 2020). Dies ist auch im Bereich von Pub-
lic-Health-MaRnahmen zu beobachten, so aktuell zur Eindimmung und Erforschung
des Coronavirus Sars-CoV-2. Generell lédsst sich im bioethischen Fachdiskurs seit rund
zwei Jahrzenten ein intensiviertes Bemiihen um eine bioethische und Governance-
orientierte Konzeptualisierung von Solidaritit verzeichnen (vgl. z. B. Ter Meulen et
al., 2001; Prainsack/Buyx, 2011 und 2016; Woods, 2016; Prainsack, 2017b; Jennings, 2018;
Kolers, 2021; siche Winkler/Prainsack, Kap. 17). Dabei fillt auf, dass der Begriff der So-
lidaritét fachspezifisch und in anglo-amerikanischen, franzdsisch- und deutschspra-
chigen Kontexten duRerst heterogen verstanden und verwendet wird. Eine von Bar-
bara Prainsack und Alena Buyx im Auftrag des britischen Nuffield Council on Bioethics
ausgearbeitete Studie bietet sowohl einen ausfiihrlichen Uberblick iiber die impliziten
und expliziten Erwdhnungen des Konzepts der Solidaritdt in der bioethischen und so-
zialwissenschaftlichen Literatur als auch einen hilfreichen Ausgangspunkt fiir weitere
Diskussionen (Prainsack/Buyx, 2011, in Deutsch 2016 erschienen). Aufbauend auf die
Literatursichtung haben sie eine Arbeitsdefinition von Solidaritit vorgeschlagen, die
laut den Autor*innen eine Art ,kleinsten gemeinsamen Nenner* darstellt (Prainsack/
Buyx, 2016: 82). Solidaritit wire ihnen zufolge als Biindel von Praktiken zu verstehen,
,welche die Bereitschaft widerspiegeln, Kosten in Kauf zu nehmen, um anderen zu helfen* (ebd.,
Herv. i. 0.). Dabei basiere die Bereitschaft der Individuen, Kosten zu iibernehmen ,,auf

401 - am 18.01.2026, 13:55:16. [



https://doi.org/10.5771/9783748927242-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

18. Kollektivitdt, Partizipation und Solidaritét in einer zeitgemaRen Bioethik 409

dem Erkennen von Gemeinsamkeiten mit einer anderen Person, oder anderen Personen, in min-
destens einer im gegebenen praktischen Kontext relevanten Hinsicht* (ebd., Herv. i. 0.). In der
Praxis unterscheiden die Autor*innen je nach der Wirkungsbreite und dem Grad der
Institutionalisierung drei Ebenen von Solidaritit: die interpersonale, die kollektive
und die rechtliche Ebene (ebd.: 83, vgl. 83-92). Fiir die interpersonale Solidaritit stellt
das Erkennen von Gemeinsamkeiten mit einer anderen Person (oder mehreren anderen
Personen) kontextspezifisch eine notwendige Bedingung dar (ebd.: 84). Die Manifesta-
tion in ,,duferlich erkennbare Praktiken (ebd.: 85, Herv. i. 0.) bildet das hinreichende Zei-
chen fiir das tatsdchliche Vorliegen der Praxisform der Solidaritit. Verfestigt sich die
sozial motivierte interpersonale Solidaritdt zu einer kollektiven Bereitschaft, so werde
kollektive Solidaritét praktiziert (ebd.: 87 f.). Als Beispiele hierfiir fiihren Prainsack und
Buyx Selbsthilfegruppen, aber auch Krankenversorgungs- und Versicherungssysteme
an. Wenn die in der kollektiven Solidarit4t eingetibten sozialen und moralischen Nor-
men rechtliche und vertragliche Regelungen auf der Ebene des Staates fundieren, kén-
ne man schlieBlich vom héchsten Institutionalisierungsgrad solidarischer Praktiken
sprechen.

Dieser Ansatz zur Definition von Solidaritit baut auf bestimmten Vorannahmen auf:
Zum einen handelt es sich um ein praxeologisches Verstdndnis, was bedeutet, dass So-
lidaritdt weder ein Prinzip noch eine rein regulative Idee oder Tugend ist, sondern sich
vielmehr erst im konkreten zwischenmenschlichen Vollzug realisiert und zeigt. Zudem
spielen gewisse konsequentialistische Annahmen hinein, z. B. das Inkaufnehmen von
Kosten. Solidarische Praktiken basieren gemil der Arbeitsdefinition von Prainsack
und Buyx auRerdem auf einem kognitiv-rationalen Erkennen von Gemeinsamkeiten
und Ahnlichkeiten zu anderen Menschen oder Kollektiven. Hingegen bleiben emotio-
nale, historische und biografische Beziige unberiicksichtigt. SchlieRlich wird davon
ausgegangen, dass sich Solidaritét in unterschiedlichen Verfestigungsgraden und Insti-
tutionalisierungsformen empirisch beschreiben lésst.

Ein groRer Vorzug der Arbeitsdefinition liegt in der Kombination verschiedener Fa-
cetten von Konzeptualisierungen von Solidaritit, welche sowohl individuelle als auch
relationale Bezlige herausarbeitet. Solidaritdt wird weder als per se moralisches noch
politisches Ideal verstanden. Dies macht diesen Ansatz fiir die aktuelle biomedizini-
sche Praxis und klassische bioethische, auf individuelle Interessen ausgerichtete, Ar-
gumentation anschlussfihig. Allerdings muss man bedenken, dass durch die deskriptiv
akzentuierte, empirische Zugangsweise mogliche sozialtheoretische, politisch-theo-
retische und ideengeschichtliche Dimensionen von Solidaritét ausgeblendet werden.
Ahnlich wie bei der rhetorischen Verwendung von Partizipation kann das demokra-
tietheoretische und gesellschaftskritische Potenzial von Solidarititsforderungen tiber-

https://dol.org/10.5771/9783748927242-401 - am 18.01.2028, 13:55:18.



https://doi.org/10.5771/9783748927242-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

410 Silke Schicktanz und Lorina Buhr

sehen werden (siche Winkler/Prainsack, Kap. 17). So stellt sich die Frage, wie iiber eine
deskriptive Verwendung hinaus normativ erfasst werden kann, wenn bestimmte Ver-
haltensweisen als ,,unsolidarisch” bezeichnet und somit unmoralisches Verhalten kri-
tisiert wird. Inwiefern ermdglicht die Praxis von Solidaritétszuschreibungen es also,
derartige Kritik auf normativ-theoretische FiiRe zu stellen (vgl. Stjerng, 2009)? Es kénn-
te zudem die Gefahr entstehen, dass politisches und administratives Steuerungshan-
deln formal im Namen von Solidaritit betrieben wird, sich dabei aber der demokrati-
schen Kontrolle und Deliberation entzieht. So kénnen neue Verfahrensweisen, die sich
aus iiberwiegend administrativen Griinden oder Forschungsinteressen als vorteilhaft
erweisen - wie beispielsweise die breite Einwilligung (Broad Consent) in die Nutzung
von Biomaterial und Gesundheitsdaten - im Namen der Solidaritdt zur Routine wer-
den, ohne dass deren ethische und politische Implikationen mit Betroffenen diskutiert
werden (vgl. Woods, 2016: 222 ff.). Zudem muss schlieRlich genauer geklirt werden, an
welche Kollektive sich Solidaritdtsaufforderungen richten sollen. Gerade in der COVID-
19-Pandemie wurde deutlich, dass gesellschaftliche Mafnahmen zur Eindimmung
(wie das Maskentragen, soziale Isolation oder Reisebeschriankungen) unterschiedli-
che soziale Schichten und Gruppen unterschiedlich hart treffen und sogar bestehende
soziale Ungleichheiten vertiefen kénnen (z. B. Allmendinger, 2020; Wachtler/Hoebel,
2020). Hierbei miissen verschiedene Solidarititsanspriiche gegeneinander abgewogen
werden. Wie kann Solidaritit mit sozial schwachen Gruppen, denen die konomischen
Folgen bestimmter Einschrankungen besonders zu schaffen machen, obgleich sie ge-
rade in den ,,systemrelevanten” Tétigkeiten einen unverzichtbaren Beitrag zur Auf-
rechterhaltung des gesellschaftlichen Lebens beitragen, ausgeglichen werden mit der
Solidarit4t mit Gruppen, die gesundheitlich besonders gefihrdet sind? Welche Gruppen
erhalten mehr kollektive Solidaritdt und wer entscheidet dies im Konfliktfall? Wer darf
legitimerweise zu Solidaritdt aufrufen? Lisst sich gesamtgesellschaftliche Solidaritat
iberhaupt einfordern? Inwiefern stehen sich Datensicherheitsrisiken und Solidari-
tdtsappelle - sowohl in der datenintensiven Medizinforschung als auch in Monitoring-
mafRnahmen (z. B. durch sog. Pandemie-Apps) auf Bevolkerungsebene - gegeniiber? Um
diese komplexen Fragen aus bioethischer Sicht zu kldren, miissen praktische Definitio-
nen von Solidaritit weiter ausbuchstabiert werden. Zugleich setzt hier erginzend die
normative Bedeutung von Kollektivitdt an — welche Kollektive sind freiwillig, welche
unfreiwillig und wie wirkt sich das auf die praktizierte Solidaritét aus? Inwiefern miis-
sen Solidaritdtspraktiken in einer kollektiven, gesellschaftlichen Auseinandersetzung
immer wieder neu verhandelt werden und wer initiiert diese Auseinandersetzung?

401 - am 18.01.2026, 13:55:16. [



https://doi.org/10.5771/9783748927242-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

18. Kollektivitit, Partizipation und Solidaritét in einer zeitgemaRen Bioethik 411

18.3 Schlussiiberlegungen und Ausblick

Wenn es um datenintensive Forschung geht, stellt sich also nicht nur die Frage, ob sie
empirisch funktioniert - die Evidenz hierfiir scheint zumindest aussichtsreich (Xu et
al., 2019) -, sondern es muss auch genauer normativ gepriift und reflektiert werden, ob
die Appelle an Partizipation und Solidaritit wirklich in dem jeweiligen Kontext stim-
mig sind. Teilnahme im Rahmen einer Datenspende fiir die Forschung kann als solida-
rischer Akt zu anderen Patient*innen oder zukiinftigen Kranken verstanden werden,
mehr vorliegende Daten fithren allerdings nicht per se zu besseren und mehr Therapie-
angeboten. In vielerlei Hinsicht muss gerade ein breites Forschungsverstindnis dafiir
werben, dass Forschung auch in Sackgassen und nicht-anwendungsfahige Erkenntnisse
fithren kann. Somit ist dann zu fragen, ob es sich nicht vielmehr um Solidarit4t mit For-
schenden und deren Erkenntnisinteresse handelt - dies kénnte jedoch den Solidaritits-
begriff {iberstrapazieren. Partizipative Strukturen, die sowohl transparent als auch
deliberativ solche Zwecke und Ziele von Forschung offenlegen und hierfiir Unterstiit-
zung erhalten, wecken dann keine falschen Hoffnungen, die ja in der Forderung nach
Solidaritdt ebenfalls beinhaltet sind - ndmlich der Nutzen fiir andere. Des Weiteren
bleibt wichtig zu reflektieren, mit welchen Individuen und Gruppenmitgliedern kollek-
tive Solidaritit empfunden wird - und wie sich dieser Kreis an Kollektiven sowohl in
Raum (global) oder in Zeit (spatere Generationen) und iiber die eigene Betroffenheit
hinaus ausbreiten kann.

Der vorliegende Beitrag argumentiert vor diesem Hintergrund dafiir, dass die drei
Konzepte Kollektivitdt, Partizipation und Solidaritidt fiir eine ethische Bewertung
neuer Technologien und Innovationen in der Biomedizin in unserer Gesellschaft un-
erlédsslich sind und etablierte Prinzipien wie Selbstbestimmung, Nicht-Schaden, Fiir-
sorge und Gerechtigkeit sinnvoll erginzen. Die komplementire, kollektiv-orientierte
Betrachtung legt den Fokus vermehrt auf das Individuum - hier als Biirger*innen, Pa-
tient*innen und Betroffene - in seinem jeweiligen Verhiltnis zu sozialen Gruppen und
Kollektiven. Partizipation und Solidaritét sind dabei zwei exemplarische Konzepte. In
der aktuellen pandemischen Situation, in der es zu weitreichenden Public-Health-MaR-
nahmen gekommen ist, sind Fragen, die das Verhiltnis von Individuum und Kollektiv
betreffen, besonders sinnfillig geworden: Individuelle Rechte und Grundwerte auf der
einen Seite und epidemiologische Forschung sowie behérdliche SchutzmaRnahmen im
Namen ,,der Bevidlkerung® oder vulnerablen Bevdlkerungsgruppen auf der anderen
Seite treten in eine normative Spannung (siehe Fangerau/Labisch, Kap. 20). Die Frage,
ob Individuen legitimerweise verpflichtet oder nur motiviert werden diirfen, sich so-
lidarisch zu verhalten, wird besonders dann kontrovers diskutiert, wenn man deut-
lich macht, dass ggf. nicht nur vulnerable Gruppen im eigenen Land im Fokus stehen

https://dol.org/10.5771/9783748927242-401 - am 18.01.2028, 13:55:18.



https://doi.org/10.5771/9783748927242-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

412 Silke Schicktanz und Lorina Buhr

sollten, sondern auch die gesamte europdische oder gar globale Bevolkerung. Wahrend
allgemeine Solidaritdtsaufforderungen sicher unproblematisch sind, ist noch viel Re-
flexionsarbeit in der Beantwortung der legitimen sozialen Reichweite und zumutbaren
sozialen Kosten fiir den jeweiligen Fall zu leisten. Es ist notwendig, sich diesen Details
sowohl in ihrer Verbindlichkeit als auch ihrer Reichweite ausfiihrlicher zu widmen.
Auch erscheinen Aufrufe zu Solidaritdt und Partizipation an Gesundheitsmafnahmen
nicht immer transparent kommuniziert: Was ist das Kollektiv, zu dem sich solidarisch
verhalten werden soll? Welchen Kollektiven soll die datenintensive Forschung, zu des-
sen Teilnahme gebeten wird, Nutzen bringen? In welchem Verhéltnis stehen schlie3-
lich Patient*innen und Proband*innen zu gesundheitsbezogenen Kollektiven wie Pa-
tient*innenorganisationen, Gesundheitsverbidnden, gesundheitsékonomischen und
staatlichen Organisationen in der gesundheitspolitischen Gestaltung?

Die bioethische Diskussion hat mit den ersten Untersuchungen und konzeptuellen
Vorschldgen zu Partizipation, Solidaritdt und Kollektivitit bereits einiges an Vorarbeit
geleistet. Angesichts der digitaltechnologischen Entwicklungen und der pandemischen
Situation erscheint ihre Vertiefung dringend notwendig. Deren Diskussion und Elabo-
ration sollte nun am besten interdisziplinir, betroffenenorientiert und, ja, in kollektiver
Analyse und Reflexion erfolgen.

18.4 Literaturverzeichnis

Allmendinger, J. (2020): Zuriick in alte Rollen. Corona bedroht die Geschlechtergerechtigkeit. In: WZB
Mitteilungen 168: 45-47.

Beier, K. et al. (2016): Understanding collective agency in bioethics. In: Med Health Care Philos 19(3):
411-422.

Beier, K. et al. (2019): Taking patient involvement seriously. A critical ethical analysis of participatory
approaches in data-intensive medical research. In: BMC Med Inform Decis Mak, Online-Publika-
tion 25.04.2016. DOI: 10.1186/512911-019-0799-7.

Blasimme, A./Vayena, E. (2016): Becoming partners, retaining autonomy. Ethical considerations on
the development of precision medicine. In: BMC Med Ethics, Online-Publikation 04.11.2016. DOI:
10.1186/512910-016-0149-6.

Blasimme A./ Vayena, E (2020): What's next for COVID-19 apps? Governance and oversight. In: Science
370: 760-762.

Bratman, M. E. (1993): Shared intention. In: Ethics 104(1): 97-113.

Bratman, M. E. (2006): Dynamics of sociality. In: French, P. A./Wettstein, H. K. (Hrsg.): Shared intenti-
ons and collective responsibility. Blackwell, Boston/Oxford: 1-15.

Jennings, B. (2018): Solidarity and care as relational practices. In: Bioethics 32(9): 553-561.

401 - am 18.01.2026, 13:55:16. [



https://doi.org/10.5771/9783748927242-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

18. Kollektivitit, Partizipation und Solidaritét in einer zeitgeméRen Bioethik 413

Johnson, J. L. et al. (2004): Othering and being othered in the context of health care services. In:
Health Commun 16(2): 255-271.

Jongsma, K. et al. (2018): One for all, all for one? Collective representation in healthcare policy. In: JBI
15(3): 337-340.

Kaye, J. et al. (2012): From patients to partners. Participant-centric initiatives in biomedical research.
In: Nat Rev Genet 13(5): 371-376.

Kelty, C. et al. (2015): Seven dimensions of contemporary participation disentangled. In: J Assoc Inf
Sci Technol 66(3): 474-488.

Kolers, A. (2021): What does solidarity do for bioethics? In: ] Med Ethics 47(2): 122-128.

Kymlicka, W. (1991): Liberalism, community, and culture. Clarendon Press, Oxford/New York.

Marschelke, J. C. (2019): Doing collectivity. Eine praxeologische Anniherung an Kollektivitat. In:
Zeitschrift fiir Kultur- und Kollektivwissenschaft 5(1): 79-114.

McKenna, M. (2006): Collective responsibility and agent meaning theory. In: Midwest Stud Philos
30(1): 16-34.

Mittelstadt, B. D./Floridi, L. (2016): The ethics of big data. Current and foreseeable issues in biomedi-
cal contexts. In: dies. (Hrsg.): The ethics of biomedical big data. Springer, Cham: 445-480.

Neuhaus, C. P. (2020): Does solidarity require ,,all of us” to participate in genomics research? In: Has-
tings Center Report 50(1): 62-69.

Prainsack, B. (2017a): Personalized medicine. Empowered patients in the 215 century? New York Uni-
versity Press, New York.

Prainsack, B. (2017b): Research for personalised medicine. Time for solidarity. In: Med Law 36(1):
87-98.

Prainsack, B./Buyx, A. (2011): Solidarity. Reflections on an emerging concept in bioethics. Nuffield
Council on Bioethics, London.

Prainsack, B./Buyx, A. (2016): Das Solidaritétsprinzip. Ein Plddoyer fiir eine Renaissance in Medizin
und Bioethik. Campus Verlag, Frankfurt am Main.

Rehbein, B. (2015): Das Kollektiv in der Soziologie: Gesellschaft, Klasse und Milieu. In: Zeitschrift fiir
Kultur- und Kollektivwissenschaft 1(1): 11-28.

Samerski, S./Miiller, H. (2019): Digital health literacy. Thesen zu Konzept und Férderungsmaglichkei-
ten. In: Pfannstiel, M. et al. (Hrsg.): Digitale Transformation von Dienstleistungen im Gesundheits-
wesen VL. Springer Gabler, Wiesbaden.

Schicktanz, S. (in Vorbereitung): Collectivity in bioethics.

Schicktanz S. et al. (2012): The ethics of ,,public understanding of ethics”—why and how bioethics
expertise should include public and patients’ voices. In: Med Health Care and Philos 15: 129-139.
Searle, J. R. (1990): Collective intentions and actions. In: Cohen, P. R. et al. (Hrsg.): Intentions in com-

munication. MIT Press, Cambridge: 401-415.

Searle, J. R. (2010): Making the social world. The structure of human civilization. Oxford University

Press, New York.

https://dol.org/10.5771/9783748927242-401 - am 18.01.2028, 13:55:18.



https://doi.org/10.5771/9783748927242-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

414 Silke Schicktanz und Lorina Buhr

Spivak, G. C. (1985): The Rani of Sirmur. An essay in reading the archives. In: Hist Theo 24(3): 247-272.
Stjerng, S. (2009): Solidarity in Europe. The history of an idea. Cambridge University Press, Cam-
bridge/New York.

Tagesschau (2020): Steinmeier zur Corona-Krise: ,,Solidaritt ist jetzt existenziell wichtig*, 26.03.2020.
Unter: https://www.tagesschau.de/inland/steinmeier-coronavirus-103.html [22.02.2021].

Tagesschau (2021): Impfstoff-Verteilung: , Eine Frage der Menschlichkeit“. 22.01.2021. Unter: https://
www.tagesschau.de/ausland/corona-impfstoff-steinmeier-who-101.html [22.02.2021].

Taylor, C. (1995): Philosophical arguments. 2. Auflage. Havard University Press, Cambridge/ London.

Ter Meulen, R. H.J. et al. (Hrsg.) (2001): Solidarity in health and social care in Europe. Kluwer Acade-
mic Publishers, Dodrecht/Boston/London.

Wachtler, B./Hoebel, J. (2020): Soziale Ungleichheit und COVID-19. Sozialepidemiologische Perspekti-
ven auf die Pandemie. In: Das Gesundheitswesen 82(08/09): 670-675.

Warsh, J. (2014): PPL: Understanding the difference between patient and public involvement. In: The
American Journal of Bioethics 14(6): 25-26.

Wicks, P. et al. (2011): Accelerated clinical discovery using self-reported patient data collected online
and a patient-matching algorithm. In: Nature Biotechnology 29: 411-414.

Williams, M. S. (1998): Voice, trust and memory. Marginalized groups and the failings of liberal re-
presentation. Princeton University Press, Princeton.

Wéhlke S. et al. (2018): Physicians’ communication patterns for motivating rectal cancer patients to
biomarker research: Empirical insights and ethical issues. In: Clinical Ethics 13: 175-188.

Woods, S. (2016): Big data governance. Solidarity and the patient voice. In: Mittelstadt, B. D./Floridi, L.
(Hrsg.): The ethics of biomedical big data. Springer, Cham: 221-238.

Woolley, J. P. et al. (2016): Citizen science or scientific citizenship? Disentangling the uses of pub-
lic engagement rhetoric in national research initiatives. In: BMC Med Ethics, Online-Publikation
04.06.2016. DOI: 10.1186/512910-016-0117-1.

Xu, J. et al. (2019): Translating cancer genomics into precision medicine with artificial intelligence.
Applications, challenges and future perspectives. In: Hum Genet 138(2): 109-124.

Young, I. M. (1997): Intersecting voices. Dilemmas of gender, political philosophy, and policy. Prince-
ton University Press, Princeton.

401 - am 18.01.2026, 13:55:16. [



https://doi.org/10.5771/9783748927242-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	18.1 Einleitung
	18.2 Wann ist Kollektivität normativ relevant?
	18.3 Schlussüberlegungen und Ausblick
	18.4 Literaturverzeichnis

