NEUE MUSLIMISCHE FRAUEN IN DER TURKEI.
EINBLICKE IN IHRE LEBENSWELT
BarBARA PuscH

Die Lebenswelt ist analog zu Schiitz und Luckmann der Inbegriff der erleb-
ten, erfahrenen und erlittenen Wirklichkeit, die sich im Alltag manifestiert
(Schiitz und Luckmann 1988 und 1990). Diese Definition beinhaltet zwei
Aspekte, die auch fiir meine weiteren Ausfithrungen von Bedeutung sind:
Erstens betont diese Definition die Kontextbezogenheit der Lebenswelt. Dies
ist insofern von zentraler Bedeutung als die Sichtweisen von Einzelpersonen
oder Gruppen immer mafgeblich von den Erfahrungen mit der Umwelt ge-
prigt sind. Zweitens inkludiert diese Definition von Lebenswelt das Alltags-
handeln mit seiner Gedankenwelt und seinem Begriindungszusammenhang.
Damit wird die Selbstsicht von Individuen und Gruppen fiir die Analyse
zentral.

Die Selbstsicht neuer muslimischer Frauen wird im Zentrum stehen.
Nach einem kurzen Uberblick iiber den politischen Hintergrund und einer
Erlduterung des Begriffs »neue muslimische Frau« mochte ich verschiedene
wichtige Aspekte ihrer Lebenswelt darstellen. Da das Tragen von Kopftiichern
das Leben neuer muslimischer Frauen in der Tiirkei mafigeblich beeinflusst,
werde ich den Dimensionen der Lebenswelt, die dadurch beeinflusst sind,
besondere Aufmerksamkeit schenken. Dariiber hinaus werde ich mich kurz
mit den Fremdwahrnehmungen der neuen muslimischen Frau auseinander-
setzen. Meine Analyse stiitzt sich auf verschiedene Daten: empirische Unter-
suchungen, die ich zwischen 1997 und 2000 in Istanbul tiber pro-islamische
Journalistinnen, NGO-Aktivistinnen und Studentinnen durchgefiihrt habe,
einschlidgige Primir- und Sekundirliteratur, sowie unstrukturierte und struk-
turierte teilnehmende Beobachtungen seit 1997 (vgl. Pusch 2001a, 2001b,

2000, 1999, 1998).

Zum gesellschaftlichen Kontext der neuen muslimischen
Frau in der Tiirkei

Um die Lebenssituation von neuen muslimischen Frauen in der Tiirkei ver-
stehen zu kénnen, ist ein Einblick in ihre gesellschaftliche Realitit unerliss-
lich: Unter Mustafa Kemal, spiter auch Atatiirk — also Vater der Tiirken — ge-
nannt, wurde 1923 die Tiirkische Republik gegriindet und eine enorme Re-
formbewegung gestartet. Diese Reformbewegung, deren Ziele bis Mitte der
1940er Jahre im kemalistischen Einparteiensystem verwirklicht wurden,
strebte nach einer radikalen Modernisierung und Verwestlichung des tiirki-
schen Staates und der tiirkischen Gesellschaft: das Fez-Verbot, das Hut-
gesetz, die Schriftreform, die Schlieffung der Koranschulen, der Aufruf zum

011 - am 13.02.2026, 21:58:38. /de/e - [


https://doi.org/10.14361/9783839401538-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NEUE MUSLIMISCHE FRAUEN IN DER TURKEI | 243

Gebet auf Tiirkisch, die Verankerung des Laizismus im Grundgesetz und vie-
le andere Reformschritte mehr sollten diesem Ziel dienen. Dem Islam wur-
de in dieser Zeit seine ehemalige bedeutende soziale Funktion entzogen (vgl.
Turan 1993).

Erst mit der Errichtung des Mehrparteiensystems (1946) wurde mit dem
Islam wieder Politik gemacht. Zunichst wurde der Islam zum Mittel im
Kampf um Wihlerstimmen. In den siebziger Jahren wurden die ersten bei-
den »Parteien der Muslime« (Milli Niyamet Partisi und Milli Selamet Partisi)
gegriindet. Und nach dem Putsch von 1980 versuchten sowohl das Militir als
auch Turgut Ozal mit seinem politischen Kurs eine Anndherung zum Islam
zu schaffen. Diese Entwicklung fiihrte vor allem zu zwei Verinderungen im
pro-islamischen Bereich: einem zahlenmifligen Aufschwung und einer in-
haltlichen Ausdifferenzierung der gesellschaftspolitischen und religisen
Standpunkte.

Mit der Griindung der Refah Partisi (der Wohlstandspartei) im Jahr 1983
begann fiir das pro-islamische' Milieu eine neue Ara. Durch den enormen
Anstieg der Wahlerstimmen konnte die Refah Partisi bei den Regionalwahlen
1994 unter anderem in Istanbul und Ankara den Biirgermeister stellen und
bei den Nationalratswahlen 1995 ging sie als stirkste Partei hervor. Dies er-
méglichte ihr auch eine Teilnahme an einer Koalitionsregierung, obwohl alle
anderen Parteien ihren Wihlern vor der Wahl versprachen, sich nicht mit
dieser »riickschrittlichen Gefahr«, wie die Refah Partisi bezeichnet wurde, zu
verbiinden.> Am 28. Februar 1997 beschloss der Milli Giivenlik Kurulu
(MGK, Nationaler Sicherheitsrat), dem islamischen Milieu allgemein einen
Riegel vorzuschieben und im Januar 1998 wurde die Refah Partisi vom Ver-
fassungsgerichtshof wegen Verstofies gegen den Laizismus verboten. Die
Nachfolgepartei, die Fazilet Partisi (Partei der Tugend), konnte sich in diesem
gestirkten kemalistischen Klima nicht lange halten — auch sie wurde verbo-
ten. Nach diesen Parteiverboten hat sich das pro-islamische Milieu jedoch ge-
spalten. Im Wahlkampf 2002 kimpften zwei Nachfolgeparteien um die
Gunst der Wiahler. (1) Die Saadet Partisi, die Partei der Gliickseeligkeit, die
sich auf ihre politische Tradition bezieht und (2) die Adalet ve Kalkinma Parti
(AKP), die Partei der Gerechtigkeit und Entwicklung, die einen vergleichs-
weise liberaleren Kurs eingeschlagen hat und mit rund 35 Prozent der Wih-

1 Der Begriff »pro-islamisch« eignet sich insofern fiir die Beschreibung dieses Mi-
lieus, als er nicht nur den religiésen (islamischen) oder politischen (islamistischen)
Aspekt der untersuchten Frauengruppe bezeichnet, sondern beide Eigenschaften
betont. Damit wird die gesellschaftliche Dimension der Religiositit und die religic-
se Dimension des Gesellschaftlichen ins Blickfeld geriickt.

2 Der Vollstindigkeit wegen sei hier erwihnt, dass die Milli Selamt Parti in den
7oer Jahren auch schon in drei Koalitionsregierungen vertreten war. Mit 11,8 bzw.

8,6 Prozent Stimmenanteil waren sie jedoch immer der kleinere Partner.

011 - am 13.02.2026, 21:58:38. /del -[@


https://doi.org/10.14361/9783839401538-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

244 | BARBARA PUscH

lerstimmen heute die Regierung stellt. Wenngleich diese Entwicklung eine
Liberalisierung des pro-islamischen Gesellschaftsteils widerspiegelt, so ist
man auch in der AKP um die Anerkennung islamischer Werte und Symbole
in der Offentlichkeit bemiiht. Wie sich dieser Wandel auf die Situation der
neuen muslimischen Frau auswirkt, wird in der Folge noch genauer darzu-
stellen sein. Zunichst scheint es jedoch sinnvoll, die neue muslimische Frau
in der Tiirkei vorzustellen.

Die neue muslimische Frau — eine Charakterisierung

Als muslimisch bezeichne ich Frauen, die sich selbst der islamischen Religi-
on zugehorig fithlen.? Analog zu dieser Definition ist die Gruppe tiirkischer
Musliminnen ideologisch breit gefichert und reicht von sakularen Kemalis-
tinnen bis zu islamistischen Aktivistinnen. Idealtypisch kann der Unter-
schied dieser beiden Frauentypen folgendermafien beschrieben werden:
Wahrend bei sikularen Kemalistinnen, sofern sie glaubig sind, die Religion
eine private Angelegenheit ist, die nichts mit Politik und Staat zu tun hat
(vgl. Pitzer-Reyl 1996), kimpft manche radikale Islamistin im Namen des
Islams fiir einen islamischen Staat.

Ich werde mich hier allerdings nicht mit der Differenzierung muslimi-
scher Frauen beschiftigen, sondern meine Ausfithrungen auf jene Frauen
beschrinken, die im Allgemeinen als islamistisch oder fundamentalistisch
markiert werden.

Der Grund, weshalb ich diese Frauen als »neu muslimisch« und nicht
»islamistisch« oder »fundamentalistisch« bezeichne, hat mit den negativen
und fehlleitenden Assoziationen dieser Begriffe zu tun. Aus Fragen, Reaktio-
nen und Kommentaren zu meiner Arbeit musste ich nimlich feststellen,
dass die Begriffe islamistische oder fundamentalistische Frau die Assoziation
von >kleinen schwarzen Hexen< erweckt, die betrogen von der Minnerwelt,
das Verhingnis der Frau zusammenbrauen. Diese Sichtweise stimmt jedoch
nicht mit den Ergebnissen meiner empirischen Untersuchungen iiberein. In
diesen stellte ich fest, dass der Schritt neuer muslimischer Frauen in die Of-
fentlichkeit nicht nur politisch motiviert ist, sondern auch wichtige emanzi-
patorische Elemente enthilt und dass die Lebenswege vieler muslimischer
Frauen auch etwas mit der Modernisierung der Tiirkei zu tun haben.

3 In diesem Zusammenhang mochte ich auf folgende Begrifflichkeit von Giinter
Seufert verweisen: Mit dem Begriff muslimisch kennzeichnet Seufert den Muslim
als Person. Das Wort islamisch verwendet er fiir alle Handlungen und Orientierun-
gen, die mit Bezug auf den Islam als Religion ausgerichtet sind. Im Gegensatz dazu
kennzeichnet der Begriff islamistisch nach Seufert das Agieren und Denken im po-
litischen Islam (vgl.: Seufert 1997: 25).

011 - am 13.02.2026, 21:58:38. /de/e - [


https://doi.org/10.14361/9783839401538-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NEUE MUSLIMISCHE FRAUEN IN DER TURKEI | 245

Ein weiterer Grund fiir meine Begriffswahl hingt mit den heterogenen
politischen Ausrichtungen pro-islamisch orientierter Frauen zusammen. Im
Gegensatz zu der weit verbreiteten Annahme fiithlen sich diese Frauen nicht
per se einem einzigen politischen Islam verpflichtet. Als Beispiel seien hier
die weiblichen Mitglieder der Nurcu-Bewegung* genannt: Die Frauen dieser
Bewegung zdhlen einerseits zur Stammwihlerschaft einer Mitte-Rechts-
Partei. Wie viele konservative Krifte in der Tiirkei, treten auch sie fiir einen
liberaleren Umgang mit dem Islam ein, im Unterschied zu diesen, machen
sie sich aber auf zivilgesellschaftlicher und soziopolitischer Ebene fiir dieses
Ideal stark und tragen dabei nolens volens zur Politisierung des Islams bei.

Das Neue an der neuen muslimischen Frau kann mit der Gegeniiberstel-
lung der idealtypischen Kategorien traditionell-muslimisch und kemalis-
tisch-modern erklirt werden: Die traditionelle Frau steht in der Tiirkei fiir
das alte System, sie verbindet Religion und Tradition in einer Person. Im Ge-
gensatz dazu steht die kemalistisch-moderne Frau fur die stidtische Tiirkei.
Sie bedient sich der wissenschaftlich-technischen Modernitit; sie ist gebildet
und als selbstbewusstes Individuum in der Gesellschaft aktiv. Religion ist fiir
sie — sofern tiberhaupt von Bedeutung — nicht gesellschaftspolitisch hand-
lungsleitend.

Bildlich gesprochen ist die neue muslimische Frau zwischen diesen bei-
den Idealtypen einzuordnen. Thr familidrer Hintergrund kann zwar im All-
gemeinen als lindlich und traditionell-muslimisch bezeichnet werden, ihr
Leben ist jedoch ganz klar von den modernen Errungenschaften der Tiirkei
gekennzeichnet. Thre Partizipation im 6ffentlichen Raum und ihr Bildungs-
niveau konnen in diesem Zusammenhang als Beispiele genannt werden. An
den Biographien von >Kopftuchstudentinnenc« ist diesbeziiglich ein >Moder-
nisierungssprung« innerhalb einer Generation ablesbar.

Die >Kopftuchstudentinnens, die ich im Rahmen einer Fallstudie inter-
viewte, kamen zu 72 Prozent aus Anatolien.’ Thre Miitter waren zu 100
Prozent bedeckt und ausschlieflich Hausfrauen. Mit ihren oft nicht einmal
vorhandenen Volkschulabschliissen gehérten sie zur unteren Bildungs-
schicht. Dieses Bildungsniveau reprasentiert, wie auch ihre Kleidung und
ihre ausschliefllich hiusliche und unbezahlte Titigkeit, die »traditionell-mus-
limische Frau«. Die interviewten Madchen selbst haben mit dem traditionel-
len Leben ihrer Miitter nur noch teilweise etwas zu tun: ihr Leben konzent-
riert sich nicht mehr primir auf Heim und Herd. 82 Prozent der befragten

4 Die Nurcu-s sind eine religiose Gemeinschaft (cemaat), die sich auf die Werke von
Beditizzaman Said Nursi beziehen. Sie zihlen zur Stammwihlerschaft der Dog ru
Yol Partisi (Partei des Rechten Weges) bzw. ihrer Vorgingerpartei der Adalet Partisi
(Partei der Gerechtigkeit).

5 Zentrale Forschungsergebnisse sind zusammengefasst in: Pusch 2001 Tiirki-
sche Kopftuchpolitiken, a.a.O.

011 - am 13.02.2026, 21:58:38. /de/e - [


https://doi.org/10.14361/9783839401538-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

246 | BArBARA PuscH

Studentinnen fithrte ihr Bildungsweg nach Istanbul. Zu beachten ist dabei
nicht nur der enorme Bildungsaufstieg im Vergleich zu ihren Miittern, son-
dern auch die Tatsache, dass sie allein in der Stadt leben. Parallel zu ihrem
Umzug in die Stadt vergroflerte sich auch ihr Aktionsrahmen. Im Zuge der
Kopftuchdemonstrationen entwickelten viele Musliminnen fiir traditionelle
Verhiltnisse geradezu >revolutionire« Lebensstile. Organisation von Protest-
aktionen, Auflehnung gegen die staatliche Macht, Vernetzung mit anderen
Gruppen und so weiter sind nur einige Beispiele fiir die sich wandelnden
Handlungsfelder der neuen muslimischen Frau, die nicht mehr sehr viel mit
der Spitzendecken hikelnden, Weinblitter fiillenden, unaufmiipfigen Anato-
lierin zu tun haben.

Der Wandel der muslimischen Frau lisst sich konkret auch an ihrem
Outfit beobachten. Die neue muslimische Frau in der Tiirkei trigt keine ge-
blimte Pluderhose und kein Baumwollkopftuch mit Spitzenrand mehr. Ge-
hiillt in islamische Bedeckungsmode (tesettiir modasi), die im allgemeinen aus
einem groflen Kopftuch, das Hals und Nacken bedeckt und einem langen,
weiten Mantel besteht, reprisentiert die neue muslimische Frau eine neue
Bedeckungsform. Im Vergleich zur traditionellen Muslima ist die neue mus-
limische Frau mit dieser Kleidung weitaus umfassender bedeckt. Diese um-
fassendere Verhiillung hingt mit ihrer Einstellung zum islamischen Bede-
ckungsgebot zusammen. Ausschlaggebend fiir die Bedeckung der neuen
muslimischen Frau sind heute nicht die muslimische Anstands- und Klei-
dungstradition, sondern persénliche religisse Uberzeugungen. Neue musli-
mische Frauen gehen davon aus, dass die umfassende Bedeckung der Mus-
lima im 6ffentlichen Bereich eine Art »islamische Frauenschutzmafinahme«
ist. So argumentiert beispielsweise Cihan Aktas:

»Das Tuch ist keine Falle der Frau. Das Tuch wurde der Frau als eine Art Uniform ge-
geben, damit sie ungestort im 6ffentlichen Leben partizipieren und produzieren kann
[--]- [Denn] der Islam sieht nicht vor, die Frau im Haus einzusperren. Aber die Frau
soll auch nicht als verfithrerisches Lustobjekt fungieren.« (1991b: 160)

Aus diesem Grund sei es wichtig, dass sich die neue muslimische Frau um-
fassend bedeckt und kein einziges Haar zeigt (Atasoy 1995: 76ff.). Das Aus-
mafl der Bedeckung ist aber nicht der einzige Unterschied zwischen der »tra-
ditionellen< und der >neuen< Muslima. Fiir die neue muslimische Frau ist das
Tragen eines groflen Kopftuches insbesondere Ausdruck ihres tiefen religic-
sen Empfindens. Die neue islamische Verhtillung beruht somit nicht mehr
auf traditionellen Vorstellungen von Anstand. Da das Tragen von Kopftii-
chern in der modernen Tiirkei, wie im Abschnitt »Kopftuch als Barriere in
der Offentlichkeit« genauer dargestellt, mit verschiedenen Diskriminierun-
gen verbunden ist, ist die Entscheidung fiir das Kopftuch Resultat eines
schwierigen personlichen Entscheidungsprozesses zwischen religiosen und

011 - am 13.02.2026, 21:58:38. /del -[@


https://doi.org/10.14361/9783839401538-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NEUE MUSLIMISCHE FRAUEN IN DER TURKEI | 247

weltlichen Werten. Die Kopftuch tragende Frau demonstriert mit der nicht-
konformen »Bedeckung« ihre religiosen Werte in einer strikt laizistisch ori-
entierten Offentlichkeit. Aus diesem Grund ist das Kopftuch der neuen mus-
limischen Frau auch als politisches Symbol zu bezeichnen (vgl. Pusch 1999).

Diese erwihnten Gemeinsamkeiten bedeuten jedoch nicht, dass neue
muslimische Frauen eine homogene Gruppe darstellen. Auch wenn viele
Ahnlichkeiten zwischen einzelnen >Kopftuchbiographien< zu verzeichnen
sind, so divergieren die Meinungen, wie man sich als Reprasentantin der ge-
sellschaftspolitisch marginalisierten »verschleierten Identitit« im Kopftuch-
disput verhalten soll, mit welchen Strategien man sicherer und schneller zum
politischen Ziel der Gleichberechtigung von Kopftuch tragenden und nicht-
Kopftuch tragenden Frauen komme und wie man auf die verschiedenen Kopf-
tuchverbote reagieren solle.

Im Rahmen einer Untersuchung iiber das Kopftuchverbot an der Uni-
versitit Istanbul (vgl. Pusch 2001b) konnte ich unter den betroffenen Stu-
dentinnen vier verschiedene Strategien und Erklirungsmuster erkennen, die
die Heterogenitit dieser Gruppe sehr deutlich widerspiegelt: Eine Gruppe
beugte sich dem Verbot, um das Studium beenden zu kénnen und begriinde-
te dies mit dem Argument, dass der Abschluss eines Studiums eine Grund-
voraussetzung fiir gesellschaftlichen Aufstieg und in der Folge fiir eine mog-
liche Gesellschaftsverinderung sei. Eine andere Gruppe versteckte ihr islami-
sches Kopftuch unter groflen Hiiten und umging damit das verhingte Kopf-
tuchverbot. Damit plidierten sie indirekt fiir individuelle Losungsstrategien
zur Anpassung ihrer islamischen Werte an gesellschaftliche Rahmenbedin-
gungen. Eine dritte Gruppe von Studentinnen entschloss sich zum Abbruch
des Studiums, um auf verbesserte Bedingungen zu warten. Dieser Gruppe
war ihre islamische Lebensfithrung wichtiger als ihr Studium. Vertreterinnen
der vierten Strategie entschieden sich fiir den politischen Kampf fiir ihre Bil-
dungsrechte, sahen in der politischen Auseinandersetzung den einzigen
Weg, das Kopftuchproblem zu l6sen (ebd.: 2001b).

Das Kopftuch als Barriere in der Offentlichkeit

Wie diese Beispiele zeigen, wird das Kopftuch in der Tiirkei zur konkreten
gesellschaftlichen Barriere fiir Musliminnen. Analog zu den Kleiderordnun-
gen fiir Staatsbeamte, Schiilerinnen und Studentinnen, die von der kemalis-
tischen Staatsmacht durchgesetzt wurden, ist das Tragen von Kopftiichern in
offentlichen Gebiuden, Schulen und Universititen heute verboten (vgl.
Pusch 2001b). Aber auch fiir bedeckte Frauen im nicht-staatlichen Bereich ist
der Aktionsradius eingeschrinkt: so stellen zum Beispiel viele private Firmen
Kopftuch tragende Frauen nicht (mehr) ein, weil sie nicht mit der pro-isla-
mischen Bewegung assoziiert werden wollen. Seit den Bemithungen des Na-

011 - am 13.02.2026, 21:58:38. /de/e - [


https://doi.org/10.14361/9783839401538-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

248 | BArRBARA PUscH

tionalen Sicherheitsrates, der mit seinen Verordnungen vom 28. Februar
1997 dem Islam einen Riegel vorschob, gilt diese ablehnende Haltung ge-
geniiber Kopftuch tragenden Frauen auch fiir viele Vertreter des pro-isla-
mischen Bereichs selbst. Als Konsequenz der formellen und informellen
Kopftuchdiskriminierung ist das Leben der neuen muslimischen Frau in der
Tiirkei von Einschnitten in die Ausbildungs- und Karriereplanung gekenn-
zeichnet. Wichtig fiir die Lebenswelt dieser Frauen ist dabei, dass die stindi-
ge Erfahrung von Barrieren aufgrund des Tragens des Kopftuches dazu fiihrt,
sich sehr intensiv mit dem Thema auseinander zu setzen. Viele Frauen fiih-
len sich dadurch auch intellektuell eingeschrankt. Eine interviewte NGO-Ak-
tivistin meinte in diesem Zusammenhang:

»Da das Kopftuch uns darin hindert, voll im 6ffentlichen Bereich zu partizipieren, ha-
ben wir keine Wahl, als dieses Thema immer wieder anzusprechen. Wir sind aber so
stark von diesem Thema vereinnahmt, dass wir uns gar keinen anderen Themen wid-

men konnen [...]. Das ist das Resultat der Umstinde.« (Pusch 2000: 489)

Dieses Zitat deutet auf die subjektive Bedeutung der Kopftuchproteste hin:
Vielen Kopftuch tragenden Frauen, die das Kopftuchproblem in der Offent-
lichkeit ansprechen oder fiir das Kopftuchtragen an Schulen und Universiti-
ten protestieren, scheint es um die gesellschaftliche Akzeptanz ihrer bedeck-
ten Person zu gehen und nicht, wie kemalistische Kreise zu Bedenken geben,
ausschliefllich um die Propagierung ihres Islamverstindnisses.

Trotz der Kopftuchbarriere, die in der Tiirkei in weiten Bereichen der Of-
fentlichkeit herrscht, sind insbesondere seit Mitte der 198ocer Jahre immer
mehr >Kopftuchfrauen< im 6ffentlichen Raum prisent. Die Verbindung von
muslimischer Identitit und gesellschaftlicher Partizipation ist hier zu Lande
nichts Neues. Bereits im Osmanischen Reich verschafften sich Frauen mit
deklarierter muslimischer Identitiit 6ffentlich Gehor.°

In den ersten Jahren nach der Republikgriindung (1923) dagegen parti-
zipierten muslimisch orientierte Frauen nicht am 6ffentlichen Geschehen.
AusschlieRlich Frauen, die sich dem kemalistischen Gesellschaftskonzept
verpflichtet fithlten, waren Teil des 6ffentlichen gesellschaftspolitischen Le-
bens (vgl. Ozkan-Kerestecioglu 2001 und Kadioglu 2001). Die Absage an jede
gesellschaftspolitische Relevanz des Islams und der Wille, zur sdkularen Kon-
struktion der tiirkischen Nation beizutragen, war auch fiir gesellschaftlich
engagierte Frauen handlungsleitend. Kein Wunder also, dass sie sich nicht

6 Als Beispiel sei hier Fatma Aliye (1864-1936) genannt. Sie gilt als erste tiirkische
Romanautorin und zeichnete sich unter anderem dadurch aus, dass sie ihr kriti-
sches Frauenbewusstsein mit ihrer islamisch geprigten Identitit verband. Zentral
fur die Ausfithrungen von Fatma Aliye war das Argument, dass der Islam per se
kein Hindernis fiir Fortschritt und Modernisierung sei.

011 - am 13.02.2026, 21:58:38. /de/e - [


https://doi.org/10.14361/9783839401538-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NEUE MUSLIMISCHE FRAUEN IN DER TURKEI | 249

fuir die Identitit muslimischer Frauen stark machten. Das Resultat dieser ge-
sellschaftlichen Realitit war, dass die traditionelle Muslima tiber Jahrzehnte
keine Stimme in der Offentlichkeit hatte.

An dieser Situation dnderte sich auch nichts mit dem Ubergang zum
Mehrparteiensystem, das zu einem liberaleren Umgang mit dem Islam fiihr-
te. Denn obgleich in dieser Zeit die tiirkische Muslima zum Thema gemacht
wurde, so waren es Minner, die iiber sie berichteten. Kritisch merkt die pro-
islamische Autorin Cihan Aktag an, dass muslimische Minner in dieser Pe-
riode iiber muslimische Frauen sprachen, dabei aber am Kern der Probleme
muslimischer Frauen vorbei redeten (vgl. Aktag 1991: 2003-2008).

Erst in den 1960er Jahren wurde das lange Schweigen der muslimischen
Frauen von $Sule Yiiksel Senler gebrochen. Sie war allerdings keine autonome
Frauenstimme, sondern propagierte als Anhingerin der Nurcu-Bewegung vor
allem die Werke ihres geistigen Fiihrers Said Nursi. >Normal< wurde das, was
Sule Yiiksel Senler begann, erst ab Mitte der 198oer Jahre. Von diesem Zeit-
punkt an begannen Kopftuch tragende Musliminnen in immer groferer Zahl
am gesellschaftlichen und politischen Leben aktiv teilzunehmen. Das allge-
meine Erstarken des pro-islamischen Milieus kann als ausschlaggebend fuir
das gesellschaftspolitische Erwachen der pro-islamischen Frau angesehen
werden, weil es zur Erweiterung ihres Rollenbildes beitrug. Nun musste die
aus traditionell-muslimischen Verhiltnissen stammende Muslima nicht
mehr ausschlieRlich als Mutter, Ehe- und Hausfrau fungieren, sondern war
auch beim Aufbau des pro-islamischen Gesellschaftsprojekts ein gern gese-
hener Gast. Der Schritt in den 6ffentlichen Raum brachte fiir viele Frauen
grundlegende persénliche Verinderungen mit sich und fithrte zu einer all-
gemeinen Emanzipationsbewegung im pro-islamischen Bereich. Die pro-is-
lamische Frau, die ab diesem Zeitpunkt aufgrund ihrer verstirkten 6ffentli-
chen Partizipation als »neu muslimisch« zu bezeichnen ist, erfuhr in diesem
Prozess jedoch noch bei weitem keine volle Anerkennung und Gleichberech-
tigung. Die parteipolitische Arbeit der RP-Frauen spiegelt die Situation der
neuen muslimischen Frau sehr deutlich wider: Frauen trugen zwar maf3-
geblich zum Erfolg der Partei bei, ihre >politische Karriere« war jedoch auf
Positionen in der RP-Frauenkommission beschrinkt (vgl. Arat 1999, Eraslan
200I).

In der Nachfolgepartei, der Fazilet Partisi, kamen schlieflich auch Frau-
en des pro-islamischen Milieus zu politischer Macht. Drei Frauen wurden ins
Parlament gewihlt. Interessanterweise waren diese Frauen nicht von der Ba-
sis, die nach wie vor in den Frauenkommissionen aktiv war, sondern politi-
sche Quereinsteigerinnen, die vor ihrer politischen Tétigkeit als Journalistin,
Universititsprofessorin oder »Frau von Welt« in der Offentlichkeit Erfahrung
gesammelt hatten. Von unterschiedlichen Kreisen wurden diese Fazilet-Frau-
en als »Alibifrauen« bezeichnet, denn nur eine von ihnen trug ein Kopftuch
und reprisentierte damit einen Aspekt der weiblichen Parteibasis.

011 - am 13.02.2026, 21:58:38. /del -[@


https://doi.org/10.14361/9783839401538-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

250 | BarBARA PuscH

Die Erfahrungen, die wihrend der Fazilet-Periode mit weiblichen Abge-
ordneten gemacht wurden, prigten auch die Einstellungen zu weiblichen
Mitstreiterinnen in den beiden Nachfolgeparteien. So wurden zum Beispiel
im Wahlkampf 2002 fiir die allgemeinen Parlamentswahlen von der Saadet
Partisi sechs Kandidatinnen aufgestellt. Wenngleich drei von diesen Kandida-
tinnen laut einer Pressemeldung ein Kopftuch trugen, hatten sie einen der-
maflen niedrigen Listenplatz, dass ihr Einzug ins Parlament unwahrschein-
lich war. Nur zwei Frauen — die Juristin Oya Akgéneng und die Rechtsanwil-
tin Aynur Demioray, beide ohne Kopftuch — hatten in der Saadet Partisi einen
ersten Listenplatz (Sarioglu und Tokar 2002).

Nach der enormen Wahlniederlage der Saadet Partisi — die Partei erreich-
te nur rund 2,5 Prozent der Wihlerstimmen und ist somit nicht im Parla-
ment vertreten — sind auch diese beiden Frauen weit von der politischen
Macht entfernt. Die Wahlsiegerin der letzten Parlamentswahlen, die AK Par-
ti, hat insgesamt 25 Frauen, alle ohne Kopftuch, als Kandidatinnen aufgestellt.
Ins Parlament brachte diese Partei mehr als die Hilfe (13) ihrer Mitstreiterin-
nen (Kog et al. 2002). Da diese Kandidatinnen allerdings auch eher untere
Listenplitze einnahmen, sagten ihnen die Prognosen ein viel schlechteres
Ergebnis voraus. Die im Vergleich zu den Prognosen héhere Anzahl an weib-
lichen Abgeordneten hingt also weniger mit der frauenfreundlichen Politik
der AK Parti zusammen, sondern priméir mit ihrem allgemeinen Wahlsieg,
der auch niedrig gereihten Kandidatinnen den Einzug ins Parlament ermog-
lichte. Hinsichtlich der AKP-Frauenpolitik ist auRerdem festzustellen, dass
sich die AK Parti offentlich nicht mit der Kopftuchfrage auseinandersetzt.
Dies macht sie fiir breite kemalistisch-sikulare Gesellschaftsteile zwar weni-
ger angreifbar und bedrohlich, bedeutet aber fiir die neue muslimische Frau
weiterhin Ausschluss und Diskriminierung.

Zusammenfassend bedeutet dies, dass die Geschichte der tiirkischen Re-
publik den politischen Vertretern des pro-islamischen Milieus in der Tiirkei
zu verstehen gegeben hat, dass man ohne bestimmte kemalistische Regeln
im gegenwirtigen System politisch nicht tiberleben kann. Bezeichnend ist,
dass dieser >Lernprozess< auf dem Riicken der Frauen ausgetragen wird. Das
Kopftuch der neuen muslimischen Frau ist nimlich in pro-islamischen Krei-
sen nach wie vor ein zentraler Ausdruck ihrer Sicht auf die Welt. Fuir die
neue muslimische Frau symbolisiert das Anerkennen von Kopftiichern auch
Freiheit und Demokratie. Da die reale Umsetzung dieser Sichtweise im ge-
genwirtigen Kontext jedoch zu schwerwiegenden politischen Schwierigkeiten
fithren kann, bleibt die neue muslimische Frau freiwillig oder unfreiwillig im
Hintergrund. Diese Tendenz ist nicht nur in der Politik zu verzeichnen, son-
dern kennzeichnet auch die Lage von anderweitig aktiven Frauen im pro-is-
lamischen Milieu. Dennoch kénnen aus der Sicht der neuen muslimischen
Frau auch positive gesellschaftliche Entwicklungen verzeichnet werden.

011 - am 13.02.2026, 21:58:38. /de/e - [


https://doi.org/10.14361/9783839401538-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NEUE MUSLIMISCHE FRAUEN IN DER TURKEI | 251

Der neue Islam der Frauen

Beeinflusst von den modernen Rahmenbedingungen auf nationaler und in-
ternationaler Ebene unterliegt der Islam in der heutigen Tiirkei zahlreichen
Re-Interpretationen. Zu beobachten sind diese Transformationen keinesfalls
ausschlieflich bei frauenspezifischen Belangen. Die Versuche, den Islam als
umweltbewusste und menschenrechtsfreundliche Religion darzustellen, ver-
deutlichen diesen Aspekt.

Am Beispiel des Erbens und der Polygamie méchte ich darstellen, wel-
chen Transformationsprozessen der neue Islam der Frauen unterliegt. Nach
islamischer Rechtssprechung steht bekanntlich der Frau nur die Hilfte des
Erbteiles von Minnern zu. Diese Regelung, die nach westlichem Empfinden
ungerecht und frauenfeindlich ist, wird im gegenwirtigen Diskurs jedoch
zum Vorteil der Frau ausgelegt. Das Hauptargument bei minnlichen und
weiblichen Vertretern dieser Denkrichtung ist, dass die Frau ihr Erbe im Ge-
gensatz zum Mann nicht in die Familie einbringen muss, sondern iiber ihren
Teil frei verfiigen kann. Aus diesem Grund sei es auch nur gerecht, dass sie
nur die Hilfte des Mannes bekime (vgl. Hatemi 1990: 43; Tozduman 1991).

Auch andere kritische Themen werden in dem Prozess der Re-Interpre-
tation heute anders — und wenn man so will — frauenfreundlicher ausgelegt.
Die Diskussion um Polygamie verdeutlicht dies: Denn wenngleich dem mus-
limischen Mann das Recht auf mehrere Frauen nicht grundsitzlich abge-
sprochen wird, so wird es ihm zugleich so gut wie unméglich gemacht. Neue
muslimische Frauen vertreten nimlich die Ansicht, dass ein Mann erstens
nur in Ausnahmesituationen (bedingt zum Beispiel durch einen Frauentiber-
schuss durch einen Krieg) eine zweite Frau heiraten darf, dass ein Mann
zweitens nur mit dem Einverstindnis seiner ersten Frau seine auserwihlte
Zweite heiraten kann und dass sich ein Mann als guter Muslim Allah verge-
wissern muss, dass er beide Frauen gleich behandeln wird (vgl. Atasoy 1991:
1o1-108). Diese Liste von Voraussetzungen bedeutet, dass die Mehrehe als
Moglichkeit zwar nicht per se negiert wird, aber als praktisch unmdglich ge-
dacht wird, denn welcher Muslim kann solche Gerechtigkeitsforderungen
real erfiillen?

Neue muslimische Frauen setzen sich aber nicht nur mit typischen
>Muslima-Problemen«< auseinander, sondern diskutieren auch uns westlichen
Leserinnen vertraute Themen: Das Recht auf Berufstitigkeit und Bildung, die
Forderung an den Mann, einen aktiven Beitrag zu Haushalt und Kinderer-
ziehung zu leisten und so weiter. Aus diesem Grund werden diese >frauen-
bewussten< muslimischen Frauen von sikularen Journalistinnen und Sozial-
wissenschaftlerinnen nicht selten als »verschleierte« oder »verhiillte« Fe-
ministinnen bezeichnet. Diese Bezeichnung lehnen diese Frauen jedoch ab,
weil — so lautet ihr Argument — ihre Gesellschaftskritik nicht auf feministi-
schen sondern islamischen Werten beruhe.

011 - am 13.02.2026, 21:58:38. /de/e - [


https://doi.org/10.14361/9783839401538-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

252 | BARBARA PUSCH

In pro-islamischen Kreisen wurden diese »verhiillten Feministinnen«
insbesondere von ihren minnlichen Genossen stark kritisiert. Ali Bulag, ein
bekannter muslimischer Intellektueller meint beispielsweise, dass muslimi-
sche Frauen, die sich mit feministischen Themen auseinandersetzen, von
»kurzem Verstand« wiren (Bulag 1987), und der populistische pro-islamische
Meinungsmacher Dilipak vertritt die Ansicht, dass berufstitige Frauen Ar-
beitslosigkeit von Madnnern und Familienvitern zu verantworten hitten (Dili-
pak 1995: 31). Offentliche Proteste gegen frauenfeindliche Aussagen dieser
Art gab und gibt es im pro-islamischen Diskurs nur vereinzelt. Einen Kampf
um Anerkennung neuer (oder besser gesagt: gleichberechtigterer) Lebens-
formen haben neue muslimische Frauen dennoch ausgefochten. In meiner
Studie tiber pro-islamische Journalistinnen habe ich festgestellt, dass die ers-
ten Kopftuch tragenden Journalistinnen in pro-islamischen tiirkischen Me-
dien zwar keine lautstarke Debatte um Gleichberechtigung am Arbeitsplatz
mit jhren ménnlichen Kollegen fiithrten, sondern individuell als Kollegin um
Anerkennung kimpften. Diese Strategie fithrte nach ihren Erfahrungen auch
nicht zu einer Gleichberechtigung der Geschlechter im Arbeitsprozess, in-
derte jedoch allgemein das Arbeitsklima. Aus diesem Grund sprechen iltere
Journalistinnen heute iiber dieses Thema als ein vergangenes. Jiingere Jour-
nalistinnen kimpfen nicht mehr um ihre individuelle Anerkennung am Ar-
beitsplatz, sondern mochten Karriere machen (vgl. Pusch 1998). Hiadayet
Toksal berichtet von dhnlichen Prozessen zwischen konservativen Lehrern
und Kopftuch tragenden Lehrerinnen an fmam-Hatip-Schulen, religiésen Pre-
diger- und Vorbeterschulen (Cakir 2000: 21f.).

Die subjektive Wahrnehmung der Fremdsicht

Nach Ansicht der neuen tiirkisch-muslimischen Frauen wird im In- und Aus-
land unter anderem wegen des Kopftuchs ein falsches Bild iiber sie verbrei-
tet. Die neue muslimische Frau macht Unwissenheit und politische Taktik
ihrer gesellschaftspolitischen Gegnerinnen fiir diese Verzerrung verantwort-
lich (vgl. unter anderen Sigman 2001). Obwohl sich die neue muslimische
Frau in vielen Dimensionen von der traditionellen Muslima unterscheidet —
und diese Unterschiede auch von ihr wahrgenommen und manchmal sogar
bewusst betont werden — will sie sich als Fortsetzung der Tradition sehen.
Hinsichtlich der Marginalitit der neuen muslimischen Frau ist festzuhalten,
dass sie sich in der tiirkischen Gesellschaft zwar wegen ihres Kopftuchs mar-
ginalisiert und diskriminiert fiihlt, sie sich selbst aber keinesfalls einer mar-
ginalen Randgruppe zugehorig, sondern als Vertreterin des Volkes wahr-
nimmt. Auch dieses Selbstverstindnis als »Volksvertreterin« ist ein wesentli-
cher Aspekt ihrer Orientierung, die sich mafgeblich auf ihr Handeln aus-
wirkt. Indem sie auf die Tradition pocht und vorgibt, das Volk zu vertreten,

011 - am 13.02.2026, 21:58:38. /de/e - [


https://doi.org/10.14361/9783839401538-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NEUE MUSLIMISCHE FRAUEN IN DER TURKEI | 253

legitimiert sie ihre Weltsicht. Im gegenwirtigen gesellschaftspolitischen Kon-
text ist dies ein sinnvoller, aber von ihren politischen Gegnern bereits durch-
schauter Schachzug.

In diesem Zusammenhang sei auch betont, dass die eben genannten Ge-
genargumente der neuen muslimischen Frau auch ein Hinweis darauf sind,
wie sie von anderen, den Kemalisten wahrgenommen wird. Die Kemalisten
bilden in den Augen der meisten neuen muslimischen Frauen ndmlich eine
Machtelite, die nichts mit dem tiirkischen Volk gemein habe. Diese Sichtwei-
se wird sprachlich nicht nur auf der manifesten, sondern auch auf der laten-
ten Ebene sehr deutlich zum Ausdruck gebracht. Mit Begriffen wie »sie,
»die Elite«, »die, die an der Macht sind« und so weiter, signalisiert die neue
muslimische Frau, dass das kemalistische Milieu und die kemalistische
Macht in ihren Augen ein Fremdkérper in der tiirkischen Gesellschaft sind.
Im gegenwirtigen Spannungsfeld dient selbstverstindlich auch diese Sicht-
weise der eigenen Legitimation und den eigenen gesellschaftlichen und poli-
tischen Machtinteressen.

Das Resultat der negativen Einschitzung der Fremdsicht fiihrt bei vielen
neuen muslimischen Frauen zu einem enormen Misstrauen gegeniiber Si-
kularisten und Kemalisten. Insbesondere von tiirkischen Forscherinnen, die
im Regelfall dem sikularen und kemalistischen Milieu angehéren, fiihlen sie
sich als Exotikum betrachtet. Mualla Giilnaz driickt diese subjektive Wahr-
nehmung der sozialwissenschaftlichen Fremdwahrnehmung unmissver-
stindlich aus:

»Sie sind [fiir die Auflenstehenden, B.P.] ein soziologischer Fall, ein Untersuchungsge-
genstand. Sie werden definiert, klassifiziert, gezihlt. Sie werden beobachtet aber nicht
gesehen. Sie sind versteckt, verzaubernd, original. Sie sind eine interessante Feststel-
lung. Sie sind schwarz und Menschenfresser. Man ist neugierig auf sie aber hat Angst
vor ihnen. Sie werden erforscht aber nicht erklirt.« (Giilnaz 1997: 66)

Die spitzen Formulierungen in diesem Zitat sind ein Hinweis dafiir, dass
sich Mualla Giilnaz auch personlich missachtet fiihlt. Dies ist in Anbetracht
der Tatsache verstindlich, dass Mualla Giilnaz, eine journalistisch titige So-
ziologin aus pro-islamischen Kreisen, aufgrund von zwei sehr kritischen Stel-
lungnahmen zu einem frauenverachtenden Artikel eines muslimischen Intel-
lektuellen in der turkischen Tageszeitung Zaman (Zeit) in der einschligigen
Fachliteratur (zum Beispiel Gole und flyasoglu) als die »verschleierte Parade-
feministin« bezeichnet wird, obwohl sie sich selbst nicht als Feministin be-
zeichnet und sich nicht islamisch bedeckt. In einem Interview erzihlte mir
Giilnaz, dass ich die erste Sozialwissenschaftlerin sei, die persénlich mit ihr
Kontakt aufnehme. Alle Sozialwissenschaftler, so die Vielzitierte, wiirden sie
ausschliefllich aufgrund ihrer Artikel einschitzen und charakterisieren, sie
scheuten sich vor einem personlichen Kennenlernen.

011 - am 13.02.2026, 21:58:38. /de/e - [


https://doi.org/10.14361/9783839401538-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

254 | BARBARA PUscH

Resiimee

In meinen verschiedenen Untersuchungen habe ich versucht, die neue mus-
limische Frau nicht als Untersuchungsgegenstand zu degradieren und ihre
Sichtweisen nicht zu orientalisieren. Mein Versuch, die neuen muslimischen
Frauen zu verstehen, bedeutet aber nicht, dass mir das in den Augen meiner
Gesprichspartnerinnen auch wirklich gelungen ist. Wenngleich meine Arbei-
ten von ihnen bis jetzt, zumindest 6ffentlich, noch nicht kritisiert wurden, so
weil ich — unter anderem aus personlichen Gesprichen — dass mir meine
muslimischen Gesprichspartnerinnen in verschiedenen Punkten widerspre-
chen: So freuen sie sich zwar, dass ich mich zum Beispiel klar von den Be-
griffen »islamistisch« und »fundamentalistisch« distanziere, kritisieren mich
aber dafiir, dass ich sie als »neue« muslimische Frauen bezeichne, dass ich
sie bildlich gesprochen zwischen die traditionell-muslimische und kemalis-
tisch-moderne Tiirkin stelle und so weiter. Sie selbst bezeichnen sich »nur«
als muslimisch. Die Beschreibung als neu lehnen sie ab, weil sie — wie ich
oben bereits in einem anderen Kontext betont habe — der Ansicht sind, dass
sie kein neues Phinomen sind. Im Vergleich von Tradition und Moderne
fithlen sie sich in eine Zwitterposition gedringt und aus der Sichtweise der
sdkularen Forscherin als Konglomerat von Defiziten. Die Liste der Wahr-
nehmungsdifferenzen kénnte an dieser Stelle noch um etliche Punkte erwei-
tert werden und die Griinde, die zweifellos mit der Legitimation der eigenen
Position im spezifischen gesellschaftspolitischen und soziokulturellen Kon-
text zusammen hingen, gilt es an anderer Stelle noch griindlicher zu analy-
sieren. Einige Aspekte der Lebenswelt der neuen muslimischen Frau will ich
hier nochmals festhalten: ihr Outfit, ihr Denken, ihr Handeln, ihr Protest,
ihre iibergreifende Verbindung von Tradition und Moderne und so weiter
geben wichtige Einblicke in ihre Selbstkonzeption und ihre Weltsicht. Dabei
ist das Kopftuch eine zentrale Dimension ihrer Lebenswelt. Die Tatsache,
dass man auch bei der Analyse anderer Dimensionen der Lebenswelt direkt
oder indirekt auf das Kopftuch st68t, verdeutlicht diesen Aspekt.

Das Kopftuch fungiert im tiirkischen Kontext auflerdem als politische
Barriere fiir den uneingeschrinkten Schritt neuer muslimischer Frauen in
den 6ffentlichen Raum. Insbesondere seit den Beschliissen des Nationalen
Sicherheitsrates vom 28. Februar 1997 miissen die optimistischen Interpreta-
tionen hinsichtlich der gesellschaftlichen und politischen Integration neuer
muslimischer Frauen in der Tirkei, wie zum Beispiel von Nilifer Gole
(1998) und Aynur ilyasoglu (1996), revidiert werden. Neue muslimische
Frauen werden im neuen Millennium entweder aufgrund ihres Entschlusses,
ein Kopftuch zu tragen, in vielen Bereichen diskriminiert oder sie sind — wie
die neuesten Entwicklungen in der AK-Parti zeigen — als »moderne«/nicht
bedeckte Frauen in der Gesellschaft integriert.

011 - am 13.02.2026, 21:58:38. /de/e - [


https://doi.org/10.14361/9783839401538-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NEUE MUSLIMISCHE FRAUEN IN DER TURKEI | 255

Literatur

Aktas, Cihan (199ra): Kilik Kiyafet ve iktidar, Istanbul: Nehir Yay (2. Auflage).

Aktas, Cihan (1991b): Sistem igindeki Kadin, Istanbul; Beyan Yay.

Aktas, Cihan (2001): »Die »Geschichte« der islamistischen Frau, in: Pusch,
Barbara (Hg.): Die Neue Muslimische Frau. Standpunkte & Analysen, Stutt-
gart/Istanbul: Beiruter Texte und Studien Bd. &85, Tiirkische Welten Bd. 8,
123-136.

Arat, Yesim (1999): Political Islam in Turkey and Women’s Organizations, Is-
tanbul: Tiirkiye Ekonomik ve Sosyal Etiidler Vakfi.

Atasoy, Glilay (1995): Gergegi Arayan Geng Kiz, Istanbul: Ttirdav.

Bulag, Ali (1987): »Feminist Bayanlarin Kisa Akli«, in: Zaman (Tageszeitung),
7. Mirz 1987.

Gakir, Rugen (2000): Direnis ve Itaat. Iki Iktidar arasinda Islamc, Kadin, Istan-
bul: Metis Yay.

Eraslan, Sibel (2001): »Das politische Abenteuer islamistischer Frauen in der
Tiirkei«, in: Pusch, Barbara (Hg.): Die Neue Muslimische Frau, 51-66.

Dilipak, Abdurrahman (1995): Bir Baska A¢idan Kadin, Istanbul: Risale Yay.

Gole, Nilifer (1998): Modern Mahrem, Istanbul: Metis Yay (5. Auflage).

Giilnaz, Mualla (1997); »Suyu Tersine Akitanlar«, in: Birikim 91, 66-9.

Hatemi, Hiiseyin (1990): Kadimin Cikis Yolu. ilahi Hikmaet'de Kadin, Istan-
bul: isaret (2. Auflage).

flyasoglu, Aynur (1996): »islamci Kadin Hareketinin Bugiinii Uzerine, in:
Birikim 91, 60-5.

Kadioglu, Ayse (2001): »Die Leugung des Geschlechts: Die tiirkische Frau als
Objekt in groflen Gesellschaftsentwiirfens, in: Pusch; Barbara (Hg.): Die
Neue Muslimische Frau, Standpunkte & Analysen, Stuttgart: Istanbul: Beiru-
ter Texte und Studien Bd. &8s, Tiirkische Welten Bd. 8., 31-50.

Kog, Nebahat/Eren, Temel/Metin, Pervin et al. (2002), »Kadinlar Meclis’te bir
Arpa Boyu Yol Aldi«, in: Sabah (Tageszeitung), 5. November 2002.

Mazlumder istanbul Subesi (Hg.) (1998): Biitiin Yonleriyle Basortiisii Sorunu.
Olaylar: Belgeler/Amilar. Istanbul: Mazlumder (2. erweiterte Auflage).

Mert, Nuray (2002): »Basortiisiine Kars1 Ilging Ittifak«, Radikal (Tageszei-
tung), 1. Oktober 2002.

Ozkan-Kerestecioglu, ingi (2001): »Die Konstruktion der >neuenc tiirkischen
Frau und der Internationale Frauenkongress (1935)«, in: Pusch; Barbara
(Hg.), Die Neue Muslimische Frau, Standpunkte & Analysen, Stuttgart: Is-
tanbul: Beiruter Texte und Studien Bd. 8s, Tiirkische Welten Bd. &, 17-30.

Pitzer-Reyl, Renate (1996): Gemdf den Bedingungen der Zeit. Religioser Wandel
bei Muslimen in der heutigen Tiirkei, Berlin: Dietrich Reimer Verlag.

Pusch, Barbara (1998): »Verschleierte Berufung? — Zur Beruflichen Situation
Proislamischer Journalistinnen in der Tiirkei« in: Zeitschrift fiir Tiirkeistu-
dien 2, 213-231.

011 - am 13.02.2026, 21:58:38. /del -[@


https://doi.org/10.14361/9783839401538-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

256 | BarBARA PuscH

Pusch, Barbara (1999): »Schleierhafter Protest? — Zur Kopftuchdebatte in der
Tiirkei, in: Klein-Hessling, Ruth/Nékel, Sigrid/Werner, Karin (Hg.): Der
Neue Islam der Frauen, Bielefeld: transcript, 147-174.

Pusch, Barbara (2000): »Stepping into the Public Sphere: The Rise of Islam-
ist Women’s Organizations in Turkeys, in: Seufert, Glinter/Vorhoff, Ka-
rin/Yerasimos, Stefanos (Hg.): Civil Society in the Grip of Nationalism, Is-
tanbul: Orient-Institut der DMG, 475-505.

Pusch, Barbara (Hg.) (2001a): Die Neue Muslimische Frau. Standpunkte & Ana-
lysen, Stuttgart: Istanbul: Beiruter Texte und Studien Bd. 85, Tiirkische
Welten Bd. 8.

Pusch, Barbara (2001b) »Turkische Kopftuchpolitiken: Einstellungen von
>Kopftuchstudentinnen< und Akademischem Personal im Vergleichg,
in:Die Neue Muslimische Frau, Standpunkte & Analysen, Stuttgart: Istanbul:
Beiruter Texte und Studien Bd. 85, Tiirkische Welten Bd. 8, 137-1606.

Sarioglu, Biilent/Toktar, Ebru (2002): »Egitim Diizeyi Yiikseldi«, Cumhuriyet
(Tageszeitung), 14. September 2002.

Schiitz, Alfred/Luckmann, Thomas (1988): Strukturen der Lebenswelt. Bd. 1;
Frankfurt/Main: Suhrkamp, (3. Auflage).

Schiitz, Alfred/Luckmann, Thomas (1990): Strukturen der Lebenswelt. Bd. 2;
Frankfurt/Main: Suhrkamp, (2. Auflage).

Seufert, Giinter (1997): Politischer Islam in der Tiirkei. Islamismus als Symboli-
sche Reprisentation einer sich Modernisierenden Muslimischen Gesellschafft,
Istanbul: Beiruter Texte und Studien Bd. 67 und Tiirkische Welten Bd. 3.

Sisman, Nazife (2001): »Wie nehmen moderne Frauen islamistische Frauen
wahr?« in: Pusch, Barbara (Hg.): Die Neue Muslimische Frau, 191-210.

Tozduman, Aysel Zeynep (1991): islam’da Kadwnn Haklan, Istanbul: Seha
Negriyat (4. Auflage).

Turan, ilter (1993): »Tiirkiye’de Din ve Siyasal Kiiltiir«, in: Tapper, Richard
(Hg.): Cadas Tiirkiye’de Islam, Din, Siyaset Edebiyat ve Laik Devlet, Istanbul:
Sarmal Yay. 1993, 39-69.

011 - am 13.02.2026, 21:58:38. /de/e - [


https://doi.org/10.14361/9783839401538-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

