
Michael Roth

(Hoch)sensibilität für Verletzlichkeit und 
Unzumutbares
Über die Gefahren von Triggerwarnungen, Forderungen 
nach safe spaces und Begrenzungen von schädlichen 
Meinungen im öffentlichen Raum

Hochsensibilität, also eine überdurchschnittlich starke Wahrneh­
mung von subtilen Reizen (wie bspw. Geräuschen oder Lichtern), 
ist das, was ein Modethema genannt zu werden verdient. Obwohl 
das Konzept bereits in den 90er Jahren des letzten Jahrhunderts 
erstmals beschrieben wurde1, ist der Hype in der Bevölkerung erst 
ca. 20 Jahre später aufgekommen. Die enorme Bedeutung spiegelt 
sich beispielsweise in der großen Zahl populärwissenschaftlicher 
Bücher und Selbsthilfe-Ratgeber zum Thema.2 Bisher sind allein im 
deutschsprachigen Raum mehr als 70 Ratgeber zum Thema „Hoch­

1 Vgl. Aron, Elaine N./Aron, Arthur, Sensory-Processing Sensitivity and Its Rela­
tion to Introversion and Emotionality, in: Journal of Personality and Social 
Psychology 73 (1997), 345–368.

2 Diese behandeln das Thema „Hochsensibilität“ entweder allgemein (vgl. Brown, 
Carol A., Highly Sensitive. Understanding Your Gift of Spiritual Sensitivity, 
Shippensburg 2011) oder beziehen sich auf bestimmte Untergruppen wie hoch­
sensible Kinder (vgl. Rosenshein, Julie B., Parenting the Highly Sensitive Child. 
A Guide for Parents and Caregivers of ADHD, Indigo and Highly Sensitive 
Children, Bloomington 2013), hochsensible Eltern (vgl. Aron, Elaine N., The 
Highly Sensitive Parent. Be Brilliant in Your Role, Even when the World Over­
whelms You, London 2020), hochsensible Jungen (vgl. Zeff, Ted, The Strong 
Sensitive Boy. Help Your Son Become a Happy, Confident Man, San Ramon 
2010) und Männer (vgl. Falkenstein, Tom, The Highly Sensitive Man. Finding 
Strength in Sensitivity, London 2019), hochsensible Patienten (vgl. Aron, Elaine 
N., Psychotherapy and the Highly Sensitive Person. Improving Outcomes for 
that Minority of People Who Are the Majority of Clients, New York 2011), 
hochsensible Arbeitnehmer (vgl. Cooper, Tracy M., Thrive! The Highly Sensitive 
Person and Career, Ozark 2015) – und sogar hochsensible Liebende (vgl. Aron, 

49

https://doi.org/10.5771/9783495992166-49 - am 21.01.2026, 00:08:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sensibilität“ veröffentlicht worden. Verständlicherweise zeichnen sol­
che Ratgeber ein recht plakatives Bild von dieser „besonderen Spezi­
es“: Hochsensible Personen seien durch intensivere Wahrnehmung 
und durch eine größere Tiefe der Informationsverarbeitung gekenn­
zeichnet. Anders allerdings als die Ratgeberliteratur suggeriert, spielt 
das als grundlegende Persönlichkeitseigenschaft verstandene Merk­
mal „Hochsensibilität“ in der wissenschaftlichen Psychologie so gut 
wie keine Rolle.3 Im Gegenteil: In der Wissenschaft blickt man 
äußerst kritisch auf dieses Konzept. So hat der Persönlichkeitspsy­
chologe Jens Asendorpf bereits 2016 in einem Interview mit „Ge­
hirn und Geist“4 darauf hingewiesen, dass die Tendenz, sehr emp­
findlich zu reagieren, in der Persönlichkeitsforschung üblicherweise 
Neurotizismus genannt werde, Hochsensibilität beschreibe folglich 
einen neurotischen Charakter. Typisch sei demnach ausschließlich 
die Empfindlichkeit für Reize, nicht deren bessere Wahrnehmung 
oder ein besseres Einfühlungsvermögen. Die Annahme, dass eine 
bessere oder tiefere Wahrnehmung und ein besseres Einfühlungsver­
mögen vorliegen, wie dies in der populärwissenschaftlichen Litera­
tur behauptet wird, lässt sich wissenschaftlich nicht nachweisen.5 

Elaine N., The Highly Sensitive Person in Love. Understanding and Managing 
Relationships When the World Overwhelms You, New York 2001).

3 Dies zeigt sich unter anderem daran, dass in den Neuauflagen der beiden Stan­
dardwerke der Persönlichkeitspsychologie von Hagemann/Spinath/Mueller (Ha­
gemann, Dirk/Spinath, Frank M./Mueller, Erik M., Differentielle Psychologie 
und Persönlichkeitsforschung, Stuttgart 92022) und Neyer/Asendorpf (Neyer, 
Franz J./Asendorpf, Jens B., Psychologie der Persönlichkeit, Berlin 72024) das 
Konzept nicht einmal erwähnt wird.

4 Vgl. Langosch, Nele, Gibt es hochsensible Menschen?, in: Gehirn und Geist 7 
(2016), 19–23.

5 In den letzten Jahren zeichnet sich in der Forschung eine Bestätigung dieser An­
nahmen von Asendorpf ab. Als Beispiel sei die Untersuchung von Gubler/Roth/
Troche (Gubler, Danièle A./Roth, Marcus/Troche, Stefan, Sensory Processing 
Sensitivity and its Relation to Subjective and Objective Measures of Heat and 
Auditory Sensory Thresholds, Zürich 2022) genannt. In ihrer experimentellen 
Studie zeigte sich, dass zwischen Hochsensibilität und objektiven Maßen der 
Reizerkennung kein Zusammenhang bestand – jedoch mit der subjektiven 
Wahrnehmung. So gaben hochsensible Personen an, diese Reize intensiver wahr­
zunehmen. Bei objektiver Messung hingegen scheint Hochsensiblität nicht mit 
einer feineren Wahrnehmung von Reizen zusammenzuhängen. Vielmehr schei­
nen hochsensible Menschen mit hohen SPS-Werten ihre Wahrnehmungsfähig­
keiten subjektiv als besser einzuschätzen als die anderen. Zudem zeigen Studien, 

Michael Roth

50

https://doi.org/10.5771/9783495992166-49 - am 21.01.2026, 00:08:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Interessant ist die Frage, wieso so viele Menschen sich mit dem 
Label „Hochsensibilität“ versehen wollen. Bei Interviews mit sich 
als hochsensibel bezeichnenden Menschen zeigte sich, dass sich die 
betreffenden Personen oft als Außenseiter gefühlt und erleichtert 
reagiert haben, als sie von Hochsensibilität gelesen hatten.6 Viele 
gaben an, dass sie sich dadurch nicht mehr als ungenügend und 
überempfindlich wahrgenommen haben, sondern jetzt annehmen, 
dass es eben besondere Fähigkeiten sind, die dazu führen, dass sie 
sich häufiger belastet fühlen, nämlich die Fähigkeit zu einer beson­
ders vertieften Wahrnehmung. Ein gutes Beispiel ist die Hessenschau 
vom 29.04.2024. Hier berichtet eine 37-jährige Frau aus Marburg, 
dass sie lange nicht wusste, was mit ihr los sei. Von ihren Bekannten 
und Freunden sei sie als Mimose und Neurotikerin bezeichnet wor­
den, aber seitdem sie die Diagnose „hochsensibel“ bekommen habe, 
habe sich ihr Leben verändert.7 Erkennbar ist, dass Hochsensibilität 
offenkundig eine selbstwertdienliche Attribution ist.

Im Folgenden möchte ich mich nicht mit der Hochsensibilität 
für Reize wie Geräusche und Lichter beschäftigen, sondern mit der 
Hochsensibilität für Verletzlichkeit und Unzumutbares8, einer Art ge­
sellschaftlicher Hochsensibilität. Wir sind – so Svenja Flaßpöhler in 
ihrem Buch „Sensibel“ – „mehr denn je damit beschäftigt, das Limit 
des Zumutbaren neu zu justieren“9, der Schutz für Verletzliche gerät 

dass der von Elaine Aron entwickelte Fragebogen nichts anderes misst als die 
Fragebögen, die Neurotizismus und Offenheit (zwei Merkmale der sog. „Big 
Five“) messen (vgl. Hellwig, Susan/Roth, Marcus, Conceptual Ambiguities and 
Measurement Issues in Sensory Processing Sensitivity, in: Journal of Research in 
Personality 93 [2021], 104–130).

6 Vgl. Roth, Marcus/Gubler, Danièle A./Janelt, Thomas/Kolioutsis, Banous/Tro­
che, Stefan J., On the Feeling of Being Different – an Interview Study with People 
who Define Themselves as Highly Sensitive, DOI: https://doi.org/10.1371/journal
.pone.0283311.

7 Vgl. hessenschau, „Der Tag, der mein Leben veränderte“ – Diagnose Hochsensi­
bilität, URL: https://www.hessenschau.de/tv-sendung/diagnose-hochsensibilitae
t-der-tag-der-mein-leben-veraenderte,video-196420.html (Zugriff: 03.03.2025).

8 Wenn ich daher im Folgenden von Sensibilität für Verletzliche oder für Verletz­
lichkeit spreche, meine ich die Sensibilität für verletzliche Menschen, nicht die 
mögliche Sensibilität verletzlicher Menschen. Letztere wird nur am Rande the­
matisiert.

9 Flaßpöhler, Svenja, Sensibel. Über moderne Empfindsamkeit und die Grenzen 
des Zumutbaren, Stuttgart ³2021, 15; ähnlich Hübl, Philipp, Moralspektakel. Wie 

(Hoch)sensibilität für Verletzlichkeit und Unzumutbares

51

https://doi.org/10.5771/9783495992166-49 - am 21.01.2026, 00:08:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1371/journal.pone.0283311
https://www.hessenschau.de/tv-sendung/diagnose-hochsensibilitaet-der-tag-der-mein-leben-veraenderte,video-196420.html
https://doi.org/10.5771/9783495992166-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1371/journal.pone.0283311
https://www.hessenschau.de/tv-sendung/diagnose-hochsensibilitaet-der-tag-der-mein-leben-veraenderte,video-196420.html


immer stärker in das Zentrum der Aufmerksamkeit.10 Dabei sind 
wir nicht nur sensibel für gegenwärtige Verletzungen, sondern – wie 
Andreas Reckwitz deutlich macht – auch für Verletzungen in der 
Vergangenheit. So werden „Schädigungen, Traumata und Opfer der 
Vergangenheit zu einem Politikum in der Gegenwart“, sodass die 
Kultur der Spätmoderne zu einer „Kultur der öffentlich debattierten 
‚historischen Wunden‘“11 geworden ist.

Um der gesellschaftlich gewachsenen Sensibilität für Verletzlich­
keit genauer auf die Spur zu kommen, werde ich mich im Folgenden 
Triggerwarnungen, der Forderung nach der Etablierung von safe 
spaces und der Begrenzung von Meinungen im öffentlichen Raum 
zuwenden. Das Zumutbare wird hier neu definiert, das Unzumutba­
re soll in seine Schranken gewiesen werden. Demonstriert werden 
hier eine neue, vertiefte Sensibilität und Empfindsamkeit für die 
Verletzlichkeit anderer Menschen. So ist nach Svenja Flaßpöhler 
„[a]n die Stelle der empfindsamen künstlerischen Existenz […] die 
empfindsame politische Existenz getreten“12. Meine Frage dabei ist 
folgende: Wie ist diese neue Sensibilität für Verletzlichkeit zu ver­
stehen? Unbestritten ist: Sensibel für Opferidentitäten zu sein, ist 
eine selbstwertdienliche Selbstzuschreibung. Sich als sensibel für 
Verletzlichkeit anderer zu gerieren, bedeutet – um einen Begriff von 
G. W. F. Hegel zu verwenden – als „schöne Seele“13 zu gelten und 
als solche auch wahrgenommen werden zu dürfen. Unter den vielen 
möglichen Fragen, die man in diesem Zusammenhang stellen kann, 
werde ich folgender Frage nachgehen: Welche Kosten werden durch 
diese Praxis der selbstwertdienlichen Zuschreibungen verursacht?

die richtige Haltung zum Statussymbol wurde und warum das die Welt nicht 
besser macht, München ²2024, 10.

10 So zeigt Ramsay, Peter, The Insecurity State. Vulnerable Autonomy and the 
Right to Security in the Criminal Law, Oxford 2012, dass Rechte in England 
zunehmend als Schutz für Verletzliche verstanden werden und nicht mehr als 
Grundlage individueller Freiheit und Autonomie.

11 Reckwitz, Andreas, Verlust. Ein Grundproblem der Moderne, Berlin 2024, 11.
12 Flaßpöhler (s. Anm. 9), 179.
13 Hegel, Georg Wilhelm Friedrich, Phänomenologie des Geistes (1807). Nach 

dem Text der Orginalausgabe, hg. v. Johannes Hoffmeister, Philosophische Bi­
bliothek 114, Hamburg 1952, 463.

Michael Roth

52

https://doi.org/10.5771/9783495992166-49 - am 21.01.2026, 00:08:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Triggerwarnungen, safe spaces und cancel culture – 
Demonstrationen der Hochsensibilität. Eine kurze 
Begriffsklärung

Triggerwarnungen, die Etablierung von safe spaces und die soge­
nannte cancel culture sind deutliche Demonstrationen der geschärf­
ten Sensibilität für Verletzungen und vulnerable Identitäten. Ich be­
ginne mit einer knappen begrifflichen Klärung.

Über Triggerwarnungen gibt die Homepage der Universität Köln 
wie folgt Auskunft:

Eine Triggerwarnung oder Contentwarnung/Content Notification (In­
haltswarnung) bezeichnet eine Kennzeichnung von sensiblen Inhalten. 
Diese Warnungen sollen Leser*innen und Zuhörer*innen die Möglich­
keit geben, sich darauf einzustellen und zu entscheiden, ob sie sich mit 
den sensiblen Inhalten auseinandersetzen wollen. Triggernde Inhalte 
können bei Menschen starke Emotionen oder Erinnerungen auslösen. 
Die Warnungen werden am Anfang eines Beitrags oder einer Mitteilung 
platziert, manchmal mit Leerraum zwischen der Warnung und dem ei­
gentlichen Inhalt, sodass der Inhalt nicht gleichzeitig mit der Warnung 
erscheint. Ziel ist es, einen nichtdiskriminierenden, sicheren oder siche­
reren Raum für die Teilnehmer*innen zu schaffen.14

Triggerwarnungen wollen somit ausschließen, dass Opfer von Dis­
kriminierung und Gewalterfahrungen re-traumatisiert werden.15 
Dies kann auch literarische Werke wie Antigone oder The Great 
Gatsby betreffen16, in denen eine Vergewaltigung thematisiert wird.

Eine zweite Methode zum Schutz vor Verletzungen ist die Etablie­
rung sogenannter safe spaces. Der safe space wird definiert als Raum, 
der gesichert ist vor Diskriminierung und Gewalt. In diesen Raum 
können sich Menschen „mit ähnlichen Diskriminierungs- und Mar­

14 Universität zu Köln, Triggerwarnung, URL: https://vielfalt.uni-koeln.de/antidis
kriminierung/glossar-diskriminierung-rassismuskritik/triggerwarnung (Zugriff: 
03.03.2025).

15 Kostner, Sandra, Bedrohte Meinungsfreiheit oder Meinungsfreiheit als Bedro­
hung?, in: Maria-Sibylla Lotter (Hg.), Probleme der Streitkultur in Demokratie 
und Wissenschaft, Baden-Baden 2023, 99–128, 104.

16 Fourest, Carolin, Generation beleidigt. Von der Sprachpolizei zur Gedankenpo­
lizei. Über den wachsenden Einfluss linker Identitärer. Eine Kritik. Aus dem 
Französischen von Alexander Carstiuc, Mark Feldon, Christoph Hesse, Berlin 
2020, 105f.

(Hoch)sensibilität für Verletzlichkeit und Unzumutbares

53

https://doi.org/10.5771/9783495992166-49 - am 21.01.2026, 00:08:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://vielfalt.uni-koeln.de/antidiskriminierung/glossar-diskriminierung-rassismuskritik/triggerwarnung
https://doi.org/10.5771/9783495992166-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://vielfalt.uni-koeln.de/antidiskriminierung/glossar-diskriminierung-rassismuskritik/triggerwarnung


ginalisierungserfahrungen zurückziehen […], um sich über ihre Er­
fahrungen auszutauschen, sich zu organisieren und gegenseitig zu 
empowern“17. Der Raum soll daher frei von diskriminierenden oder 
abwertenden Äußerungen oder Handlungen sein. Dies kann durch 
sogenannte Awareness-Teams sichergestellt werden, die sich um Dis­
kriminierung, die passiert, kümmern bzw. dieser vorbeugen.18 Mitt­
lerweile spricht man statt von safe spaces eher von safer spaces, 
um dem Sachverhalt Rechnung zu tragen, dass kein Raum jemals 
vollständig ohne Gewalt und Diskriminierung sein kann, jeder safe 
space sich innerhalb gegebener Machtstrukturen befinde und daher 
nicht völlig ohne rassistische, sexistische und heteronormative Ein­
flüsse sei. Der Anspruch, Räume sicher zu machen, sei überhöht, 
sodass es nur darum gehen könne, Räume so sicher wie nur irgend 
möglich zu machen.19

In diesem Zusammenhang ist auch auf den Begriff cancel culture 
einzugehen. Anders als die Begriffe der Triggerwarnungen und safe 
spaces ist der Begriff cancel culture ein dichter Begriff20, das heißt, 
er besitzt neben einem beschreibenden auch einen bewertenden 
Bedeutungsanteil. Er bezeichnet kritisch die Methode, unliebsame 
Meinungen oder Personen aus dem öffentlichen Diskurs zu verban­
nen. So versteht Julian Nida-Rümelin unter cancel culture

eine kulturelle Praxis […], die Menschen abweichender Meinung zum 
Schweigen bringt, indem sie I. die Äußerung dieser Meinungen unter­
bindet, behindert oder zumindest erschwert; II. Personen, die diese 
Meinung haben, zum Schweigen bringt, aus dem Diskurs ausgrenzt 
oder zumindest marginalisiert; III. Personen, die diese Meinungen ha­

17 JFF – Institut für Medienpädagogik, Safe Space, URL: https://rise-jugendkultur.
de/glossar/safe-space/ (Zugriff: 03.03.2025).

18 Annika, Kummerkastenantwort 3.115: Was ist der Unterschied zwischen Safe 
Spaces und Safer Spaces?, URL: https://queer-lexikon.net/2022/12/08/kummerk
astenantwort-3-115-was-ist-der-unterschied-zwischen-safe-spaces-und-safer-spa
ces/ (Zugriff: 03.03.2025).

19 Priess, Sabine, Was einen Safe(r) Space ausmacht, URL: http://www.rbb24.de/
panorama/beitrag/2023/06/safe-space-berlin-schutzraeume-marginalisierte- 
unterdrueckung.html (Zugriff: 03.03.2025).

20 Schönecker, Dieter, Akademische Verbannung. Auch ein Zwischenbericht, in: 
Maria-Sibylla Lotter (Hg.), Probleme der Streitkultur in Demokratie und Wis­
senschaft, Baden-Baden 2023, 189–216, 190.

Michael Roth

54

https://doi.org/10.5771/9783495992166-49 - am 21.01.2026, 00:08:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://rise-jugendkultur.de/glossar/safe-space
https://queer-lexikon.net/2022/12/08/kummerkastenantwort-3-115-was-ist-der-unterschied-zwischen-safe-spaces-und-safer-spaces
http://www.rbb24.de/panorama/beitrag/2023/06/safe-space-berlin-schutzraeume-marginalisierte
https://doi.org/10.5771/9783495992166-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://rise-jugendkultur.de/glossar/safe-space
https://queer-lexikon.net/2022/12/08/kummerkastenantwort-3-115-was-ist-der-unterschied-zwischen-safe-spaces-und-safer-spaces
http://www.rbb24.de/panorama/beitrag/2023/06/safe-space-berlin-schutzraeume-marginalisierte


ben, tötet, verfolgt oder ihnen Nachteile auferlegt, die die Freiheit ihrer 
persönlichen Lebensgestaltung beeinträchtigen.21

In eine ähnliche Richtung gehen die Überlegungen von Philipp 
Hübl, der statt von cancel culture von einer „Einschüchterungskultur, 
[…] in der man Leute, deren Wertevorstellungen einem missfallen, 
nicht einfach ignoriert oder mit Argumenten widerlegt, sondern 
sie stattdessen öffentlich oder privat unter Druck setzt und sogar 
versucht, ihre private Lebensgrundlage zu zerstören“22, spricht. Zen­
tral sei daher, dass auf Menschen Druck ausgeübt werde, sich nicht 
zu äußern.23 Dabei wird in diesem Zusammenhang immer wieder 
darauf aufmerksam gemacht, dass diese Form der Begrenzungen von 
Meinungen und der ausgeübte Druck nicht vom Staat, sondern von 
der Gesellschaft und ihren Leitmedien ausgeht.24

In dem Begriff cancel culture steckt eine weitere zusätzliche Be­
hauptung, nämlich dass es sich nicht nur um Einzelfälle handelt, 
sondern dass es eine Kultur der Begrenzung gibt. Hier herrschen un­
terschiedliche Auffassungen. Während einige die Fälle des Cancelns 
– gerade an Universitäten – namhaft machen25, darauf verweisen, 
dass dieses Phänomen mittlerweile in vielen westlichen Ländern 
nachweisbar26 ist und hierin sogar teilweise eine Gefahr der Demo­
kratie sehen27, sehen andere – wie Adrian Daub – die cancel culture 

21 Nida-Rümelin, Julian, „Cancel Culture“. Ende der Aufklärung? Ein Plädoyer für 
eigenständiges Denken, München 42023, 15.

22 Hübl (s. Anm. 9), 13.
23 Vgl. a.a.O., 182.
24 Vgl. Meyen, Michael, Cancel Culture. Wie Propaganda und Zensur Demokratie 

und Gesellschaft zerstören, Berlin 2024, 8; Fourest (s. Anm. 16), 8; Mangold, 
Ijoma, An ihren Worten sollt ihr sie erkennen!, in: Hanna Engelmeier u.a. 
(Hg.), Canceln. Ein notwendiger Streit, München 2023, 9–16, 10; Leonhardt, 
Rochus, Die politische Kultur Deutschlands im Schatten des Rechtspopulismus, 
in: Johann Hinrich Claussen u.a. (Hg.), Christentum von rechts. Theologische 
Erkundungen und Kritik, Tübingen 2021, 147–189, 154f.

25 Meggle, Georg, Akademische Freiheit? Ein Kübel voller Gegenbeispiele, in: 
Maria-Sibylla Lotter (Hg.), Probleme der Streitkultur in Demokratie und Wis­
senschaft, Baden-Baden 2023, 217–235.

26 Vgl. Lukianoff, Greg/Schlott, Rikki, The Canceling of the American Mind. Can­
cel Culture Undermines Trust and Threatens Us All – But There Is a Solution, 
New York 2023.

27 Vgl. Köpf, Peter/Ramadani, Zana, Woke. Wie eine moralisierende Minderheit 
unsere Demokratie bedroht, Köln 2023.

(Hoch)sensibilität für Verletzlichkeit und Unzumutbares

55

https://doi.org/10.5771/9783495992166-49 - am 21.01.2026, 00:08:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als ein Gespenst, das eher von Panik bestimmt sei, wenig objektiven 
Anhalt habe und mit mickerigen Anekdoten als Beleg aufwarte28, 
oder – wie Martina Thiele – als Popanz, der von denen geprägt wird, 
die ihre Macht und Privilegien nicht loslassen wollen.29

Nun ist der Begriff cancel culture für unseren Zusammenhang 
ungeeignet, vor allem, weil mit ihm immer eine aggressive Ausgren­
zung unterstellt wird, die das Ziel habe, Menschen „die berufliche 
Lebensgrundlage zu zerstören“30. Neutraler ist es daher, von einem 
Versuch zu sprechen, ein vermeintliches Fehlverhalten, beleidigende 
oder diskriminierende Handlungen öffentlich zu ächten und Perso­
nen und Meinungen zu boykottieren. Hier kann dann zwischen 
illegitimer und legitimer Begrenzung von Meinungen und Personen 
unterschieden31 werden, wobei natürlich differiert, wann eine Be­
grenzung als legitim angesehen wird und wann als illegitim.

2 Fragen an die Demonstrationen der Hochsensibilität

Triggerwarnungen, die Forderung nach Einrichtungen von safe 
spaces und das Bestreben der Begrenzung von schädlichen Meinun­
gen oder Personen im öffentlichen Diskurs wollen als Bemühen ver­
standen werden, der Verletzlichkeit gefährdeter Psychen Rechnung 
zu tragen und sie zu schützen. Kaum zu bestreiten ist, dass es 
dabei zu einer zunehmenden Ausdehnung der Vorstellung dessen, 
was Menschen als Gewalt erleben und was sie emotional schädigt, 
kommt. So werden „Begriffe wie ‚Trauma‘, ‚Mobbing‘, ‚Hass‘, ‚Gewalt‘ 
oder ‚Sicherheit‘ […] in den letzten Jahren auf immer schwächere 

28 Daub, Adrian, Cancel Culture Transfer. Wie eine moralische Panik die Welt 
erfasst, Berlin 2022, 44.

29 Thiele, Martina, Political Correctness und Cancel Culture – eine Frage der 
Macht! Plädoyer für einen Perspektivwechsel, in: Journalistik 4 (2021), 72–79. 
– Eine Mittelstellung nimmt hier Julian Nida-Rümelin ein. Die Gefahr für die 
Demokratie als Staats- und Lebensform gehe gegenwärtig nicht von der cancel 
culture aus, sondern von rechtspopulistischen Kräften, die allerdings durch kul­
turelle und politische Fehlentwicklungen gestärkt werden, zu denen die cancel 
culture gehöre (vgl. Nida-Rümelin [s. Anm. 21], 10).

30 Hübl (s. Anm. 9), 183.
31 Schönecker (s. Anm. 20), 190.

Michael Roth

56

https://doi.org/10.5771/9783495992166-49 - am 21.01.2026, 00:08:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Phänomene sowie auf neuere Bereiche ausgedehnt“32. Dieses concept 
creep ist bereits mehrfach beobachtet worden.33 Ist diese Ausdeh­
nung ausschließlich als ein Symptom für die stärker werdende Sensi­
bilität für Verletzlichkeit zu verstehen? Dass es in vielen Bereichen 
eine – im Vergleich zu früheren Zeiten – stärker werdende Sensi­
bilität für Verletzlichkeit gibt, scheint nicht gut bestreitbar (bspw. 
für Opfer von sexuellem Missbrauch). Ich möchte im Folgenden 
die stärker werdende Sensibilität für Verletzlichkeit unter der Frage 
genauer ansehen, welche Probleme eventuell mit ihr verbunden sein 
könnten. Dabei werde ich einige Beobachtungen zusammentragen in 
der Hoffnung, dass uns diese Beobachtungen weiterführen.

Erstens: Es dürfte Einigkeit darüber bestehen, dass wir Menschen 
vor Gewalt und Übergriffen schützen müssen, und auch darüber, 
dass die Sprache nicht zu einer Unterdrückung sozialer Gruppen 
missbraucht werden darf. Einigkeit dürfte aber ebenfalls darin beste­
hen, dass eine Auseinandersetzung mit divergierenden Positionen 
Teil unseres gesellschaftlichen Zusammenlebens ist. Zu Recht macht 
Julian Nida-Rümelin darauf aufmerksam, dass der öffentliche Ver­
nunftgebrauch zu den Voraussetzungen einer vitalen Demokratie 
gehöre34, epistemische Rationalität aber ohne Meinungsvielfalt und 
Respekt gegenüber abweichenden Auffassungen nicht möglich sei.35 

Eine vitale Demokratie lebe von „kreativen Ideen und konstruktiver 
Kritik“ und halte „Widersprüche und Konflikte aus“36. Dies hat John 
Stuart Mill bereits 1859 genau gesehen:

[Das] eigentliche Übel, wenn man eine Meinung zum Schweigen bringt, 
besteht darin, dass es ein Raub an der Gemeinschaft aller ist, an der 
künftigen und an der, die jetzt lebt, und zwar noch mehr an den Men­
schen, die von dieser Meinung abweichen, als an denen, die sich zu ihr 
bekennen.37

32 Lotter, Maria-Sibylla, Verletzende Worte und Grenzen des Sagbaren, in: dies. 
(Hg.), Probleme der Streitkultur in Demokratie und Wissenschaft, Baden-Baden 
2023, 149–164, 157.

33 Vgl. Kostner (s. Anm. 15), 103; Schönecker (s. Anm. 20), 112; Fourest (s. 
Anm. 16), 13f.

34 Vgl. Nida-Rümelin (s. Anm. 21), 153.
35 Vgl. a.a.O., 88.
36 A.a.O., 90.
37 Mill, John Stuart, Über die Freiheit, Hamburg 2009, 25.

(Hoch)sensibilität für Verletzlichkeit und Unzumutbares

57

https://doi.org/10.5771/9783495992166-49 - am 21.01.2026, 00:08:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dass die Sprache nicht zur Unterdrückung sozialer Gruppen miss­
braucht werden darf, heißt offenbar nicht, dass eine Politik der 
Repression von einigen als rassistisch, sexistisch und transphob ein­
gestuften Meinungen zur Verbesserung der sozialen und politischen 
Verhältnisse beiträgt, weil in der Auseinandersetzung und (diffe­
renziert begründeten) Ablehnung von Meinungen das politische 
Bewusstsein wächst. So lässt sich sicherlich ein Konsens darüber 
erzielen, dass das Begrenzen von als schädlich angesehenen Meinun­
gen und das Etablieren von safe spaces nicht dazu führen dürfen, 
dass wir dem Anderssein und kontroversen Debatten entfliehen.38 

Offensichtlich stellt es ein Problem dar, den gemeinsamen Raum der 
Gründe zu verlassen, in dem wir einander Gründe und Argumente 
vortragen und auf Gründe und Argumente anderer hören – wohl­
gemerkt: auf Gründe und Argumente hören, die uns immer auch 
herausfordern und provozieren können. Dass die Begrenzung von 
als nicht akzeptabel empfundenen Meinungen und safe spaces in 
dieser Hinsicht gefährlich sein können, dürfte nicht von der Hand 
zu weisen sein, gerade für universitäre Kontexte, zu deren Wesen 
Meinungs-, Rede- und Wissenschaftsfreiheit gehören. Droht hier 
eine Begrenzung von Meinungen nicht die akademische Freiheit zu 
konterkarieren und könnte dies nicht dazu führen, dass Studierende 
sich Meinungen, die den eigenen widersprechen, entziehen können? 
Weiter gefragt: Sollte nicht die Universität als ein Ort, der geschützt 
ist vor der Beschränkung von Meinungen und der Beschränkung 
von Redefreiheit, den Studierenden die Chance bieten, ihre Posi­
tionen und ihr Selbstverständnis in Frage stellen zu lassen, aus 
den eigenen Selbstverständlichkeiten herausgerufen und so in einem 
wohl verstandenen Sinn verstört zu werden39, kurz: sich „triggern“ 
zu lassen?

38 Vgl. Fourest (s. Anm. 16), 8.
39 So formuliert Lisa Feldman Barrett: „Entertaining someone else’s distasteful 

perspective can be educational“ (Feldman Barrett, Lisa, When is Speech Vio­
lence? New York Times, 14.07.2017, URL: http://www.nytimes.com/2017/07
/14/opinion/sunday/when-is-speech-violence.html [Zugriff: 03.03.2025]). 
Sie erläutert dies an einem interessanten Beispiel aus einem Kurs über die 
Eugenik-Bewegung, die sich für die selektive Züchtung von Menschen einsetzte. 
Sie bat die Studierenden, die Position der Eugenik-Bewegung zu vertreten und 
Argumente für die Richtigkeit dieser Position, die in ihrer Zeit als eine wissen­
schaftliche Rechtfertigung des Rassismus diente, zu finden. Als die Studierenden 

Michael Roth

58

https://doi.org/10.5771/9783495992166-49 - am 21.01.2026, 00:08:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.nytimes.com/2017/07/14/opinion/sunday/when-is-speech-violence.html
https://doi.org/10.5771/9783495992166-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.nytimes.com/2017/07/14/opinion/sunday/when-is-speech-violence.html


Zweitens: Neben gesellschaftlichen Konsequenzen werden auch 
Konsequenzen in der individuellen Lebensführung erwogen. So 
fragt Ulrike Ackermann, ob Vermeidungsstrategien (etwa durch 
Triggerwarnungen und safe spaces) nicht zu einer „mangelnde[n] 
Ambivalenztoleranz“40 führen können. Und die Psychologin Esther 
Bockwyt formuliert:

Wenn wir versuchen, nicht mehr verletzbar zu sein, indem wir das Au­
ßen, die Welt derart verändern möchten, dass uns nichts mehr kränken 
kann, ist dies nicht nur ein unmögliches Unterfangen, sondern führt 
durch Vermeidung und operantes Lernen zu einer noch ausgeprägteren 
Kränkbarkeit.41

Für ein solches Vermeidungsverhalten sei typisch, dass die Toleranz 
für das, was vermieden werden soll, immer weiter zurückgeht.42 

Dabei sei die Vorstellung, „der Mensch brauche eine weitgehend un­
gestörte, nicht kränkende, schmerzfreie Umwelt […] aus psychologi­
scher Perspektive nicht haltbar“43. Hat der amerikanische Schmerz­
experte David M. Morris bereits 1996 davon gesprochen, dass die 
Amerikaner zu der ersten Generation der Erde gehören, die ein 
schmerzfreies Dasein als eine Art „Verfassungsrecht“ ansähen und 
für die Schmerzen ein Skandal seien44, so diagnostiziert Byung-Chul 
Han in seinem Buch „Palliativgesellschaft“ aus dem Jahr 2022 eine 
„Gesellschaft der Positivität, die sich jeder Form von Negativität zu 

sich weigerten, bat sie ein afroamerikanisches Fakultätsmitglied, in ihr Seminar 
zu kommen, und bat dieses, in ihrem Seminar für die Eugenik zu argumentie­
ren, während sie dagegen argumentierte, um nach der Hälfte der Debatte die 
Seiten zu wechseln. „We were modeling for the students a fundamental principle 
of a university education, as well as civil society: When you’re forced to engage 
a position you strongly disagree with, you learn something about the other 
perspective as well as your own. The process feels unpleasant, but it’s a good 
kind of stress — temporary and not harmful to your body — and you reap the 
longer-term benefits of learning“ (Feldman Barrett).

40 Ackermann, Ulrike, Wenn aus Emanzipationsbestrebungen Ideologie wird … 
Wissenschaftsfreiheit unter Druck, in: Maria-Sibylla Lotter (Hg.), Probleme der 
Streitkultur in Demokratie und Wissenschaft, Baden-Baden 2023, 131–147, 136.

41 Bockwyt, Esther, Woke. Psychologie eines Kulturkampfs, Neu-Isenburg 2024, 
119.

42 Vgl. a.a.O, 120.
43 A.a.O., 121.
44 Morris, David B., Geschichte des Schmerzes, Frankfurt a.M. 1996, 103.

(Hoch)sensibilität für Verletzlichkeit und Unzumutbares

59

https://doi.org/10.5771/9783495992166-49 - am 21.01.2026, 00:08:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


entledigen sucht“45. Die Philosophin Maria-Sibylla Lotter fragt, „ob 
es überhaupt eine wissenschaftliche Grundlage für die Annahme 
einer Schädigung und nachhaltigen Vulnerabilität durch Worte gibt, 
die irritierend oder als feindlich oder demütigend empfunden wer­
den“46. Zwar – so Lotter – sei durch medizinische Untersuchungen 
deutlich erwiesen, dass lange Phasen von psychischem Stress psychi­
sche Schädigungen hervorrufen, doch sei dies nicht auf einzelne 
Stresssituationen ohne Weiteres übertragbar. Nichts spreche dafür, 
dass eine als beleidigend empfundene Rede unmittelbar einen psy­
chischen Schaden hervorruft.47 In der Tat wird in der Forschung 
sowohl die Meinung vertreten, dass unser Körper gelernt habe, mit 
periodisch auftretenden Stresssituationen umzugehen, und daher 
der Versuch einer völligen Vermeidung von Stresssituationen eher 
schädlich sei, als auch, dass es keine Belege dafür gebe, dass – wie 
chronischer Stress – das bloße Zuhören bei einem Redner, dessen 
Rede als beleidigend wahrgenommen wird, zu Schaden führt.48

Drittens: Es findet sich in der Literatur die Warnung, dass durch 
Unternehmungen wie Triggerwarnungen und die Forderung und 
Etablierung von safe spaces Personengruppen zu Opfern49 gemacht 
und dadurch Opfer- und Schuldidentitäten festgeschrieben zu wer­

45 Han, Byung-Chul, Palliativgesellschaft. Schmerz heute, Berlin 2022, 8. Ziel einer 
solchen Palliativgesellschaft sei, „aus dem Menschen ein möglichst schmerzun­
empfindliches, permanent glückliches Leistungssubjekt zu formen“ (a.a.O., 9). 
Dadurch verliere der Schmerz jedoch an Bedeutung (a.a.O., 32). Allerdings wer­
de das schmerzlose Leben mit permanentem Glück kein menschliches Leben 
mehr sein (vgl. a.a.O., 81).

46 Lotter (s. Anm. 32), 155.
47 Vgl. a.a.O., 156.
48 Vgl. hierzu die Diskussion: Feldman Barrett (s. Anm. 39); Leef, George, No, 

Professor, Words Are Not Violence, The James G. Martin Center for Academic 
Renewal, 16.08.2017, URL: https://www.jamesgmartin.center/2017/08/no-pr
ofessor-words-not-violence/ (Zugriff: 03.03.2025); Haidt, Jonathan/Lukianoff, 
Greg, Why It's a Bad Idea to Tell Students Words Are Violence. A Claim Increas­
ingly Heard on Campus Will Make Them More Anxious and More Willing to 
Justify Physical Harm, The Atlantic, 18.07.2017, URL: http://www.theatlantic.co
m/education/archive/2017/07/why-its-a-bad-idea-to-tell-students-words-are-vi
olence/533970// (Zugriff: 03.03.2025).

49 Dabei ist zwischen Verlierern und Opfern zu unterscheiden. Im Unterschied 
zu einem Verlierer ist das Opfer nicht selbst verantwortlich (vgl. Reckwitz [s. 
Anm. 11], 220).

Michael Roth

60

https://doi.org/10.5771/9783495992166-49 - am 21.01.2026, 00:08:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.jamesgmartin.center/2017/08/no-professor-words-not-violence
http://www.theatlantic.com/education/archive/2017/07/why-its-a-bad-idea-to-tell-students-words-are-violence/533970
https://doi.org/10.5771/9783495992166-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.jamesgmartin.center/2017/08/no-professor-words-not-violence
http://www.theatlantic.com/education/archive/2017/07/why-its-a-bad-idea-to-tell-students-words-are-violence/533970


den drohen.50 Dies ist besonders deshalb verhängnisvoll, weil Men­
schen sich gegenwärtig in viel stärkerem Maße als früher als Opfer 
erleben, die Opferrolle somit eine solche ist, die offeriert werden 
kann und in die sich Menschen anders als früher gerne drängen 
lassen. Bradley Campbell und Jason Manning haben neben Kulturen 
der Ehre und Kulturen der Würde eine Kultur des Opferseins (vic­
timhood) herausgearbeitet, die gegenwärtig anzutreffen sei. In dieser 
Kultur werde die Hilfe, die man verlange, und der Respekt, den 
man erwarte, begründet durch erlittene Unterdrückung.51 In dieser 
Weise diagnostiziert auch Andreas Reckwitz, dass Opfer zu sein „in 
der Spätmoderne gewissermaßen zu einer erstrebenswerten Katego­
rie geworden [ist], die eine auf ihre Weise privilegierte Position“52 

sichert. Robert Pfaller beobachtet, dass in diesen Kulturen des Op­
ferseins versucht wird, „kleinste Verletzungen wahrzunehmen und 
sie einer möglichst großen Öffentlichkeit zur Kenntnis zu bringen 
– um dadurch nicht nur für Sympathie, sondern zugleich auch da­
für zu werben, dass Sympathie gerade solchen Opfern zu gebühren 
scheint“53. Wie die Produktion von Tätern dazu tendiert, jede sach­
liche Auseinandersetzung zu ersetzen, weil sie als Unpersonen der 
sachlichen Auseinandersetzung für unwürdig erachtet werden, so 
macht auch die Produktion von Opfern eine sachliche Auseinander­
setzung überflüssig: Dem Opfer gebührt aufgrund seines Opferseins 
Zustimmung. Der in diesem Verfahren leitende Grundsatz lautet: 
„Wer sich verletzt, beleidigt etc. fühlt, hat Recht“54. Den Opfern muss 
geglaubt werden und die, die angeklagt werden, sind automatisch 
Täter.55 Norbert Bolz formuliert: „Man zeigt seine Wunden und 
klagt die Gesellschaft an. Als Opfer braucht man keine Argumente. 

50 Kostner (s. Anm. 15), 102; Bockwyt (s. Anm. 41), 106.
51 Vgl. Campbell, Bradley/Manning, Jason, Microaggression and Moral Cultures, 

in: Comparative Sociology 13 (2014), 692–726, bes. 715.
52 Reckwitz (s. Anm. 11), 383.
53 Vgl. Pfaller, Robert, Erwachsenensprache. Über ihr Verschwinden aus Politik 

und Kultur, Frankfurt a.M. 52018, 116. Dabei macht Pfaller darauf aufmerksam, 
dass diese Mechanismen typisch für die Oberschicht seien, während die unte­
ren Schichten nicht dazu greifen (vgl. a.a.O., 118). So tauche das Klagen über 
„Mikroaggressionen“ vorwiegend „im sozialen wie fachlichen Luxussegment der 
Universitäten“ (a.a.O., 118) auf.

54 A.a.O., 55.
55 Vgl. Stegemann, Bernd, Wutkultur, Berlin 2021, 61f.

(Hoch)sensibilität für Verletzlichkeit und Unzumutbares

61

https://doi.org/10.5771/9783495992166-49 - am 21.01.2026, 00:08:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


An die Stelle von Ideologiekritik tritt Indigniertheit, Entrüstung gilt 
heute als Echtheitsbeweis“56. Dabei wird man bereits durch negative 
Emotionen zum Opfer, wie die vermeintlichen Auslöser der negati­
ven Emotionen zu Tätern werden. Die durch das Opfersein erziel­
ten Gewinne machen dabei verständlich, warum man sich auch 
ungerechtfertigterweise als Opfer stilisiert, ja lügt, um als Opfer zu 
erscheinen („Opfer-Hochstapler“57) – etwas, das in einer Kultur der 
Ehre undenkbar wäre, in der das Opfersein Ehrverlust bedeutet.58 

So wird kritisch gefragt, ob das Offerieren der Opferrolle nicht eine 

56 Bolz, Norbert, Keine Macht der Moral! Politik jenseits von Gut und Böse, Berlin 
2021, 168f.

57 Hübl (s. Anm. 9), 12.
58 Erinnert sei an den Fall des Sängers Gil Ofarim (vgl. Diehl, Jörg/Maxwill, 

Peter/Winter, Steffen, So fiel der Antisemitismus-Skandal in Leipzig in sich zu­
sammen, Spiegel 14 [2022]): Am 4. Oktober 2021 veröffentlichte Ofarim auf Ins­
tagram ein Video, in dem er unter Tränen davon berichtete, von einem Hotelan­
gestellten des Hotels The Westin Leipzig antisemitisch beleidigt und gedemütigt 
worden zu sein. Der Rezeptionist des Hotels – so Ofarim – habe ihn dazu aufge­
fordert, seine Kette mit Davidstern abzulegen, weil er sonst nicht einchecken 
dürfe. Der Vorfall löste allgemeine Empörung aus. So versammelten sich am 
darauffolgenden Tag Menschen vor dem Hotel, um gegen Antisemitismus zu 
demonstrieren. Im weiteren Verlauf kamen allerdings (u.a. durch Videomaterial 
einer Überwachungskamera) Zweifel an der von Ofarim geschilderten Version 
auf. Verschiedene Dinge konnten sich so nicht ereignet haben, wie Ofarim sie 
geschildert hatte. So stellte die zuständige Staatsanwaltschaft Ende März 2022 
das Verfahren wegen Volksverhetzung gegen den Hotelangestellten ein und 
erhob Anklage gegen Ofarim wegen Verleumdung und falscher Verdächtigung. 
In dem anschließenden Verfahren Ende November 2023 gestand Ofarim, alles 
frei erfunden zu haben, und entschuldigte sich bei dem beschuldigten Hotelan­
gestellten. Interessant ist der Fall, weil er ein erschreckendes Bild auf unsere 
Kultur des Opferseins wirft. Offenkundig besitzt es in unserer postheroischen 
Mentalität eine erschreckende Attraktivität, sich selbst als Opfer zu stilisieren. 
Dies lässt sich auch im Alltag beobachten: So begegnen uns Menschen, die sich 
bereits bei dem geringsten Anlass gemobbt fühlen und daher über Mobbing 
oder mobbingähnliches Verhalten klagen. Indem ich mich als Opfer stilisiere, 
gibt es keine Grautöne mehr, vielmehr ist die Welt in Opfer und Täter, Gut 
und Böse aufgeteilt und – zu meinen Gunsten – vereindeutigt. Mein Opfersein 
ist Beweis dafür, dass ich Respekt und Hilfe verdiene. Dabei macht der Fall 
Ofarim noch etwas anderes deutlich, auf das Campbell/Manning in anderem 
Zusammenhang bereits hingewiesen haben: Die Kultur der Viktimisierung wird 
durch das Internet und Plattformen wie Facebook, Instagram oder Twitter 
unterstützt (Campbell/Manning [s. Anm. 51], 710), bilden sie doch das Forum, 
sich selbst als Opfer zu präsentieren.

Michael Roth

62

https://doi.org/10.5771/9783495992166-49 - am 21.01.2026, 00:08:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„emotionale Fragilität und ein[en] überhöhte[n] Narzissmus“ ebenso 
unterstützt wie eine „pessimistische bis katastrophierende Grund­
anspannung, verbunden mit Schwarz-Weiß-Denken und Projektion 
des Bösen in andere und in die gesamtgesellschaftliche Struktur“59, 
sodass Menschen zur erwachsenen Übernahme von Verantwortung 
demotiviert werden. Aus dem Verantwortung übernehmenden ge­
stalterischen Menschen wird der, der passiv leidend Rücksichtnahme 
für sich verlangt. Am Beispiel einer Warnung vor „adult language“ 
bemerkt Robert Pfaller eine gesellschaftliche Entwicklung, „in deren 
Verlauf Erwachsenheit nicht mehr selbstverständlich von erwachse­
nen Menschen erwartet werden darf “60. Nicht mehr Erwachsenheit 
sei öffentlicher Standard, „sondern diverse Empfindlichkeiten, Her­
künfte oder sonstige Beschaffenheiten“. Demgegenüber fordert Pfal­
ler „Erwachsenheit“. „Diese Haltung bedeutet, manche Unannehm­
lichkeiten oder Übel ebenso als notwendige Begleiterscheinungen 
des Lebens zu erkennen wie die eigenen Möglichkeiten, sie zu ertra­
gen oder zu überwinden“61.

In der Tat lässt sich die Kultivierung mangelnder Erwachsenheit 
an verschiedenen Phänomenen – wie etwa der Sprache – beobach­
ten. So bekommt man heute bspw. nicht gesagt, dass Marie-Louise 
die „Mutter“ von Yara Mimi ist, sondern es wird davon gesprochen, 
dass sie ihre „Mama“ sei.62 Auch die zu Pädagogisierenden sind über 
die klassischerweise als erziehungsbedürftig angesehene Gruppe der 
Minderjährigen ausgeweitet. So macht Juli Zeh in einem Interview 
im Cicero auf den „pädagogischen Ansatz“ und die „Top-down-Me­
thode“ in der Politik aufmerksam, die mündige Wähler wie kleine 
Kinder behandelt, denen „etwas zu erklären“ ist, die „abzuholen“ 
und „mitzunehmen“63 sind. Die Kommunikation mit den Bürgern 
habe daher „pädagogische“, ja „therapeutische“ Züge64. Allerdings 

59 Bockwyt (s. Anm. 41), 106.
60 Pfaller (s. Anm. 53), 9.
61 A.a.O., 10.
62 Die Firma „boep“, die vegane Naturkosmetik anbietet, wirbt: „Liebevoll ent­

wickelt von einer Ärztin und Mama“. Das boep GmbH, Startseite, URL: https://
dasboep.de/?srsltid=AfmBOoo1GPNUyV3HGAqqwhe_gbF9UyygvZe8C-Zk4C
VCjy9Gn5Pv2z9F (Zugriff: 03.03.2025).

63 Zeh, Juli/Resing, Volker, Pädagogische Politik ist gefährlich. Ein Interview, in: 
Cicero 9 (2024), 27–34, 28.

64 Ebd.

(Hoch)sensibilität für Verletzlichkeit und Unzumutbares

63

https://doi.org/10.5771/9783495992166-49 - am 21.01.2026, 00:08:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://dasboep.de/?srsltid=AfmBOoo1GPNUyV3HGAqqwhe_gbF9UyygvZe8C-Zk4CVCjy9Gn5Pv2z9F
https://doi.org/10.5771/9783495992166-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://dasboep.de/?srsltid=AfmBOoo1GPNUyV3HGAqqwhe_gbF9UyygvZe8C-Zk4CVCjy9Gn5Pv2z9F


wird nicht nur in der Politik therapiert, immer größere Kreise 
werden als therapiebedürftig angesehen. So beobachtet der Essener 
Psychologe Marcus Roth, „dass immer mehr Gefühle oder Verhal­
tensweisen, die früher als normal galten, heute in den Bereich des 
Pathologischen geschoben werden“65. Die Gesellschaft neige dazu, 
immer mehr als „psychische Störung“ zu betrachten, sodass vorüber­
gehende Krisen, die zur menschlichen Entwicklung gehören, nun 
als psychische Störung diagnostiziert werden. Für viele Patienten 
sei dies angenehm, weil man sich hinter die Diagnose zurückziehen 
könne. „Es geht dabei möglicherweise auch um die Abgabe von 
Verantwortung. Die Diagnose kann wie eine Bescheinigung sein: 
‚Ich bin krank, ich brauche Hilfe von anderen.‘ Plötzlich liegt das 
Problem nicht mehr bei uns allein, sondern bei den anderen, deren 
Rücksicht ich durch meine Diagnose verlangen kann“66. Dadurch – 
so Roth – werden immer mehr Aspekte des Lebens als Therapiefall 
gesehen.67 Der Psychotherapeut Holger Richter vermutet, dass der 
Therapie-Boom auch an den Vorteilen liegt, die sich manche von 
einem Opferstatus versprechen. „Wir haben heute eine Opferhier­
archie in der Gesellschaft. Man sagt sich, mit einer psychischen 
Erkrankung gehört man zu einer marginalisierten Gruppe und ver­
dient dadurch Vorteile“68.

65 Roth, Marcus/Kuroczik, Johanna, Wir schließen immer mehr Aspekte des Le­
bens aus, in: Frankfurter Allgemeine Zeitung 259/2024, N 1.

66 Ebd. Vgl. hierzu ausführlich die Studie von Roth, Marcus/Steins, Gisela, An­
merkungen zur Problematik fehlender Psychotherapieplätze, in: Psychologische 
Rundschau 75 (2024), 289–300, und die Ergänzungen Roth, Marcus, Die Nor­
malität ist differentiell: Entgegnung zum Kommentar von Brakemeier et al. 
(2024), in: Psychologische Rundschau 75 (2024), 301–310.

67 Dies verdeutlich Roth an der Trauer: „Früher war ein Todesfall im nahen Um­
feld ein Ausschlusskriterium für eine Depression. Das wurde nun gestrichen. 
Das bedeutet, dass mir, wenn ich 14 Tage nach dem Tod meines Partners oder 
Kindes noch tieftraurig bin, eine Depression diagnostiziert werden könnte. Wir 
akzeptieren Trauer nicht mehr als normale Spielart des Seins. Dabei wird jeder 
zweite Ehepartner den Tod des anderen erleben. Und fast jeder wird den Verlust 
der Eltern erfahren. Es hat sich die Vorstellung verbreitet, dass das Leben grund­
sätzlich schön sein muss und alles Unangenehme unnormal sein muss. Einiges, 
was heute als Anpassungsstörung diagnostiziert wird, könnte auch als normale 
Reaktion auf ein Unglück betrachtet werden“ (Roth/Kuroczik [s. Anm. 65], N 1).

68 Richter, Holger/Karger, Lena, Pathologisierungs-Pandemie. Wir haben heute 
eine Opferhierarchie in der Gesellschaft, welt-online vom 30.11.2024, URL: 
https://www.welt.de/kultur/plus254712702/Pathologisierungs-Pandemie

Michael Roth

64

https://doi.org/10.5771/9783495992166-49 - am 21.01.2026, 00:08:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.welt.de/kultur/plus254712702/Pathologisierungs-Pandemie-ADHS-Diagnosen-steigen-an-aber-Narzissmus-will-niemand-haben.html
https://doi.org/10.5771/9783495992166-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.welt.de/kultur/plus254712702/Pathologisierungs-Pandemie-ADHS-Diagnosen-steigen-an-aber-Narzissmus-will-niemand-haben.html


Viertens: Wer entscheidet, vor was gewarnt werden muss und 
wovor nicht, wofür safe spaces eingerichtet werden und wofür nicht, 
welche Meinungen zu begrenzen sind und welche Meinungen uns 
zugemutet werden dürfen und wir auszuhalten verpflichtet sind?69 

Bereits John Stuart Mill spricht im Blick auf die Frage nach der 
Toleranz oder Nicht-Toleranz von Meinungen davon, dass niemand 
das Recht habe, „die Frage für die ganze Menschheit zu entscheiden 
und jede andere Person von der Möglichkeit des Urteils auszuschlie­
ßen“70. Die Gefahr einer „epistemische[n] Arroganz“71 liegt nahe. 
Dieter Schönecker versteht darunter

den Hang eines Subjekts, die eigene Meinung bezüglich einer de facto 
umstrittenen und mit gegenläufigen Evidenzen verknüpften Sachfrage 
mit einem hohen Grad an subjektiver Gewissheit zu hegen, verbunden 
mit der Überzeugung, es besser zu wissen als andere Subjekte, die eine 
andere Meinung haben – eine Gewissheit und Überzeugung, welche die 
Bereitschaft schmälern oder verhindern [sic!], andere Meinungen als 
diskussionswürdig anzuerkennen und sich mit ihnen auseinanderzuset­
zen.72

Deutlich dürfte sein, dass es bei der Frage, wer entscheidet, welche 
Meinung im öffentlichen Diskurs ausgeschlossen wird, wovor zu 
warnen ist und wer in einem safe space geschützt werden muss, 
was als Diskriminierung gilt und was als rechtmäßige Kritik, immer 
auch um eine Machtfrage geht.73 Gerade der Vorwurf der Diskrimi­

-ADHS-Diagnosen-steigen-an-aber-Narzissmus-will-niemand-haben.html 
(Zugriff: 03.03.2025). Dabei macht Richter darauf aufmerksam, dass es auch 
nur bestimmte Diagnosen, wie etwa Hypersensibilität oder ADHS sind, die 
vermehrt diagnostiziert werden. „Bei einer allgemeinen Entstigmatisierung von 
psychischen Erkrankungen müssten jedoch alle gleichmäßig ansteigen. Schizo­
phrenie und Narzissmus aber will niemand haben. In 8000 Therapieanträgen 
gab es nur dreimal die narzisstische Persönlichkeitsstörung. Wenn man sich 
umguckt, weiß man aber, dass die Menschen heute sehr narzisstisch und auf 
sich bezogen sind. Das wollen aber Patienten nicht mehr. Die wollen was ande­
res bestätigt haben“ (ebd.).

69 Mangold (s. Anm. 24), 12. Kriterien hierfür entwickelt Nida-Rümelin (s. 
Anm. 21), 126f.

70 Mill (s. Anm. 37), 26.
71 Schönecker (s. Anm. 20), 204.
72 Ebd.
73 Liessmann, Konrad Paul, Der befleckte Geist. Cancel Culture und die Moralisie­

rung des Gedankens, in: Hanna Engelmeier u.a. (Hg.), Canceln. Ein notwendi­

(Hoch)sensibilität für Verletzlichkeit und Unzumutbares

65

https://doi.org/10.5771/9783495992166-49 - am 21.01.2026, 00:08:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nierung und des Missbrauchs der Sprache wendet sich nicht bloß 
gegen (bestehende) Machtverhältnisse, sondern konstituiert neue 
Machtverhältnisse – ist somit Teil des Machtkampfes.74 Allerdings 
sind hierbei häufig die Machtverhältnisse verschleiert, der Machtan­
spruch tritt sub contrario auf, weil er von denen ausgeht, die auf der 
Seite der Opfer stehen oder zumindest zu stehen vorgeben.75

Fünftens: Immer wieder habe ich beobachtet, dass die Forderung 
nach safe spaces bei vielen Menschen Unmut auszulösen scheint, die 
eigentlich gar nichts gegen den Schutz von Minderheiten haben und 
sich auch gegen jede Form der Diskriminierung wenden und sich 
sogar in ihrem persönlichen Umfeld aktiv gegen Diskriminierung 
einsetzen. Ich kann hier – ausgehend von den Gesprächen mit die­
sen Personen – nur Vermutungen darüber anstellen, was der Grund 
für dieses Unbehagen sein könnte.

a) Dass Menschen sich in geschützte Räume zurückgezogen ha­
ben, um unter sich zu sein, ist keineswegs neu (vgl. bspw. Grup­

ger Streit, München 2023, 127–146, 132. Dabei ist deutlich, dass die Behauptung, 
etwas sei eine Ausgrenzung oder Diskriminierung, gar nicht argumentativ aus­
gewiesen werden muss: Wie vulnerabel und daher schützenswert jemand ist, 
ergibt sich nicht aus den Merkmalen, aufgrund derer sie potentielle Opfer von 
Ausgrenzung und Diskriminierung sind, sondern vor allem aus dem, wie sie 
selbst darauf reagieren. So scheint als Grundsatz formuliert werden zu können: 
„Als Grenzüberschreitung gilt […] das, was die betroffene Person als solche 
definiert und wahrnimmt“. Dabei wird ausdrücklich „Parteilichkeit als Hand­
lungsgrundsatz“ genannt: „Wir handeln so, dass wir zunächst den betroffenen 
Personen unser Vertrauen zusichern und uns für diese Personen einsetzen. 
Eine ‚neutrale‘ Haltung ist in einer solchen Situation wenig sinnvoll und kaum 
möglich“ (Fachschaftsrat Evangelische Theologie Göttingen, Code of Conduct 
& Awareness, URL: https://fs-theo.de/awareness/ [Zugriff: 03.03.2025]).

74 Wenn Martina Thiele die Rede von cancel culture als einen Popanz sieht, der 
von Menschen aufgebaut wird, die ihre Macht und Privilegien nicht loslassen 
wollen (Thiele [s. Anm. 29]), so sieht sie zu Recht, dass es hier um eine Frage 
von Macht und Privilegien geht. Was sie aber nicht erwähnt, ist, dass beiden, 
also sowohl denen, die von cancel culture reden, als auch denen, die diese Rede 
für unangemessen halten, um Macht und Privilegien geht.

75 So macht Lotter deutlich, dass eine Transgender-Person, die als Individuum 
Opfer feindseligen Verhaltens ist, als Mitglied einer medial und institutionell 
einflussreichen Transgender-Organisation durchaus politisch mächtig sein kann 
(vgl. Lotter, Maria-Sibylla, Sind „vulnerable Gruppen“ vor Kritik zu schützen? 
Die Funktion der Redefreiheit für die liberale Demokratie und die Ideologisie­
rung der Vulnerabilität, in: Zeitschrift für Praktische Philosophie 9 [2022], 375–
398, 389).

Michael Roth

66

https://doi.org/10.5771/9783495992166-49 - am 21.01.2026, 00:08:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://fs-theo.de/awareness
https://doi.org/10.5771/9783495992166-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://fs-theo.de/awareness


pentherapien, Selbsthilfegruppen). Die Forderung nach safe spaces 
scheint aber von vielen nicht als notwendiger Rückzug von Men­
schen verstanden zu werden, sondern als Forderung nach einem 
Ausschluss von Menschen. Offensichtlich erleben viele Menschen 
es dann so, dass der andere in erster Linie als Bedrohung in den 
Blick kommt, die es zu beseitigen gilt.76 Haben sie eventuell den 
Eindruck, dass mit den Opfer- auch die Schuldidentitäten drohen 
festgeschrieben zu werden77 – und so alle schuldig zu sein scheinen, 
die nicht Opfer sind, also auch sie selbst?

b) Wenn safe spaces definiert werden als Räume, die gesichert sind 
vor gewalttätigem, diskriminierendem und rassistischem Verhalten – 
sowohl vor körperlicher Gewalt (Körperverletzung, sexueller Miss­
brauch) und vor verbaler Gewalt (Nötigung, Erpressung) als auch 
vor seelischer Gewalt (Mobbing) –, droht dann nicht überspielt zu 
werden, dass in der Bundesrepublik alle Räume vor gewalttätigem, 
diskriminierendem und rassistischem Verhalten geschützt sind – 
und zwar durch das Recht? Hier scheint ein weiterer Grund für Un­
mut zu liegen: Wenn es in der Gesellschaft tatsächlich gewalttätiges, 
diskriminierendes und rassistisches Verhalten gibt, wird dies nicht 
dadurch in gewisser Weise stabilisiert, dass man (bloß) safe spaces 
einrichtet, die hiervon ausgenommen sind, statt den gesellschaftli­
chen Missstand zu bekämpfen?

Nun handelt es sich hier nur um erste zaghafte Überlegungen zu 
dem Unmut, der bei Menschen bei der Forderung nach safe spaces 
ausgelöst wird. Allerdings scheint mir zentral, dieser Frage ausführ­
lich und intensiv nachzugehen, ja unverantwortlich, dieser Frage 
nicht genügend Beachtung zu schenken; denn es wäre widersinnig, 
wenn Maßnahmen zum Schutz von Menschen von anderen als eine 
solche Zumutung empfunden werden, dass sie sich gegen die zu 
Schützenden wenden.78

76 Vgl. Han (s. Anm. 45), 70.
77 Kostner (s. Anm. 15), 102.
78 Dies wäre nur dann sinnvoll, wenn es denen, die diese Maßnahmen durchfüh­

ren, in Wahrheit gar nicht um diejenigen geht, die sie zu schützen vorgeben.

(Hoch)sensibilität für Verletzlichkeit und Unzumutbares

67

https://doi.org/10.5771/9783495992166-49 - am 21.01.2026, 00:08:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Hochsensibilität als Demonstration moralischer 
Überlegenheit?

Mit Triggerwarnungen, der Forderung nach Etablierung von safe 
spaces und dem Bestreben der Begrenzung von als verletzend emp­
fundenen Meinungen oder Personen im öffentlichen Diskurs wird 
eine neue Sensibilität für Verletzlichkeiten dokumentiert, die aller­
dings – wie wir sahen – auch Fragen aufgeworfen hat. Diese Fragen 
erlauben vor allem deshalb Zweifel daran, ob es hier wirklich nur um 
den Schutz des (verletzten) anderen geht, weil sich vieles gar nicht 
als Schutz erklären lässt, ja den verletzten anderen teilweise sogar 
gefährdet und seine Entmündigung riskiert. Der Philosoph Konrad 
Paul Liessmann vermutet, dass es um „Deutungshoheit in Geschich­
te und Gegenwart“79 geht. Nach Philipp Hübl soll so eine moralische 
Überlegenheit demonstriert werden. Es handele sich oftmals um ein 
„Stammessignal, dass man die richtige Gesinnung hat“80. Sicherlich 
sind die genannten Unternehmungen ganz unterschiedlich motiviert 
und lassen sich daher auf unterschiedliche Weise verstehen. Könnten 
sie sich aber auch als moral grandstanding verstehen lassen?

Ein paar kurze Bemerkungen zu dem, was ich – in Anlehnung an 
die Philosophen Justin Tosi und Brandon Warmke, die den Begriff 
maßgeblich geprägt haben81 – unter moral grandstanding verstehe. 
Es dürfte unstrittig sein, dass die Moral geschwächt wird, wenn auch 
nur der Verdacht entsteht, „dass besonders moralische Menschen 
bloß in eigeninteressierter Weise klug sind und mit der Moral ihre 
Nische gefunden haben, sich zu profilieren“82. Dabei scheint ein sich 
selbst Rühmen ein fast unvermeidlicher Bestandteil der moralischen 
Rede zu sein. In dieser Weise urteilt auch Ijoma Mangold: „Es ist 
fast unmöglich, mit Moral zu argumentieren, ohne sich selbst in 

79 Vgl. Liessmann (s. Anm. 73), 234.
80 Hübl, Philipp, Die aufgeregte Gesellschaft. Wie Emotionen unsere Moral prägen 

und die Polarisierung verstärken, München ²2019, 226.
81 Vgl Tosi, Justin/Warmke, Brandon, Grandstanding. The Use and Abuse of Moral 

Talk, Oxford 2020.
82 Mieth, Corinna/Rosenthal, Jacob, Spielarten des Moralismus, in: Christian 

Neuhäuser/Christian Seidel (Hg.), Kritik des Moralismus, Berlin 2020, 35–60, 
51.

Michael Roth

68

https://doi.org/10.5771/9783495992166-49 - am 21.01.2026, 00:08:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ein moralisch vorteilhaftes Licht zu rücken“83. In der Tat: Im morali­
schen Urteil erweise ich mich als jemand, der moralisch zu urteilen 
versteht. Gerade deshalb ist moralische Sprache so anziehend: Es ist 
ein Sprechen von einem höheren Standpunkt aus und eine Demons­
tration der eigenen Moralität84, denn indem wir von einem höheren 
Standpunkt aus sprechen, erweisen wir uns als jemand, der auf die­
sem höheren Standpunkt zu stehen vermag. Ich zeige anderen (und 
mir selbst), dass ich jemand bin, dem moralische Positionen wichtig 
sind, weil ich sie ins Spiel bringe und ihnen zustimme. Durchaus 
treffend spricht Bernd Stegemann von einer „Selbstverzauberung“85. 
Die moralische Rede enthält die frohe Botschaft: Ich gehöre zu 
den Guten!86 Gerade so wird in der moralischen Kommunikation 
ein ideales Selbst etabliert: Wir formulieren moralische Positionen, 
fällen moralische Urteile und gewinnen so unser ideales Selbst: als 
diejenigen, die eben diese Positionen besitzen. Dieses ideale Selbst 
stimmt dem moralisch Guten zu und erweist sich in dieser Zustim­
mung zum moralisch Guten als gut. Und gerade so unterscheiden 
wir uns von den Ungerechten und Unmoralischen, die ganz offen­
sichtlich dem moralisch Guten nicht zustimmen oder für die das 
moralisch Gute nicht in vergleichbarer Weise Grund ihrer Urteile 
ist. Genau hier liegt aber der gefährliche Umschlag, wenn nämlich 
die Etablierung des idealen Selbst zum eigentlichen Zweck des mo­
ralischen Urteilens wird, sodass es – wie die Philosophin Michaela 
Rehm deutlich macht – nicht um Klima und Flüchtlinge zu gehen 
scheint, sondern um mich als Flüchtlingshelfer und Klimaschützer.87

Die Einsicht, dass Triggerwarnungen, die Forderung nach der 
Etablierung von safe spaces und die Begrenzung von Meinungen im 
öffentlichen Raum zum moral grandstanding missbraucht werden 

83 Mangold, Ijoma, Das Problem des moralischen Sprechens, in: taz.FUTUR­
ZWEI 9 (2019), 24f.25.

84 Vgl. Bittner, Rüdiger, Verwüstung durch Moral, in: Brigitte Boothe/Philipp 
Stoellger (Hg.), Moral als Gift oder Gabe? Zur Ambivalenz von Moral und 
Religion, Würzburg 2004, 98–103.

85 Stegemann (s. Anm. 55), 23.
86 Ähnlich Körtner, Ulrich H. J., Für die Vernunft. Wider Moralisierung und Emo­

tionalisierung in Politik und Kirche, Leipzig ²2017, 5.
87 Vgl. Rehm, Michaela, Ist moralisches Handeln eine Form des de dicto moti­

vierten Handelns?, in: Christian Neuhäuser/Christian Seidel (Hg.), Kritik des 
Moralismus, Berlin 2020, 134–152, 147.

(Hoch)sensibilität für Verletzlichkeit und Unzumutbares

69

https://doi.org/10.5771/9783495992166-49 - am 21.01.2026, 00:08:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


können, ist eigentlich ebenso banal wie unaufregend, schließlich 
kann alles zum (moralischen) Selbstruhm verkehrt werden – selbst 
die Kritik am (moralischen) Selbstruhm. Die von uns betrachteten 
Formen der Demonstration von Hochsensibilität scheinen sich aber 
in besonderer Weise für das moral grandstanding zu eignen und 
daher in besonderer Weise dafür anfällig zu sein. Erstens stehen 
den durch Triggerwarnungen, Forderungen nach safe spaces und 
einer Begrenzung von Personen und Meinungen im öffentlichen 
Raum erzielten Ansehensgewinnen nur minimale primäre Kosten 
gegenüber; denn all diese Dinge beschränken unser Handeln und 
unser Leben in keiner Weise. In erster Linie zeige ich dadurch vor­
nehmlich mir selbst, dass ich jemand bin, der auf einem moralischen 
Standpunkt zu stehen vermag. Darüber hinaus werden sie häufig vor 
einem Forum vorgetragen, vor dem sie sicher Anerkennung finden 
und daher nicht einmal Mut, bestenfalls „Gratismut“ erforderlich ist. 
Als Gratismut bezeichnet Hans Magnus Enzensberger einen Mut, 
der nichts kostet, weil er keinerlei Risiken, Gefahren oder negative 
Konsequenzen mit sich bringt.88 Zweitens scheinen sie gut in das 
digitale Zeitalter zu passen und zu der hier praktizierten Form des 
moral grandstanding: dem digitalen virtue signaling.89 Die Philoso­
phin Barbara Bleisch macht in ihrer Kolumne auf den Ausverkauf 
der Moral in den sozialen Medien aufmerksam: „Wer sich auf Insta­
gram und Facebook moralisch gibt“ – so Bleisch – „hat oft nicht 
mehr im Blick als Prestige und Dominanz“90. Dies ist nach Bleisch 
deshalb der Fall, weil es in den Tweets und Posts selten um die 
Sache an sich gehe, vielmehr gehe es oft genug nur um einen selbst. 
Die Moral diene der Politur des eigenen Images. Dadurch werde die 
Moral zur PR-Nummer degradiert. Dabei ist auffällig, dass das virtue 
signaling immer stärker auch den Inhalt der Moral zu bestimmen 

88 Vgl. Enzensberger, Hans Magnus, Gratismut und Gratisangst, in: ders., Einzel­
heiten I, Frankfurt a.M. 1962, 186–191. Kennzeichen für den Gratismut ist aber 
nach Enzensberger nicht nur, dass er nichts kostet, sondern mit dem Begriff ver­
bindet sich auch, dass die betreffende Person sich geriert, als sei sie ein mutiger 
Widerstandskämpfer, der für seine Taten bzw. Worte schlimmste Konsequenzen 
zu befürchten habe.

89 Mangold (s. Anm. 83), 25.
90 Vgl. Bleisch, Barbara, Der Ausverkauf der Moral in den sozialen Medien, URL: 

https://www.tagesanzeiger.ch/der-ausverkauf-der-moral-in-den-sozialen-medie
n-248109894114 (Zugriff: 03.03.2025).

Michael Roth

70

https://doi.org/10.5771/9783495992166-49 - am 21.01.2026, 00:08:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.tagesanzeiger.ch/der-ausverkauf-der-moral-in-den-sozialen-medien-248109894114
https://doi.org/10.5771/9783495992166-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.tagesanzeiger.ch/der-ausverkauf-der-moral-in-den-sozialen-medien-248109894114


scheint, weil es dazu führt, dass diejenigen Dinge in das Zentrum 
moralischer Hochschätzung geraten, die auf Facebook, Instagram 
und X (ehemals Twitter) gut darstellbar sind, wie die Zubereitung 
einer veganen Mahlzeit oder die Beteiligung an einer Fridays-for-
Future-Demonstration. Ein solches Bild lässt sich liken und mit 
einem kurzen Kommentar versehen – 100 % instagrammable. Dass 
auch Triggerwarnungen, Forderungen nach konkreten safe spaces 
oder Begrenzungen von Personen und Meinungen in der digitalen 
Welt instagrammable sind, ist offensichtlich. Drittens: Wir haben 
gesehen, dass es bei den genannten Formen der Demonstration 
von Hochsensibilität immer auch um Machtausübung geht. Die hier 
ausgeübte Macht entspricht in ihrer Struktur derjenigen Macht, die 
die moralische Rede in der Regel bereitstellt: eine verdeckte Form 
der Macht, die gerade deshalb umso machtvoller ist: Gegen eine ver­
deckte Macht kann man sich kaum wehren, ja bereits sie als Macht 
zu bezeichnen, könnte mich ins Abseits stellen.91 Die thematisierten 
Formen der Demonstration der Sensibilität für Verletzlichkeit ver­
bergen ihr Machtstreben von Haus aus, da sie vorgeben, auf die 
Seite der Opfer zu gehören und die Verletzlichkeit anderer im Blick 
zu haben – Macht durch die Parteinahme für die Ohnmächtigen 
bzw. die als ohnmächtig Wahrgenommenen und zu Ohnmächtigen 
Erklärten.

Nun lässt sich aber nicht nur die Frage stellen, ob die von uns 
betrachteten Formen der Demonstration von Hochsensibilität sich 
in besonderer Weise für das moral grandstanding eignen, vielmehr 
lassen sich von hier aus auch Beobachtungen einordnen, die wir 
bereits gemacht haben.

Erstens sind wir auf das Phänomen des concept creep gestoßen: 
die Vorstellung dessen, was Menschen schädigt, wovor gewarnt 
und geschützt werden muss, welche Meinungen nicht mehr tole­
rierbar sind, wächst, wie auch Begriffe wie „Mobbing“, „Gewalt“ 
und „Sicherheit“ immer mehr ausgeweitet werden. Dies lässt sich 

91 So verdeutlicht Ulrike Peisker in Bezug auf die Missbrauchsfälle in der Kirche 
die Gefahr, die von einer verdeckten Macht ausgeht (vgl. Peisker, Ulrike, Kann 
theologische Reflexion zweitem Missbrauch und sekundärer Viktimisierung 
vorbeugen? Überlegungen im Anschluss an die ForuM-Studie, in: Matthias Pul­
te u.a. (Hg.), Der Schutz der Integrität der Person. Prevention and Safeguarding, 
Mainzer Beiträge zum Kirchen- und Religionsrecht 17, Würzburg 2025, 113–133 
(im Erscheinen).

(Hoch)sensibilität für Verletzlichkeit und Unzumutbares

71

https://doi.org/10.5771/9783495992166-49 - am 21.01.2026, 00:08:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sicherlich ganz unterschiedlich erklären, aber auch durch das moral 
grandstanding, also den Versuch, durch moralische Rede Selbstruhm 
zu erreichen. Wenn es nämlich darum geht, durch Sensibilität für 
Verletzlichkeit ein besonders erlesenes moralisches Sensorium zu de­
monstrieren, versteht sich, dass dieses immer diffiziler werden muss, 
um nicht als gewöhnlich, sondern als besonders wahrgenommen 
zu werden. Wenn bereits jeder dahergelaufene Normalbürger das N-
Wort nicht mehr benutzt, muss der erlesenere Geschmack durch die 
Vermeidung weiterer Worte gezeigt werden, um zu demonstrieren, 
dass man in einer anderen Liga der Empfindsamkeit spielt. In einer 
Gesellschaft der Singularitäten, in der nicht das Allgemeine, sondern 
das Besondere erwartet wird, wird nicht nur das Besondere mit 
moralischen Qualitäten aufgeladen92, sondern das Moralische muss 
immer besonderer werden.

Zweitens haben wir festgestellt, dass nicht nur der Erfolg von Trig­
gerwarnungen und die Etablierung von safe spaces wissenschaftlich 
oft nicht nachweisbar ist, sondern diese auch schädliche Konsequen­
zen haben: Menschen werden zur erwachsenen Übernahme von 
Verantwortung demotiviert und in eine passive Opferrolle gedrängt. 
Dies lässt sich (neben anderem) auch dann erklären, wenn es den 
Akteuren in Wahrheit nicht um den Verletzten geht, das Interesse 
nicht auf dem verletzten anderen liegt, sondern auf mir als dem, der 
für Verletzung anderer sensibel ist. Dem anderen wird so unter dem 
Deckmantel der Liebe und Fürsorge geschadet.93

4 Schluss

Die neue Sensibilität für Verletzungen und Verletzlichkeit dokumen­
tiert sich nicht nur, aber auch in Triggerwarnungen, der Forderung 
nach Einrichtungen von safe spaces und dem Bestreben der Begren­
zung von schädlichen Meinungen oder Personen im öffentlichen 
Diskurs. Das darin zum Ausdruck kommende Bemühen, der Ver­

92 Vgl. Reckwitz, Andreas, Die Gesellschaft der Singularitäten. Zum Strukturwan­
del der Moderne, Berlin 52018, 90f.

93 Überspitzt gefragt: Dass für den moralischen Ruhm die Verstärkung der Hilflo­
sigkeit des Schutzbedürftigen riskiert wird – ist das nicht etwas, was uns in ver­
gleichbarer Weise von dem sog. Münchhausen-Stellvertretersyndrom bekannt 
ist?

Michael Roth

72

https://doi.org/10.5771/9783495992166-49 - am 21.01.2026, 00:08:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


letzlichkeit gefährdeter Psychen Rechnung zu tragen und sie zu 
schützen, das – hierüber sollte Einigkeit bestehen – zu unterstüt­
zen ist, kann aber nur dann erfolgreich sein, wenn die mit diesen 
Unternehmungen verbundenen Gefahren nicht außer Acht gelassen 
werden: der Verlust einer für die Demokratie notwendigen Streitkul­
tur, die auch andere Meinungen zu akzeptieren bereit ist, die Eta­
blierung einer mangelnden Ambivalenztoleranz, das Festschreiben 
von Opfer- und Schuldidentitäten, die Vernachlässigung wichtiger 
Standards von Erwachsenheit und das Übersehen von verdeckten 
Machtstrukturen. Aus der Sensibilität für Vulnerabilität darf keine 
Ideologie der Vulnerabilität werden, die die Verletzlichkeit anderer 
als Manöver im Machtkampf missbraucht, sodass der Dokumentati­
on der eigenen Sensibilität für Verletzlichkeit der schutzbedürftige 
Verletzliche geopfert wird.

(Hoch)sensibilität für Verletzlichkeit und Unzumutbares

73

https://doi.org/10.5771/9783495992166-49 - am 21.01.2026, 00:08:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495992166-49 - am 21.01.2026, 00:08:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

