| Fachbezogene Perspektiven



https://doi.org/10.14361/9783839457801-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 16:57:04.



https://doi.org/10.14361/9783839457801-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Plurale Positionalitat
Funf Impulse fir einen konfessionellen Religionsunterricht
aus systematisch-theologischer Perspektive

Dirk Evers

1. Systematische Theologie und Bildung von Religion

In meinem Fach, der systematischen Theologie mit dem Schwerpunkt Dogmatik im Zu-
sammenhang der evangelischen akademischen Theologie, ist das Thema Bildung wenig
prasent, obwohl es doch gerade Bildungsvorginge sind, die die akademische Theolo-
gie selbst vollzieht. Bei der Aneignung der Lehrtraditionen des Christentums und ih-
rer kritisch-konstruktiven Reflexion in Forschung und Lehre aber spielt — neben philo-
sophischen, wissenschaftstheoretischen Diskursen und allerlei gesellschaftlichen und
kulturwissenschaftlichen Debatten — der Religionsunterricht im Grunde keine Rolle.
Dabei wird man theologische Bildung als Reflexion iiber Religion sicherlich noch ein-
mal deutlich von einer Bildung in Sachen Religion unterscheiden miissen. Andererseits
ist es — nach meiner Wahrnehmung - innerhalb der systematischen Theologie oft so,
dass die auf Dauer gestellte Reflexion iiber Religion selbst religiose Ziige tragt und sich
das jeweilige theologische Denken an etwas abarbeitet, was durchaus zur eigenen re-
ligiésen Biographie und Bildungsgeschichte gehort, aber immer unausgesprochen im
Hintergrund bleibt. An die eigene Adresse gerichtet, wiirde es der systematischen Theo-
logie guttun, mehr und ausdriicklich den Zusammenhang von reflexiver Einstellung
und christlicher Lebensform zu thematisieren und also zwischen Glauben und Theolo-
gie, zwischen Religion und Reflexion einerseits mit einer gewissen Strenge zu unter-
scheiden, dies zugleich aber so zu tun, dass der innere Bezug, der gerade durch den
Bildungsbegriff vermittelt wird, deutlich wird. Gelebte Religion und deren theologische
Reflexion sind zumindest aus christlicher Sicht nicht Selbstzweck, sondern sollen auf
die eine oder andere Weise der >Kommunikation des Evangeliums< und damit eigent-
lich Gott selbst dienen.

1 Zudieser in den letzten Jahren sich profiliert habenden religionspadagogischen »Kurzformel«vgl.
Domsgen (2019: 255) und zum Diskurs dariiber Domsgen/Schroder 2014.

14.02.2026, 16:57:04. -



https://doi.org/10.14361/9783839457801-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

74

Dirk Evers

Die systematische Theologie steht dabei fiir die notwendige Selbstunterbrechung,
die im Grunde zu jedem Kommunikationsvorgang hinzugehort, indem man sich z.B.
fragt, ob geschehende Kommunikation des Evangeliums dem Evangelium eigentlich
entspricht, aber immer wieder auch tiefer ansetzt, was es denn in der Gegenwart iiber-
haupt mit >dem Evangeliums, also mit dem Zusammenhang, dem sich christliches Le-
ben und Denken verpflichtet sieht, auf sich hat. Dass Kommunikation gelingt, ist im-
mer prekir, und auch die Kommunikation des Evangeliums kann nur im Wechselspiel
von Vollzug und Unterbrechung gelingen. Theologie insgesamt kann und darf deshalb
nicht einfach nur der positionellen Selbstvergewisserung dienen, sondern muss auch
Momente der Irritation, der Dislozierung des eigenen Standpunktes und der bestin-
digen Neuorientierung umfassen (Dalferth 2010: 230). In den Kommunikationsvorgin-
gen, die die christliche Religion und die Bildung zu ihr betreffen, verstirkt sich diese
hermeneutische Binsenweisheit dadurch, dass hier die Kommunikationsvorginge in
entscheidender Weise auf ein transzendentes und also direkter Zuginglichkeit entzo-
genes Drittes, auf Gott selbst, bezogen sind, von dem her erst die Kommunikation iiber
ihn gelingen kann.

Darin besteht nun mein erster Impuls zum Nachdenken tber den konfessionellen
Religionsunterricht im Wandel, dass es zumindest fiir das Christentum, vielleicht aber
fiir Religion iiberhaupt entscheidend ist und sich in der Form der Bildung zur Religion
niederschlagen muss, dass Religion in ihrem Transzendenzbezug nur dadurch kommu-
nikationsfihig wird, dass sie sich in besonderer Weise irritationsfihig zeigt, dass sie
einerseits immer schon von einer durch den Transzendenzbezug bestimmten >Positionc
herkommyt, andererseits diese Positionalitit in einem lebendigen Kommunikationsvor-
gang immer wieder neu und durch Irritation hindurch gewonnen werden muss. Das
miindet fiir mich in ein Plidoyer fir die Zusammengehdrigkeit von Theologie und Re-
ligion im Religionsunterricht und das Erstnehmen von Schiilerinnen und Schiilern als
theologische Subjekte. Es gehort zur Bildung in Sachen Religion immer eine kritisch-
konstruktive Positionierung dazu: Es geht um etwas Unbedingtes, das allerdings Men-
schen nicht zur Verfiigung steht. Nur dann kann die Wahrnehmung des Religionsun-
terrichts aus dem Oszillieren zwischen Fundamentalismus und Gleichgiiltigkeit befreit
werden.

Dabei ist mir der Ermichtigungscharakter wichtig, der mit der Zumutung einher-
geht, als eigenes theologisches Subjekt und nicht nur in religioser Empfindsamkeit
angesprochen zu werden. Das wird in den verschiedenen Stadien einer Bildungsge-
schichte in Sachen Religion und Glauben unterschiedlich aussehen und darf auch nicht
kognitiv verengt werden (dazu unten mehr), ist aber auch nicht blof3 eine Stufe in der
Glaubensentwicklung,? sondern ein Strukturmoment des Glaubens und von vielen For-
men von Religion selbst. Vor allem unter den Bedingungen der Gegenwart kann nur in
dem Wechselspiel von Kenntnissen, Vollzugsformen und kritisch-konstruktiver Refle-
xion auch die eigentliche religiése Dynamik von Position und Irritation in Bezug auf
eine unverfiigbare Grofde in den Blick kommen, ohne dass damit schon festgelegt wi-
re, wieweit und in welcher Form sich Schiilerinnen und Schiiler darauf einlassen. Nach

2 Vgl. etwa die Stufe des individuierend-reflektierenden Glaubens nach Fowler (Domsgen 2019:
307).

14.02.2026, 16:57:04. -



https://doi.org/10.14361/9783839457801-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Plurale Positionalitat

meiner Uberzeugung leiten sich im Ubrigen von daher auch weitere, oft polar verfasste
Dynamiken ab, die sich in Theologie und Religion immer wieder finden, wie die von
Konzentration (etwa in heiligen Texten oder Bekenntnissen) und Entfaltung (in Narra-
tiven und Feiern), von Verstehen und Geheimnis (die einander nicht einfach ausschlie-
Ren, sondern sich wechselseitig steigern kénnen), von Erneuerung und Bewahrung,
von Orthodoxie und Heterodoxie, von jetzt Dringlichem und bleibend Wichtigem (vgl.
Ritschl 1988: 120) — um nur einige zu nennen, die man nicht versteht, wenn man die Be-
deutung von Positionalitit und Irritation in Sachen Religion nicht nachvollziehen kann
oder Positionalitit auf ein je individuelles Vorziiglichkeits- oder Geschmacksurteil re-
duziert.

2. Zwischen Selbstbildung und Gebildetwerden

Thren systematisch-theologischen Ort hat die Bildung zur Religion eigentlich im klassi-
schen Lehrstiick des ordo salutis, der >Heilsordnungs, das traditionell durch Uberlegun-
gen zu Berufung, Erleuchtung, Bekehrung, Wiedergeburt, Rechtfertigung, Heiligung
etc. entfaltet wird.> Vor dem Hintergrund pietistischer, aber auch frithneuzeitlicher
Frommigkeit kann man dieses der Lehre vom Heiligen Geist zugeordnete Lehrstiick
als eine Art geistlichen Lebenslauf eines Christenmenschen lesen: »Die Pneumatolo-
gie wird hier sozusagen im Spiegel der inneren Biographie des Christen zur Darstel-
lung gebracht.« (Ebeling 1979: 11) Diese innere Biographie, die die Erfahrungsseite der
Glaubens- und Frommigkeitsbildung darstellt, wird in dogmatischer Perspektive al-
lerdings nicht vom menschlichen Subjekt, sondern vom Wirken des Heiligen Geistes
bestimmt. Er ist und bleibt das Subjekt der Heilszueignung, wihrend das Heil selbst in
der Perspektive der eigenen Erfahrung in verschiedene Aspekte auseinandertritt. Um-
stritten ist dabei, ob es sich um rein sachlogische Konstitutionsbedingungen in theo-
logischer Abstraktion oder um chronologisch irgendwie aufeinander aufbauende, em-
pirisch ausweisbare Bildungsstufen handelt.*

Eilert Herms (1992) hat die Folgewirkungen dieses Lehrstiicks in Theologie und Phi-
losophie sowie in der Literatur aufgezeigt. Im Puritanismus und Methodismus wur-
de die Vorstellung eines methodischen Heilswegs mit verschiedenen, aufeinander auf-
bauenden Bildungsstufen betont, wihrend der aufklarerische Fortschrittsoptimismus
den Gedanken einerseits in Richtung einer >Erziehung des Menschengeschlechts« ge-
schichtlich auslegte, andererseits ethisch-moralisch auf das Individuum anwandte. So
ist denn auch das neuzeitliche Bildungsdenken durch dieses Lehrstiick z.B. iiber Co-
menius theologisch beeinflusst worden. Auf eigene Weise transformierte dann Kant die
Anschauung vom Heilsweg in einen ethisch-moralischen Bildungsgedanken, bei dem

3 Die Bezeichnung ordo salutis stammt vermutlich von Johann Franz Buddeus (vgl. dessen Institutio-
nes Theologiae Dogmaticae von 1723), das Lehrstick ldsst sich aber zurickverfolgen bis zur Con-
fessio Augustana und deren Apologie durch Melanchthon sowie Luthers Kleinem Katechismus, in
dessen Erlauterung des 3. Artikels die Partizipien berufen, erleuchtet, geheiligt und erhalten vorkom-
men (vgl. Dingel 2014: 872).

4 Fur das erste pladiert Kirsten Huxel (2003: 639) in ihrer kurzen Darstellung des Lehrstiicks.

14.02.2026, 16:57:04. -

75


https://doi.org/10.14361/9783839457801-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

76

Dirk Evers

allerdings das Begriindungsverhiltnis von Wirken des Geistes und menschlichem Han-
deln gegeniiber der Reformation umgekehrt wurde, so dass nun der Heilige Geist nur
ratifiziert, was durch die Selbsttitigkeit des Subjekts in seiner Bekehrung durch eine
aus freiem Entschluss hervorgebrachte »Revolution fiir die Denkungsart« (Kant 1907:
47) als »eine Art von Wiedergeburt gleich als durch eine neue Schépfung [..] und An-
derung des Herzens« (ebd.) herbeigefiihrt wurde. Ein anderer Traditionsstrang fithrte
tiber die reformierte Theologie und das puritanische Programm der Gewissenserfor-
schung im Sinne des syllogismus practicus® zur Psychologie. Jonathan Edwards Traktat
tiber religiose Affekte (Edwards 1772), geschrieben zur Zeit des First Great Awakening,
der grofRen britisch-nordamerikanischen Erweckungsbewegung, die in verschiedenen
Wellen in den 1730er und 1740er Jahren England und seine amerikanischen Kolonien
erfasste, kann »als einer der ersten empirisch-psychologischen Traktate der Geschichte
der Psychologie« (Herms 1992: 157) gelten. Gerade im nordamerikanischen Raum hat
diese Erkundung der Bildung einer reifen religiésen Personlichkeit Schule gemacht,
wenn man etwa an William James und andere denkt. Auch die protestantische Reli-
gionspidagogik ist durch verschiedene Stufenmodelle religiéser Entwicklung und Bil-
dung wie z.B. bei Oser/Gmiinder oder James Fowler nachhaltig geprigt worden (vgl.
Domsgen 2019: 292-319).

Nach Eilert Herms geht es bei der Entfaltung des ordo salutis und in der Weiterent-
wicklung dieser Vorstellung in theologischen wie philosophischen und pidagogischen
Zusammenhingen eigentlich um die Frage nach der Wirklichkeit des Glaubens im Zu-
sammenhang der Wirklichkeit selbst. Gegen jede bloR abstrakte, rein dogmatisch blei-
bende Rechtfertigungsrhetorik méchte Herms als »direkten Gegenstand|.] der Theolo-
gie in allen ihre Disziplinen [...] das gegenwirtige christliche Leben« wiedergewinnen,
das in seiner Lebensgewissheit durchgingig bestimmt ist »durch die bildungskriftige
Begegnung mit dem Lebenszeugnis Jesu Christi« (Herms 2017: XIX). Das haben ande-
re mit einem gewissen Recht als »neokonservative Behauptungstheologie« (Wittekind
2018: 66) kritisiert. Doch die empfohlene Alternative, die Begriindung religiésen Ver-
stehens »als ein von sich selbst her gegebenes Schweben in einem absoluten und unab-
leitbaren Selbstbezug zu reformulieren« (ebd.: 67), diirfte bildungstheoretisch ebenfalls
aporetisch sein, weil man die Konstruktivitit religiéser Sinndeutung nur rein selbstre-
ferentiell kommunizieren kann. Bildung in Religion und in Glaubenssachen kann we-
der blofd im Modus des Behauptens noch im Modus der selbstreferentiellen Einitbung
in religiose Rede erfolgen.

Auch darin deutet sich eine Grundspannung neuzeitlicher Bildung iberhaupt an.
Einerseits soll Bildung im Gefolge der Aufklirung immer Anregung zur Selbstbildung

5 Der syllogismus practicus ist in Teilen der reformierten Tradition der Schluss von der Lebenspraxis
auf die eigene Erwidhlung. Er ist schon angedeutet in Frage 86 des Heidelberger Katechismus, in
dem die guten Werke des Christen auch deshalb geschehen, »dafd wir bey vns selbst vnsers glau-
bens aufd seinen friichten gewif sein« (Niesel 1938). Der Hauptstrom reformierter Frommigkeit
dirfte allerdings eher auf der Linie der Dordrechter Lehrregel von 1619 liegen, die man als syllo-
gismus mysticus bezeichnet hat. Dort werden in Artikel 12 »wahrer Glaube an Christus, kindliche
Gottesfurcht, Schmerz iiber die Siinden gegen Gott, Hunger und Durst nach Gerechtigkeit usw.«
(zit.n. SERK) als Friichte der Erwahlung aufgelistet.

14.02.2026, 16:57:04. -



https://doi.org/10.14361/9783839457801-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Plurale Positionalitat

und zur Ausbildung einer selbstbestimmten Persénlichkeit sein. Bildung gilt als in-
trinsischer Prozess, der von auf’en nur angestofen werden kann, wesentlich aber in
Selbsttitigkeit besteht. Andererseits macht schon der Begriff deutlich, dass er den Vor-
gang eines Sich-bildens, eines Gebildet-werdens und den Zustand des Gebildet-Seins
zugleich umfasst und Selbsttitigkeit zwar den Fokus des Bildungsgedankens darstellt,
diese aber zugleich immer auch kontextuell zu verorten ist und iber je individuelle
Sinnbehauptung hinaus auch auf eine angemessene Erfassung der Wirklichkeit An-
spruch erhebt, iiber die man sich gemeinschaftlich verstindigen muss. Bildung enthilt
auf die eine oder andere Weise immer auch dem Subjekt dufiere Zumutungen, und
sie versteht das Individuum immer auch im Zusammenhang der Gemeinschaft. Der
Versuch reformatorischer Dogmatik, das eigentlich unableitbare Wirken des Heiligen
Geistes in ein Bildungsgeschehen zu iibersetzen, transformiert sich deshalb heute in die
religionspidagogische Herausforderung, neue Formen einer Balance von Sachwissen,
Positionalitit, individueller Aneignung und dem Verweis auf das allen Unverfiigbare
zu entwickeln. Unter unseren gesellschaftlichen Bedingungen dirfte das darauf hin-
auslaufen, Religionsunterricht gerade in seiner positionellen Gestalt zu pluralisieren.
Dafiir argumentieren die folgenden Abschnitte.

3. Plurale Positionalitat als Antwort auf die Ambiguisierung
und Pluralisierung von Religion

Die von den Herausgebern dieses Bandes geschilderten Herausforderungen fiir den Re-
ligionsunterricht machen unter anderem ein Doppeltes deutlich: Der Begriff der Religi-
on —vor allem im Singular mit bestimmtem Artikel - ist in Auflosung begriffen, und die
damit verbundene Pluralisierung des Religidsen und die Zunahme sikularer Optionen
stellte die traditionelle Positionalitit des konfessionsgebundenen Religionsunterrichts
in Frage, ohne dass der iiber Religion rein informierende Verzicht auf Positionalitit eine
echte Alternative darstellt. Es miissen deshalb neue Formen und Begriindungsmuster
fiir den Religionsunterricht gesucht werden, die Positionalitit mit Pluralitit innerhalb
des Religiésen und dariiber hinaus verbinden. Die Herausgeber haben auf die Kenn-
zahlen und Trends hingewiesen: Die Zahl der Konfessionslosen wichst ebenso wie die
religiés-weltanschauliche Pluralisierung. Die Annahmen starker Sikularisierungstheo-
rien, dass das Schrumpfen von Religion bis auf einen unbelehrbaren Rest das natiirliche
Resultat der Moderne darstellt, sind so nicht eingetreten. Andererseits zeigt sich aber
Religion auch nicht so resilient, dass die Moderne nur als eine Transformation des Reli-
gidsen oder gar des Christentums angemessen zu verstehen wire. Religiose Indifferenz
oder die sikulare Option, wie Charles Taylor sie nennt, geht tatsichlich zu Lasten von
Religion. Als Ergebnis scheint sich herauszukristallisieren, dass die europiische Moder-
ne »das Ergebnis neuer Erfindungen, neu entwickelter Formen des Selbstverstindnis-
ses und damit zusammenhingender Titigkeiten« (Taylor 2009: 48) ist und wir sie nur
verstehen, wenn wir nachvollziehen, aus welchen Motiven, Trends und Erfindungen
neue Interessen, Selbstverstindlichkeiten, Hoffnungen und Enttiuschungen hervorge-
gangen sind und welche Maoglichkeiten zur Gestaltung menschlichen Lebens sich da-
mit verbunden haben. Es ist z.B. eine moderne Errungenschaft, tatsichlich glaubens-

14.02.2026, 16:57:04. -

77


https://doi.org/10.14361/9783839457801-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

78

Dirk Evers

und religionslos existieren zu kénnen. Es gehéren dazu Bedingungen, wie auch zu der
vorneuzeitlichen (allerdings auch immer nur relativen) Unvermeidbarkeit von Religion
Bedingungen gehorten. Das eine ist nicht natiirlicher als das andere.

Das alles hat zu einer starken Pluralisierung der Biographien und der Sozialisa-
tionsformen in einer religiose Lebensfragen kaum mehr artikulierenden Gesellschaft
gefithrt. In diesen Zusammenhingen ist es kaum noch einsichtig, was denn Bildung
der Religion oder gar Bildung zur Religion eigentlich noch bedeuten und wie weit oder
eng man den Religionsbegriff iiberhaupt fassen soll. Man diirfte auf den Begriff aus
pragmatischen Griinden (auch in der Theologie) kaum verzichten kénnen, entspricht
ihm doch auch ein Alltagsverstindnis von Religion, das allerdings weitgehend unge-
kldrt bleibt und in affirmativer, skeptischer oder ablehnender Perspektive gespeist wird
durch (abendlindische und globale) Kontexte, Narrative und abstrakte Prototypen. Re-
ligion bezeichnet irgendwie Phinomene mit einer gewissen Familiendhnlichkeit, aber
identifiziert keinen gesonderten Bereich menschlicher Existenz oder Kultur, bei dem
dann die real existierenden Religionen besondere Fille eines Allgemeinen wiren. Etwas
als Religion zu bezeichnen, ist deshalb oft weniger ein feststellendes Urteil, als eine
normative Zuschreibung — in freundlicher oder in feindlicher Absicht.® Die christli-
che Religion ist deshalb nach meiner Uberzeugung nicht explizierbar als der besondere
oder gar uniiberbietbar exemplarische Fall eines Allgemeinen.” Die Grundkonzeption
von Bildung in oder zur Religion kann deshalb auch nicht eine Art allgemeine Religio-
sitit und Empfindsambkeit zu férdern suchen, auf die dann die jeweiligen Spezifika der
verschiedenen Konfessions- und Religionsarten (katholisch — evangelisch, christlich -
islamisch) aufsetzen konnten. Die Fraglichkeit von sReligion< und Religionen itberhaupt,
die Frage nach der Relevanz ihrer Vollziige und Erscheinungen und nach ihrem Sinn
muss deshalb zum Unterricht in Religion heute elementar so dazugehoren, dass auch
die Bildung einer dezidiert religionskritischen und atheistischen Grundhaltung nicht
an sich als Scheitern einer Bildung in Sachen Religion angesehen werden muss. Das
miisste deutlicher werden — nach innen und auflen.

Entscheidend ist vielmehr, dass Bildung in Sachen Religion mit einer Fihigkeit zur
Perspektivenverschrankung verbunden wird. Abstrakt formuliert: Wie erscheint der je-
weils andere in meiner Perspektive und ich in seiner und wie kann ich diese Differenz in
meiner Perspektive wieder verstehen? Nur dann lassen sich nicht nur Positionen (als ob
es die an sich gibe) kennenlernen, sondern das, worauf es angesichts der verschwim-
menden Grenzen zwischen dem Religiosen, dem Nicht-Religiosen und dem nicht ein-
mal Nicht-Religiésen eigentlich ankommt: Angemessene Umgangsformen mit eigener
und fremder Positionalitit, die nicht abstrakt lehrbar sind, sondern vor allen Dingen
eingeiibt werden miissen. Auch in dieser Hinsicht braucht religiése Bildung ein Lernen
in authentischer Begegnung mit unterschiedlicher Positionalitit.

6 In welche Aporien solche Zuschreibungen, wie etwa die Festlegung von Migrantengruppen auf
den Islam, fithren kénnen, zeigt eindriicklich die Studie von Conrad Krannich (2020).

7 So etwa Eilert Herms: »Der christliche Glaube ist sich gegenwirtig als das ausgezeichnete Exem-
plar von Religion. Er manifestiert ihr Wesen und zugleich ihre innergeschichtlich uniiberholbare
Bildungsgestalt« (Herms 2017: 75).

14.02.2026, 16:57:04. -



https://doi.org/10.14361/9783839457801-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Plurale Positionalitat
4. Der Verlust der Selbstverstandlichkeit

Der Umbruch der Moderne durch Ambiguisierung und Pluralisierung des Religiésen
schliefSt so einen Verlust der Selbstverstindlichkeit des Christlichen, aber auch des
Religiosen tiberhaupt mit ein, auch und gerade fiir grofie Teile der christlichen Ge-
meinschaften selbst. Das Christentum transformierte sich vom Medium, das die Wirk-
lichkeitswahrnehmung als solche formierte, zum Gegenstand. Das heutige Medium
ist (jedenfalls im Allgemeinen und cum grano salis) ein sikulares, im Ansatz naturwis-
senschaftlich impragniertes, aber oft transempirisch angereichertes Wirklichkeitsbe-
wusstsein einer Welt ohne inhirente, kosmische Sinndimension. Das Christentum ist
nun Teil der Welt, nicht mehr umgekehrt die Welt ein Moment des christlichen Wirk-
lichkeitsverstindnisses, etwa als Schopfung. Man sieht das Christentum und die Reli-
gionen als Gegenstinde in der Welt, selbst wenn man sich dem Christentum oder einer
anderen Religion zurechnet. Glauben und Religion erschliefien nicht linger die Welt,
sondern sind zu einem Teilbereich des Verstehens der Wirklichkeit herabgesunken, der
dann personlich unterschiedliche Bedeutung im Gesamtverstindnis von Wirklichkeit
annehmen kann.

In den Debatten um die Zukunft von Christentum und Religion wird von man-
chen noch insinuiert, dass eine neue Form von Selbstverstindlichkeit von Religion und
Glauben dadurch gewonnen werden konnte, dass man ein undogmatisches, die reli-
gios-emotiven Produktivkrifte als im Grunde nie versiegte Quellen wieder ernst neh-
mendes Christentum als neuzeitlich geklirte Form von Religion propagiert. Doch auch
so will sich eine Selbstverstindlichkeit des Religiésen nicht mehr so recht einstellen,
nicht einmal innerhalb des Christentums, das sich seiner selbst als unreduzierbar plu-
ral bewusst geworden und in der Okumene grandios daran gescheitert ist, eine neue
Kohirenz auch nur des Christlichen zu etablieren.

Zum Glauben in einem christlichen Sinne, das diirfte unsere Situation heute grund-
legend charakterisieren, muss eine Person immer irgendwie erst gewonnen und im
Laufe der eigenen Biographie immer wieder neu® gewonnen werden. Christlicher Glau-
be ist heute faktisch nur vorhanden als iiberwundener Unglaube, als zuriickgelassene
Anfechtung (vgl. Jiilngel 2003). Der christliche Glaube diirfte heute seine Orientierungs-
kraft nicht primir durch das von ihm Behauptete und mit ihm Implizierte gewinnen,
sondern durch das mit ihm im Zusammenhang unseres Welterlebens unverhofft Ge-
wonnene, dann aber auch durch das von ihm Verweigerte, in ihm Uberwundene und in
ihm Aufgehobene. Von der Erfahrung des Gewonnenseins fiir den Glauben erschlief3t
sich weder Gott als die alles bestimmende Wirklichkeit noch die Wirklichkeit in ihrer
Totalitit, sondern werden verschiedene Aspekte einer immer wieder neu als von Gott
her zu verstehenden, erldsungsbediirftigen und vollendungsfihigen Wirklichkeit zu-
ginglich, und darin erkennen Menschen sich selbst — hoffentlich — als von Gott gelieb-
te Geschopfe und ihre Mitmenschen als potentielle Nichste. Das impliziert allerdings
fiir den Zusammenhang religioser und christlicher Bildung, dass im Grunde diskursive

8 Vgl. die Bemerkungen von Eberhard Jiingel, dass der christliche Glaube eigentlich keine letzten
Worte kennt, sondern die christliche Kommunikation des Evangeliums als ein unendliches Ge-
sprach zu verstehen ist (Jiingel 2008).

14.02.2026, 16:57:04. -

79


https://doi.org/10.14361/9783839457801-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

80

Dirk Evers

Formen auf Dauer gestellt sind, obwohl die Ablehnung jeder Apologetik doch den pro-
testantisch-theologischen Konsens des 19. und 20. Jahrhunderts iiber alle Stromungen
hinweg darstellte.”

Die Ablehnung apologetischer Bemithungen um eine Plausibilisierung des Chris-
tentums hatte und hat ihre guten Griinde. Die Diskursivitit von Religion und Glauben
heute darf aber deshalb nicht tiberspielt werden und kann weder durch den Verweis
auf Offenbarung noch durch ein »voraussetzungsloses Schweben in der religiosen Re-
de« (Wittekind 2018: 31) erledigt werden. Religion und Glauben neu als lebenslange
Aufgaben und Ubungsformen zu begreifen, die zwar nicht auf einen in Stufen ange-
legten ordo salutis abgebildet werden kénnen, aber doch von Dynamik und >Wachstumx«
getrieben sein konnen und in verschiedenen Biographien, in unterschiedlichen Lebens-
kontexten und Lebensaltern unterschiedliche Formen annehmen, so dass immer neue
Lernprozesse ihren Platz haben (vgl. Grethlein 2019), wire auch eine Entlastung fiir
den Religionsunterricht, der sich dann nicht an dem Ideal eines christlich ein- fir al-
lemal durchgebildeten Lebens orientieren miisste, sondern sich selbst einordnen und
zuriicknehmen kénnte in ein Bildung heute tiberhaupt bestimmendes Verstindnis von
menschlicher Existenz als lebenslanger Aufgabe. Das wiirde Luthers urspriinglicher re-
formatorischer Einsicht durchaus entsprechen:

»Das alszo ditz leben nit ist ein frumkeit, szondern ein frumb werden, nit ein gesunt-
heit, szondernn eyn gesunt werden, nit eyn weszen, sunderen ein werden, nit ein ruge,
szondernn eyn ubunge, wyr seyns noch nit, wyr werdens aber. Es ist noch nit gethan
unnd geschehenn, esistaberym gang unnd schwanck. Esist nit das end, es istaber der
weg, es gluwet und glintzt noch nit alles, es fegt sich aber allesz.« (Luther 1897: 338)

5. Bildung als Einiibung in die Kunst des Verstehens

Man kann die Verschrinkung der verschiedenen Ebenen beim Zustandekommen und
bei der Bildung von Lebens- und Glaubensiiberzeugungen so fassen, dass man sie als
Einiibung in ein Verstehen begreift, das verschiedene Momente von Verstehen zu inte-
grieren sucht und sich dadurch zum Verstehen selbst noch einmal verstehend verhal-
ten kann. Man kann nach meiner Uberzeugung grundsitzlich drei Dimensionen von
Verstehen unterscheiden, die in der Alltagssprache nur bedingt differenziert werden.
Zunichst kann man das Verstehen von etwas betrachten, also ein Verstehen im Modus
der Gegenstandlichkeit oder der 3. Person, das sich primir auf Gegenstinde und Sach-
verhalte bezieht und idealerweise seinen Ausdruck in Form von propositionalen Be-
schreibungssitzen findet. Mit diesem Verstehen verbunden und darin zugleich von ihm
unterschieden ist die Tatsache, dass ein solches Verstehen von etwas immer das Ver-
stehen von jemandem im Kontext geteilten und kommunizierten Verstehens ist. »Wir

9 Vgl. dazu Evers 2009. Zwei Stimmen mogen dies illustrieren: »da in mir nicht eine apologetische
Faser ist, so will ich das Christenthum auf sich selbst stellen, da ich es aus sich selbst verstehe«
(Albrecht Ritschl, nach: Otto Ritschl1896: 273); »Apologetik, Sorge um den Sieg der Heilsbotschaft,
gibt es nicht« (Barth 1978: 11).

14.02.2026, 16:57:04. -



https://doi.org/10.14361/9783839457801-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Plurale Positionalitat

erlernen mit dem System der Personalpronomina die Beobachterrolle der »dritten« Per-
son nur in Verbindung mit den Sprecher- und Hoérerrollen einer sersten< und >zweitenc
Person.« (Habermas 2005: 173) Wir werden uns im Verstehen von etwas unser selbst als
der verstehenden Person inne, so dass jedes Verstehen auch ein Selbstverstehen impli-
ziert und wir im Laufe unserer Bildungsgeschichte immer mehr verstehen, inwiefern
jedes Verstehen unhintergehbar von einem Selbstverstehen begleitet ist und beide Ver-
stehenshinsichten sich wechselseitig konstituieren und beeinflussen, so dass selbst das
abstrakteste Faktenwissen noch affektiv grundiert ist durch den Bezug auf die eigene
Person. Jedes Verstehen setzt ein verstehendes Subjekt voraus, das sich im Vorgang von
Verstehen mitversteht und insofern Verstehen auch auf sich selbst wendet, ja darin erst
zu einem Selbst wird. So wird Verstehen angereichert mit dem ganzen Reichtum emo-
tionaler und sinnhafter Intentionalitit, die uns Menschen eigen ist, durch die wir uns
in unserem Verstehen von etwas zu uns selbst verhalten und auf uns selbst ansprechbar
werden.

Doch insofern wir unser Verstehen von etwas und unser Selbstverstehen nur vermit-
telt iiber unser In-der-Welt-Sein, itber unsere Erfahrungen vor dem Hintergrund einer
intersubjektiv geteilten Lebenswelt ausbilden konnen, gehért zum Verstehen auch ein
in weiten Teilen nicht-ausdriickliches Sich-auf-etwas-Verstehen gleichurspriinglich mit
dazu, ein Verstehen gewissermaflen in den Modi der 2. Person (Sprecher- und Hérerrol-
le), das weder ganz auf die Gegenstandsseite gebracht und so >objektivierend« eingeholt
noch als solches dem jeweiligen Individuum zugerechnet werden kann. In dieser Hin-
sicht verstehen wir die Wirklichkeit als engagierte Teilnehmerinnen und Teilnehmer an
ihr, so dass wir nicht nur etwas und darin uns selbst verstehen, sondern wir uns auch
auf die Wirklichkeit verstehen, indem wir in gemeinschaftlich gestiitzten Formen mit
ihr umzugehen wissen. Verschrinkt wird ein solches Sich-Verstehen-auf mit anderen
Formen von Verstehen vor allem durch Sprache und Kultur, durch die wir uns gemein-
sam in ein engagiertes Verstehen auf die Wirklichkeit einweisen und unser Verstehen
von etwas und unser Selbstverstehen zum Ausdruck bringen.

Religidse Uberzeugungen, Glaubenshaltungen und Lebensgewissheiten bilden sich
im Zusammenspiel und an der Schnittstelle dieser drei Verstehenshinsichten aus. Ihre
dreidimensionale Ausdifferenzierung erdffnet einerseits individuelle Aneignungsriu-
me, die der Vielfalt und heutigen Heterogenitit unserer Biographien und Prigungen
Rechnung tragen, und sie fithrt andererseits in ein Verstehen des Verstehens, also in
die Kunst des Verstehens (vgl. Dalferth 2018) ein, ohne die Bildung nicht gelingen kann.
Religion kann nicht kognitiv enggefiihrt werden hin auf ein desengagiertes Verstehen
von etwas, das dann noch irgendwie subjektiv angeeignet oder abgelehnt wird. Religion
kann auch nicht auf die Pflege einer empfindsamen Innenwelt oder auf eine schweben-
de Selbstbeschiftigung reduziert werden, durch die man sich vor allem auf sich selbst
besinnt. Und Religion kann und darf nicht als blofRe Fortsetzung von Tradition und
Folklore verstanden werden, etwa in dem Sinne, wie Wittgenstein die Einfithrung in
ein Sprachspiel oder ins Regelfolgen verstanden hat.’® Das alles umfasst Religion auch,
doch sie bildet sich heute, wenn tiberhaupt, an der Schnittstelle und Interaktion dieser

10 »Die Grundlage jeder Erklarung ist die Abrichtung. (Das sollten Erzieher bedenken.)« (Wittgen-
stein 2002: 370, §419).

14.02.2026, 16:57:04. -

81


https://doi.org/10.14361/9783839457801-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

82

Dirk Evers

drei Verstehenshinsichten aus. Und sie hat iiber diese Hinsichten auch Kontakt zu im
Grunde allen anderen Fichern des Curriculums einschliefflich der Naturwissenschaf-
ten.

Schon innerhalb des Religionsunterrichts ist deshalb zwischen verschiedenen Me-
thoden und Gegenstinden zu differenzieren. Eine lehrmifige und sachhaltige, auch
intellektuelle und kognitive Dimension ist unverzichtbar. Sie darf auch deshalb nicht
zu kurz kommen, damit Problemkontakt etwa mit den naturwissenschaftlich-techni-
schen Fichern gehalten werden kann, deren Verstehen von etwas immer auch auf unser
Selbstverstehen und auf den Umgang mit der Wirklichkeit zuriickwirkt (bis hin zur Aus-
bildung der sikularen Option). Nur so bleibt der Religionsunterricht auch gesprachs-
fahig fiir den Ethikunterricht, der ebenfalls auf seine Weise an diesem Schnittfeld von
Verstehensperspektiven angesiedelt ist. Dariiber hinaus muss der je personlichen Ar-
tikulation, Aneignung, aber auch Verweigerung von personlicher Stellungnahme im
Zusammenhang von Selbstverstehen Raum gegeben werden. Sie muss im Religions-
unterricht geschiitzt und gewiirdigt werden, ohne in irgendeinem Sinn erzwungen
werden zu kénnen. Und schliefilich gibt es entscheidende Aspekte von Religion und
Glauben, die in einem unausdriicklichen Sich-auf -etwas-Verstehen griinden, wie dies
paradigmatisch in Gebet und Ritual geschieht, bei denen dann auch sprachliche oder
bildnerische Kompetenz einen besonderen Platz haben. Insofern gehéren auch nicht
zu vorschnell als religiése Vereinnahmungen anzusehende Ubungsformen zu religiéser
Bildung dazu. Alle drei Aspekte des hermeneutischen Dreiecks wiren dabei so aufein-
ander zu beziehen, dass sie jeweils nicht auf Kosten der anderen Verstehensdimensio-
nen florieren, sondern sich wechselseitig herausfordern und schirfen.

Die eigentliche Herausforderung aber mag darin liegen, auch diesen Gesamt-
zusammenhang noch einmal als solchen zu thematisieren und damit die Kunst des
Verstehens einzuiiben. Dass diese drei Verstehenshinsichten in Religion und Glauben
verschrankt sind, erklirt die eigentimliche Ungleichgitigkeit, die in religios-weltan-
schaulichen Diskursen mitunter auch aggressiv zutage tritt, weil in ihnen ein Verstehen
von etwas mit grundsitzlichem Selbstverstehen und 6ffentlichen und privaten Formen
der Lebensfithrung verbunden ist, so dass unsere Lebensentwiirfe tiberhaupt zur
Debatte stehen. Ein Verstehen der Differenziertheit und Verschrinktheit von Verste-
henshinsichten zielt dann auf die theoretische und praktische Einiitbung von Toleranz,
d.h. von Umgangsformen mit dem, was man eigentlich ablehnt oder an dem man
nicht teilhat oder teilhaben mochte, gerade weil es einem nicht gleichgiiltig ist, das
man aber doch aus guten Griinden ertragen, akzeptieren oder moglicherweise sogar
wertschitzen kann. Dabei geht es nicht nur um religionsinterne Interessen, also um
die Modernitits- und Pluralititsfihigkeit einer Religion, es geht auch um die Toleranz-
und Liberalititsfihigkeit sikularer Uberzeugungen und Lebensformen gegeniiber
einem religiésen Verstehen von Wirklichkeit, das wenig plausibel erscheinen mag, und
gegeniiber religiésen Praktiken bis hin zu Kleiderordnungen und Ritualen wie dem
der Beschneidung, die eine auf Weltanschauungs- und Religionsfreiheit verpflichtete
sikulare Gesellschaft — so weit es geht und um der wertschitzenden Anerkennung
moglichst aller ihrer Biirgerinnen und Biirger — zu tolerieren sucht. Gerade eine tole-
rante Gesellschaft braucht deshalb neue Formen eines positionellen und darin zugleich
pluralen und interdisziplinir beziehungsreichen Religionsunterrichts.

14.02.2026, 16:57:04. -



https://doi.org/10.14361/9783839457801-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Plurale Positionalitat
Literaturverzeichnis

Barth, Karl (1978): Der Romerbrief (Zweite Fassung 1922), Zitrich: Theologischer Verlag.

Dalferth, Ingolf U. (2010): Radikale Theologie (= Forum Theologische Literaturzeitung,
Band 23), Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt.

— (2018): Die Kunst des Verstehens. Grundziige einer Hermeneutik der Kommunikati-
on durch Texte, Tiibingen: Mohr Siebeck.

Dingel, Irene (Hg.) (2014): Die Bekenntnisschriften der evangelisch-lutherischen Kir-
che. Vollstindige Neuedition (= BSELK), Géttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.
Domsgen, Michael (2019): Religionspidagogik (= Lehrwerk Evangelische Theologie,

Band 8), Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt.

Domsgen, Michael/Schréder, Bernd (Hg.) (2014): Kommunikation des Evangeliums.
Leitbegriff der Praktischen Theologie (= Arbeiten zur praktischen Theologie, Band
57), Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt.

Ebeling, Gerhard (1979): Dogmatik des christlichen Glaubens. Bd. III. Der Glaube an
Gott, den Vollender der Welt, Tiibingen: Mohr.

Edwards, Jonathan (1772): A Treatise Concerning Religious Affections, Edinburgh: J.
Wood.

Evers, Dirk (2009): »Apologetische Theologie im >Weltanschauungskampf<. Der Streit
um Theologie und Naturwissenschaften vor und nach 1900«, in: Materialdienst der
Evangelischen Zentralstelle fiir Weltanschauungsfragen 72, S. 443-455.

Grethlein, Christian (2019): Lebensalter. Eine theologische Theorie, Leipzig: Evangeli-
sche Verlagsanstalt.

Habermas, Jiirgen (2005): »Freiheit und Determination«, in: Jirgen Habermas: Zwi-
schen Naturalismus und Religion. Philosophische Aufsitze, Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp, S. 155-186.

Herms, Eilert (2017): Systematische Theologie. Das Wesen des Christentums: In Wahr-
heit und aus Gnade leben, Tiibingen: Mohr Siebeck.

— (1992): »Die Wirklichkeit des Glaubens. Beobachtungen und Erwigungen zur Leh-
re vom ordo salutis«, in: Eilert Herms: Offenbarung und Glaube. Zur Bildung des
christlichen Lebens, Tiibingen: Mohr, S. 138-167.

Huxel, Kirsten (2003): »Ordo salutis. II. Ethisch«, in: Die Religion in Geschichte und
Gegenwart. 4. Aufl. Bd. 6, Tiibingen: Mohr Siebeck, Sp. 639.

Jingel, Eberhard (2003): »Anfechtung und Gewiflheit des Glaubens. Wie bleibt die Kir-
che heute bei ihrer Sache? (1976)«, in: Eberhard Jiingel: Theologische Erérterungen.
Teil 5. Ganz werden, Titbingen: Mohr Siebeck, S. 89-114.

— (2008): »Das unendliche Gesprich, in: Zeitschrift fiir Ideengeschichte 2(2), S. 48-49.
Kant, Immanuel (1907): »Die Religion innerhalb der Grenzen der blofen Vernunft«
[1793], in: Gesammelte Schriften. Abt. 1: Werke. Bd. 6, Berlin: Reimer, S. 1-202..
Krannich, Conrad (2020): Recht macht Religion. Eine Untersuchung itber Taufe und

Asylverfahren (= Kirche — Konfession — Religion, Band 76).

Luther, Martin (1897): »Grund unnd ursach aller Artickel« [1521], in: Martin Luther Wer-
ke, Kritische Gesamtausgabe Bd. 7, Weimar: Bohlau, S. 308-457.

Niesel, Wilhelm (Hg.) (1938): Bekenntnisschriften und Kirchenordnungen der nach Got-
tes Wort reformierten Kirche, Zollikon-Ziirich: Evangelischer Verlag.

14.02.2026, 16:57:04. -

83


https://doi.org/10.14361/9783839457801-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

84

Dirk Evers

Ritschl, Dietrich (1988): Zur Logik der Theologie. Kurze Darstellung der Zusammenhin-
ge theologischer Grundgedanken (2. Aufl.), Miinchen: Chr. Kaiser.

Ritschl, Otto (1896): Albrecht Ritschls Leben. Zweiter Band 1864-1889, Freiburg i.Br.:
Mohr.

Selbstindige Evangelisch-Reformierte Kirche Heidelberg (SERK): Dordrechter Lehrre-
gel. www.serk-heidelberg.de/unser-glaube/lehrregel/

Taylor, Charles (2009): Ein sikulares Zeitalter, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Wittekind, Folkart (2018): Theologie religiéser Rede. Ein systematischer Grundriss, Tii-
bingen: Mohr Siebeck.

Wittgenstein, Ludwig (2002): »Zettelc, in: Werkausgabe Bd. 8: Uber Gewiftheit [u.a.],
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 259-443.

14.02.2026, 16:57:04. -


https://doi.org/10.14361/9783839457801-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

