
I Fachbezogene Perspektiven

https://doi.org/10.14361/9783839457801-003 - am 14.02.2026, 16:57:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457801-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839457801-003 - am 14.02.2026, 16:57:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457801-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Plurale Positionalität

Fünf Impulse für einen konfessionellen Religionsunterricht

aus systematisch-theologischer Perspektive

Dirk Evers

1. Systematische Theologie und Bildung von Religion

Inmeinem Fach, der systematischenTheologiemit dem Schwerpunkt Dogmatik im Zu-

sammenhang der evangelischen akademischenTheologie, ist dasThema Bildung wenig

präsent, obwohl es doch gerade Bildungsvorgänge sind, die die akademische Theolo-

gie selbst vollzieht. Bei der Aneignung der Lehrtraditionen des Christentums und ih-

rer kritisch-konstruktiven Reflexion in Forschung und Lehre aber spielt – neben philo-

sophischen, wissenschaftstheoretischen Diskursen und allerlei gesellschaftlichen und

kulturwissenschaftlichen Debatten – der Religionsunterricht im Grunde keine Rolle.

Dabei wird man theologische Bildung als Reflexion über Religion sicherlich noch ein-

mal deutlich von einer Bildung in Sachen Religion unterscheiden müssen. Andererseits

ist es – nach meiner Wahrnehmung – innerhalb der systematischen Theologie oft so,

dass die auf Dauer gestellte Reflexion über Religion selbst religiöse Züge trägt und sich

das jeweilige theologische Denken an etwas abarbeitet, was durchaus zur eigenen re-

ligiösen Biographie und Bildungsgeschichte gehört, aber immer unausgesprochen im

Hintergrund bleibt. An die eigene Adresse gerichtet, würde es der systematischenTheo-

logie guttun, mehr und ausdrücklich den Zusammenhang von reflexiver Einstellung

und christlicher Lebensform zu thematisieren und also zwischen Glauben und Theolo-

gie, zwischen Religion und Reflexion einerseits mit einer gewissen Strenge zu unter-

scheiden, dies zugleich aber so zu tun, dass der innere Bezug, der gerade durch den

Bildungsbegriff vermittelt wird, deutlich wird. Gelebte Religion und deren theologische

Reflexion sind zumindest aus christlicher Sicht nicht Selbstzweck, sondern sollen auf

die eine oder andere Weise der ›Kommunikation des Evangeliums‹1 und damit eigent-

lich Gott selbst dienen.

1 Zu dieser in den letzten Jahren sich profiliert habenden religionspädagogischen »Kurzformel« vgl.

Domsgen (2019: 255) und zum Diskurs darüber Domsgen/Schröder 2014.

https://doi.org/10.14361/9783839457801-003 - am 14.02.2026, 16:57:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457801-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


74 Dirk Evers

Die systematische Theologie steht dabei für die notwendige Selbstunterbrechung,

die im Grunde zu jedem Kommunikationsvorgang hinzugehört, indem man sich z.B.

fragt, ob geschehende Kommunikation des Evangeliums dem Evangelium eigentlich

entspricht, aber immer wieder auch tiefer ansetzt, was es denn in der Gegenwart über-

haupt mit ›dem Evangelium‹, also mit dem Zusammenhang, dem sich christliches Le-

ben und Denken verpflichtet sieht, auf sich hat. Dass Kommunikation gelingt, ist im-

mer prekär, und auch die Kommunikation des Evangeliums kann nur im Wechselspiel

von Vollzug und Unterbrechung gelingen. Theologie insgesamt kann und darf deshalb

nicht einfach nur der positionellen Selbstvergewisserung dienen, sondern muss auch

Momente der Irritation, der Dislozierung des eigenen Standpunktes und der bestän-

digen Neuorientierung umfassen (Dalferth 2010: 230). In den Kommunikationsvorgän-

gen, die die christliche Religion und die Bildung zu ihr betreffen, verstärkt sich diese

hermeneutische Binsenweisheit dadurch, dass hier die Kommunikationsvorgänge in

entscheidender Weise auf ein transzendentes und also direkter Zugänglichkeit entzo-

genes Drittes, auf Gott selbst, bezogen sind, von dem her erst die Kommunikation über

ihn gelingen kann.

Darin besteht nun mein erster Impuls zum Nachdenken über den konfessionellen

Religionsunterricht imWandel, dass es zumindest für das Christentum, vielleicht aber

für Religion überhaupt entscheidend ist und sich in der Form der Bildung zur Religion

niederschlagenmuss, dass Religion in ihrem Transzendenzbezug nur dadurch kommu-

nikationsfähig wird, dass sie sich in besonderer Weise irritationsfähig zeigt, dass sie

einerseits immer schon von einer durch den Transzendenzbezug bestimmten ›Position‹

herkommt, andererseits diese Positionalität in einem lebendigen Kommunikationsvor-

gang immer wieder neu und durch Irritation hindurch gewonnen werden muss. Das

mündet für mich in ein Plädoyer für die Zusammengehörigkeit von Theologie und Re-

ligion im Religionsunterricht und das Erstnehmen von Schülerinnen und Schülern als

theologische Subjekte. Es gehört zur Bildung in Sachen Religion immer eine kritisch-

konstruktive Positionierung dazu: Es geht um etwas Unbedingtes, das allerdings Men-

schen nicht zur Verfügung steht. Nur dann kann die Wahrnehmung des Religionsun-

terrichts aus dem Oszillieren zwischen Fundamentalismus und Gleichgültigkeit befreit

werden.

Dabei ist mir der Ermächtigungscharakter wichtig, der mit der Zumutung einher-

geht, als eigenes theologisches Subjekt und nicht nur in religiöser Empfindsamkeit

angesprochen zu werden. Das wird in den verschiedenen Stadien einer Bildungsge-

schichte in Sachen Religion und Glauben unterschiedlich aussehen und darf auch nicht

kognitiv verengt werden (dazu unten mehr), ist aber auch nicht bloß eine Stufe in der

Glaubensentwicklung,2 sondern ein Strukturmoment des Glaubens und von vielen For-

men von Religion selbst. Vor allem unter den Bedingungen der Gegenwart kann nur in

dem Wechselspiel von Kenntnissen, Vollzugsformen und kritisch-konstruktiver Refle-

xion auch die eigentliche religiöse Dynamik von Position und Irritation in Bezug auf

eine unverfügbare Größe in den Blick kommen, ohne dass damit schon festgelegt wä-

re, wieweit und in welcher Form sich Schülerinnen und Schüler darauf einlassen. Nach

2 Vgl. etwa die Stufe des individuierend-reflektierenden Glaubens nach Fowler (Domsgen 2019:

307).

https://doi.org/10.14361/9783839457801-003 - am 14.02.2026, 16:57:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457801-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Plurale Positionalität 75

meiner Überzeugung leiten sich im Übrigen von daher auch weitere, oft polar verfasste

Dynamiken ab, die sich in Theologie und Religion immer wieder finden, wie die von

Konzentration (etwa in heiligen Texten oder Bekenntnissen) und Entfaltung (in Narra-

tiven und Feiern), von Verstehen und Geheimnis (die einander nicht einfach ausschlie-

ßen, sondern sich wechselseitig steigern können), von Erneuerung und Bewahrung,

von Orthodoxie und Heterodoxie, von jetzt Dringlichem und bleibend Wichtigem (vgl.

Ritschl 1988: 120) – um nur einige zu nennen, die man nicht versteht, wennman die Be-

deutung von Positionalität und Irritation in Sachen Religion nicht nachvollziehen kann

oder Positionalität auf ein je individuelles Vorzüglichkeits- oder Geschmacksurteil re-

duziert.

2. Zwischen Selbstbildung und Gebildetwerden

Ihren systematisch-theologischen Ort hat die Bildung zur Religion eigentlich im klassi-

schen Lehrstück des ordo salutis, der ›Heilsordnung‹, das traditionell durch Überlegun-

gen zu Berufung, Erleuchtung, Bekehrung, Wiedergeburt, Rechtfertigung, Heiligung

etc. entfaltet wird.3 Vor dem Hintergrund pietistischer, aber auch frühneuzeitlicher

Frömmigkeit kann man dieses der Lehre vom Heiligen Geist zugeordnete Lehrstück

als eine Art geistlichen Lebenslauf eines Christenmenschen lesen: »Die Pneumatolo-

gie wird hier sozusagen im Spiegel der inneren Biographie des Christen zur Darstel-

lung gebracht.« (Ebeling 1979: 11) Diese innere Biographie, die die Erfahrungsseite der

Glaubens- und Frömmigkeitsbildung darstellt, wird in dogmatischer Perspektive al-

lerdings nicht vom menschlichen Subjekt, sondern vom Wirken des Heiligen Geistes

bestimmt. Er ist und bleibt das Subjekt der Heilszueignung, während das Heil selbst in

der Perspektive der eigenen Erfahrung in verschiedene Aspekte auseinandertritt. Um-

stritten ist dabei, ob es sich um rein sachlogische Konstitutionsbedingungen in theo-

logischer Abstraktion oder um chronologisch irgendwie aufeinander aufbauende, em-

pirisch ausweisbare Bildungsstufen handelt.4

Eilert Herms (1992) hat die Folgewirkungen dieses Lehrstücks inTheologie und Phi-

losophie sowie in der Literatur aufgezeigt. Im Puritanismus und Methodismus wur-

de die Vorstellung eines methodischen Heilswegs mit verschiedenen, aufeinander auf-

bauenden Bildungsstufen betont, während der aufklärerische Fortschrittsoptimismus

den Gedanken einerseits in Richtung einer ›Erziehung des Menschengeschlechts‹ ge-

schichtlich auslegte, andererseits ethisch-moralisch auf das Individuum anwandte. So

ist denn auch das neuzeitliche Bildungsdenken durch dieses Lehrstück z.B. über Co-

menius theologisch beeinflusst worden. Auf eigeneWeise transformierte dann Kant die

Anschauung vom Heilsweg in einen ethisch-moralischen Bildungsgedanken, bei dem

3 Die Bezeichnung ordo salutis stammt vermutlich von Johann Franz Buddeus (vgl. dessen Institutio-

nes Theologiae Dogmaticae von 1723), das Lehrstück lässt sich aber zurückverfolgen bis zur Con-

fessio Augustana und deren Apologie durch Melanchthon sowie Luthers Kleinem Katechismus, in

dessen Erläuterung des 3. Artikels die Partizipien berufen, erleuchtet, geheiligt und erhalten vorkom-

men (vgl. Dingel 2014: 872).

4 Für das erste plädiert Kirsten Huxel (2003: 639) in ihrer kurzen Darstellung des Lehrstücks.

https://doi.org/10.14361/9783839457801-003 - am 14.02.2026, 16:57:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457801-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


76 Dirk Evers

allerdings das Begründungsverhältnis vonWirken des Geistes und menschlichemHan-

deln gegenüber der Reformation umgekehrt wurde, so dass nun der Heilige Geist nur

ratifiziert, was durch die Selbsttätigkeit des Subjekts in seiner Bekehrung durch eine

aus freiem Entschluss hervorgebrachte »Revolution für die Denkungsart« (Kant 1907:

47) als »eine Art von Wiedergeburt gleich als durch eine neue Schöpfung […] und Än-

derung des Herzens« (ebd.) herbeigeführt wurde. Ein anderer Traditionsstrang führte

über die reformierte Theologie und das puritanische Programm der Gewissenserfor-

schung im Sinne des syllogismus practicus5 zur Psychologie. Jonathan Edwards Traktat

über religiöse Affekte (Edwards 1772), geschrieben zur Zeit des First Great Awakening,

der großen britisch-nordamerikanischen Erweckungsbewegung, die in verschiedenen

Wellen in den 1730er und 1740er Jahren England und seine amerikanischen Kolonien

erfasste, kann »als einer der ersten empirisch-psychologischen Traktate der Geschichte

der Psychologie« (Herms 1992: 157) gelten. Gerade im nordamerikanischen Raum hat

diese Erkundung der Bildung einer reifen religiösen Persönlichkeit Schule gemacht,

wenn man etwa an William James und andere denkt. Auch die protestantische Reli-

gionspädagogik ist durch verschiedene Stufenmodelle religiöser Entwicklung und Bil-

dung wie z.B. bei Oser/Gmünder oder James Fowler nachhaltig geprägt worden (vgl.

Domsgen 2019: 292-319).

Nach Eilert Herms geht es bei der Entfaltung des ordo salutis und in der Weiterent-

wicklung dieser Vorstellung in theologischen wie philosophischen und pädagogischen

Zusammenhängen eigentlich um die Frage nach der Wirklichkeit des Glaubens im Zu-

sammenhang der Wirklichkeit selbst. Gegen jede bloß abstrakte, rein dogmatisch blei-

bende Rechtfertigungsrhetorik möchte Herms als »direkten Gegenstand[.] der Theolo-

gie in allen ihre Disziplinen […] das gegenwärtige christliche Leben« wiedergewinnen,

das in seiner Lebensgewissheit durchgängig bestimmt ist »durch die bildungskräftige

Begegnung mit dem Lebenszeugnis Jesu Christi« (Herms 2017: XIX). Das haben ande-

re mit einem gewissen Recht als »neokonservative Behauptungstheologie« (Wittekind

2018: 66) kritisiert. Doch die empfohlene Alternative, die Begründung religiösen Ver-

stehens »als ein von sich selbst her gegebenes Schweben in einem absoluten und unab-

leitbaren Selbstbezug zu reformulieren« (ebd.: 67), dürfte bildungstheoretisch ebenfalls

aporetisch sein, weil man die Konstruktivität religiöser Sinndeutung nur rein selbstre-

ferentiell kommunizieren kann. Bildung in Religion und in Glaubenssachen kann we-

der bloß im Modus des Behauptens noch im Modus der selbstreferentiellen Einübung

in religiöse Rede erfolgen.

Auch darin deutet sich eine Grundspannung neuzeitlicher Bildung überhaupt an.

Einerseits soll Bildung im Gefolge der Aufklärung immer Anregung zur Selbstbildung

5 Der syllogismus practicus ist in Teilen der reformierten Tradition der Schluss von der Lebenspraxis

auf die eigene Erwählung. Er ist schon angedeutet in Frage 86 des Heidelberger Katechismus, in

dem die guten Werke des Christen auch deshalb geschehen, »daß wir bey vns selbst vnsers glau-

bens auß seinen früchten gewiß sein« (Niesel 1938). Der Hauptstrom reformierter Frömmigkeit

dürfte allerdings eher auf der Linie der Dordrechter Lehrregel von 1619 liegen, die man als syllo-

gismus mysticus bezeichnet hat. Dort werden in Artikel 12 »wahrer Glaube an Christus, kindliche

Gottesfurcht, Schmerz über die Sünden gegen Gott, Hunger und Durst nach Gerechtigkeit usw.«

(zit.n. SERK) als Früchte der Erwählung aufgelistet.

https://doi.org/10.14361/9783839457801-003 - am 14.02.2026, 16:57:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457801-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Plurale Positionalität 77

und zur Ausbildung einer selbstbestimmten Persönlichkeit sein. Bildung gilt als in-

trinsischer Prozess, der von außen nur angestoßen werden kann, wesentlich aber in

Selbsttätigkeit besteht. Andererseits macht schon der Begriff deutlich, dass er den Vor-

gang eines Sich-bildens, eines Gebildet-werdens und den Zustand des Gebildet-Seins

zugleich umfasst und Selbsttätigkeit zwar den Fokus des Bildungsgedankens darstellt,

diese aber zugleich immer auch kontextuell zu verorten ist und über je individuelle

Sinnbehauptung hinaus auch auf eine angemessene Erfassung der Wirklichkeit An-

spruch erhebt, über die man sich gemeinschaftlich verständigen muss. Bildung enthält

auf die eine oder andere Weise immer auch dem Subjekt äußere Zumutungen, und

sie versteht das Individuum immer auch im Zusammenhang der Gemeinschaft. Der

Versuch reformatorischer Dogmatik, das eigentlich unableitbare Wirken des Heiligen

Geistes in ein Bildungsgeschehen zu übersetzen, transformiert sich deshalb heute in die

religionspädagogische Herausforderung, neue Formen einer Balance von Sachwissen,

Positionalität, individueller Aneignung und dem Verweis auf das allen Unverfügbare

zu entwickeln. Unter unseren gesellschaftlichen Bedingungen dürfte das darauf hin-

auslaufen, Religionsunterricht gerade in seiner positionellen Gestalt zu pluralisieren.

Dafür argumentieren die folgenden Abschnitte.

3. Plurale Positionalität als Antwort auf die Ambiguisierung
und Pluralisierung von Religion

Die von denHerausgebern dieses Bandes geschilderten Herausforderungen für den Re-

ligionsunterricht machen unter anderem ein Doppeltes deutlich: Der Begriff der Religi-

on – vor allem im Singularmit bestimmtemArtikel – ist in Auflösung begriffen, und die

damit verbundene Pluralisierung des Religiösen und die Zunahme säkularer Optionen

stellte die traditionelle Positionalität des konfessionsgebundenen Religionsunterrichts

in Frage, ohne dass der über Religion rein informierende Verzicht auf Positionalität eine

echte Alternative darstellt. Es müssen deshalb neue Formen und Begründungsmuster

für den Religionsunterricht gesucht werden, die Positionalität mit Pluralität innerhalb

des Religiösen und darüber hinaus verbinden. Die Herausgeber haben auf die Kenn-

zahlen und Trends hingewiesen: Die Zahl der Konfessionslosen wächst ebenso wie die

religiös-weltanschauliche Pluralisierung. Die Annahmen starker Säkularisierungstheo-

rien, dass das Schrumpfen von Religion bis auf einen unbelehrbaren Rest das natürliche

Resultat der Moderne darstellt, sind so nicht eingetreten. Andererseits zeigt sich aber

Religion auch nicht so resilient, dass die Moderne nur als eine Transformation des Reli-

giösen oder gar des Christentums angemessen zu verstehen wäre. Religiöse Indifferenz

oder die säkulare Option, wie Charles Taylor sie nennt, geht tatsächlich zu Lasten von

Religion. Als Ergebnis scheint sich herauszukristallisieren, dass die europäischeModer-

ne »das Ergebnis neuer Erfindungen, neu entwickelter Formen des Selbstverständnis-

ses und damit zusammenhängender Tätigkeiten« (Taylor 2009: 48) ist und wir sie nur

verstehen, wenn wir nachvollziehen, aus welchen Motiven, Trends und Erfindungen

neue Interessen, Selbstverständlichkeiten, Hoffnungen und Enttäuschungen hervorge-

gangen sind und welche Möglichkeiten zur Gestaltung menschlichen Lebens sich da-

mit verbunden haben. Es ist z.B. eine moderne Errungenschaft, tatsächlich glaubens-

https://doi.org/10.14361/9783839457801-003 - am 14.02.2026, 16:57:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457801-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


78 Dirk Evers

und religionslos existieren zu können. Es gehören dazu Bedingungen, wie auch zu der

vorneuzeitlichen (allerdings auch immer nur relativen) Unvermeidbarkeit von Religion

Bedingungen gehörten. Das eine ist nicht natürlicher als das andere.

Das alles hat zu einer starken Pluralisierung der Biographien und der Sozialisa-

tionsformen in einer religiöse Lebensfragen kaum mehr artikulierenden Gesellschaft

geführt. In diesen Zusammenhängen ist es kaum noch einsichtig, was denn Bildung

der Religion oder gar Bildung zur Religion eigentlich noch bedeuten und wie weit oder

eng man den Religionsbegriff überhaupt fassen soll. Man dürfte auf den Begriff aus

pragmatischen Gründen (auch in der Theologie) kaum verzichten können, entspricht

ihm doch auch ein Alltagsverständnis von Religion, das allerdings weitgehend unge-

klärt bleibt und in affirmativer, skeptischer oder ablehnender Perspektive gespeist wird

durch (abendländische und globale) Kontexte, Narrative und abstrakte Prototypen. Re-

ligion bezeichnet irgendwie Phänomene mit einer gewissen Familienähnlichkeit, aber

identifiziert keinen gesonderten Bereich menschlicher Existenz oder Kultur, bei dem

dann die real existierenden Religionen besondere Fälle eines Allgemeinen wären. Etwas

als Religion zu bezeichnen, ist deshalb oft weniger ein feststellendes Urteil, als eine

normative Zuschreibung – in freundlicher oder in feindlicher Absicht.6 Die christli-

che Religion ist deshalb nach meiner Überzeugung nicht explizierbar als der besondere

oder gar unüberbietbar exemplarische Fall eines Allgemeinen.7 Die Grundkonzeption

von Bildung in oder zur Religion kann deshalb auch nicht eine Art allgemeine Religio-

sität und Empfindsamkeit zu fördern suchen, auf die dann die jeweiligen Spezifika der

verschiedenen Konfessions- und Religionsarten (katholisch – evangelisch, christlich –

islamisch) aufsetzen könnten. Die Fraglichkeit von ›Religion‹ und Religionen überhaupt,

die Frage nach der Relevanz ihrer Vollzüge und Erscheinungen und nach ihrem Sinn

muss deshalb zum Unterricht in Religion heute elementar so dazugehören, dass auch

die Bildung einer dezidiert religionskritischen und atheistischen Grundhaltung nicht

an sich als Scheitern einer Bildung in Sachen Religion angesehen werden muss. Das

müsste deutlicher werden – nach innen und außen.

Entscheidend ist vielmehr, dass Bildung in Sachen Religion mit einer Fähigkeit zur

Perspektivenverschränkung verbunden wird. Abstrakt formuliert: Wie erscheint der je-

weils andere inmeiner Perspektive und ich in seiner undwie kann ich diese Differenz in

meiner Perspektive wieder verstehen? Nur dann lassen sich nicht nur Positionen (als ob

es die an sich gäbe) kennenlernen, sondern das, worauf es angesichts der verschwim-

menden Grenzen zwischen dem Religiösen, dem Nicht-Religiösen und dem nicht ein-

mal Nicht-Religiösen eigentlich ankommt: Angemessene Umgangsformen mit eigener

und fremder Positionalität, die nicht abstrakt lehrbar sind, sondern vor allen Dingen

eingeübt werden müssen. Auch in dieser Hinsicht braucht religiöse Bildung ein Lernen

in authentischer Begegnung mit unterschiedlicher Positionalität.

6 In welche Aporien solche Zuschreibungen, wie etwa die Festlegung von Migrantengruppen auf

den Islam, führen können, zeigt eindrücklich die Studie von Conrad Krannich (2020).

7 So etwa Eilert Herms: »Der christliche Glaube ist sich gegenwärtig als das ausgezeichnete Exem-

plar von Religion. Er manifestiert ihr Wesen und zugleich ihre innergeschichtlich unüberholbare

Bildungsgestalt« (Herms 2017: 75).

https://doi.org/10.14361/9783839457801-003 - am 14.02.2026, 16:57:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457801-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Plurale Positionalität 79

4. Der Verlust der Selbstverständlichkeit

Der Umbruch der Moderne durch Ambiguisierung und Pluralisierung des Religiösen

schließt so einen Verlust der Selbstverständlichkeit des Christlichen, aber auch des

Religiösen überhaupt mit ein, auch und gerade für große Teile der christlichen Ge-

meinschaften selbst. Das Christentum transformierte sich vomMedium, das die Wirk-

lichkeitswahrnehmung als solche formierte, zum Gegenstand. Das heutige Medium

ist (jedenfalls im Allgemeinen und cum grano salis) ein säkulares, im Ansatz naturwis-

senschaftlich imprägniertes, aber oft transempirisch angereichertes Wirklichkeitsbe-

wusstsein einer Welt ohne inhärente, kosmische Sinndimension. Das Christentum ist

nun Teil der Welt, nicht mehr umgekehrt die Welt ein Moment des christlichen Wirk-

lichkeitsverständnisses, etwa als Schöpfung. Man sieht das Christentum und die Reli-

gionen als Gegenstände in der Welt, selbst wenn man sich dem Christentum oder einer

anderen Religion zurechnet. Glauben und Religion erschließen nicht länger die Welt,

sondern sind zu einem Teilbereich des Verstehens der Wirklichkeit herabgesunken, der

dann persönlich unterschiedliche Bedeutung im Gesamtverständnis von Wirklichkeit

annehmen kann.

In den Debatten um die Zukunft von Christentum und Religion wird von man-

chen noch insinuiert, dass eine neue Form von Selbstverständlichkeit von Religion und

Glauben dadurch gewonnen werden könnte, dass man ein undogmatisches, die reli-

giös-emotiven Produktivkräfte als im Grunde nie versiegte Quellen wieder ernst neh-

mendes Christentum als neuzeitlich geklärte Form von Religion propagiert. Doch auch

so will sich eine Selbstverständlichkeit des Religiösen nicht mehr so recht einstellen,

nicht einmal innerhalb des Christentums, das sich seiner selbst als unreduzierbar plu-

ral bewusst geworden und in der Ökumene grandios daran gescheitert ist, eine neue

Kohärenz auch nur des Christlichen zu etablieren.

ZumGlauben in einem christlichen Sinne, das dürfte unsere Situation heute grund-

legend charakterisieren, muss eine Person immer irgendwie erst gewonnen und im

Laufe der eigenen Biographie immerwieder neu8 gewonnenwerden. Christlicher Glau-

be ist heute faktisch nur vorhanden als überwundener Unglaube, als zurückgelassene

Anfechtung (vgl. Jüngel 2003). Der christliche Glaube dürfte heute seine Orientierungs-

kraft nicht primär durch das von ihm Behauptete und mit ihm Implizierte gewinnen,

sondern durch das mit ihm im Zusammenhang unseres Welterlebens unverhofft Ge-

wonnene, dann aber auch durch das von ihm Verweigerte, in ihm Überwundene und in

ihm Aufgehobene. Von der Erfahrung des Gewonnenseins für den Glauben erschließt

sich weder Gott als die alles bestimmende Wirklichkeit noch die Wirklichkeit in ihrer

Totalität, sondern werden verschiedene Aspekte einer immer wieder neu als von Gott

her zu verstehenden, erlösungsbedürftigen und vollendungsfähigen Wirklichkeit zu-

gänglich, und darin erkennen Menschen sich selbst – hoffentlich – als von Gott gelieb-

te Geschöpfe und ihre Mitmenschen als potentielle Nächste. Das impliziert allerdings

für den Zusammenhang religiöser und christlicher Bildung, dass im Grunde diskursive

8 Vgl. die Bemerkungen von Eberhard Jüngel, dass der christliche Glaube eigentlich keine letzten

Worte kennt, sondern die christliche Kommunikation des Evangeliums als ein unendliches Ge-

spräch zu verstehen ist (Jüngel 2008).

https://doi.org/10.14361/9783839457801-003 - am 14.02.2026, 16:57:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457801-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


80 Dirk Evers

Formen auf Dauer gestellt sind, obwohl die Ablehnung jeder Apologetik doch den pro-

testantisch-theologischen Konsens des 19. und 20. Jahrhunderts über alle Strömungen

hinweg darstellte.9

Die Ablehnung apologetischer Bemühungen um eine Plausibilisierung des Chris-

tentums hatte und hat ihre guten Gründe. Die Diskursivität von Religion und Glauben

heute darf aber deshalb nicht überspielt werden und kann weder durch den Verweis

auf Offenbarung noch durch ein »voraussetzungsloses Schweben in der religiösen Re-

de« (Wittekind 2018: 31) erledigt werden. Religion und Glauben neu als lebenslange

Aufgaben und Übungsformen zu begreifen, die zwar nicht auf einen in Stufen ange-

legten ordo salutis abgebildet werden können, aber doch von Dynamik und ›Wachstum‹

getrieben sein können und in verschiedenen Biographien, in unterschiedlichen Lebens-

kontexten und Lebensaltern unterschiedliche Formen annehmen, so dass immer neue

Lernprozesse ihren Platz haben (vgl. Grethlein 2019), wäre auch eine Entlastung für

den Religionsunterricht, der sich dann nicht an dem Ideal eines christlich ein- für al-

lemal durchgebildeten Lebens orientieren müsste, sondern sich selbst einordnen und

zurücknehmen könnte in ein Bildung heute überhaupt bestimmendes Verständnis von

menschlicher Existenz als lebenslanger Aufgabe. Das würde Luthers ursprünglicher re-

formatorischer Einsicht durchaus entsprechen:

»Das alszo ditz leben nit ist ein frumkeit, szondern ein frumb werden, nit ein gesunt-

heit, szondernn eyn gesunt werden, nit eyn weszen, sunderen ein werden, nit ein ruge,

szondernn eyn ubunge, wyr seyns noch nit, wyr werdens aber. Es ist noch nit gethan

unnd geschehenn, es ist aber ym gang unnd schwanck. Es ist nit das end, es ist aber der

weg, es gluwet und glintzt noch nit alles, es fegt sich aber allesz.« (Luther 1897: 338)

5. Bildung als Einübung in die Kunst des Verstehens

Man kann die Verschränkung der verschiedenen Ebenen beim Zustandekommen und

bei der Bildung von Lebens- und Glaubensüberzeugungen so fassen, dass man sie als

Einübung in ein Verstehen begreift, das verschiedene Momente von Verstehen zu inte-

grieren sucht und sich dadurch zum Verstehen selbst noch einmal verstehend verhal-

ten kann. Man kann nach meiner Überzeugung grundsätzlich drei Dimensionen von

Verstehen unterscheiden, die in der Alltagssprache nur bedingt differenziert werden.

Zunächst kann man das Verstehen von etwas betrachten, also ein Verstehen im Modus

der Gegenständlichkeit oder der 3. Person, das sich primär auf Gegenstände und Sach-

verhalte bezieht und idealerweise seinen Ausdruck in Form von propositionalen Be-

schreibungssätzen findet.Mit diesemVerstehen verbunden und darin zugleich von ihm

unterschieden ist die Tatsache, dass ein solches Verstehen von etwas immer das Ver-

stehen von jemandem im Kontext geteilten und kommunizierten Verstehens ist. »Wir

9 Vgl. dazu Evers 2009. Zwei Stimmen mögen dies illustrieren: »da in mir nicht eine apologetische

Faser ist, so will ich das Christenthum auf sich selbst stellen, da ich es aus sich selbst verstehe«

(Albrecht Ritschl, nach: Otto Ritschl 1896: 273); »Apologetik, Sorge umden Sieg derHeilsbotschaft,

gibt es nicht« (Barth 1978: 11).

https://doi.org/10.14361/9783839457801-003 - am 14.02.2026, 16:57:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457801-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Plurale Positionalität 81

erlernen mit dem System der Personalpronomina die Beobachterrolle der ›dritten‹ Per-

son nur in Verbindung mit den Sprecher- und Hörerrollen einer ›ersten‹ und ›zweiten‹

Person.« (Habermas 2005: 173) Wir werden uns im Verstehen von etwas unser selbst als

der verstehenden Person inne, so dass jedes Verstehen auch ein Selbstverstehen impli-

ziert und wir im Laufe unserer Bildungsgeschichte immer mehr verstehen, inwiefern

jedes Verstehen unhintergehbar von einem Selbstverstehen begleitet ist und beide Ver-

stehenshinsichten sich wechselseitig konstituieren und beeinflussen, so dass selbst das

abstrakteste Faktenwissen noch affektiv grundiert ist durch den Bezug auf die eigene

Person. Jedes Verstehen setzt ein verstehendes Subjekt voraus, das sich im Vorgang von

Verstehen mitversteht und insofern Verstehen auch auf sich selbst wendet, ja darin erst

zu einem Selbst wird. So wird Verstehen angereichert mit dem ganzen Reichtum emo-

tionaler und sinnhafter Intentionalität, die uns Menschen eigen ist, durch die wir uns

in unserem Verstehen von etwas zu uns selbst verhalten und auf uns selbst ansprechbar

werden.

Doch insofernwir unser Verstehen von etwas und unser Selbstverstehen nur vermit-

telt über unser In-der-Welt-Sein, über unsere Erfahrungen vor dem Hintergrund einer

intersubjektiv geteilten Lebenswelt ausbilden können, gehört zum Verstehen auch ein

in weiten Teilen nicht-ausdrückliches Sich-auf-etwas-Verstehen gleichursprünglich mit

dazu, ein Verstehen gewissermaßen in denModi der 2. Person (Sprecher- undHörerrol-

le), das weder ganz auf die Gegenstandsseite gebracht und so ›objektivierend‹ eingeholt

noch als solches dem jeweiligen Individuum zugerechnet werden kann. In dieser Hin-

sicht verstehen wir dieWirklichkeit als engagierte Teilnehmerinnen und Teilnehmer an

ihr, so dass wir nicht nur etwas und darin uns selbst verstehen, sondern wir uns auch

auf die Wirklichkeit verstehen, indem wir in gemeinschaftlich gestützten Formen mit

ihr umzugehen wissen. Verschränkt wird ein solches Sich-Verstehen-auf mit anderen

Formen von Verstehen vor allem durch Sprache und Kultur, durch die wir uns gemein-

sam in ein engagiertes Verstehen auf die Wirklichkeit einweisen und unser Verstehen

von etwas und unser Selbstverstehen zum Ausdruck bringen.

Religiöse Überzeugungen, Glaubenshaltungen und Lebensgewissheiten bilden sich

im Zusammenspiel und an der Schnittstelle dieser drei Verstehenshinsichten aus. Ihre

dreidimensionale Ausdifferenzierung eröffnet einerseits individuelle Aneignungsräu-

me, die der Vielfalt und heutigen Heterogenität unserer Biographien und Prägungen

Rechnung tragen, und sie führt andererseits in ein Verstehen des Verstehens, also in

die Kunst des Verstehens (vgl. Dalferth 2018) ein, ohne die Bildung nicht gelingen kann.

Religion kann nicht kognitiv enggeführt werden hin auf ein desengagiertes Verstehen

von etwas, das dann noch irgendwie subjektiv angeeignet oder abgelehnt wird. Religion

kann auch nicht auf die Pflege einer empfindsamen Innenwelt oder auf eine schweben-

de Selbstbeschäftigung reduziert werden, durch die man sich vor allem auf sich selbst

besinnt. Und Religion kann und darf nicht als bloße Fortsetzung von Tradition und

Folklore verstanden werden, etwa in dem Sinne, wie Wittgenstein die Einführung in

ein Sprachspiel oder ins Regelfolgen verstanden hat.10 Das alles umfasst Religion auch,

doch sie bildet sich heute, wenn überhaupt, an der Schnittstelle und Interaktion dieser

10 »Die Grundlage jeder Erklärung ist die Abrichtung. (Das sollten Erzieher bedenken.)« (Wittgen-

stein 2002: 370, §419).

https://doi.org/10.14361/9783839457801-003 - am 14.02.2026, 16:57:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457801-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


82 Dirk Evers

drei Verstehenshinsichten aus. Und sie hat über diese Hinsichten auch Kontakt zu im

Grunde allen anderen Fächern des Curriculums einschließlich der Naturwissenschaf-

ten.

Schon innerhalb des Religionsunterrichts ist deshalb zwischen verschiedenen Me-

thoden und Gegenständen zu differenzieren. Eine lehrmäßige und sachhaltige, auch

intellektuelle und kognitive Dimension ist unverzichtbar. Sie darf auch deshalb nicht

zu kurz kommen, damit Problemkontakt etwa mit den naturwissenschaftlich-techni-

schen Fächern gehalten werden kann, deren Verstehen von etwas immer auch auf unser

Selbstverstehen und auf denUmgangmit derWirklichkeit zurückwirkt (bis hin zur Aus-

bildung der säkularen Option). Nur so bleibt der Religionsunterricht auch gesprächs-

fähig für den Ethikunterricht, der ebenfalls auf seine Weise an diesem Schnittfeld von

Verstehensperspektiven angesiedelt ist. Darüber hinaus muss der je persönlichen Ar-

tikulation, Aneignung, aber auch Verweigerung von persönlicher Stellungnahme im

Zusammenhang von Selbstverstehen Raum gegeben werden. Sie muss im Religions-

unterricht geschützt und gewürdigt werden, ohne in irgendeinem Sinn erzwungen

werden zu können. Und schließlich gibt es entscheidende Aspekte von Religion und

Glauben, die in einem unausdrücklichen Sich-auf -etwas-Verstehen gründen, wie dies

paradigmatisch in Gebet und Ritual geschieht, bei denen dann auch sprachliche oder

bildnerische Kompetenz einen besonderen Platz haben. Insofern gehören auch nicht

zu vorschnell als religiöse Vereinnahmungen anzusehende Übungsformen zu religiöser

Bildung dazu. Alle drei Aspekte des hermeneutischen Dreiecks wären dabei so aufein-

ander zu beziehen, dass sie jeweils nicht auf Kosten der anderen Verstehensdimensio-

nen florieren, sondern sich wechselseitig herausfordern und schärfen.

Die eigentliche Herausforderung aber mag darin liegen, auch diesen Gesamt-

zusammenhang noch einmal als solchen zu thematisieren und damit die Kunst des

Verstehens einzuüben. Dass diese drei Verstehenshinsichten in Religion und Glauben

verschränkt sind, erklärt die eigentümliche Ungleichgültigkeit, die in religiös-weltan-

schaulichen Diskursenmitunter auch aggressiv zutage tritt, weil in ihnen ein Verstehen

von etwas mit grundsätzlichem Selbstverstehen und öffentlichen und privaten Formen

der Lebensführung verbunden ist, so dass unsere Lebensentwürfe überhaupt zur

Debatte stehen. Ein Verstehen der Differenziertheit und Verschränktheit von Verste-

henshinsichten zielt dann auf die theoretische und praktische Einübung von Toleranz,

d.h. von Umgangsformen mit dem, was man eigentlich ablehnt oder an dem man

nicht teilhat oder teilhaben möchte, gerade weil es einem nicht gleichgültig ist, das

man aber doch aus guten Gründen ertragen, akzeptieren oder möglicherweise sogar

wertschätzen kann. Dabei geht es nicht nur um religionsinterne Interessen, also um

die Modernitäts- und Pluralitätsfähigkeit einer Religion, es geht auch um die Toleranz-

und Liberalitätsfähigkeit säkularer Überzeugungen und Lebensformen gegenüber

einem religiösen Verstehen von Wirklichkeit, das wenig plausibel erscheinen mag, und

gegenüber religiösen Praktiken bis hin zu Kleiderordnungen und Ritualen wie dem

der Beschneidung, die eine auf Weltanschauungs- und Religionsfreiheit verpflichtete

säkulare Gesellschaft – so weit es geht und um der wertschätzenden Anerkennung

möglichst aller ihrer Bürgerinnen und Bürger – zu tolerieren sucht. Gerade eine tole-

rante Gesellschaft braucht deshalb neue Formen eines positionellen und darin zugleich

pluralen und interdisziplinär beziehungsreichen Religionsunterrichts.

https://doi.org/10.14361/9783839457801-003 - am 14.02.2026, 16:57:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457801-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Plurale Positionalität 83

Literaturverzeichnis

Barth, Karl (1978): Der Römerbrief (Zweite Fassung 1922), Zürich: Theologischer Verlag.

Dalferth, Ingolf U. (2010): Radikale Theologie (= Forum Theologische Literaturzeitung,

Band 23), Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt.

— (2018): Die Kunst des Verstehens. Grundzüge einer Hermeneutik der Kommunikati-

on durch Texte, Tübingen: Mohr Siebeck.

Dingel, Irene (Hg.) (2014): Die Bekenntnisschriften der evangelisch-lutherischen Kir-

che. Vollständige Neuedition (= BSELK), Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Domsgen, Michael (2019): Religionspädagogik (= Lehrwerk Evangelische Theologie,

Band 8), Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt.

Domsgen, Michael/Schröder, Bernd (Hg.) (2014): Kommunikation des Evangeliums.

Leitbegriff der Praktischen Theologie (= Arbeiten zur praktischen Theologie, Band

57), Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt.

Ebeling, Gerhard (1979): Dogmatik des christlichen Glaubens. Bd. III. Der Glaube an

Gott, den Vollender der Welt, Tübingen: Mohr.

Edwards, Jonathan (1772): A Treatise Concerning Religious Affections, Edinburgh: J.

Wood.

Evers, Dirk (2009): »Apologetische Theologie im ›Weltanschauungskampf‹. Der Streit

umTheologie und Naturwissenschaften vor und nach 1900«, in: Materialdienst der

Evangelischen Zentralstelle für Weltanschauungsfragen 72, S. 443-455.

Grethlein, Christian (2019): Lebensalter. Eine theologische Theorie, Leipzig: Evangeli-

sche Verlagsanstalt.

Habermas, Jürgen (2005): »Freiheit und Determination«, in: Jürgen Habermas: Zwi-

schen Naturalismus und Religion. Philosophische Aufsätze, Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp, S. 155-186.

Herms, Eilert (2017): Systematische Theologie. Das Wesen des Christentums: In Wahr-

heit und aus Gnade leben, Tübingen: Mohr Siebeck.

— (1992): »Die Wirklichkeit des Glaubens. Beobachtungen und Erwägungen zur Leh-

re vom ordo salutis«, in: Eilert Herms: Offenbarung und Glaube. Zur Bildung des

christlichen Lebens, Tübingen: Mohr, S. 138-167.

Huxel, Kirsten (2003): »Ordo salutis. II. Ethisch«, in: Die Religion in Geschichte und

Gegenwart. 4. Aufl. Bd. 6, Tübingen: Mohr Siebeck, Sp. 639.

Jüngel, Eberhard (2003): »Anfechtung und Gewißheit des Glaubens. Wie bleibt die Kir-

che heute bei ihrer Sache? (1976)«, in: Eberhard Jüngel: Theologische Erörterungen.

Teil 5. Ganz werden, Tübingen: Mohr Siebeck, S. 89-114.

— (2008): »Das unendliche Gespräch«, in: Zeitschrift für Ideengeschichte 2(2), S. 48-49.

Kant, Immanuel (1907): »Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft«

[1793], in: Gesammelte Schriften. Abt. 1: Werke. Bd. 6, Berlin: Reimer, S. 1-202.

Krannich, Conrad (2020): Recht macht Religion. Eine Untersuchung über Taufe und

Asylverfahren (= Kirche – Konfession – Religion, Band 76).

Luther, Martin (1897): »Grund unnd ursach aller Artickel« [1521], in: Martin Luther Wer-

ke, Kritische Gesamtausgabe Bd. 7, Weimar: Böhlau, S. 308-457.

Niesel,Wilhelm (Hg.) (1938): Bekenntnisschriften und Kirchenordnungen der nach Got-

tes Wort reformierten Kirche, Zollikon-Zürich: Evangelischer Verlag.

https://doi.org/10.14361/9783839457801-003 - am 14.02.2026, 16:57:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457801-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


84 Dirk Evers

Ritschl, Dietrich (1988): Zur Logik derTheologie. Kurze Darstellung der Zusammenhän-

ge theologischer Grundgedanken (2. Aufl.), München: Chr. Kaiser.

Ritschl, Otto (1896): Albrecht Ritschls Leben. Zweiter Band 1864-1889, Freiburg i.Br.:

Mohr.

Selbständige Evangelisch-Reformierte Kirche Heidelberg (SERK): Dordrechter Lehrre-

gel. www.serk-heidelberg.de/unser-glaube/lehrregel/

Taylor, Charles (2009): Ein säkulares Zeitalter, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Wittekind, Folkart (2018): Theologie religiöser Rede. Ein systematischer Grundriss, Tü-

bingen: Mohr Siebeck.

Wittgenstein, Ludwig (2002): »Zettel«, in: Werkausgabe Bd. 8: Über Gewißheit [u.a.],

Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 259-443.

https://doi.org/10.14361/9783839457801-003 - am 14.02.2026, 16:57:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457801-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

