
3. Berlin liegt im Osten. Vergangenheit, 

in die Zukunft übersetzt 

Lena, die Protagonistin von Berlin liegt im Osten (Veremej 2013), ist eine Frau 
Anfang 40, die in der Russischen Sowjetrepublik aufgewachsen und Anfang 
der 1990er Jahre nach Deutschland eingewandert ist. Der Roman spielt im Jahr 
2010, etwa zwischen Weihnachten und Neujahr, und ist am Berliner Alexan

derplatz und seiner Umgebung angesiedelt.1 Lena arbeitet als Altenpflegerin 
im Zentrum des ehemaligen Ost-Berlins. Als Ich-Erzählerin erzählt sie ihre ei

gene Lebensgeschichte und parallel dazu die ihres Kunden, Freundes und zeit

weiligen Geliebten Ulf Seitz. Seitz wuchs als Kind im Zweiten Weltkrieg auf 
und wurde in der DDR erwachsen. Er wird als einfacher Mensch dargestellt, 
der unter der Geschichte und der politischen Entwicklung des Landes gelit

ten, aber auch von ihr profitiert hat: Er wuchs ohne seinen Vater auf, der im 
Krieg gefallen war, profitierte aber später von dessen Status als angesehener 
Journalist und Schriftsteller in der DDR. Die Begeisterung vieler Menschen – 
auch seiner inzwischen verstorbenen Frau – für den Westen und die Wende

zeit kann er deshalb nicht ganz nachvollziehen. Die Protagonistin erzählt von 
einer komplexen Beziehung zu ihrem deutschen Kunden: Dieses Bedeutungs

geflecht bewegt sich in mehreren kulturellen Rastern, die unterschiedliche Be

deutungen hervorrufen. Nicht nur die Rollen sind unterschiedlich (»Samarite

rin und Verwundeter, Vater und Tochter, Deutscher und Russin, Siegerin und 
Besiegte«), auch Zeit und Raum verschmelzen hier in der Gegenüberstellung 
von physischen (»Flüsse, Gräber, Meilen«) und symbolischen räumlichen Di

stanzen (»Welten«) sowie einer zeitlichen Distanz (»Jahrzehnte«) (BO, 146). 

1 Teile dieses Kapitels wurden bereits in Form eines Aufsatzes veröffentlicht. Das Materi

al wurde für die vorliegende Studie in wesentlichen Teilen überarbeitet (siehe Boucher 
2022). 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-004 - am 12.02.2026, 08:01:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Marie-Christine Boucher: Übersetzte Welten 

Die Autorin Nellja Veremej wurde 1963 in der Sowjetunion geboren und leb

te dort unter anderem im Osten Russlands und in Maikop, einer Kleinstadt im 
russischen Kaukasus, etwa auf halber Strecke zwischen Krasnodar und Sot

schi. Sie studierte zunächst russische Philologie in Leningrad und später Jour

nalismus in Novi Sad in Jugoslawien (vgl. Berking 2013, o. S.). Der Roman ent

hält starke autobiografische Elemente, da die Autorin selbst zeitweise als Al

tenpflegerin tätig war. Veremej lebt seit 1994 hauptsächlich in Berlin-Mitte. 
Dieser Bezirk spielt in ihrem Debütroman eine wichtige Rolle, da die Hand

lung hauptsächlich rund um den dort gelegenen Alexanderplatz angesiedelt 
ist.2 

In der wissenschaftlichen Rezeption wurde der Roman vor allem als Bei

spiel eines kosmopolitischen (trans-)kulturellen Gedächtnisses analysiert. Le

na erzählt die Geschichte ihres deutschen Kunden so, wie sie sie von ihm per

sönlich gehört hat. Dabei erwähnt sie auch, dass sie keine ganz zuverlässige 
Erzählerin ist und die Lücken manchmal mit ihrer eigenen Fantasie füllt (vgl. 
BO, 169). Insgesamt schildert Lena die Erinnerungen von Ulf Seitz sehr viel 
ausführlicher als ihre eigenen, die sie eher knapp und oberflächlich wieder

gibt. Zu Beginn des Romans, bevor sie in die Vergangenheit von Ulf Seitz ein

taucht, berichtet sie auch von den Erinnerungen eines anderen Kunden an das 
Kriegsende, kurz nachdem dieser im Altersheim gestorben ist. Dies dient zwar 
nicht dem eigentlichen Handlungsbogen der Geschichte, ist aber, wie Stuart 
Taberner bemerkt, »significant for its framing of Lena as a teller of German 
stories« (Taberner 2018, 415). Als ausländische Arbeiterin ist sie »die einzige 
Hüterin seiner Erinnerungen« (BO, 39). Stuart Taberner verortet den Roman 
im Kontext der jüngsten Erweiterung der deutschen Erinnerungskultur, nach

dem Minderheiten und Migrant*innen lange vom ethnisch geprägten deut

schen kulturellen Gedächtnis des Zweiten Weltkriegs ausgeschlossen blieben 
(vgl. Taberner 2018, 407–408). Die Integration von Migrant*innen in das deut

sche Gedächtnis, bleibt daher ebenso ein Diskussionsthema wie die Einbet

tung des deutschen Gedächtnisses in eine universelle Konfliktgeschichte. Als 
›Hüterin‹ sammelt sie Erinnerungen, die nicht ihre eigenen sind, aber auch 
nicht unbedingt den genauen Erinnerungen ihres Kunden entsprechen. Ta

berner zufolge hat die Einordnung des Romans als Migrationsliteratur in der 

2 Nach ihrer fiktionalen Erkundung des Alexanderplatzes veröffentlichte Veremej 2021 
ein Sachbuch über diesen Platz im Berliner Verlag be.bra in der Reihe Berliner Orte (sie
he Veremej 2021). 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-004 - am 12.02.2026, 08:01:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Berlin liegt im Osten. Vergangenheit, in die Zukunft übersetzt 73 

medialen Rezeption die »potentially scandalous emphasis on German wartime 
suffering over German perpetration« (Taberner 2018, 413) übersehen. 

Im Gegensatz zu einigen anderen zeitgenössischen Autorinnen und Au

toren, die ebenfalls aus Ländern der ehemaligen Sowjetunion stammen, wie 
etwa Olga Grjasnowa und Nino Haratischwili – die in den vergangenen Jahren 
vergleichsweise häufig rezensiert, besprochen und übersetzt wurden – ist Ve

remejs Roman trotz überwiegend positiver Medienkritiken nicht ganz so breit 
rezipiert worden. Sabine Berking bezeichnete Berlin liegt im Osten in der Frank

furter Allgemeinen Zeitung als einen »Berlin-Roman, wie man ihn bisher ver

misste« (Berking 2013, o. S.). Diese Aussage einer Frankfurter Journalistin über 
ein Buch einer russischstämmigen Autorin, welches zunächst in einem öster

reichischen Verlag erschien, unterstreicht den translokalen und transnationa

len Charakter dieser Erzählung. 

3.1 »Wir sind halt Ossis«. (Post-)Sozialismus als 
konzeptuelles Raster 

3.1.1 Der Osten ist weg. Verortung als Solidarität nach dem Tempozid 

Bei einem Besuch in ihrer Heimatstadt in Russland stellt Lena fest: »Das Kino 
Wostok3 ist weg […]« (BO, 241). Das russische Wort ›wostock‹ (kyr. ›восток‹)4 
bedeutet im Deutschen ›der Osten‹. Auch wenn dieser Satz für die Adressier

ten des Textes ohne Übersetzung des Wortes verständlich ist, bleibt ein Teil 
seiner symbolischen Bedeutung unzugänglich. Denn für Lena ist der Osten, 
wie sie ihn einmal kannte, tatsächlich ›weg‹. Dennoch ist er nach wie vor Teil 
ihres Selbstverständnisses. Lena sagt über sich und ihren Kunden und Freund 
Ulf Seitz: »Wir sind halt Ossis« (BO, 44).5 Mit diesem Ausdruck der Vertrau

theit signalisiert Lena, dass sie sich gegenüber Seitz nicht so fremd fühlt wie 
gegenüber anderen Deutschen – wie etwa Westdeutschen oder auch jünge

ren (Ost-)Deutschen, die den Kommunismus nicht selbst erlebt haben. Durch 

3 Kursive Hervorhebungen in direkten Zitaten sind aus dem Roman übernommen. 
4 Sofern nicht ausdrücklich in der Analyse vermerkt, sind Transliterationen des Russi

schen, Armenischen und Georgischen von mir. 
5 Dies ist ein Beispiel für kulturelle Übersetzung: In dem auf Englisch verfassten Beitrag 

»Cultural translation as a poetics of movement« (Boucher 2022) wurde nach diesem Zi
tat ein Satz hinzugefügt, um das Wort ›Ossi‹ zu erklären, was im deutschen Text natür
lich nicht nötig ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-004 - am 12.02.2026, 08:01:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 Marie-Christine Boucher: Übersetzte Welten 

diese Erfahrung teilen sie ein gemeinsames Vokabular.6 So schafft eine Erin

nerung aus Lenas Kindheit Vertrautheit mit Herrn Seitz: Sie erzählt von ihrer 
Zeit in der Pioniergruppe ›Richard Sorge‹, dem deutschen ›Helden der Sow

jetunion‹, der in Japan wegen Spionage verhaftet und schließlich hingerichtet 
wurde. Es fasziniert sie, dass Ulfs Seitz’ Vater Konrad »eine Weile mit dem jun

gen Richard Sorge befreundet war« (BO, 149). Diese Überschneidung der kon

zeptuellen Raster macht das Leben von Ulf Seitz für sie realer und verständli

cher. 
Was die Bürger*innen der ehemaligen DDR und der Sowjetunion gemein

sam haben, sind nicht nur die Entsprechungen innerhalb konzeptueller Ras

ter, sondern auch deren Verschiebung nach dem Ende des Kommunismus. Der 
Sohn von Herrn Seitz emigrierte aus der Deutschen Demokratischen Repu

blik, um in Leningrad zu studieren. Seine Erfahrung ist insofern mit der Mi

grationserfahrung der Protagonistin aus der Russischen Sowjetrepublik ver

gleichbar, als auch sie ein Land verlassen hat, das nicht mehr existiert: »Es ist 
nicht das Land, das er als Kind verlassen hat. Seine Stadt, sein Elternhaus – 
alles ist weg« (BO, 290). Eine der letzten Bedeutungsverschiebungen, die die 
Bürgerinnen und Bürger der ehemaligen Sowjetunion erfahren, findet nach 
ihrem Tod statt, da der Brauch der Bestattung sich seit der Auflösung der So

wjetunion verändert hat. So wurde Lenas Mutter, obwohl sie auf dem gleichen 
Friedhof wie ihre Eltern begraben wurde, nicht unter »einer silbernen Stele mit 
rotem Stern«, sondern »neuerdings nach Konfession getrennt« unter einem 
orthodoxen Kreuz beerdigt (BO, 239). Die Ich-Erzählerin Lena erklärt dann, 
wie so ein Kreuz überhaupt aussieht: »Das Kreuz hat zwei Querbalken. Der 
untere ist kleiner, er ist schief angebracht, so wie es zur Orthodoxie gehört« 
(BO, 239). Im Vergleich zu der ausgewanderten Tochter hat sich das konzep

tionelle Raster auch für die Zurückgebliebenen vor Ort verschoben. Lenas Le

ben ist vor allem durch die eigene Migrationserfahrung mit neuen konzeptuel

len Rastern gefüllt. Lenas Mutter ist in Russland geblieben, hat aber auch dort 
einen Rasterwechsel erlebt. Die Journalistin Sabine Berking verwendet in der 
taz den Begriff ›Tempozid‹, um das Verschwinden des Landes zu beschreiben: 
»Mit den Russen meiner Generation verbindet mich, in einem Land geboren 

6 Viele Gegenstände aus dem kommunistischen Alltag können in der Literatur als Über
setzungsobjekte betrachtet werden. In Lana Lux’ Kukolka (2019) gibt es beispielsweise 
eine Szene, in der die Protagonistin ihren Weg durch eine ostdeutsche Wohnung fin
det, weil sie den Grundriss aus der Ukraine kennt. 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-004 - am 12.02.2026, 08:01:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Berlin liegt im Osten. Vergangenheit, in die Zukunft übersetzt 75 

zu sein, das es nicht mehr gibt. Wir teilen die Erfahrung des Tempozids, eines 
Verschwindens der Zeit, in der wir gelebt haben« (Berking 2021, o. S.). 

Bei einem Besuch in der Wohnung ihres Kunden Ulf Seitz bemerkt Lena, 
dass sie, als sie die Wohnung zum ersten Mal betrat, als erstes ihre Hand auf 
den Bauch seines cremefarbenen Kühlschranks legte, eines fast fünfzig Jahre 
alten ›Zil Moskva‹ aus der »goldenen Ära der sozialistischen Zivilisation« (BO, 
43). Der Kühlschrank und sie entstammen demselben Jahrgang und ihre Mut

ter hat das gleiche Modell noch in ihrer Wohnung in Russland stehen. Stolz 
erzählt ihr Seitz, dass das Gerät bis auf die Gummidichtung noch funktioniert 
und dass Moskau in den 1960er Jahren eine gute Konkurrenz für ›General Elec

tric‹ war. Lena ist erstaunt, dass sie in diesem Moment Stolz empfindet, als wä

re das Kompliment an sie persönlich gerichtet. Von diesem Moment an weiß 
sie, dass sie eine gemeinsame Sprache sprechen: 

Warum fühlte ich mich stellvertretend für dieses brummende Monster ge
schmeichelt? Herr Seitz sagte nichts weiter, und es war auch nicht nötig – 
in diesem Moment wusste ich, dass er, wie ich, ein Fan der Kosmonauten 
war, und nicht der Astronauten, und dass er auch nicht an die Mondlandung 
der Amerikaner glaubte. Dass wir beide zu den Menschen gehören, die es 
empörend finden, wenn jemand Maxim Gorki nicht gelesen hat, oder das 
Wort Chatschaturjan nicht aussprechen konnte. Wir haben immer noch nicht 
kapiert, warum die sowjetische Invasion in Afghanistan Krieg war und die 
von der NATO als Friedensmission gilt. Das selbstgefällige Amerika ist uns 
in vieler Hinsicht suspekt, gleichzeitig aber schämen wir uns insgeheim über 
unsere miserablen Englischkenntnisse. Wir beide haben einen Großteil un
seres Lebens unter roten Fahnen verbracht, unsere Sensoren und Antennen 
bleiben wohl für immer nach links gekippt, selbst wenn wir uns ehrlich be
mühen, sie aufrecht und in der Mitte zu halten. (BO, 44) 

Betrachtet man diese Szene aus einer Übersetzungsperspektive, kann man die 
Summe aller Vektoren, aller Bewegungen sehen, die diesen Austausch charak

terisieren. Einerseits erzählt diese Szene von der Realität vieler Migrant*in

nen, insbesondere von Frauen, die in Pflegeheimen arbeiten. Lena, eine Rus

sin, pflegt Seitz, einen alten deutschen Mann. Da »eine solche Untersuchung 
immer neue – freilich quer- und übersetzbare – Grenzen und Grenzziehungen 
sichtbar zu machen vermag« (Ette 2005, 15), erzählt sie andererseits aber auch 
von einer viel komplexeren Situation: Beide Figuren haben einen Großteil ihres 
Lebens in zwei Ländern verbracht, die es nun nicht mehr gibt. Indem Lena in 
diesem Ausschnitt in der ersten Person Plural über Seitz spricht, thematisiert 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-004 - am 12.02.2026, 08:01:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 Marie-Christine Boucher: Übersetzte Welten 

sie auch ihre eigene Vergangenheit und erzählt dem Lesenden damit ebenso 
viel über sich wie über ihn. Was Lena mit Seitz teilt, ist die Folge einer Raster

verschiebung in der Mitte des 20. Jahrhunderts und einer weiteren, die gegen 
Ende desselben Jahrhunderts stattfand. Sie teilen eine Realität, die durch die 
Existenz (und das Verschwinden) dieser konzeptuellen Raster bedingt ist. Der 
kurze Austausch über den Kühlschrank verweist nicht nur auf eine vergange

ne Zeit, sondern auch auf eine Zeit, in der die globalen Machtverhältnisse noch 
andere waren: 

Fast ein halbes Jahrhundert alt, immer noch taff! 
Ich mag das Ding auch, hustete Herr Seitz stolz. Der Dichtungsgummi gibt 
nach, ansonsten alles noch in Gang. Gute Arbeit, notabene hat Moskau mit 
seinen Maschinen damals, in den Sechzigern, General Electric ernst heraus
gefordert. (BO, 43–44) 

Lena fühlt sich »stellvertretend für dieses brummende Monster geschmei

chelt« (BO, 44), vielleicht weil sie sich als ehemalige Sowjetbürgerin von Seitz 
angesprochen fühlt. An dieser Stelle wechselt die Erzählung von ›ich‹ und ›er‹ 
zu ›wir‹ und ›uns‹, im Gegensatz zum distanzierteren ›Sie‹ und ›dem Westen‹. 
Es ist dieses Zusammenspiel von Zeit und Raum, das es der migrantischen 
Pflegekraft Lena ermöglicht, sich plötzlich weniger fremd zu fühlen. Da sich 
kulturelle Raster nicht an sprachlichen oder territorialen Grenzen orientie

ren, muss sie in der Gegenwart des alten Mannes zwar immer noch Deutsch 
sprechen, sich aber nicht vollständig übersetzen. Der Titel des Romans, Berlin 
liegt im Osten, verweist auf eine Verlagerung Berlins nach Osten, aber auch 
darauf, dass das heutige Deutschland zumindest teilweise noch in diesem 
›östlichen‹ konzeptuellen Raster liegt (Zil Moskwa, Kosmonauten, Maxim 
Gorki, Chatschaturjan), was es Lena ermöglicht, ihre Erfahrungen mit dem 
Kommunismus ohne größere Schwierigkeiten zu übersetzen. 

Lena und Ulf Seitz stammen beide aus Ländern, die nicht mehr existie

ren. Diese Erinnerungen sind mit Objekten gefüllt, die beide in überlappenden 
konzeptuellen Rastern verorten, da sie auf konzeptueller Ebene ein gemeinsa

mes Vokabular teilen. In einem Gespräch fragt er sie, wovon sie als Kind ge

träumt hat: »Cowboy, das war mein Jugendtraum. Cowboys, Arizona und so 
ein Kram. Und Sie, was wollten Sie früher werden? Kosmonautin?« (BO, 27). 
Er benutzt das Wort ›Kosmonautin‹, nicht ›Astronautin‹, wie es sonst in der 
Bundesrepublik hieß, und wie die meisten Deutschen heute sagen oder schrei

ben würden. ›Astronautin‹ und ›Kosmonautin‹ sind im Prinzip dasselbe, aber 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-004 - am 12.02.2026, 08:01:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Berlin liegt im Osten. Vergangenheit, in die Zukunft übersetzt 77 

jedes Wort hat eine eigene Konnotation, je nachdem in welchem Kontext es 
geschrieben oder gesagt wird. Die Tatsache, dass Herr Seitz das Wort ›Kosmo

nautin‹ verwendet hat, verortet ihn im gleichen konzeptuellen Raster wie Lena. 
Ebenso finden sich im Roman weitere sozialistische Begriffe, die aus der DDR 
bekannt sind, wie das Wort ›Kombinat‹ (vgl. BO, 68). Dieses Vokabular existiert 
bereits seit DDR-Zeiten, wurde in den allgemeinen deutschen Sprachgebrauch 
übernommen und gehörte für viele Menschen zum Alltag. Obwohl es sich um 
deutsche Wörter handelt, erscheinen sie vielen Deutschsprachigen, die nicht 
aus der DDR stammen, dennoch als Fremdwörter. Dies ist vergleichbar mit 
russischen Wörtern, die in der DDR bekannt waren, oder englischen Wörtern 
im Westen, die den Menschen aus der DDR und der Sowjetunion lange fremd 
blieben, da sie kein Englisch gelernt hatten. 

Die Erzählerin verwendet einige Begriffe aus dem sowjetischen bzw. ost- 
europäischen Wortschatz, die im Text unübersetzt bleiben. So sagt sie zum 
Beispiel in einer Kindheitserinnerung, dass sie als Fünfjährige »ein Genera

lissimus so wie Breschnjew werden« wollte (BO, 31). ›Generalissimus‹ (russ. 
kyr. ›Генералиссимус Советского Союза‹ [lat. ›Generalissimus Sovyétskogo 
Soyuza‹], dt. ›Generalissimus der Sowjetunion‹) war der Titel von Josef Sta

lin. Leonid Breschnjew7 hingegen erhielt diesen Titel offiziell nicht, er war 
stattdessen Marschall der Sowjetunion. Obwohl das Wort auch in anderen 
europäischen Sprachen bekannt ist, wird es hier in seiner russischen bzw. 
sowjetischen Bedeutung verwendet.8 Anders verhält es sich mit dem Begriff 
›Sputnik‹ (dt. ›Trabant‹ oder ›Satellit‹), der im Text ohne Übersetzung oder 
Erklärung erwähnt wird: »Ich nehme die Hand von Herrn Seitz in meine, 
damit wir uns hier, im Gedränge der Schlemmerparadiese nicht verlieren. […] 
Es ist sehr warm drinnen, mein Sputnik nimmt seine anachronistische, de

platzierte Kopfbedeckung ab […]« (BO, 52). Das Wort ist zwar auch außerhalb 
des russischen Sprachraums bekannt, weil russische Satelliten so benannt 
wurden, jedoch wird es im Russischen auch im Sinne von ›Weg-‹ bzw. ›Le

bensgefährte‹ oder ›Begleiter‹ verwendet. Diese Bedeutung ist hier gemeint, 
es ist eine Anspielung, die sich über zwei Sprachen erstreckt. Auch ohne 
die weiteren russischen Bedeutungen des Wortes zu kennen, ist der Satz im 
Deutschen verständlich. Berücksichtigt man diese jedoch, entfaltet der Satz 
eine noch spezifischere Wirkung und Bedeutung. 

7 In der Analyse wird hier die Schreibweise aus dem Roman übernommen. 
8 Das Wort ›Generalissimus‹ kommt auch in Haratischwilis Das achte Leben (Für Brilka) 

(2014) vor, da Stalin in diesem Roman nie mit vollem Namen genannt wird. 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-004 - am 12.02.2026, 08:01:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Marie-Christine Boucher: Übersetzte Welten 

Ein weiteres Zeichen dafür, dass sich Berlin in Richtung Westen bewegt 
hat, ist die Präsenz der englischen Sprache. Lena sieht an einer weißen Wand 
im Foyer des Berliner Soho Club (heute unter dem Namen Soho House be

kannt) ein »Wappen mit leuchtendem Slogan: What the fuck is Heimat?« (BO, 
266–267). Dabei handelt es sich vermutlich um ein Kunstwerk des aus Baden- 
Württemberg stammenden, deutschen Pop-Künstlers Stefan Strumbel (vgl. 
o.J., o. S.). Dieser verarbeitet in seiner Kunst sowohl religiöse als auch hand

werkliche Motive. Während darin eine Anspielung auf Heimatgefühle zu lesen 
ist, scheint die Protagonistin den Satz als Verfremdung zu interpretieren. Sie 
sieht ihn in einem exklusiven Club mit Londoner Bezug im Namen und beginnt 
sogleich von der rasanten Privatisierung der ehemals kommunistischen Stadt 
rund um den Alexanderplatz zu erzählen. Das Wort ›Heimat‹ in einem engli

schen Satz steht für sie für die Heimat im Osten, die es nicht mehr gibt. Das 
Verhältnis zur englischen Sprache teilt sie mit Herrn Seitz. Dessen Sohn ar

beitete nach der Wende für die Firma ›East Security Consulting‹ beim Aufbau 
eines NATO-Militärstützpunktes, weil seine »Russischkenntnisse von Nutzen 
sein konnten«, und wurde später in Kabul entführt (BO, 303–304). Diese Nach

richt wurde Herrn Seitz auf Englisch übermittelt, obwohl er die Sprache nicht 
beherrschte, was zu ihrer Fremdheit nochmals beitrug: »On March 26. 1995 our 
representative Marius Seitz was abducted in northern Kabul and his whereabouts re
mained unknown« (BO, 307). Die Verfremdung dieser Botschaft bleibt im deut

schen Text erhalten, indem sie in englischer Sprache und kursiv gedruckt wird 
– eines der einzigen Beispiele für manifeste Mehrsprachigkeit im Roman. 

3.1.2 Zenit-Kameras, Weihnachten ›à la russe‹ und der 9. Mai im 
Treptower Park. Verschwundene Konsumwelt und gepflegte 
Traditionen 

Es lohnt sich, der Frage nachzugehen, ob Gegenstände als Übersetzungsäqui

valente fungieren, denn die materielle Erinnerung spielt für die Protagonis

tin und Herrn Seitz eine wichtige Rolle: Konsumgüter, die in der Sowjetunion 
oder in der DDR üblich waren, ›möblieren‹ die Erinnerungen dieser Figuren. 
Wie anhand des Beispiels des Kühlschranks von Ulf Seitz beschrieben, über

setzt die Protagonistin mit diesen Gegenständen ihre Erinnerung in die Spra

che der DDR. Auf diese Weise werden ihre Erinnerungen reterritorialisiert und 
viele Konsumgüter aus der DDR und anderen kommunistischen Ländern so 
in Erinnerung gerufen: tschechische Kristallglas-Vasen, feine Damenstrümpfe 
aus der DDR, rumänische kobaltblaue Tassen oder eine DDR-Porzellan-Gar

https://doi.org/10.14361/9783839400791-004 - am 12.02.2026, 08:01:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Berlin liegt im Osten. Vergangenheit, in die Zukunft übersetzt 79 

nitur (vgl. BO, 101, 244). Viele Marken aus der ehemaligen Sowjetunion wur

den in der DDR verkauft und ebenso umgekehrt, darunter auch Automodel

le: »Ein nagelneuer Moskwitsch mit kecken und spitzen Trabant-Flossen am 
Heck« (BO, 12). Die Bedeutung bestimmter Konsumgüter wird durch deren 
mehrfache Erwähnung unterstrichen. So wird die ›Zenit‹-Kamera insgesamt 
fünfmal erwähnt: 

(1) »Die einst in die Linse einer Zenit-Kamera geratenen Details sind die ein

zigen Beweise, dass Kema überhaupt existiert hat« (BO, 7). 
(2) »Die Frau des Kompaniechefs hatte einen Pudel und eine Perücke, mein 

Vater hatte ein Motorrad und unser Nachbar Kotov eine Zenit-Kamera, die 
in Kema die Fotos von mir gemacht hat« (BO, 31). 

(3) »So blieben sie in meiner Erinnerung: Frau Kotov mit ihrem luftigen Schla

frock, Herr Kotov mit seiner Zenit« (BO, 35). 
(4) »Die Flugpassagiere, die für immer ausreisten, hatten alle eine Zenit-Ka

mera oder ein Fernglas um den Hals hängen und ähnelten damit tapferen, 
neugierigen Boy Scouts. Diese Gegenstände waren im Westen angeblich 
sehr begehrt« (BO, 143). 

(5) »Unter ihnen gab es auch eine solide Zenit, so eine, wie sie Herr Kotov, unser 
Nachbar in Kema, besessen hatte.« (BO, 183) 

Die Kamera wird als Zeitzeuge betrachtet, deren Fotos selbst Zeitzeugen sind. 
Sie ist ein materielles Zeichen der Erinnerung, eine Metonymie, die Erinne

rungen für immer festhält. Für Lena ist sie aber auch ein Zeichen für den Erfolg 
der Sowjetunion: ein Produkt, das im Westen gefragt und sehr langlebig war. 

Ähnlich wie bei Markennamen werden auch einige sowjetische Geschäfts

namen in russischer Sprache ohne Übersetzung zitiert: »In den ebenfalls 
vergitterten Sojuspresse-Zeitungskiosken und den Nebukadnezar-Schusterbu

den nisteten sich Wechselstuben ein« (BO, 235). Damit ist auch der Übergang 
zur neuen Konsumwelt in der Sowjetunion beschrieben. Nach dem Ver

schwinden der in der Sowjetunion üblichen Kioske und Buden mit russischen 
Namen kamen Marken mit englischen Namen. ›Herbalife‹, ein Multi-Level- 
Marketing-Unternehmen aus den USA, das Diät- und Nahrungsergänzungs

mittel vertreibt, ist ein Novum in der postsowjetischen Welt: »Meine Mutter 
schimpfte damals auf die Oma: sie selbst allerdings steckte ihr ganzes Geld 
in Herbalife, ein Wunderpulver, das ewige Jugend versprach« (BO, 236). So 
werden die Verheißungen einer kapitalistischen Gesellschaft mit Firmen in 
Verbindung gebracht, die englische Namen tragen. Auch die deutsche Sprache 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-004 - am 12.02.2026, 08:01:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Marie-Christine Boucher: Übersetzte Welten 

kann für die Ich-Erzählerin die kapitalistische Konsumwelt symbolisieren. So 
berichtet sie von einem deutschen Supermarkt kurz vor Weihnachten: »Alle 
tummeln sich um eine goldbekrustete Gans (Maggiweihnachtsgeflügelgoldback
fix – Festliche Tafel, Gans leicht gemacht!), um anschließend zu goldenen Ferrero- 
Glückskügelchen zu greifen« (BO, 73). Nora Isterheld analysiert die Szene 
im Vergleich zu einem russischen Text über die Konsumwelt, Ivan Bunins 
Novelle Der Herr aus San Francisco (vgl. 2017, 242). Interessant ist hier das Wort 
›Maggiweihnachtsgeflügelgoldbackfix‹. Dieses Produkt gibt es in der Realität 
nicht, es ist kein echtes Maggi-Produkt – aber die deutsche Sprache eignet 
sich dafür besonders gut, weil man sehr spezifische Komposita frei erfinden 
kann. So stellt sich Lena die Namen solcher deutschen, sehr spezifischen, 
Produkte vor – in dieser Welt des Überflusses gibt es für alles ein Produkt. 

Die Geschichte erstreckt sich über ein ganzes Jahr und es werden sowohl 
Weihnachten als auch Neujahr gefeiert. Somit ergeben sich viele Anlässe 
zum Feiern mit traditionellem Essen. Nach einem ›richtigen deutschen Hei

ligabend‹ möchte Lena »Silvester auf Russisch feiern […]« (BO, 107). Eine 
Besonderheit des russischen Festes im Vergleich zum deutschen ist nicht, 
dass man isst, sondern was man isst. Auch die Esskultur ist eine Welt für sich, 
die übersetzt werden muss. Einiges wird erklärt: »Pirozhki, gebackene Teig

taschen, gefüllt mit Reis und Ei, Ei und Schnittlauch, Kartoffeln und Pilzen, 
Kohl und Fleisch« (BO, 86–87). Hier ist die Übersetzung eine Umschreibung 
(›gefüllte Teigtaschen‹) gefolgt von einer detaillierten Beschreibung aller mög- 
lichen Füllungen. Etwas anders wird ›Hering im Pelz‹ behandelt. Dies ist »ein 
farbenfroher Wintersalat: Hering, gekochte Kartoffeln, Möhren, Rote Beete – 
alles in Stücke geschnitten, schichtenweise in einer Schüssel übereinander

gelegt und mit einer dünnen Mayonnaise-Schicht bedeckt« (BO, 86–87).9 Der 
Name des Salats ›Hering im Pelz‹ wird zunächst wortwörtlich übersetzt (russ. 
kyr. ›селёдка под шубой‹, lat. ›seljodka pod schuboj‹), dann wird das Gericht 
als ›Wintersalat‹ bezeichnet, da der Name selbst keinen Hinweis darauf gibt, 
was in diesem Salat enthalten ist, oder auch nur dass es sich um einen Salat 
handelt. Schließlich wird die Zusammensetzung angegeben, gefolgt von der 
genauen Zubereitungsmethode. 

Bei diesen Festen ›à la russe‹ ist auch der sogenannte ›Salat Olivje‹ von 
größter Wichtigkeit. Lena erwähnt in ihren Silvestererinnerungen diesen vor 
allem in den Ländern der ehemaligen Sowjetunion bekannten Salat. Die Ge

schichte dieses Salates erzählt Lena im Roman auf Nachfrage von Herrn Seitz: 

9 Zur Geschichte der Mayonnaise in der russischen Küche, siehe Meienberger 2022. 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-004 - am 12.02.2026, 08:01:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Berlin liegt im Osten. Vergangenheit, in die Zukunft übersetzt 81 

»Der Franzose, der im neunzehnten Jahrhundert ein Restaurant in Moskau 
führte, hieß Olivier. Nach dem Ur-Rezept jedoch fügt man auch das Fleisch 
von Krebsen, Kapern, Blattsalat und Kaviar bei« (BO, 111). Der Salat, den sie 
kennt, sei jedoch eine »spartanische, sowjetische Variante« davon, die mit 
weniger wertvollen Zutaten zubereitet wird (BO, 111). Der Salat ist also kein 
›Original‹, denn das Wort hatte zu verschiedenen Zeiten und an verschiedenen 
Orten unterschiedliche Bedeutungen. Wie Lena in ihrer Geschichte erzählt, 
wurde der Salat nach dem französisch-belgischen Chefkoch des Restaurants 
›Ermitage‹ in Moskau, Lucien Olivier, benannt (vgl. Oustiougov 2022, o. S.). 
Diese ausführlichere Erklärung zeigt auch deutlich die Bedeutung des Salats 
in der russischen bzw. sowjetischen Kultur, die Lena vertraut ist. Im Deut

schen ist dieser Salat auch entsprechend der französischen Schreibweise 
des Familiennamens unter dem Namen ›Oliviersalat‹ oder ›Salat Olivier‹ be

kannt. Die im Roman gewählte Schreibweise ›Olivje‹ ist eine Transkription 
des russischen Wortes ›салат Оливье‹. So wird die Übersetzung aus dem Rus

sischen sichtbar. Die sehr wichtige Rolle dieses Gerichts in der sowjetischen 
Kultur (»die Krönung einer festlichen russischen Mahlzeit« [BO, 107]), wird 
auch dadurch unterstrichen, dass der Salat in mehreren Szenen des Romans 
Erwähnung findet. 

Manchmal besteht die Übersetzung von Objekten aus mehreren Teilen, die 
sich über mehrere Kapitel erstrecken. In einer Kindheitserinnerung erzählt 
die Protagonistin von Männern, die ›Papirossy‹ rauchen. Dabei handelt es sich 
um eine Zigarettenart, die vor allem in den ehemaligen Sowjetstaaten bis heu

te geraucht wird. Das Wort ›Papirossa‹ steht im Duden als Entlehnung aus 
dem Russischen (vgl. »›Papirossa‹ auf Duden online« o.J., o. S.). Es handelt sich 
demnach eher um eine kulturelle als um eine sprachliche Übersetzung. Das 
erste Mal werden die ›Papirossy‹ (Pl.) erwähnt, ohne genauer zu erklären, was 
damit gemeint ist: »Es sind die Onkel mit den weißen Hemden und den bei

ßenden Papirossy […]« (BO, 11–12). Erst später in der Geschichte werden die 
Zigaretten wieder erwähnt, diesmal in Verbindung mit einem Adjektiv und ei

nem Verb, die die notwendigen Kontextinformationen liefern: »Die Dozentin

nen dagegen hatten tiefe, raue Stimmen, weil sie filterlose Papirossy rauchten« 
(BO, 125). 

Der Atheismus war ein wichtiger sozialer und kultureller Bestandteil der 
kommunistischen Gesellschaften. Das rituelle Leben wurde nach einem nicht

religiösen Kalender organisiert, der für die Protagonistin Lena immer noch ei

ne zentrale Rolle spielt, auch wenn sie nach zwei Jahrzehnten in Deutschland 
ihre Gewohnheiten teilweise geändert hat. Eines der wichtigsten Ereignisse 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-004 - am 12.02.2026, 08:01:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Marie-Christine Boucher: Übersetzte Welten 

in diesem Kalender ist nach wie vor der 9. Mai. An diesem Tag, dem Tag der 
bedingungslosen Kapitulation der Wehrmacht 1945, wird in Russland (und in 
den Ländern der ehemaligen Sowjetunion) der ›Tag des Sieges‹ gefeiert. In ei

nigen europäischen Ländern wird dieser Tag auch bereits am 8. Mai als ›Tag 
der Befreiung‹ gefeiert. Da dieser Tag in Deutschland jedoch kein Feiertag ist, 
verlernt die Protagonistin mit der Zeit, sich das Datum zu merken. So erklärt 
Lena in einer Szene die kulturelle Bedeutung dieses Tages, indem sie sich wun

dert, dass sie das Datum überhaupt vergessen konnte. Sie beschreibt den gro

ßen Feiertag in Russland mit einer »riesige[n] Siegesparade« von »Panzern und 
Flugzeugen«. Sie vergleicht den »Aufruhr« des ganzen Landes dort mit der Stil

le in Berlin (BO, 152). Das Datum hat eine feste Bedeutung, es ist eine Tatsache, 
dass nach dem gregorianischen Kalender dieser Tag zwischen dem 8. und 10. 
Mai liegt, im fünften Monat des Jahres, 129 Tage nach Silvester. Die kulturel

le Bedeutung dieses Datums ist jedoch in den beiden Ländern, in denen die 
Protagonistin gelebt hat und lebt, sehr unterschiedlich. Hier befindet sich Le

na in einer Situation, in der sich die Raster nicht überschneiden: Konzeptuell 
hat das Datum für sie die eine oder die andere Bedeutung, je nachdem, wie sie 
es interpretiert und aus welcher Perspektive heraus sie es betrachtet. 

So nimmt auch Lena in der Erzählung zum ersten Mal an einem »richtigen 
deutschen Heiligabend« teil (BO, 49). Dieses Fest kennt sie aus ihrer Erfahrung 
nicht, da in der Sowjetunion und später in Russland nur Silvester gefeiert wur

de. Weihnachten blieb dagegen ein eher kleines Fest für besonders religiöse 
Menschen (vgl. Kireev 2021, o. S.). Aber wie die Protagonistin selbst bemerkt, 
haben beide Feste dennoch eine ähnliche Funktion und werden auch ähnlich 
gefeiert: 

Zwar schmücke auch ich an diesem Tag einen Tannenbaum und brate eine 
polnische Ente, komme mir dabei aber etwas komisch vor, als ob ich schau
spielern würde. In meiner Familie gab es nur Silvester. Aber es war fast das 
Gleiche, oder? Tannenbaum, Geschenke und so. Ja, fast das Gleiche, aber oh
ne Krippen, Engel und Enten. Zu Silvester essen alle bei uns Salat Olivje. Oft 
auch Hering unter einer Schicht aus Roter Beete, Kaviar und marokkanischen 
Orangen. Auch schön, aber halt anders. (BO, 49–50) 

Trotz dieser ›Andersartigkeit‹ haben Weihnachten als religiöses und Silvester 
als weltliches Fest durchaus eine ähnliche soziale Funktion. Lena beschreibt 
die Wahrnehmung vieler zugewanderter Russ*innen, für die große Teile der 
deutschen Kultur auch nach langer Zeit immer noch rätselhaft bleiben. An

https://doi.org/10.14361/9783839400791-004 - am 12.02.2026, 08:01:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Berlin liegt im Osten. Vergangenheit, in die Zukunft übersetzt 83 

fangs neigen viele dazu, sich zu assimilieren, was auch sie versucht hat: »Es gab 
Zeiten in meinem Berliner Leben, wo ich die Russen mied. Am Anfang nimmt 
sich jeder Ausgewanderte vor, so schnell wie möglich deutsch zu werden, zu 
wirken, zu ticken« (BO, 257). Neben kulturell-sprachlichen Hürden – »[d]er 
deutsche Humor ist unverständlich« (BO, 257) – bedauert sie die Undurch

schaubarkeit der Bräuche und Feste: »Wer sind die Heiligen Drei Könige und 
was ist eine Himmelfahrt? Wer auf der Welt soll all die bemalten Herzen vertil

gen? Was bedeutet Advent und was hat er mit Shopping zu tun?« (BO, 257–258). 
Ihr Unverständnis rührt von der Überschneidung von Konsum und Religion 
her, mit der sie aus der Sowjetunion nicht vertraut war. Während viele ›kultu

rell zweisprachig‹ werden und »in beiden Sprachen feiern, scherzen und flu

chen können« (BO, 257–258), gäbe es noch viele mehr, die dem sowjetisch-rus

sischen Raster folgend nur zu Silvester »den festlichen Tisch decken« und sich 
am 9. Mai »zum Picknick im Treptow-Park [versammeln]« (BO, 257–258). Le

na fühlt sich eher der zweiten Gruppe zugehörig. Sie verortet sich dementspre

chend im gleichen konzeptuellen Raster wie vor ihrer Migration nach Deutsch

land. Obwohl der ›Osten‹ für sie in vielerlei Hinsicht verschwunden ist, bewegt 
sie sich weiterhin in seinem konzeptuellen Raster, was sich auch darin zeigt, 
dass sie sich mit Herrn Seitz und seiner Wohnung voller Spuren der DDR leich

ter identifizieren und auch verständigen kann. 

3.2 Von der Muttersprache zur Sprache der Tochter. 
Die Heimat in den Wörtern 

3.2.1 Russisch, auf Deutsch verfasst. 
Zur exkludierten Präsenz der russischen Sprache 

Die Präsenz der russischen Sprache bleibt im gesamten Roman eher schwer 
fassbar. Auch in indirekter und erlebter Rede wird Russisch oft nicht erwähnt. 
Mit ihrer Tochter Marina spricht Lena zu Hause möglicherweise Russisch, 
da erwähnt wird, dass diese die Sprache fließend bzw. muttersprachlich 
beherrscht. Im Dialog mit der Tochter wird dies jedoch nicht bestätigt. Ob 
Marina anlässlich des Geburtstages ihrer Mutter »einen Trinkspruch auf (ihr) 
43. Lebensjahr« auf Russisch oder auf Deutsch zum Besten gibt, ist anhand 
des Textes nicht festzustellen (BO, 87). In einer solchen Szene gibt es keinen 
Hinweis darauf, dass sie tatsächlich auf Russisch stattfindet. Es bleibt ledig

lich die Vermutung – auch im Zusammenhang mit anderen Äußerungen im 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-004 - am 12.02.2026, 08:01:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Marie-Christine Boucher: Übersetzte Welten 

Roman – dass Lena sich mit ihrer Tochter meist auf Russisch unterhält, wenn 
beide allein sind. Auch wenn die russische Sprache in der Erzählung öfter 
erwähnt wird, bleiben russische Wörter verborgen. So wird beispielsweise ein 
russisches Wort angedeutet, das gemeinte Wort aber ins Deutsche übersetzt: 
»Der Weihnachtsbaum hieß im Land meiner Kindheit Neujahrsbaum« (BO, 
65). Der Weihnachtsbaum heißt im Russischen ›Weihnachtstanne‹ (russ. kyr. 
›рождественская ёлка‹, lat. ›rozhdestvenskaja jolka‹) bzw. ›Neujahrsbaum‹ 
(russ. kyr. ›новогоднее дерево‹, lat. ›novogodnee derevo‹). Hier geht es nicht 
nur um die sprachliche, sondern auch um die konzeptuelle Ebene, denn hinter 
dem Wort verbirgt sich ein ganzes kulturelles Bedeutungsfeld. In diesem Fall 
weist das Wort darauf hin, dass das große Fest am Ende des Jahres nicht das 
religiöse Weihnachten, sondern das weltliche Neujahr ist. 

Im russischen Supermarkt, der der Protagonistin und ihren ebenfalls 
aus Russland und der ehemaligen Sowjetunion eingewanderten Freundinnen 
als Treffpunkt dient (vgl. Kap. 3.2.3), bleibt die russische Sprache ebenfalls 
exkludiert. So fallen hier, vermutlich ins Deutsche übersetzte, Schimpfwörter 
wie »Scheusal«, »Natterngezücht« und »Saftarsch« (BO, 253–254). Die vermu

tete Übersetzung kann jedoch nur aus Indizienbeweisen abgeleitet werden: 
Lena ist unter russischsprachigen Freundinnen, die alle als Erwachsene nach 
Deutschland gekommen sind und möglicherweise ein ähnliches Verhältnis zu 
Schimpfwörtern haben wie sie selbst. Davon abgesehen lässt der Text offen, 
ob das Gespräch tatsächlich auf Russisch oder auf Deutsch geführt wird. 

Die Präsenz der russischen Sprache ist bei Szenen, die in Russland spie

len, zweifellos eindeutiger. Nichtsdestotrotz kann auch dort nur exkludierte 
Mehrsprachigkeit festgestellt werden. In einer Erinnerung an die Zeit nach 
dem Ende der Sowjetunion erzählt Lena von Demonstrationen, an denen sie 
teilgenommen hat. Diese wurden durch Radioberichte angekündigt, die im 
Text auf Deutsch wiedergegeben werden: »Achtung! Achtung! Die Panzer der Put
schisten rollen in die Richtung unserer Stadt!« (BO, 129). Hier ist das Zitat im deut

schen Text kursiv gesetzt, da es sich auch innerhalb der Erzählung um eine 
wiedergegebene Rede handelt. Auch wenn Seitz’ Sohn Marius aus Leningrad 
mit seiner Mutter telefoniert, ist die russische Sprache der Wächterin des Stu

dentenwohnheims kursiv geschrieben: »Alljo, alljo […]« (BO, 185). Ähnlich sind 
auch geschriebene Texte kursiv gesetzt, wie etwa Lenas alte Schulaufgabe (auf 
Russisch) oder Ulfs autobiografisches Schreiben (auf Deutsch) (BO, 237, 300). 
Die Kursivschrift bedeutet demnach nicht zwingend, dass dieser Text in einer 
anderen Sprache als Deutsch zu verstehen ist. Auch der Name der Bibliotheka

rin – Vera Antonowna Gutowa – mit der Lena als Kind befreundet war und die 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-004 - am 12.02.2026, 08:01:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Berlin liegt im Osten. Vergangenheit, in die Zukunft übersetzt 85 

ihr Bücher empfahl, ist kursiv gesetzt: »Ich durfte sie mit ihrem Vornamen an

sprechen, wie eine Gleichaltrige, und ohne den Vatersnamen, Vera Antonowna, 
wie es bei uns üblich wäre« (BO, 69). Hier wird die Präsenz der russischen Spra

che angedeutet, allerdings nur dadurch, dass die Protagonistin von der großen 
Bedeutung erzählt, einen Namen ohne den Vatersnamen verwenden zu dür

fen. So wird die kulturelle Bedeutung dieses russischen Sprachgebrauchs in 
der Äußerung explizit gemacht, ohne dass die russische Sprache im Text ma

nifest wird. 
In den Erinnerungen von Ulf Seitz wird Berlin während und nach dem 

Zweiten Weltkrieg als vielsprachige Übersetzungszone dargestellt. Nach ei

nem Bombenalarm steht der junge Seitz am Bahnhof Friedrichstraße. Die 
Szene wird in der Erzählung als Turmbau zu Babel beschrieben, in dem die 
Deutschen als »unbedeutende, vorbeiziehende Minderheit« erscheinen. Ne

ben der »grollenden Sprache« Einzelner, hört Seitz Polnisch und Französisch. 
Italiener und Skandinavier werden erwähnt, wenn auch nicht explizit an ihrer 
Sprache erkannt. Dazu kommen »Ostarbeiter«, die »laut sprachen und lach

ten« (BO, 116). Wenn ein russischer Soldat etwas in unverständlichem Deutsch 
erklärt, wird ein Dolmetscher um Hilfe gebeten: »Verärgert und fluchend rief 
er nach dem Dolmetscher, einem Deutschen, der erklärte, dass die Jungen 
beim Abtransport der herumliegenden Leichen helfen sollten« (BO, 166). Da 
Seitz als Kind kein Russisch sprach, werden in seinen Erinnerungen russische 
Wörter verwendet, um verstörende Szenen zu beschreiben. Übersetzung wird 
in diesem Zusammenhang vor allem verwendet, um die grausame Realität 
des Krieges und der Nachkriegszeit zu beschreiben. 

Einige russische Wörter aus Seitz’ Kindheitserinnerungen sind im Text 
enthalten. Diese in lateinischer Schrift wiedergegebenen Worte sind eines 
der wenigen Beispiele für die manifeste Mehrsprachigkeit in diesem Roman. 
Ein russisches Lied wird vom sowjetischen Ensemble der Roten Armee zum 
dreißigsten Jahrestag der Oktoberrevolution gesungen: 

Zuerst spielte das Blasorchester einen langsamen, düsteren Marsch, dann 
eine brave Melodie, dann wurde das Lied ›Mutter‹ majestätisch angekün
digt. Maaaaaat!!!, quoll es aus dem weit geöffneten Mund des uniformier

ten, stämmigen Solisten, und Ulf erinnerte sich, wie er neulich neben der 
Mutter im halbdunklen Korridor gestanden hatte, er sah ihre Gesichter im 
Spiegel, und dieses Bild beunruhigte ihn nun sehr. (BO, 172) 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-004 - am 12.02.2026, 08:01:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 Marie-Christine Boucher: Übersetzte Welten 

Indem der deutsche Titel des Liedes zunächst das benennt, was dann im Lied 
besungen wird (›mat‹), wird das Wort ›mat‹ (kyr. ›мать‹, dt. ›Mutter‹) übersetzt. 
Das russische Wort wird in der Szenenbeschreibung übersetzt, gefolgt vom 
Original, was bei Ulf Seitz negative Gefühle auslöst. Er steht vor Ende der Vor

stellung auf, um nach seiner Mutter zu suchen. Zwei Stunden später stirbt sie. 
Das russische Wort ist hier der Auslöser für die folgende Szene, auch wenn 
nicht geklärt werden kann, ob Seitz selbst zu diesem Zeitpunkt die Bedeutung 
des Titels kannte. In solchen Fällen werden die russischen Wörter im Text nicht 
als solche gekennzeichnet. Ein weiteres Beispiel ist die Begegnung mit einem 
russischen Soldaten: »Stoj! Er zeigte auf Schüssel und Löffel: Zurück! Ulf aß 
schnell, gab das Geschirr wieder ab und ging heim« (BO, 159). Wie ›mat‹ ist 
auch ›stoj‹ (kyr. ›Стой‹, dt. ›halt‹ oder ›Pause‹) hier nicht kursiv gesetzt. Als 
er als Kind russische Soldaten hörte, konnte er die Sprache nicht verstehen. 
Wahrscheinlich hat er sie auch daher als fremd empfunden und die Präsenz 
dieser nicht übersetzten Worte im Text trägt zu diesem Eindruck bei. 

So ist auch eine Kindheitserinnerung von Herrn Seitz eines der einzigen 
Beispiele, in denen ein Akzent im Text sichtbar wird. Als die russischen Solda

ten in Berlin einmarschierten, erinnert sich Herr Seitz, dass sie den Tod Hitlers 
verkündeten. Dabei wird die russische Aussprache in der Schreibweise sicht

bar: »Gitler kaputt! Nicht schießen! Gitler kaputt, dröhnte es von der Kreuzung, 
wo der sowjetische Lautsprecherwagen erschien« (BO, 155). Hier wird die rus

sische Schreibweise und Aussprache von Hitler (russ. kyr. ›Гитлер‹, russ. lat. 
›Gitler‹) imitiert. Auch die Sprachqualität anderer Personen in Seitz’ Erinne

rungen wird von der Erzählerin als mangelhaft beschrieben. So erklärt bei

spielsweise der russische Leutnant Kruglow, der nach dem Ende des Zweiten 
Weltkriegs mit Seitz’ Mutter liiert war, etwas »in seinem löchrigen Deutsch« 
(BO, 160). Dem Lesenden bleibt es somit selbst überlassen, sich vorzustellen, 
wie diese ›löchrige‹ – und damit mangelhafte – Sprache klingen mag und um 
welche ›Löcher‹ es sich handelt. Auf diese Weise wird auch vermieden, eine 
Sprache niederzuschreiben, die klischeehaft klingt. Dies ist ein generelles Pro

blem aller akzentuierten Sprachen:10 Dialekte und regionale Varianten wer

den oft auch deshalb nicht verschriftet, weil es für sie keine Rechtschreibre

geln gibt. Daher ist es schwierig, die Sprache authentisch wiederzugeben. Das 
kann schnell ›charmant und exotisch‹ wirken, auch wenn es nicht so gemeint 

10 Um eine Wertung dieser Sprache zu vermeiden, werden die sprachlichen Markierun

gen des Akzents und die grammatischen Fehler, die im Text thematisiert werden, als 
akzentuierte Sprache bezeichnet. 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-004 - am 12.02.2026, 08:01:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Berlin liegt im Osten. Vergangenheit, in die Zukunft übersetzt 87 

ist (vgl. Attridge 2021, 47). Dennoch wird gerade hierdurch die von der Norm 
abweichende Sprache der Figur überhaupt erst sichtbar gemacht. 

3.2.2 Schreiben, schimpfen, schweigen. Zwischen Demütigung 
und Unsichtbarkeit 

Die Erzählerin Lena sagt von sich selbst, dass sie die deutsche Sprache nicht 
fehlerfrei sprechen kann und erzählt von ihren diesbezüglichen Schwierigkei

ten. Zum Beispiel bemerkt sie, dass sie noch einige Ausspracheschwierigkeiten 
hat und auch bestimmte Laute ungern ausspricht. Sie vermeidet beispielswei

se den Ausdruck ›Danke schön!‹ und sagt stattdessen ›Vielen Dank!‹, weil sie 
die Umlaute »nicht bewältigen kann, und das wohl auch nie können« wird (BO, 
56). Dass sie aber trotz ihrer Schwierigkeiten fließend Deutsch spricht, kon

trastiert sie mit ihrer Unfähigkeit, sich auf Deutsch zu empören oder in dieser 
Sprache zu schimpfen und zu fluchen. Diese von der Protagonistin selbst the

matisierte ›fehlerhafte‹ deutsche Sprache bleibt im Roman jedoch weitgehend 
spurlos. Die Schwierigkeiten, von denen die Protagonistin in der Erzählung 
berichtet, finden sich nicht im Text, sondern nur im Erzähldiskurs. So sind ihr 
Akzent und ihre sprachlichen Fehler nur in ihrem Diskurs über ihre eigenen 
sprachlichen Fähigkeiten wahrnehmbar, der Erzähldiskurs und die Erzählung 
selbst sind hingegen fehlerfrei. Insofern kann hier von einer intralingualen 
Übersetzung gesprochen werden: Die fehlerhafte Sprache, die nicht der Stan

dardsprache entspricht, wird in eine fehlerfreie Standardsprache übersetzt. 
Im Erzähldiskurs geschieht dies durch die Entscheidung der Protagonistin, 
bestimmte Wörter zu wählen und andere zu vermeiden. Diese Übersetzung 
ihrer akzentuierten Sprache in die Standardsprache trägt zur Unsichtbarkeit 
ihres Idiolekts bei. Auf einer metaphorischen Ebene kann die Unsichtbarkeit 
dieser akzentuierten Sprache mit der Unsichtbarkeit der Protagonistin in der 
Gesellschaft verglichen werden: Als weiße Osteuropäerin ist ihre Identität als 
Migrantin stark an Sprache gebunden. Solange sie schweigt, bleibt sie unter 
anderen Menschen unauffällig oder gar unsichtbar. Erst wenn sie spricht, wird 
sie als Teil einer Minderheit sichtbar. Durch die Übersetzung in die Standard

sprache kann Lena also ihre Unsichtbarkeit bewahren. 
Das Gefühl der Hilflosigkeit und Demütigung, das mitunter aus der 

Sprachlosigkeit resultiert, thematisiert die Protagonistin in der Beziehung 
zu ihrer Tochter. Ihre in Deutschland geborene Tochter Marina hat laut der 
Erzählerin zwei Muttersprachen. Interessant ist hier, dass Russisch und 
Deutsch als die »beide[n] Muttersprachen« von Marina bezeichnet werden, 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-004 - am 12.02.2026, 08:01:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Marie-Christine Boucher: Übersetzte Welten 

obwohl beide Elternteile aus Russland stammen (BO, 56). Die Tochter kann 
jedoch mit beiden Sprachen »souverän« umgehen (BO, 56). Aus ihrer Perspek

tive sind beide Sprachen gleichwertig, auch wenn sie im privaten Bereich – zu 
Hause mit ihren Eltern – vermutlich nur Russisch spricht. Die Bezeichnung 
als Muttersprache erfolgt bei Lena also nicht unbedingt entlang der üblichen 
emotionalen Zuschreibungen, die mit der Muttersprache verbunden sind. 
Anders verhält es sich in einer Szene, in der Lena von einem Mann hinter 
ihrem Rücken als »Tante« angesprochen wird. Die direkte Rede des Mannes 
wird auf Deutsch wiedergegeben, in der Rededarstellung bezeichnet die Er

zählerin die Sprache der Äußerung als »meine Muttersprache« (BO, 122). Der 
Mann spricht also Russisch. Während sie für sich die emotionale Assoziation 
mit einer Sprache verbindet, in der sie schimpfen und sich empören kann, 
beschreibt sie die Sprachsituation ihrer Tochter zwar immer noch mit dem 
Wort ›Muttersprache‹, verwendet dafür aber das Wort ›hantieren‹, das ein 
eher instrumentelles Verhältnis zur Sprache – etwa als Werkzeug – sugge

riert. Währenddessen fühlt sich Lena der deutschen Sprache unterlegen, weil 
sie bestimmte Laute nicht ›beherrscht‹. 

Die Protagonistin thematisiert in mehreren Situationen wiederum ihr 
eigenes Nicht-Verstehen. Teilweise thematisiert sie dieses Nicht-Verstehen – 
des Deutschen – in Bezug auf ihre Muttersprache, wenn sie sich beispielsweise 
mit ihrer Tochter und deren Sprachkenntnissen vergleicht. Lena beschreibt 
das Gefühl, sich in einer bestimmten Situation unsicher zu fühlen, weil sie die 
Sprache nicht vollkommen beherrscht: »Marina hatte keinerlei Probleme mit 
der Sprache, und auch sonst fühlte sie sich in der Schule sehr wohl. Ich dage

gen zitterte vor dem ersten Elterngespräch wie ein Birkenblatt. Vieles davon, 
was die Lehrerin mir über meine Tochter erzählte, verstand ich kaum« (BO, 
198). Lena versteht die Aussagen von Marinas Lehrerin kaum. Und wenn sie sie 
doch versteht, kann es für sie auch verwirrend sein. Sprachlosigkeit erzeugt 
hier Demütigung: Als Mutter ist sie der Situation nicht gewachsen, weil sie 
die Menschen nicht versteht. Die Sprache ist für sie in diesem Moment kein 
Werkzeug, denn Lena wird von der Sprache beherrscht und nicht umgekehrt. 

So erfährt sie, dass ihre Tochter in der Schule bezüglich der Arbeit ihrer 
Eltern lügt: 

Mein Wortschatz reichte aber aus, um zu erkennen, wie Marina uns, ihre El
tern, gerne sehen würde: Marina hat mir erzählt, dass Ihre journalistische 
Tätigkeit sehr anstrengend ist, dass Sie Reportagen aus gefährlichen Gebie

https://doi.org/10.14361/9783839400791-004 - am 12.02.2026, 08:01:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Berlin liegt im Osten. Vergangenheit, in die Zukunft übersetzt 89 

ten schreiben und dass Ihr Mann sehr, sehr viel arbeitet, sagte die Lehrerin, 
Frau Klein, und schaute mich prüfend an. (BO, 199) 

In dieser Situation entsteht eine doppelte Verunsicherung: Sie kann zum ei

nen nicht alles verstehen, zum anderen ist das, was sie versteht, für sie demü

tigend. Und obwohl es nicht ihre eigene Lüge ist, fühlt sie sich von der Lehrerin 
beschuldigt. Ihr wird bewusst, dass ihre Tochter die (sprachliche) Demütigung 
der Eltern wahrnimmt und sich etwas anderes wünscht. Dies verunsichert die 
Protagonistin zusätzlich. Lena vergleicht die Beziehung zu ihrer eigenen Mut

ter mit der zu ihrer Tochter. Während sie sich ihrer Mutter erst mit siebzehn 
Jahren »endgültig und verzweifelt überlegen« fühlte, hatte ihre Tochter Marina 
»dieses Gefühl schon als Grundschulkind« (BO, 55). Das liegt daran, dass Mari

na – wie viele Migrant*innenkinder – schon als Kind ihrer Mutter bei der Kom

munikation helfen musste. Lena lernt viel von ihrer Tochter, die in Deutsch

land aufgewachsen ist und die deutsche Sprache besser beherrscht als sie. Im 
Deutschen ist Marina ihrer Mutter daher schon als Kind überlegen: »Erst neu

lich habe ich von Marina erfahren, dass die Pflanze ›Stechpalme‹ heißt – die 
Namen der Bäume und der Tiere lernt man sonst in der Kindheit« (BO, 30). 

Das Nicht-Verstehen in einer Sprache kann verschiedene Ursachen haben, 
wie beispielsweise die Tatsache, dass bestimmte semantische Felder eher in 
der Kindheit erlernt werden. Mit der ›Muttersprache‹ sind nicht nur Emotio

nen verbunden, sondern auch technische Wortfelder aus dem Alltag. So er

klärt Lena in einer Szene, dass sie ein Wort noch nie gehört habe und seine 
Bedeutung nicht kenne: »Die Wohnung war feucht, bei frostigen Temperatu

ren überzogen sich die Stubenfenster, die hoch, fast unter der Decke lagen, mit 
Eisblumen, üppig wie Federbüsche. ›Federbüsche? Das Wort hatte ich nie zu

vor gehört.‹ ›Det trägt ein Krieger auf dem Helm, meene Kleene, so ein krauses 
Ding‹« (BO, 24). Im Gegensatz zu Herrn Seitz, in dessen Erinnerung das Nicht- 
Verstehen von russischen Wörtern einfach durch die Wiedergabe dieser Wör

ter markiert wird, muss die Erzählerin in verschiedenen Situationen auf ande

re Mittel wie Erklärungen zurückgreifen, um ihr Nicht-Verstehen (oder Miss

verstehen) zu kommunizieren, da die deutschen Wörter den Lesenden bereits 
bekannt sind und somit das Nicht-Verstehen nicht vermitteln können. 

In der gesprochenen Sprache verwendet Lena bewusst Wörter, die ihr 
leichter fallen. Aber auch in der Schriftsprache können bestimmte Wörter 
Schwierigkeiten bereiten. Als Lena einen Zettel für Marinas Schule schreibt, 
fragt sie sich, ob das Wort ›Termin‹ mit einem bestimmten oder unbestimm

ten Artikel stehen soll: »Liebe Frau Flügel, meine Tochter Marina hat heute Termin bei 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-004 - am 12.02.2026, 08:01:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Marie-Christine Boucher: Übersetzte Welten 

einem Arzt um 12 Uhr. – Einen Termin, den Termin?« (BO, 55). Zunächst schreibt 
sie den Satz ohne Artikel, was der russischen Form entspricht. Nachdem sie 
den Satz korrigiert hat, bittet sie Marina, einen weiteren Satz hinzuzufügen: 
»Und hier schreibst du bitte etwa so: Sie wird um 11 Uhr abgeholt und ich bitte 
dies zu entschuldigen« (BO, 56). Dann weist sie auf einen Fehler hin, der im 
gedruckten Text nicht vorkommt: »Abgeholt – zusammengeschrieben!« (BO, 
56). Der Fehler, den sie in dem kursiv gedruckten Satz gemacht hat, wird nur 
in der Erzählung wiedergegeben. Der geschriebene Text selbst enthält diesen 
Fehler nicht, da es sich um die Aussage der Tochter handelt. Die Erzählerin 
reflektiert ihre eigene Fähigkeit, unsichtbar zu bleiben. Sie korrigiert ihren 
Fehler »gehorsam« mit einer »dünne[n] wackelige[n] Brücke zwischen Ab und 
geholt« (BO, 56). Diese Tatsache bleibt im gedruckten Text unsichtbar, aber 
innerhalb der Erzählung wird Lenas Unsicherheit in Form der ›wackeligen‹ 
Brücke, die sie zeichnet, sichtbar. 

Die russische Sprache und Kultur wird für die Protagonistin durch den 
russischen Supermarkt ›Rodina‹ (›родина‹, dt. ›Heimat‹, ›Vaterland‹) verkör

pert. Der Name des Ladens ist im Text nicht übersetzt, seine Bedeutung er

schließt sich nur aus seiner Beschreibung als Ort der Heimat – ein Überset

zungsort –, an dem die Menschen die Dinge kaufen, nach denen sich »aus

gewanderte russische Seelen« sehnen: »Vodka, Gottesmütter im Taschenfor

mat, Holzlöffel und geblümte Teekannen«, »Buchweizen, Sauergurken, Stock

fisch und Auberginenkaviar« oder »Piroggen« (BO, 107). Hier trifft sich Lena re

gelmäßig mit Freundinnen aus Russland. Sie unterhalten sich über Deutsch

land, klagen über deutschen Hering und Halwa (vgl. BO, 259). Der Laden ist 
ein Übersetzungsort, in dem sich die Mitarbeitende wie eine Kulturvermitt

lerin verhält: »Gerade berät sie einen deutschen Kunden, stolz und souverän, 
so wie eine Reiseführerin einem westlichen Touristen die Schätze der Eremi

tage präsentieren würde« (BO, 107). Deutsche Kund*innen werden in diesem 
Raum als Außenseiter*innen, als Gäste, behandelt. Dieser Übersetzungspro

zess ermutigt die Verkäuferin, da die Rollen vertauscht sind und sie in dieser 
Situation diejenige ist, die über Wissen verfügt. 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-004 - am 12.02.2026, 08:01:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Berlin liegt im Osten. Vergangenheit, in die Zukunft übersetzt 91 

3.3 Deutsch lernen, Russisch lehren, Berlin erzählen. 
Der Berlin-Roman als Übersetzungsort 

3.3.1 Von der Übersetzerin zur Schriftstellerin. 
Vermitteln als ermächtigende Geste 

Zu Beginn der Geschichte erzählt Lena von ihrer Ankunft in Berlin. Damals 
musste sie noch Deutschunterricht nehmen. Um sich die deutsche Sprache an

zueignen, las die studierte Philologin viele Klassiker der deutschen Literatur. 
Ihre Erfahrungen als Migrantin in Deutschland kontextualisiert sie mithilfe 
von Literaturzitaten. Sie liest zum Beispiel Chamissos Schlemihl: »Der ›Schle

mihl‹, den ich jetzt in der Hand halte, ist nicht der Gleiche, dem ich als Kind 
begegnete« (BO, 80). Diese Aussage ist zweideutig: Als Kind hat sie das Buch 
in der russischen Version gelesen. Als Erwachsene liest sie es nun auf Deutsch 
und versteht die Erzählung anders, nicht nur, weil die Sprache eine andere ist, 
sondern auch, weil sie sich an einem anderen Ort befindet und reifer und äl

ter geworden ist. Sie fragt sich: »Warum hat Chamisso den Helden seiner Ru

he beraubt? Was war das, was er mit den Einheimischen nicht teilen konnte? 
Die Kinderlieder? Die Sprache der Mutter? Die Feste der Väter?« (BO, 80). Ihre 
Analyse der Erzählung scheint sich nun mit ihrer eigenen Lebenserfahrung als 
Migrantin zu überschneiden. 

Wenn die Protagonistin gelegentlich in die Rolle einer Stadtvermittlerin 
schlüpft, hat das für sie eine ermächtigende Funktion. In einer Szene trifft Le

na auf eine russische Familie, die nach dem Weg sucht. In diesem Fall wird 
diese Tatsache gleich zu Beginn des Dialogs deklariert – der Diskurs wird je

doch auf Deutsch wiedergegeben, ohne eine Spur des Russischen: »Durch den 
Tunnel hallen, durch das Echo verstärkt, ihre russischen Worte. Brauchen Sie 
Hilfe?, sage ich und bleibe stehen. Ja! Sprechen Sie Russisch? So ein Glück!« 
(BO, 89–90). Die gesamte Szene ist implizit russisch: Lena spricht Russisch 
und zeigt den Weg. Im Austausch mit dem russischen Mädchen wechselt die 
Protagonistin die Perspektive. Wenn sie ›auf Deutsch‹ spricht, sind mit ›wir‹ 
Migrant*innen aus Russland gemeint. Wenn aber das russische Mädchen von 
den Qualitäten ›eurer Stadt‹ spricht, antwortet Lena in der ersten Person Plu

ral: »Das Mädchen lobt unseren warmen Winter, unsere beleuchteten Haus

eingänge, unsere Busfahrpläne. Während ich ihr zustimme, wundere ich mich, 
wie leicht mir mein bei uns über die Lippen geht, wenn ich über diese Stadt re

de« (BO, 89). Im Austausch mit Russen fällt es ihr leichter, über die Stadt als 
›ihre‹ zu sprechen. Die Stadt ermöglicht es ihr, eine Heimat außerhalb des na

https://doi.org/10.14361/9783839400791-004 - am 12.02.2026, 08:01:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Marie-Christine Boucher: Übersetzte Welten 

tionalen Paradigmas zu finden, auch wenn sie sich auf nationaler Ebene noch 
nicht wirklich zugehörig fühlt. Die Älteren in der Gruppe sprechen sie als Rus

sin an und fragen, ob Lena sich in Berlin wohlfühle, ob sie es bereue, ihre Hei

mat verlassen zu haben. Für sie ist die Protagonistin nach wie vor Russin. Das 
Mädchen aber spricht sie als Einheimische an. Sie fragt nach einer Überset

zung des Textes an einer Fassade, der »ein Zitat aus einem Berlin-Roman« (BO, 
90), nämlich aus Alfred Döblins Berlin Alexanderplatz aus dem Jahr 1929 ist. 

Umgekehrt hat die Rolle der Sprachvermittlerin für Lena auch eine er

mächtigende Funktion. In einer der wenigen Szenen, in denen tatsächlich 
Russisch gesprochen wird und sich Mehrsprachigkeit im Text manifestiert, 
ist die Sichtbarkeit der russischen Sprache für die Erzählerin mit einem ge

wissen Gefühl der Ermutigung verbunden. Als Lena auf einer Silvesterfeier 
versucht, Herrn Seitz ein wenig Russisch beizubringen, ist sie die Expertin. 
Die russischen Wörter sind nur deshalb kursiv gesetzt, weil die Protagonistin 
sie betont, wenn sie Seitz’ Fehler korrigiert – er hatte »na zdrovje!« gesagt, 
woraufhin sie erklärt: »Za zdo-ro-vje!, rezitiere ich. – Na zdorovje sagt man 
beim Essen, und als Trinkspruch sagt man – za zdorovje!« (BO, 117). Die 
Sprache wird in diesem Moment sichtbar, weil sie gerade erlernt wird. 

Beim Essen mit ihrem Freund Roman, einem deutschen Arzt, erzählt die

ser von einer seiner Patient*innen. Sie ist eine der vielen reichen Privatpati

ent*innen aus asiatischen Ländern, die gerade in seinem Krankenhaus behan

delt werden. Lena wendet zunächst ein, dass Asien aus russischer Sicht erst in 
der Mongolei oder in China beginne. Doch Roman erzählt von einer kranken 
Frau aus Sibirien, die sich Ikonen ans Kopfende ihres Bettes gehängt hat, mit 
ihrem Mann im KaDeWe einkaufen geht und Kaviar mit dem Esslöffel isst, so

bald sie sich von einer Chemotherapie erholt hat, und dem Krankenhausperso

nal gerne Fotos von ihrem Haus mit »breite[n] Bogentüren« und »samtene[n] 
Vorhängen« (BO, 219). Die Protagonistin bemerkt, »dass es in der deutschen 
Literatur von solchen exotischen Russen nur so wimmelt, meistens treten sie 
als Nebenfiguren auf. Das sind oft Reisende oder Kurgäste, und sie sind immer 
sonderbar und immer reich. Wie im ›Zauberberg‹ zum Beispiel, möchte ich sa

gen […]« (BO, 220). Hier kann man auch von Meta-Intertextualität sprechen. 
Die Szene ist als meta-intertextuell zu bezeichnen, da Lena von Figuren er

zählt, die in anderen Romanen vorkommen, und sich selbst als russische Figur 
in der deutschen Literatur wiederfindet. Dementsprechend ist das Erzählen 
des individuellen Schicksals dieser russischen Protagonistin auch eine Form 
der Selbstübersetzung. 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-004 - am 12.02.2026, 08:01:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Berlin liegt im Osten. Vergangenheit, in die Zukunft übersetzt 93 

3.3.2 »Du wolltest doch etwas schriftstellern, oder?« Autorschaft als 
Aneignung der Sprache 

Den Vorschlag ihres Ex-Mannes, sie solle doch Schriftstellerin werden, kontert 
Lena mit einem Kommentar zu ihren Deutschkenntnissen: »Warum sitzt du 
nur rum und liest? Geh zu irgendeinem Kurs, Schreibende Hausfrauen oder so, 
du wolltest doch etwas schriftstellern, oder?, ärgerte sich Schura. Mit meinem 
Deutsch?, verteidigte ich mich« (BO, 198). Hier ist die abschätzige Qualität des 
Kommentars nicht zu übersehen: Schura spricht abwertend von ›schreibenden 
Hausfrauen‹ – obwohl Lena viel mehr Berufserfahrung hat als er – und von ›et

was schriftstellern‹ statt ›Schriftstellerin werden‹. Was eine Ermutigung hät

te sein können, klingt eher wie eine Abwertung. Ihre Antwort zeigt, dass sie 
sich Deutsch zwar als Schreibsprache vorstellen könnte, dass sie aber an ihrer 
Kompetenz zweifelt, weil sie das Schreiben in einer Sprache an bestimmte Fä

higkeiten knüpft und vermutet, dass sie diese nicht besitzt. Allerdings hatte sie 
ihr Deutsch bereits als ›fließend‹ bezeichnet. Dabei sind längst nicht alle Mut

tersprachler*innen auch kompetent genug, um in ihrer Muttersprache litera

rische Texte verfassen zu können. Aber wahrscheinlich würden sie die Auffor

derung, Schriftsteller*in zu werden, nicht mit einer ebensolchen Aussage wie 
Lena beantworten. Auch wenn sie glauben, keine Schriftsteller*innen werden 
zu können, werden Muttersprachler*innen eher ihre diesbezüglich Fähigkeit 
im Allgemeinen bezweifeln und nicht spezifisch ihre sprachliche Kompetenz. 
Lena ist jedoch der Ansicht, dass sie die Sprache nicht nur fließend, sondern 
sogar fehlerfrei beherrschen müsse, um Texte auf Deutsch schreiben zu kön

nen. Diese Metapher erscheint besonders interessant, da es sich in einer Ge

schichte mit deutlichen autobiografischen Zügen, um einen Metakommentar 
handeln könnte. Dies dient zugleich als Gegenbeispiel zu den bereits erwähn

ten »exotischen Russen« (BO, 220), die sie in der deutschsprachigen Literatur 
beobachtet hat. 

Neben den konzeptuellen Rastern bestehen Kultur und Sprache aus textu

ellen Rastern. Berlin liegt im Osten bezieht sich, wie viele andere Werke, die sich 
mit Berlin als Schauplatz beschäftigen, ausführlich auf Alfred Döblins Klas

siker Berlin Alexanderplatz von 1929. Die Protagonistin erzählt eine Anekdote 
über Seitz’ Vater, der im Roman vorkommt: »[…] der Vater von Herrn Seitz aber, 
Konrad Seitz, ist tatsächlich in ein Kunstwerk geraten, eben in das Buch ›Ber

lin Alexanderplatz‹ – als jener Mann, der mitten auf dem Rosenthaler Platz mit 
zwei gelben Paketen von der Linie 41 abspringt« (BO, 46–47). Später, bei einer 
Verabredung mit dem Arzt Roman, erzählt Lena ihm bei einem Spaziergang 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-004 - am 12.02.2026, 08:01:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Marie-Christine Boucher: Übersetzte Welten 

durch die Innenstadt von dem Roman: »Dann laufen wir wieder durch Ber

lin Mitte mit seinen engen Gassen, und diesmal schenke ich Roman all mein 
Wissen über das Universum von Franz Biberkopf […]« (BO, 221). Bei der, hier 
bereits in anderem Zusammenhang erwähnten, Begegnung mit einer russi

schen Familie auf dem Alexanderplatz hatte ein Mädchen nach der Überset

zung des Zitats an der Wand gefragt: »Darüber habe ich heute in meinem Rei

seführer gelesen. Dass sich ein deutscher Architekt russischer Abstammung 
ausgedacht hat, die Fassade so zu schmücken. Ich meinte, können Sie es mir 
übersetzen?« (BO, 90). Es handelt sich um das ehemalige Haus der Elektroin

dustrie der DDR. Das Gebäude wurde von 1999 bis 2001 saniert und vom Ar

chitekturbüro des russischstämmigen deutschen Architekten Sergei Tchoban 
mit einem Zitat aus Berlin Alexanderplatz an der Fassade versehen.11 In dieser 
Zeit wurde das Haus auch als ›Alfred-Döblin-Haus‹ bekannt, bis das Zitat 2011 
entfernt wurde. 

Die Protagonistin schreibt sich in die Tradition des Berlin-Romans ein und 
bemerkt dabei auch, dass ein anderer Deutscher russischer Abstammung zur 
Erinnerung an Alfred Döblin beigetragen hat. Sie ist dabei, als das Zitat von 
der Wand genommen wird: 

Fast alle mannshohen Buchstaben sind von der Gebäudefassade abmon

tiert, plötzlich, über Nacht. Der Anfang des Döblin-Zitats ist weg, und das 
Ende auch. Nur eine Zeile hängt hilflos in der Mitte: igung von Damenkon
fektion, Mehl und Mühlenfabrikate, Autogarage, Feuersozietät. Wiedersehen auf 
dem Alex … Da fällt mir ein, dass auch die tadschikische Teestube inzwischen 
nicht mehr da ist, dass der Laden von Larissa fast weggeräumt ist, dass die 
Plattenbauten in der Linienstraße saniert und ihre Fassaden mit einem 
heiteren und zeitgemäßen Make-up versehen werden. Während ich den 
belanglosen, kupierten Text an dem Haus anstarre, kommt es mir vor, als 
würden die Wörter unaufhaltsam und immer weiter vor meinen Augen 
schwinden, als ob ich einem sachten Erdrutsch von der Gegenwart in die 

11 Das Zitat an der Hauswand lautete: »Eine Handvoll Menschen um den Alex. Am Alex
anderplatz reißen sie den Damm auf für die Untergrundbahn. Man geht auf Brettern. 
Die Elektrischen fahren über den Platz die Alexanderstraße herauf durch die Münz

straße zum Rosenthaler Tor. Rechts und links sind Straßen. In den Straßen steht Haus 
bei Haus. Die sind vom Keller bis zum Boden mit Menschen voll. Unten sind die Lä
den. Destillen, Restaurationen, Obst- und Gemüsehandel, Kolonialwaren und Fein
kost, Fuhrgeschäft, Dekorationsmalerei, Anfertigung von Damenkonfektion, Mehl und 
Mühlenfabrikate, Autogarage, Feuersozietät. Wiedersehen auf dem Alex, Hundekälte. 
Nächstes Jahr, 1929, wirds noch kälter. A. Döblin.« 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-004 - am 12.02.2026, 08:01:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Berlin liegt im Osten. Vergangenheit, in die Zukunft übersetzt 95 

Vergangenheit beiwohnen würde. Aber schon an der nächsten Ecke, zu 
Beginn der Torstraße, wächst etwas nach – das Eckhaus, das neulich mit Ge
rüsten umhüllt war, ist als Soho Club neu geboren. An der Ecke schwärmen 
Taxis, vor dem Eingang kreiseln Menschen mit Sektgläsern. (BO, 266) 

Gegen Ende des Romans erwähnt sie, dass ihr russischer Ex-Mann Schura, 
mit dem sie Anfang der 1990er Jahre nach Deutschland eingewandert war, 
Franz Biberkopf ähnele: »Wie habe ich nur übersehen können, wie sehr mein 
Ex-Ehemann in seinem Habitus dem armen Franz Biberkopf ähnelt, der im 
Roman an exakt der gleichen Ecke mit seinem Bauchladen voller Schnürsen

kel stand?« (BO, 314). Durch die Bezugnahme auf Berlin Alxanderplatz, einen 
Klassiker der deutschsprachigen Literatur, verortet sich die Erzählerin im 
deutschsprachigen Kontext (vgl. Finkelstein 2018). Dabei verankert und reter

ritorialisiert sie die Figur des Ehemannes in der Tradition des Berlin-Romans. 
Franz Biberkopf ist in diesem Sinne auch ein interessanter Vergleich, da er 
in Berlin Alexanderplatz in einer anderen Zeit lebt, in einer Vergangenheit, die 
die Autorin selbst nicht erlebt hat, die aber auch nicht das Berlin ist, das man 
heute kennt (vgl. Asaad 2021). Lena nutzt diese Textbezüge, um sich in dem 
spezifischen sozialen und kulturellen Kontext zu verorten, in dem sie heute 
lebt. Obwohl ihr Schicksal als Migrantin viel mit dem gemein hat, was andere 
Menschen auf der ganzen Welt erleben, beziehen sich die Verweise, mit denen 
sie dies kommuniziert, auf ein sehr spezifisches textuelles Raster. Sie lebt 
nicht in New York oder Paris, sondern mitten in Berlin. So vergleicht sie ihren 
Ex-Mann mit Franz Biberkopf und verweist auf den Berliner Alexanderplatz, 
um ihren deutschen Schwarm Roman zu beeindrucken. 

3.4 Fazit 

Einer der ersten Arbeitstitel für dieses Forschungsprojekt begann mit folgen

dem Zitat: »Meine Gegenwart, überschrittene Zukunft« (BO, 237). Wie in die

sem Zitat deutlich wird, erzählt der Roman von einem komplexen Bedeutungs

geflecht von Bewegungen innerhalb mehrerer kultureller Raster, die sowohl 
zeitlich als auch räumlich zu verstehen sind. Diese Bewegungen zeugen von 
Bedeutungsverschiebungen. 

Auch wenn die Ich-Erzählerin ihre fehlerhafte deutsche Sprache themati

siert, wird dies im Roman in ein fehlerfreies Standarddeutsch übersetzt. Ähn

liches gilt für das Russische: Es gibt viele Szenen – beispielsweise mit Familien

https://doi.org/10.14361/9783839400791-004 - am 12.02.2026, 08:01:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 Marie-Christine Boucher: Übersetzte Welten 

mitgliedern oder wenn sie nach Russland reist –, in denen die Dialoge implizit 
auf Russisch geführt werden, ohne dass dies in der Erzählung markiert wird. 
Dies kann nur aus dem Kontext erschlossen werden, da die Mehrsprachigkeit 
im Roman exkludiert ist und somit gewissermaßen bereits ins Deutsche über

setzt wurde. Dies kann auch als Reflexion ihrer Situation als russische Migran

tin verstanden werden, da sie, solange sie nicht spricht, auch nicht als Migran

tin wahrgenommen wird. Ihre Sichtbarkeit als Außenseiterin ist somit eng mit 
der gesprochenen Sprache verbunden. Umgekehrt werden Szenen beschrie

ben, in denen die Protagonistin die Rolle der Übersetzerin übernehmen muss. 
Dann fühlt sie sich ermächtigt: Wenn sie Herrn Seitz russische Wörter bei

bringt und ihn dabei korrigiert, ist sie die Expertin. Als sie am Alexanderplatz 
auf eine russische Familie trifft, ist sie plötzlich Übersetzerin und Berlin-Ex

pertin zugleich. Das zeigt sich unter anderem daran, dass sie in diesem Aus

tausch die Pronomen wechselt und von den Berlinern als ›wir‹ spricht. Die Rol

le der Übersetzerin erlaubt es ihr, flexibel mit Zugehörigkeiten zu experimen

tieren. Im Roman werden auch Gegenstände übersetzt. So wird Silvester auf 
Russisch gefeiert und dabei viele Speisen eingeführt, die für die Protagonistin 
eine besondere Bedeutung haben. Das Essen, das früher zum Alltag gehörte, 
wird in Deutschland zum Symbol für Heimat: Im Supermarkt ›Rodina‹ sind 
Buchweizen, Sauergurken und Stockfisch keine Alltagsgegenstände – sie sind 
Heimat. 

Konzeptuelle Raster spielen in diesem Berlin-Roman ebenso eine wichtige 
Rolle. Wie der Titel schon andeutet, wird Berlin im Osten verortet. Auch wenn 
die Protagonistin aus ihrer Sicht in den Westen emigriert ist, findet sie in Ber

lin einige Überschneidungen mit ihren eigenen konzeptuellen Rastern, die für 
sie verständlicher sind und wo keine Übersetzung nötig ist. Ein Kühlschrank 
aus DDR-Zeiten erzeugt für sie eine Reihe von Vorannahmen, die die Kommu

nikation mit ihrem Kunden erleichtern. Der Unterschied zwischen Herrn Seitz 
und anderen Deutschen ist auch ein Zeichen für die doppelte Verschiebung in 
kulturellen Rastern, die die Hauptfiguren in ihrem Leben erfahren haben: Auf 
der zeitlichen Ebene fand mit dem Ende der Sowjetunion eine Verschiebung 
statt, die viele konzeptuelle Veränderungen mit sich brachte, beispielsweise 
als in Russland atheistische Rituale durch religiöse Rituale ersetzt wurden. Auf 
der physischen und geografischen Ebene hat sich mit der Migration auch ei

ne Verschiebung vollzogen, denn in Berlin ist sie nun von ihrer ursprünglichen 
Heimat aus betrachtet im Westen und vieles, was sie mit der westlichen Kultur 
assoziiert hat, findet sich dort wieder. Diese Verwischung wird auch von der 
Erzählerin thematisiert, die von »vergangenen Orten« spricht (BO, 259). Auch 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-004 - am 12.02.2026, 08:01:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Berlin liegt im Osten. Vergangenheit, in die Zukunft übersetzt 97 

in den Erinnerungen von Herrn Seitz wird die Geschichte Berlins als Über

setzungszone thematisiert. Seine Kindheitserinnerungen aus der Nachkriegs

zeit erzählen von Situationen, in denen er von Menschen umgeben war, deren 
Sprache er nicht verstand. Für die Protagonistin bleibt Berlin immer noch oft 
ein Ort des Nicht-Verstehens. So ist sie in der Schule ihrer Tochter nicht die er

mächtigte Frau, die als Übersetzerin und Berlin-Expertin den russischen Tou

risten begegnet, sondern eine verunsicherte Frau, die oft auf die Unterstüt

zung ihrer Tochter angewiesen ist. 
Auf der Ebene des textuellen Rasters geben die Verweise auf Döblins Berlin 

Alexanderplatz Aufschluss darüber, wie sich Veremejs Roman selbst als Berlin- 
Roman verortet: Durch die Verwendung bestimmter Marker, die für die Text

sorte typisch sind, und die in seinem spezifischen Kontext repräsentiert wer

den. Die Präsenz dieser Verweise auf textuelle und konzeptuelle Raster ver

ankert die Erzählerin in ihrer spezifischen Realität: (Ost-)Deutschland – und 
genauer: (Ost-)Berlin. Da der Text autobiografische Bezüge aufweist, kann er 
als Metareflexion über das Schreiben als Migrantin betrachtet werden. Für die 
Protagonistin ist es selbstverständlich, dass sie auf Deutsch schreiben wür

de, gleichzeitig empfindet sie ihre Sprachkenntnisse noch als mangelhaft und 
geht davon aus, dass sie nicht ausreichen, um literarische Texte zu verfassen. 
Sie geht davon aus, dass man ein gewisses Sprachniveau haben muss, um über

haupt schreiben zu dürfen. Dabei wäre für die Protagonistin die Aneignung 
dieser Sprache durch das Schreiben genau das, was (kulturelle) Übersetzung 
sichtbar machen würde. 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-004 - am 12.02.2026, 08:01:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839400791-004 - am 12.02.2026, 08:01:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400791-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

