3. Berlin liegt im Osten. Vergangenheit,
in die Zukunft iibersetzt

Lena, die Protagonistin von Berlin liegt im Osten (Veremej 2013), ist eine Frau
Anfang 40, die in der Russischen Sowjetrepublik aufgewachsen und Anfang
der1990er Jahre nach Deutschland eingewandert ist. Der Roman spielt im Jahr
2010, etwa zwischen Weihnachten und Neujahr, und ist am Berliner Alexan-
derplatz und seiner Umgebung angesiedelt. Lena arbeitet als Altenpflegerin
im Zentrum des ehemaligen Ost-Berlins. Als Ich-Erzahlerin erzihlt sie ihre ei-
gene Lebensgeschichte und parallel dazu die ihres Kunden, Freundes und zeit-
weiligen Geliebten Ulf Seitz. Seitz wuchs als Kind im Zweiten Weltkrieg auf
und wurde in der DDR erwachsen. Er wird als einfacher Mensch dargestellt,
der unter der Geschichte und der politischen Entwicklung des Landes gelit-
ten, aber auch von ihr profitiert hat: Er wuchs ohne seinen Vater auf, der im
Krieg gefallen war, profitierte aber spiter von dessen Status als angesehener
Journalist und Schriftsteller in der DDR. Die Begeisterung vieler Menschen —
auch seiner inzwischen verstorbenen Frau - fiir den Westen und die Wende-
zeit kann er deshalb nicht ganz nachvollziehen. Die Protagonistin erzihlt von
einer komplexen Beziehung zu ihrem deutschen Kunden: Dieses Bedeutungs-
geflecht bewegt sich in mehreren kulturellen Rastern, die unterschiedliche Be-
deutungen hervorrufen. Nicht nur die Rollen sind unterschiedlich (»Samarite-
rin und Verwundeter, Vater und Tochter, Deutscher und Russin, Siegerin und
Besiegte«), auch Zeit und Raum verschmelzen hier in der Gegeniiberstellung
von physischen (»Fliisse, Griber, Meilen«) und symbolischen raumlichen Di-
stanzen (»Welten«) sowie einer zeitlichen Distanz (»Jahrzehnte«) (BO, 146).

1 Teile dieses Kapitels wurden bereits in Form eines Aufsatzes veroffentlicht. Das Materi-
al wurde fiir die vorliegende Studie in wesentlichen Teilen tiberarbeitet (siehe Boucher
2022).

https://dol.org/10.14361/8783838400791-004 - am 12.02.2028, 08:01:54.



https://doi.org/10.14361/9783839400791-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7

Marie-Christine Boucher: Ubersetzte Welten

Die Autorin Nellja Veremej wurde 1963 in der Sowjetunion geboren und leb-
te dort unter anderem im Osten Russlands und in Maikop, einer Kleinstadtim
russischen Kaukasus, etwa auf halber Strecke zwischen Krasnodar und Sot-
schi. Sie studierte zunichst russische Philologie in Leningrad und spiter Jour-
nalismus in Novi Sad in Jugoslawien (vgl. Berking 2013, o. S.). Der Roman ent-
hilt starke autobiografische Elemente, da die Autorin selbst zeitweise als Al-
tenpflegerin titig war. Veremej lebt seit 1994 hauptsichlich in Berlin-Mitte.
Dieser Bezirk spielt in ihrem Debiitroman eine wichtige Rolle, da die Hand-
lung hauptsichlich rund um den dort gelegenen Alexanderplatz angesiedelt
ist.”

In der wissenschaftlichen Rezeption wurde der Roman vor allem als Bei-
spiel eines kosmopolitischen (trans-)kulturellen Gedichtnisses analysiert. Le-
na erzahlt die Geschichte ihres deutschen Kunden so, wie sie sie von ihm per-
sonlich gehort hat. Dabei erwihnt sie auch, dass sie keine ganz zuverlissige
Erzihlerin ist und die Liicken manchmal mit ihrer eigenen Fantasie fiillt (vgl.
BO, 169). Insgesamt schildert Lena die Erinnerungen von Ulf Seitz sehr viel
ausfithrlicher als ihre eigenen, die sie eher knapp und oberflichlich wieder-
gibt. Zu Beginn des Romans, bevor sie in die Vergangenheit von Ulf Seitz ein-
taucht, berichtet sie auch von den Erinnerungen eines anderen Kunden an das
Kriegsende, kurz nachdem dieser im Altersheim gestorben ist. Dies dient zwar
nicht dem eigentlichen Handlungsbogen der Geschichte, ist aber, wie Stuart
Taberner bemerkt, »significant for its framing of Lena as a teller of German
stories« (Taberner 2018, 415). Als auslindische Arbeiterin ist sie »die einzige
Hiiterin seiner Erinnerungen« (BO, 39). Stuart Taberner verortet den Roman
im Kontext der jiingsten Erweiterung der deutschen Erinnerungskultur, nach-
dem Minderheiten und Migrant*innen lange vom ethnisch gepragten deut-
schen kulturellen Gedichtnis des Zweiten Weltkriegs ausgeschlossen blieben
(vgl. Taberner 2018, 407-408). Die Integration von Migrant*innen in das deut-
sche Gedichtnis, bleibt daher ebenso ein Diskussionsthema wie die Einbet-
tung des deutschen Gedichtnisses in eine universelle Konfliktgeschichte. Als
>Hiiterin< sammelt sie Erinnerungen, die nicht ihre eigenen sind, aber auch
nicht unbedingt den genauen Erinnerungen ihres Kunden entsprechen. Ta-
berner zufolge hat die Einordnung des Romans als Migrationsliteratur in der

2 Nach ihrer fiktionalen Erkundung des Alexanderplatzes veroffentlichte Veremej 2021
ein Sachbuch iiber diesen Platz im Berliner Verlag be.bra in der Reihe Berliner Orte (sie-
he Veremej 20271).

https://dol.org/10.14361/8783838400791-004 - am 12.02.2028, 08:01:54.



https://doi.org/10.14361/9783839400791-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Berlin liegt im Osten. Vergangenheit, in die Zukunft dbersetzt

medialen Rezeption die »potentially scandalous emphasis on German wartime
suffering over German perpetration« (Taberner 2018, 413) itbersehen.

Im Gegensatz zu einigen anderen zeitgendssischen Autorinnen und Au-
toren, die ebenfalls aus Lindern der ehemaligen Sowjetunion stammen, wie
etwa Olga Grjasnowa und Nino Haratischwili - die in den vergangenen Jahren
vergleichsweise hiufig rezensiert, besprochen und iibersetzt wurden — ist Ve-
remejs Roman trotz iiberwiegend positiver Medienkritiken nicht ganz so breit
rezipiert worden. Sabine Berking bezeichnete Berlin liegt im Osten in der Frank-
furter Allgemeinen Zeitung als einen »Berlin-Roman, wie man ihn bisher ver-
misste« (Berking 2013, 0. S.). Diese Aussage einer Frankfurter Journalistin iiber
ein Buch einer russischstimmigen Autorin, welches zunichst in einem 6ster-
reichischen Verlag erschien, unterstreicht den translokalen und transnationa-
len Charakter dieser Erzihlung.

3.1 »Wir sind halt Ossis«. (Post-)Sozialismus als
konzeptuelles Raster

3.1.1 Der Osten ist weg. Verortung als Solidaritit nach dem Tempozid

Bei einem Besuch in ihrer Heimatstadt in Russland stellt Lena fest: »Das Kino
Wostok® ist weg [...]« (BO, 241). Das russische Wort >wostock« (kyr. >BocTok<)*
bedeutet im Deutschen »der Osten<. Auch wenn dieser Satz fiir die Adressier-
ten des Textes ohne Ubersetzung des Wortes verstindlich ist, bleibt ein Teil
seiner symbolischen Bedeutung unzuginglich. Denn fiir Lena ist der Osten,
wie sie ihn einmal kannte, tatsichlich >weg<. Dennoch ist er nach wie vor Teil
ihres Selbstverstindnisses. Lena sagt iiber sich und ihren Kunden und Freund
UIf Seitz: »Wir sind halt Ossis« (BO, 44).° Mit diesem Ausdruck der Vertrau-
theit signalisiert Lena, dass sie sich gegeniiber Seitz nicht so fremd fithlt wie
gegeniiber anderen Deutschen — wie etwa Westdeutschen oder auch jiinge-
ren (Ost-)Deutschen, die den Kommunismus nicht selbst erlebt haben. Durch

3 Kursive Hervorhebungen in direkten Zitaten sind aus dem Roman tbernommen.

4 Sofern nicht ausdriicklich in der Analyse vermerkt, sind Transliterationen des Russi-
schen, Armenischen und Georgischen von mir.

5 Dies ist ein Beispiel fiir kulturelle Ubersetzung: In dem auf Englisch verfassten Beitrag
»Cultural translation as a poetics of movement« (Boucher 2022) wurde nach diesem Zi-
tat ein Satz hinzugefligt, um das Wort>Ossi<zu erkldren, was im deutschen Text natiir-
lich nicht notig ist.

https://dol.org/10.14361/8783838400791-004 - am 12.02.2028, 08:01:54.

13


https://doi.org/10.14361/9783839400791-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

T4

Marie-Christine Boucher: Ubersetzte Welten

diese Erfahrung teilen sie ein gemeinsames Vokabular.® So schafft eine Erin-
nerung aus Lenas Kindheit Vertrautheit mit Herrn Seitz: Sie erzihlt von ihrer
Zeit in der Pioniergruppe >Richard Sorge<, dem deutschen >Helden der Sow-
jetunions, der in Japan wegen Spionage verhaftet und schlieRlich hingerichtet
wurde. Es fasziniert sie, dass Ulfs Seitz’ Vater Konrad »eine Weile mit dem jun-
gen Richard Sorge befreundet war« (BO, 149). Diese Uberschneidung der kon-
zeptuellen Raster macht das Leben von Ulf Seitz fiir sie realer und verstindli-
cher.

Was die Biirger*innen der ehemaligen DDR und der Sowjetunion gemein-
sam haben, sind nicht nur die Entsprechungen innerhalb konzeptueller Ras-
ter, sondern auch deren Verschiebung nach dem Ende des Kommunismus. Der
Sohn von Herrn Seitz emigrierte aus der Deutschen Demokratischen Repu-
blik, um in Leningrad zu studieren. Seine Erfahrung ist insofern mit der Mi-
grationserfahrung der Protagonistin aus der Russischen Sowjetrepublik ver-
gleichbar, als auch sie ein Land verlassen hat, das nicht mehr existiert: »Es ist
nicht das Land, das er als Kind verlassen hat. Seine Stadt, sein Elternhaus —
alles ist weg« (BO, 290). Eine der letzten Bedeutungsverschiebungen, die die
Biirgerinnen und Biirger der ehemaligen Sowjetunion erfahren, findet nach
ihrem Tod statt, da der Brauch der Bestattung sich seit der Auflgsung der So-
wijetunion verandert hat. So wurde Lenas Mutter, obwohl sie auf dem gleichen
Friedhof wie ihre Eltern begraben wurde, nicht unter »einer silbernen Stele mit
rotem Stern«, sondern »neuerdings nach Konfession getrennt« unter einem
orthodoxen Kreuz beerdigt (BO, 239). Die Ich-Erzihlerin Lena erklirt dann,
wie so ein Kreuz tiberhaupt aussieht: »Das Kreuz hat zwei Querbalken. Der
untere ist kleiner, er ist schief angebracht, so wie es zur Orthodoxie gehort«
(BO, 239). Im Vergleich zu der ausgewanderten Tochter hat sich das konzep-
tionelle Raster auch fir die Zuriickgebliebenen vor Ort verschoben. Lenas Le-
benist vor allem durch die eigene Migrationserfahrung mit neuen konzeptuel-
len Rastern gefillt. Lenas Mutter ist in Russland geblieben, hat aber auch dort
einen Rasterwechsel erlebt. Die Journalistin Sabine Berking verwendet in der
taz den Begriff >Tempozid¢, um das Verschwinden des Landes zu beschreiben:
»Mit den Russen meiner Generation verbindet mich, in einem Land geboren

6 Viele Gegenstinde aus dem kommunistischen Alltag kénnen in der Literatur als Uber-
setzungsobjekte betrachtet werden. In Lana Lux’ Kukolka (2019) gibt es beispielsweise
eine Szene, in der die Protagonistin ihren Weg durch eine ostdeutsche Wohnung fin-
det, weil sie den Grundriss aus der Ukraine kennt.

https://dol.org/10.14361/8783838400791-004 - am 12.02.2028, 08:01:54.



https://doi.org/10.14361/9783839400791-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Berlin liegt im Osten. Vergangenheit, in die Zukunft dbersetzt

zu sein, das es nicht mehr gibt. Wir teilen die Erfahrung des Tempozids, eines
Verschwindens der Zeit, in der wir gelebt haben« (Berking 2021, 0. S.).

Bei einem Besuch in der Wohnung ihres Kunden Ulf Seitz bemerkt Lena,
dass sie, als sie die Wohnung zum ersten Mal betrat, als erstes ihre Hand auf
den Bauch seines cremefarbenen Kithlschranks legte, eines fast finfzig Jahre
alten »Zil Moskva« aus der »goldenen Ara der sozialistischen Zivilisation« (BO,
43). Der Kithlschrank und sie entstammen demselben Jahrgang und ihre Mut-
ter hat das gleiche Modell noch in ihrer Wohnung in Russland stehen. Stolz
erzihltihr Seitz, dass das Gerit bis auf die Gummidichtung noch funktioniert
und dass Moskau in den 1960er Jahren eine gute Konkurrenz fiir >General Elec-
triccwar. Lena ist erstaunt, dass sie in diesem Moment Stolz empfindet, als wi-
re das Kompliment an sie personlich gerichtet. Von diesem Moment an weif
sie, dass sie eine gemeinsame Sprache sprechen:

Warum fiihlte ich mich stellvertretend fiir dieses brummende Monster ge-
schmeichelt? Herr Seitz sagte nichts weiter, und es war auch nicht nétig —
in diesem Moment wusste ich, dass er, wie ich, ein Fan der Kosmonauten
war, und nicht der Astronauten, und dass er auch nicht an die Mondlandung
der Amerikaner glaubte. Dass wir beide zu den Menschen gehoéren, die es
emporend finden, wenn jemand Maxim Gorki nicht gelesen hat, oder das
Wort Chatschaturjan nicht aussprechen konnte. Wir haben immer noch nicht
kapiert, warum die sowjetische Invasion in Afghanistan Krieg war und die
von der NATO als Friedensmission gilt. Das selbstgefillige Amerika ist uns
invieler Hinsicht suspekt, gleichzeitig aber schamen wir uns insgeheim tiber
unsere miserablen Englischkenntnisse. Wir beide haben einen Grofiteil un-
seres Lebens unter roten Fahnen verbracht, unsere Sensoren und Antennen
bleiben wohl fiir immer nach links gekippt, selbst wenn wir uns ehrlich be-
mihen, sie aufrecht und in der Mitte zu halten. (BO, 44)

Betrachtet man diese Szene aus einer Ubersetzungsperspektive, kann man die
Summe aller Vektoren, aller Bewegungen sehen, die diesen Austausch charak-
terisieren. Einerseits erzihlt diese Szene von der Realitit vieler Migrant®in-
nen, insbesondere von Frauen, die in Pflegeheimen arbeiten. Lena, eine Rus-
sin, pflegt Seitz, einen alten deutschen Mann. Da »eine solche Untersuchung
immer neue - freilich quer- und itbersetzbare — Grenzen und Grenzziehungen
sichtbar zu machen vermag« (Ette 2005, 15), erzihlt sie andererseits aber auch
von einer viel komplexeren Situation: Beide Figuren haben einen Grofteil ihres
Lebens in zwei Lindern verbracht, die es nun nicht mehr gibt. Indem Lena in
diesem Ausschnitt in der ersten Person Plural iiber Seitz spricht, thematisiert

https://dol.org/10.14361/8783838400791-004 - am 12.02.2028, 08:01:54.

75


https://doi.org/10.14361/9783839400791-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76

Marie-Christine Boucher: Ubersetzte Welten

sie auch ihre eigene Vergangenheit und erzahlt dem Lesenden damit ebenso
viel itber sich wie tiber ihn. Was Lena mit Seitz teilt, ist die Folge einer Raster-
verschiebung in der Mitte des 20. Jahrhunderts und einer weiteren, die gegen
Ende desselben Jahrhunderts stattfand. Sie teilen eine Realitit, die durch die
Existenz (und das Verschwinden) dieser konzeptuellen Raster bedingt ist. Der
kurze Austausch tiber den Kithlschrank verweist nicht nur auf eine vergange-
ne Zeit, sondern auch auf eine Zeit, in der die globalen Machtverhiltnisse noch
andere waren:

Fast ein halbes Jahrhundert alt, immer noch taff!

Ich mag das Ding auch, hustete Herr Seitz stolz. Der Dichtungsgummi gibt
nach, ansonsten alles noch in Gang. Gute Arbeit, notabene hat Moskau mit
seinen Maschinen damals, in den Sechzigern, General Electric ernst heraus-
gefordert. (BO, 43—44)

Lena fiihlt sich »stellvertretend fiir dieses brummende Monster geschmei-
chelt« (BO, 44), vielleicht weil sie sich als ehemalige Sowjetbiirgerin von Seitz
angesprochen fithlt. An dieser Stelle wechselt die Erzihlung von >ich< und »er«
zw>wir< und >unss, im Gegensatz zum distanzierteren >Sie< und >dem Westenx.
Es ist dieses Zusammenspiel von Zeit und Raum, das es der migrantischen
Pflegekraft Lena ermdoglicht, sich plotzlich weniger fremd zu fithlen. Da sich
kulturelle Raster nicht an sprachlichen oder territorialen Grenzen orientie-
ren, muss sie in der Gegenwart des alten Mannes zwar immer noch Deutsch
sprechen, sich aber nicht vollstindig tibersetzen. Der Titel des Romans, Berlin
liegt im Osten, verweist auf eine Verlagerung Berlins nach Osten, aber auch
darauf, dass das heutige Deutschland zumindest teilweise noch in diesem
sostlichen« konzeptuellen Raster liegt (Zil Moskwa, Kosmonauten, Maxim
Gorki, Chatschaturjan), was es Lena ermdglicht, ihre Erfahrungen mit dem
Kommunismus ohne grofiere Schwierigkeiten zu itbersetzen.

Lena und Ulf Seitz stammen beide aus Lindern, die nicht mehr existie-
ren. Diese Erinnerungen sind mit Objekten gefiillt, die beide in itberlappenden
konzeptuellen Rastern verorten, da sie auf konzeptueller Ebene ein gemeinsa-
mes Vokabular teilen. In einem Gesprich fragt er sie, wovon sie als Kind ge-
traumt hat: »Cowboy, das war mein Jugendtraum. Cowboys, Arizona und so
ein Kram. Und Sie, was wollten Sie frither werden? Kosmonautin?« (BO, 27).
Er benutzt das Wort »>Kosmonauting, nicht >Astronautin¢, wie es sonst in der
Bundesrepublik hief3, und wie die meisten Deutschen heute sagen oder schrei-
ben wiirden. >Astronautin< und >Kosmonautin« sind im Prinzip dasselbe, aber

https://dol.org/10.14361/8783838400791-004 - am 12.02.2028, 08:01:54.



https://doi.org/10.14361/9783839400791-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Berlin liegt im Osten. Vergangenheit, in die Zukunft dbersetzt

jedes Wort hat eine eigene Konnotation, je nachdem in welchem Kontext es
geschrieben oder gesagt wird. Die Tatsache, dass Herr Seitz das Wort >Kosmo-
nautin«verwendet hat, verortet ihn im gleichen konzeptuellen Raster wie Lena.
Ebenso finden sich im Roman weitere sozialistische Begriffe, die aus der DDR
bekannt sind, wie das Wort >Kombinat« (vgl. BO, 68). Dieses Vokabular existiert
bereits seit DDR-Zeiten, wurde in den allgemeinen deutschen Sprachgebrauch
iibernommen und gehorte fiir viele Menschen zum Alltag. Obwohl es sich um
deutsche Worter handelt, erscheinen sie vielen Deutschsprachigen, die nicht
aus der DDR stammen, dennoch als Fremdworter. Dies ist vergleichbar mit
russischen Wortern, die in der DDR bekannt waren, oder englischen Wortern
im Westen, die den Menschen aus der DDR und der Sowjetunion lange fremd
blieben, da sie kein Englisch gelernt hatten.

Die Erzihlerin verwendet einige Begriffe aus dem sowjetischen bzw. ost-
europdischen Wortschatz, die im Text uniibersetzt bleiben. So sagt sie zum
Beispiel in einer Kindheitserinnerung, dass sie als Fiinfjahrige »ein Genera-
lissimus so wie Breschnjew werden« wollte (BO, 31). >Generalissimus« (russ.
kyr. >sTerepanuccumyc Coserckoro Corsac [lat. sGeneralissimus Sovyétskogo
Soyuzad], dt. >Generalissimus der Sowjetunion<) war der Titel von Josef Sta-
lin. Leonid Breschnjew’” hingegen erhielt diesen Titel offiziell nicht, er war
stattdessen Marschall der Sowjetunion. Obwohl das Wort auch in anderen
europiischen Sprachen bekannt ist, wird es hier in seiner russischen bzw.
sowjetischen Bedeutung verwendet.® Anders verhilt es sich mit dem Begriff
>Sputnik« (dt. >Trabant¢ oder >Satellitq), der im Text ohne Ubersetzung oder
Erklirung erwihnt wird: »Ich nehme die Hand von Herrn Seitz in meine,
damit wir uns hier, im Gedringe der Schlemmerparadiese nicht verlieren. [...]
Es ist sehr warm drinnen, mein Sputnik nimmt seine anachronistische, de-
platzierte Kopfbedeckung ab [...]« (BO, 52). Das Wort ist zwar auch auflerhalb
des russischen Sprachraums bekannt, weil russische Satelliten so benannt
wurden, jedoch wird es im Russischen auch im Sinne von >Weg-< bzw. >Le-
bensgefihrte« oder >Begleiter< verwendet. Diese Bedeutung ist hier gemeint,
es ist eine Anspielung, die sich tiber zwei Sprachen erstreckt. Auch ohne
die weiteren russischen Bedeutungen des Wortes zu kennen, ist der Satz im
Deutschen verstindlich. Beriicksichtigt man diese jedoch, entfaltet der Satz
eine noch spezifischere Wirkung und Bedeutung.

7 In der Analyse wird hier die Schreibweise aus dem Roman {ibernommen.
8 Das Wort >Generalissimus< kommt auch in Haratischwilis Das achte Leben (Fiir Brilka)
(2014) vor, da Stalin in diesem Roman nie mit vollem Namen genannt wird.

https://dol.org/10.14361/8783838400791-004 - am 12.02.2028, 08:01:54.

17


https://doi.org/10.14361/9783839400791-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78

Marie-Christine Boucher: Ubersetzte Welten

Ein weiteres Zeichen dafiir, dass sich Berlin in Richtung Westen bewegt
hat, ist die Prisenz der englischen Sprache. Lena sieht an einer weiflen Wand
im Foyer des Berliner Soho Club (heute unter dem Namen Soho House be-
kannt) ein »Wappen mit leuchtendem Slogan: What the fuck is Heimat?« (BO,
266-267). Dabei handelt es sich vermutlich um ein Kunstwerk des aus Baden-
Wiirttemberg stammenden, deutschen Pop-Kinstlers Stefan Strumbel (vgl.
0.]., 0. S.). Dieser verarbeitet in seiner Kunst sowohl religidse als auch hand-
werkliche Motive. Wihrend darin eine Anspielung auf Heimatgefiihle zu lesen
ist, scheint die Protagonistin den Satz als Verfremdung zu interpretieren. Sie
siehtihnin einem exklusiven Club mit Londoner Bezug im Namen und beginnt
sogleich von der rasanten Privatisierung der ehemals kommunistischen Stadt
rund um den Alexanderplatz zu erzihlen. Das Wort sHeimat« in einem engli-
schen Satz steht fiir sie fiir die Heimat im Osten, die es nicht mehr gibt. Das
Verhaltnis zur englischen Sprache teilt sie mit Herrn Seitz. Dessen Sohn ar-
beitete nach der Wende fiir die Firma >East Security Consulting« beim Aufbau
eines NATO-Militarstiitzpunktes, weil seine »Russischkenntnisse von Nutzen
sein konnten«, und wurde spiter in Kabul entfithrt (BO, 303-304). Diese Nach-
richt wurde Herrn Seitz auf Englisch itbermittelt, obwohl er die Sprache nicht
beherrschte, was zu ihrer Fremdheit nochmals beitrug: »On March 26. 1995 our
representative Marius Seitz was abducted in northern Kabul and his whereabouts re-
mained unknown« (BO, 307). Die Verfremdung dieser Botschaft bleibt im deut-
schen Text erhalten, indem sie in englischer Sprache und kursiv gedruckt wird
- eines der einzigen Beispiele fiir manifeste Mehrsprachigkeit im Roman.

3.1.2 Zenit-Kameras, Weihnachten »>a la russe< und der 9. Mai im
Treptower Park. Verschwundene Konsumwelt und gepflegte
Traditionen

Eslohnt sich, der Frage nachzugehen, ob Gegenstinde als Ubersetzungsiqui-
valente fungieren, denn die materielle Erinnerung spielt fiir die Protagonis-
tin und Herrn Seitz eine wichtige Rolle: Konsumgiiter, die in der Sowjetunion
oder in der DDR iiblich waren, -méblierenc die Erinnerungen dieser Figuren.
Wie anhand des Beispiels des Kithlschranks von Ulf Seitz beschrieben, tiber-
setzt die Protagonistin mit diesen Gegenstinden ihre Erinnerung in die Spra-
cheder DDR. Auf diese Weise werden ihre Erinnerungen reterritorialisiert und
viele Konsumgiiter aus der DDR und anderen kommunistischen Lindern so
in Erinnerung gerufen: tschechische Kristallglas-Vasen, feine Damenstriimpfe
aus der DDR, rumainische kobaltblaue Tassen oder eine DDR-Porzellan-Gar-

https://dol.org/10.14361/8783838400791-004 - am 12.02.2028, 08:01:54.



https://doi.org/10.14361/9783839400791-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Berlin liegt im Osten. Vergangenheit, in die Zukunft dbersetzt

nitur (vgl. BO, 101, 244). Viele Marken aus der ehemaligen Sowjetunion wur-
den in der DDR verkauft und ebenso umgekehrt, darunter auch Automodel-
le: »Ein nagelneuer Moskwitsch mit kecken und spitzen Trabant-Flossen am
Heck« (BO, 12). Die Bedeutung bestimmter Konsumgiiter wird durch deren
mehrfache Erwihnung unterstrichen. So wird die >Zenit«-Kamera insgesamt
fiinfmal erwihnt:

(1) »Die einst in die Linse einer Zenit-Kamera geratenen Details sind die ein-
zigen Beweise, dass Kema itberhaupt existiert hat« (BO, 7).

(2) »Die Frau des Kompaniechefs hatte einen Pudel und eine Periicke, mein
Vater hatte ein Motorrad und unser Nachbar Kotov eine Zenit-Kamera, die
in Kema die Fotos von mir gemacht hat« (BO, 31).

(3) »Soblieben sie in meiner Erinnerung: Frau Kotov mit ihrem luftigen Schla-
frock, Herr Kotov mit seiner Zenit« (BO, 35).

(4) »Die Flugpassagiere, die fiir immer ausreisten, hatten alle eine Zenit-Ka-
mera oder ein Fernglas um den Hals hingen und dhnelten damit tapferen,
neugierigen Boy Scouts. Diese Gegenstinde waren im Westen angeblich
sehr begehrt« (BO, 143).

(5) »Unterihnen gabesauch eine solide Zenit, so eine, wie sie Herr Kotov, unser
Nachbar in Kema, besessen hatte.« (BO, 183)

Die Kamera wird als Zeitzeuge betrachtet, deren Fotos selbst Zeitzeugen sind.
Sie ist ein materielles Zeichen der Erinnerung, eine Metonymie, die Erinne-
rungen fiir immer festhilt. Fiir Lena ist sie aber auch ein Zeichen fiir den Erfolg
der Sowjetunion: ein Produkt, das im Westen gefragt und sehr langlebig war.

Ahnlich wie bei Markennamen werden auch einige sowjetische Geschifts-
namen in russischer Sprache ohne Ubersetzung zitiert: »In den ebenfalls
vergitterten Sojuspresse-Zeitungskiosken und den Nebukadnezar-Schusterbu-
den nisteten sich Wechselstuben ein« (BO, 235). Damit ist auch der Ubergang
zur neuen Konsumwelt in der Sowjetunion beschrieben. Nach dem Ver-
schwinden der in der Sowjetunion iiblichen Kioske und Buden mit russischen
Namen kamen Marken mit englischen Namen. >Herbalife<, ein Multi-Level-
Marketing-Unternehmen aus den USA, das Diit- und Nahrungserginzungs-
mitte] vertreibt, ist ein Novum in der postsowjetischen Welt: »Meine Mutter
schimpfte damals auf die Oma: sie selbst allerdings steckte ihr ganzes Geld
in Herbalife, ein Wunderpulver, das ewige Jugend versprach« (BO, 236). So
werden die Verheifiungen einer kapitalistischen Gesellschaft mit Firmen in
Verbindung gebracht, die englische Namen tragen. Auch die deutsche Sprache

https://dol.org/10.14361/8783838400791-004 - am 12.02.2028, 08:01:54.

7


https://doi.org/10.14361/9783839400791-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80

Marie-Christine Boucher: Ubersetzte Welten

kann fiir die Ich-Erzihlerin die kapitalistische Konsumwelt symbolisieren. So
berichtet sie von einem deutschen Supermarkt kurz vor Weihnachten: »Alle
tummeln sich um eine goldbekrustete Gans (Maggiweihnachtsgefliigelgoldback-
fix — Festliche Tafel, Gans leicht gemacht!), um anschliefend zu goldenen Ferrero-
Gliickskiigelchen zu greifen« (BO, 73). Nora Isterheld analysiert die Szene
im Vergleich zu einem russischen Text iiber die Konsumwelt, Ivan Bunins
Novelle Der Herr aus San Francisco (vgl. 2017, 242). Interessant ist hier das Wort
sMaggiweihnachtsgefliigelgoldbackfix«. Dieses Produkt gibt es in der Realitat
nicht, es ist kein echtes Maggi-Produkt — aber die deutsche Sprache eignet
sich dafiir besonders gut, weil man sehr spezifische Komposita frei erfinden
kann. So stellt sich Lena die Namen solcher deutschen, sehr spezifischen,
Produkte vor — in dieser Welt des Uberflusses gibt es fiir alles ein Produkt.

Die Geschichte erstreckt sich iiber ein ganzes Jahr und es werden sowohl
Weihnachten als auch Neujahr gefeiert. Somit ergeben sich viele Anlisse
zum Feiern mit traditionellem Essen. Nach einem srichtigen deutschen Hei-
ligabend« méchte Lena »Silvester auf Russisch feiern [..]J« (BO, 107). Eine
Besonderheit des russischen Festes im Vergleich zum deutschen ist nicht,
dass man isst, sondern was man isst. Auch die Esskultur ist eine Welt fiir sich,
die itbersetzt werden muss. Einiges wird erklirt: »Pirozhki, gebackene Teig-
taschen, gefiillt mit Reis und Ei, Ei und Schnittlauch, Kartoffeln und Pilzen,
Kohl und Fleisch« (BO, 86-87). Hier ist die Ubersetzung eine Umschreibung
(-gefiillte Teigtaschens) gefolgt von einer detaillierten Beschreibung aller még-
lichen Filllungen. Etwas anders wird >Hering im Pelz< behandelt. Dies ist »ein
farbenfroher Wintersalat: Hering, gekochte Kartoffeln, Méhren, Rote Beete —
alles in Stiicke geschnitten, schichtenweise in einer Schiissel itbereinander-
gelegt und mit einer diinnen Mayonnaise-Schicht bedeckt« (BO, 86—87).” Der
Name des Salats >Hering im Pelz« wird zunichst wortwortlich tibersetzt (russ.
kyr. >cenénxa mog my6oii, lat. »seljodka pod schuboj<), dann wird das Gericht
als >Wintersalat< bezeichnet, da der Name selbst keinen Hinweis darauf gibt,
was in diesem Salat enthalten ist, oder auch nur dass es sich um einen Salat
handelt. SchlieRlich wird die Zusammensetzung angegeben, gefolgt von der
genauen Zubereitungsmethode.

Bei diesen Festen »a la russe« ist auch der sogenannte >Salat Olivje< von
grofter Wichtigkeit. Lena erwihnt in ihren Silvestererinnerungen diesen vor
allem in den Lindern der ehemaligen Sowjetunion bekannten Salat. Die Ge-
schichte dieses Salates erzihlt Lena im Roman auf Nachfrage von Herrn Seitz:

9 Zur Geschichte der Mayonnaise in der russischen Kiiche, siehe Meienberger 2022.

https://dol.org/10.14361/8783838400791-004 - am 12.02.2028, 08:01:54.



https://doi.org/10.14361/9783839400791-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Berlin liegt im Osten. Vergangenheit, in die Zukunft dbersetzt

»Der Franzose, der im neunzehnten Jahrhundert ein Restaurant in Moskau
fithrte, hief} Olivier. Nach dem Ur-Rezept jedoch fiigt man auch das Fleisch
von Krebsen, Kapern, Blattsalat und Kaviar bei« (BO, 111). Der Salat, den sie
kennt, sei jedoch eine »spartanische, sowjetische Variante« davon, die mit
weniger wertvollen Zutaten zubereitet wird (BO, 111). Der Salat ist also kein
»Original¢, denn das Wort hatte zu verschiedenen Zeiten und an verschiedenen
Orten unterschiedliche Bedeutungen. Wie Lena in ihrer Geschichte erzihlt,
wurde der Salat nach dem franzésisch-belgischen Chefkoch des Restaurants
»Ermitage« in Moskau, Lucien Olivier, benannt (vgl. Oustiougov 2022, o. S.).
Diese ausfithrlichere Erklirung zeigt auch deutlich die Bedeutung des Salats
in der russischen bzw. sowjetischen Kultur, die Lena vertraut ist. Im Deut-
schen ist dieser Salat auch entsprechend der franzosischen Schreibweise
des Familiennamens unter dem Namen >Oliviersalat« oder >Salat Olivier« be-
kannt. Die im Roman gewihlte Schreibweise >Olivje« ist eine Transkription
des russischen Wortes »canar Onusbe«. So wird die Ubersetzung aus dem Rus-
sischen sichtbar. Die sehr wichtige Rolle dieses Gerichts in der sowjetischen
Kultur (»die Kronung einer festlichen russischen Mahlzeit« [BO, 107]), wird
auch dadurch unterstrichen, dass der Salat in mehreren Szenen des Romans
Erwihnung findet.

Manchmal besteht die Ubersetzung von Objekten aus mehreren Teilen, die
sich itber mehrere Kapitel erstrecken. In einer Kindheitserinnerung erzihlt
die Protagonistin von Midnnern, die »Papirossy« rauchen. Dabei handelt es sich
um eine Zigarettenart, die vor allem in den ehemaligen Sowjetstaaten bis heu-
te geraucht wird. Das Wort >Papirossa« steht im Duden als Entlehnung aus
dem Russischen (vgl. »Papirossa<auf Duden online«o.]., 0. S.). Es handelt sich
demnach eher um eine kulturelle als um eine sprachliche Ubersetzung. Das
erste Mal werden die >Papirossy« (Pl.) erwihnt, ohne genauer zu erkliren, was
damit gemeint ist: »Es sind die Onkel mit den weiflen Hemden und den bei-
Renden Papirossy [...J« (BO, 11-12). Erst spiter in der Geschichte werden die
Zigaretten wieder erwihnt, diesmal in Verbindung mit einem Adjektiv und ei-
nem Verb, die die notwendigen Kontextinformationen liefern: »Die Dozentin-
nen dagegen hatten tiefe, raue Stimmen, weil sie filterlose Papirossy rauchten«
(BO, 125).

Der Atheismus war ein wichtiger sozialer und kultureller Bestandteil der
kommunistischen Gesellschaften. Das rituelle Leben wurde nach einem nicht-
religiosen Kalender organisiert, der fiir die Protagonistin Lena immer noch ei-
ne zentrale Rolle spielt, auch wenn sie nach zwei Jahrzehnten in Deutschland
ihre Gewohnheiten teilweise geindert hat. Eines der wichtigsten Ereignisse

https://dol.org/10.14361/8783838400791-004 - am 12.02.2028, 08:01:54.

81


https://doi.org/10.14361/9783839400791-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82

Marie-Christine Boucher: Ubersetzte Welten

in diesem Kalender ist nach wie vor der 9. Mai. An diesem Tag, dem Tag der
bedingungslosen Kapitulation der Wehrmacht 1945, wird in Russland (und in
den Lindern der ehemaligen Sowjetunion) der >Tag des Sieges« gefeiert. In ei-
nigen europdischen Lindern wird dieser Tag auch bereits am 8. Mai als >Tag
der Befreiung« gefeiert. Da dieser Tag in Deutschland jedoch kein Feiertag ist,
verlernt die Protagonistin mit der Zeit, sich das Datum zu merken. So erklirt
Lenain einer Szene die kulturelle Bedeutung dieses Tages, indem sie sich wun-
dert, dass sie das Datum iiberhaupt vergessen konnte. Sie beschreibt den gro-
Ren Feiertag in Russland mit einer »riesige[n] Siegesparade«von »Panzern und
Flugzeugen«. Sievergleicht den »Aufruhr«des ganzen Landes dort mit der Stil-
lein Berlin (BO, 152). Das Datum hat eine feste Bedeutung, es ist eine Tatsache,
dass nach dem gregorianischen Kalender dieser Tag zwischen dem 8. und 10.
Mai liegt, im finften Monat des Jahres, 129 Tage nach Silvester. Die kulturel-
le Bedeutung dieses Datums ist jedoch in den beiden Lindern, in denen die
Protagonistin gelebt hat und lebt, sehr unterschiedlich. Hier befindet sich Le-
na in einer Situation, in der sich die Raster nicht iiberschneiden: Konzeptuell
hat das Datum fiir sie die eine oder die andere Bedeutung, je nachdem, wie sie
es interpretiert und aus welcher Perspektive heraus sie es betrachtet.

Sonimmt auch Lena in der Erzdhlung zum ersten Mal an einem »richtigen
deutschen Heiligabend« teil (BO, 49). Dieses Fest kennt sie aus ihrer Erfahrung
nicht, da in der Sowjetunion und spiter in Russland nur Silvester gefeiert wur-
de. Weihnachten blieb dagegen ein eher kleines Fest fiir besonders religiose
Menschen (vgl. Kireev 2021, 0. S.). Aber wie die Protagonistin selbst bemerkt,
haben beide Feste dennoch eine dhnliche Funktion und werden auch dhnlich
gefeiert:

Zwar schmiicke auch ich an diesem Tag einen Tannenbaum und brate eine
polnische Ente, komme mir dabei aber etwas komisch vor, als ob ich schau-
spielern wiirde. In meiner Familie gab es nur Silvester. Aber es war fast das
Cleiche, oder? Tannenbaum, Geschenke und so. Ja, fast das Cleiche, aber oh-
ne Krippen, Engel und Enten. Zu Silvester essen alle bei uns Salat Olivje. Oft
auch Hering unter einer Schicht aus Roter Beete, Kaviar und marokkanischen
Orangen. Auch schon, aber halt anders. (BO, 49-50)

Trotz dieser >Andersartigkeit< haben Weihnachten als religioses und Silvester
als weltliches Fest durchaus eine dhnliche soziale Funktion. Lena beschreibt
die Wahrnehmung vieler zugewanderter Russ*innen, fiir die groe Teile der
deutschen Kultur auch nach langer Zeit immer noch ritselhaft bleiben. An-

https://dol.org/10.14361/8783838400791-004 - am 12.02.2028, 08:01:54.



https://doi.org/10.14361/9783839400791-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Berlin liegt im Osten. Vergangenheit, in die Zukunft dbersetzt

fangs neigenviele dazu, sich zu assimilieren, was auch sie versucht hat: »Es gab
Zeiten in meinem Berliner Leben, wo ich die Russen mied. Am Anfang nimmt
sich jeder Ausgewanderte vor, so schnell wie méglich deutsch zu werden, zu
wirken, zu ticken« (BO, 257). Neben kulturell-sprachlichen Hiirden — »[d]er
deutsche Humor ist unverstindlich« (BO, 257) — bedauert sie die Undurch-
schaubarkeit der Briuche und Feste: »Wer sind die Heiligen Drei Kénige und
was ist eine Himmelfahrt? Wer auf der Welt soll all die bemalten Herzen vertil-
gen? Was bedeutet Advent und was hat er mit Shopping zu tun?« (BO, 257-258).
Thr Unverstindnis rithrt von der Uberschneidung von Konsum und Religion
her, mit der sie aus der Sowjetunion nicht vertraut war. Wihrend viele >kultu-
rell zweisprachig« werden und »in beiden Sprachen feiern, scherzen und flu-
chen kénnen« (BO, 257-258), gidbe es noch viele mehr, die dem sowjetisch-rus-
sischen Raster folgend nur zu Silvester »den festlichen Tisch decken« und sich
am 9. Mai »zum Picknick im Treptow-Park [versammeln]« (BO, 257-258). Le-
na fithlt sich eher der zweiten Gruppe zugehorig. Sie verortet sich dementspre-
chend im gleichen konzeptuellen Raster wie vor ihrer Migration nach Deutsch-
land. Obwohl der »Ostenc fiir sie in vielerlei Hinsicht verschwunden ist, bewegt
sie sich weiterhin in seinem konzeptuellen Raster, was sich auch darin zeigt,
dass sie sich mit Herrn Seitz und seiner Wohnung voller Spuren der DDR leich-
ter identifizieren und auch verstindigen kann.

3.2 Von der Muttersprache zur Sprache der Tochter.
Die Heimat in den Wortern

3.2.1 Russisch, auf Deutsch verfasst.
Zur exkludierten Prasenz der russischen Sprache

Die Prisenz der russischen Sprache bleibt im gesamten Roman eher schwer
fassbar. Auch in indirekter und erlebter Rede wird Russisch oft nicht erwihnt.
Mit ihrer Tochter Marina spricht Lena zu Hause moglicherweise Russisch,
da erwihnt wird, dass diese die Sprache flieflend bzw. muttersprachlich
beherrscht. Im Dialog mit der Tochter wird dies jedoch nicht bestitigt. Ob
Marina anlisslich des Geburtstages ihrer Mutter »einen Trinkspruch auf (ihr)
43. Lebensjahr« auf Russisch oder auf Deutsch zum Besten gibt, ist anhand
des Textes nicht festzustellen (BO, 87). In einer solchen Szene gibt es keinen
Hinweis darauf, dass sie tatsichlich auf Russisch stattfindet. Es bleibt ledig-
lich die Vermutung - auch im Zusammenhang mit anderen Auflerungen im

https://dol.org/10.14361/8783838400791-004 - am 12.02.2028, 08:01:54.

83


https://doi.org/10.14361/9783839400791-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84

Marie-Christine Boucher: Ubersetzte Welten

Roman - dass Lena sich mit ihrer Tochter meist auf Russisch unterhilt, wenn
beide allein sind. Auch wenn die russische Sprache in der Erzihlung ofter
erwihnt wird, bleiben russische Worter verborgen. So wird beispielsweise ein
russisches Wort angedeutet, das gemeinte Wort aber ins Deutsche iitbersetzt:
»Der Weihnachtsbaum hief im Land meiner Kindheit Neujahrsbaum« (BO,
65). Der Weihnachtsbaum heiflt im Russischen >Weihnachtstanne« (russ. kyr.
spokAecTBeHcKas €nkas, lat. >rozhdestvenskaja jolka<) bzw. >Neujahrsbaumx«
(russ. kyr. >HOoBorozHee fepeBos, lat. snovogodnee derevoq). Hier geht es nicht
nur um die sprachliche, sondern auch um die konzeptuelle Ebene, denn hinter
dem Wort verbirgt sich ein ganzes kulturelles Bedeutungsfeld. In diesem Fall
weist das Wort darauf hin, dass das grofie Fest am Ende des Jahres nicht das
religiose Weihnachten, sondern das weltliche Neujahr ist.

Im russischen Supermarkt, der der Protagonistin und ihren ebenfalls
aus Russland und der ehemaligen Sowjetunion eingewanderten Freundinnen
als Treffpunkt dient (vgl. Kap. 3.2.3), bleibt die russische Sprache ebenfalls
exkludiert. So fallen hier, vermutlich ins Deutsche iibersetzte, Schimpfworter
wie »Scheusal«, »Natterngeziicht« und »Saftarsch« (BO, 253-254). Die vermu-
tete Ubersetzung kann jedoch nur aus Indizienbeweisen abgeleitet werden:
Lena ist unter russischsprachigen Freundinnen, die alle als Erwachsene nach
Deutschland gekommen sind und méglicherweise ein dhnliches Verhiltnis zu
Schimpfwortern haben wie sie selbst. Davon abgesehen lisst der Text offen,
ob das Gesprich tatsichlich auf Russisch oder auf Deutsch gefihrt wird.

Die Prisenz der russischen Sprache ist bei Szenen, die in Russland spie-
len, zweifellos eindeutiger. Nichtsdestotrotz kann auch dort nur exkludierte
Mehrsprachigkeit festgestellt werden. In einer Erinnerung an die Zeit nach
dem Ende der Sowjetunion erzihlt Lena von Demonstrationen, an denen sie
teilgenommen hat. Diese wurden durch Radioberichte angekiindigt, die im
Text auf Deutsch wiedergegeben werden: »Achtung! Achtung! Die Panzer der Put-
schisten rollen in die Richtung unserer Stadt!« (BO, 129). Hier ist das Zitat im deut-
schen Text kursiv gesetzt, da es sich auch innerhalb der Erzihlung um eine
wiedergegebene Rede handelt. Auch wenn Seitz’ Sohn Marius aus Leningrad
mit seiner Mutter telefoniert, ist die russische Sprache der Wichterin des Stu-
dentenwohnheims kursiv geschrieben: »Alljo, alljo [...]« (BO, 185). Ahnlich sind
auch geschriebene Texte kursiv gesetzt, wie etwa Lenas alte Schulaufgabe (auf
Russisch) oder Ulfs autobiografisches Schreiben (auf Deutsch) (BO, 237, 300).
Die Kursivschrift bedeutet demnach nicht zwingend, dass dieser Text in einer
anderen Sprache als Deutsch zu verstehen ist. Auch der Name der Bibliotheka-
rin — Vera Antonowna Gutowa — mit der Lena als Kind befreundet war und die

https://dol.org/10.14361/8783838400791-004 - am 12.02.2028, 08:01:54.



https://doi.org/10.14361/9783839400791-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Berlin liegt im Osten. Vergangenheit, in die Zukunft dbersetzt

ihr Biicher empfahl, ist kursiv gesetzt: »Ich durfte sie mit ihrem Vornamen an-
sprechen, wie eine Gleichaltrige, und ohne den Vatersnamen, Vera Antonowna,
wie es bei uns iiblich wire« (BO, 69). Hier wird die Prisenz der russischen Spra-
che angedeutet, allerdings nur dadurch, dass die Protagonistin von der grofRen
Bedeutung erzihlt, einen Namen ohne den Vatersnamen verwenden zu diir-
fen. So wird die kulturelle Bedeutung dieses russischen Sprachgebrauchs in
der Auflerung explizit gemacht, ohne dass die russische Sprache im Text ma-
nifest wird.

In den Erinnerungen von Ulf Seitz wird Berlin wihrend und nach dem
Zweiten Weltkrieg als vielsprachige Ubersetzungszone dargestellt. Nach ei-
nem Bombenalarm steht der junge Seitz am Bahnhof Friedrichstrafle. Die
Szene wird in der Erzihlung als Turmbau zu Babel beschrieben, in dem die
Deutschen als »unbedeutende, vorbeiziehende Minderheit« erscheinen. Ne-
ben der »grollenden Sprache« Einzelner, hort Seitz Polnisch und Franzésisch.
Italiener und Skandinavier werden erwihnt, wenn auch nicht explizit an ihrer
Sprache erkannt. Dazu kommen »Ostarbeiter, die »laut sprachen und lach-
ten« (BO, 116). Wenn ein russischer Soldat etwas in unverstindlichem Deutsch
erklirt, wird ein Dolmetscher um Hilfe gebeten: »Verargert und fluchend rief
er nach dem Dolmetscher, einem Deutschen, der erklirte, dass die Jungen
beim Abtransport der herumliegenden Leichen helfen sollten« (BO, 166). Da
Seitz als Kind kein Russisch sprach, werden in seinen Erinnerungen russische
Worter verwendet, um verstérende Szenen zu beschreiben. Ubersetzung wird
in diesem Zusammenhang vor allem verwendet, um die grausame Realitit
des Krieges und der Nachkriegszeit zu beschreiben.

Einige russische Worter aus Seitz’ Kindheitserinnerungen sind im Text
enthalten. Diese in lateinischer Schrift wiedergegebenen Worte sind eines
der wenigen Beispiele fiir die manifeste Mehrsprachigkeit in diesem Roman.
Ein russisches Lied wird vom sowjetischen Ensemble der Roten Armee zum
dreifigsten Jahrestag der Oktoberrevolution gesungen:

Zuerst spielte das Blasorchester einen langsamen, disteren Marsch, dann
eine brave Melodie, dann wurde das Lied >Mutter< majestatisch angekiin-
digt. Maaaaaat!!!, quoll es aus dem weit geéffneten Mund des uniformier-
ten, stammigen Solisten, und UlIf erinnerte sich, wie er neulich neben der
Mutter im halbdunklen Korridor gestanden hatte, er sah ihre Cesichter im
Spiegel, und dieses Bild beunruhigte ihn nun sehr. (BO, 172)

https://dol.org/10.14361/8783838400791-004 - am 12.02.2028, 08:01:54.

85


https://doi.org/10.14361/9783839400791-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86

Marie-Christine Boucher: Ubersetzte Welten

Indem der deutsche Titel des Liedes zunichst das benennt, was dann im Lied
besungen wird (mat<), wird das Wort >mat« (kyr. >mars<, dt. sMutter) iibersetzt.
Das russische Wort wird in der Szenenbeschreibung iibersetzt, gefolgt vom
Original, was bei Ulf Seitz negative Gefithle auslost. Er steht vor Ende der Vor-
stellung auf, um nach seiner Mutter zu suchen. Zwei Stunden spater stirbt sie.
Das russische Wort ist hier der Ausloser fiir die folgende Szene, auch wenn
nicht geklirt werden kann, ob Seitz selbst zu diesem Zeitpunkt die Bedeutung
des Titels kannte. In solchen Fillen werden die russischen Worter im Text nicht
als solche gekennzeichnet. Ein weiteres Beispiel ist die Begegnung mit einem
russischen Soldaten: »Stoj! Er zeigte auf Schiissel und Loffel: Zuriick! Ulf af3
schnell, gab das Geschirr wieder ab und ging heim« (BO, 159). Wie >mat« ist
auch >stoj< (kyr. >Croii¢, dt. >haltc oder >Pauseq) hier nicht kursiv gesetzt. Als
er als Kind russische Soldaten hérte, konnte er die Sprache nicht verstehen.
Wahrscheinlich hat er sie auch daher als fremd empfunden und die Prisenz
dieser nicht iibersetzten Worte im Text tragt zu diesem Eindruck bei.

So ist auch eine Kindheitserinnerung von Herrn Seitz eines der einzigen
Beispiele, in denen ein Akzent im Text sichtbar wird. Als die russischen Solda-
tenin Berlin einmarschierten, erinnert sich Herr Seitz, dass sie den Tod Hitlers
verkiindeten. Dabei wird die russische Aussprache in der Schreibweise sicht-
bar: »Gitler kaputt! Nicht schiefen! Gitler kaputt, drohnte es von der Kreuzung,
wo der sowjetische Lautsprecherwagen erschien« (BO, 155). Hier wird die rus-
sische Schreibweise und Aussprache von Hitler (russ. kyr. »I'utiaeps, russ. lat.
>Gitler<) imitiert. Auch die Sprachqualitit anderer Personen in Seitz’ Erinne-
rungen wird von der Erzihlerin als mangelhaft beschrieben. So erklirt bei-
spielsweise der russische Leutnant Kruglow, der nach dem Ende des Zweiten
Weltkriegs mit Seitz’ Mutter liiert war, etwas »in seinem lochrigen Deutsch«
(BO, 160). Dem Lesenden bleibt es somit selbst iiberlassen, sich vorzustellen,
wie diese >lochrige« — und damit mangelhafte — Sprache klingen mag und um
welche >Locher« es sich handelt. Auf diese Weise wird auch vermieden, eine
Sprache niederzuschreiben, die klischeehaft klingt. Dies ist ein generelles Pro-
blem aller akzentuierten Sprachen:° Dialekte und regionale Varianten wer-
den oft auch deshalb nicht verschriftet, weil es fiir sie keine Rechtschreibre-
geln gibt. Daher ist es schwierig, die Sprache authentisch wiederzugeben. Das
kann schnell >charmant und exotisch« wirken, auch wenn es nicht so gemeint

10 Um eine Wertung dieser Sprache zu vermeiden, werden die sprachlichen Markierun-
gen des Akzents und die grammatischen Fehler, die im Text thematisiert werden, als
akzentuierte Sprache bezeichnet.

https://dol.org/10.14361/8783838400791-004 - am 12.02.2028, 08:01:54.



https://doi.org/10.14361/9783839400791-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Berlin liegt im Osten. Vergangenheit, in die Zukunft dbersetzt

ist (vgl. Attridge 2021, 47). Dennoch wird gerade hierdurch die von der Norm
abweichende Sprache der Figur iiberhaupt erst sichtbar gemacht.

3.2.2 Schreiben, schimpfen, schweigen. Zwischen Demiitigung
und Unsichtbarkeit

Die Erzihlerin Lena sagt von sich selbst, dass sie die deutsche Sprache nicht
fehlerfrei sprechen kann und erzihlt von ihren diesbeziiglichen Schwierigkei-
ten. Zum Beispiel bemerkt sie, dass sie noch einige Ausspracheschwierigkeiten
hat und auch bestimmte Laute ungern ausspricht. Sie vermeidet beispielswei-
se den Ausdruck >Danke schon!< und sagt stattdessen >Vielen Dank!<, weil sie
die Umlaute »nicht bewiltigen kann, und das wohl auch nie kénnen« wird (BO,
56). Dass sie aber trotz ihrer Schwierigkeiten flieRend Deutsch spricht, kon-
trastiert sie mit ihrer Unfihigkeit, sich auf Deutsch zu empéren oder in dieser
Sprache zu schimpfen und zu fluchen. Diese von der Protagonistin selbst the-
matisierte >fehlerhafte« deutsche Sprache bleibt im Roman jedoch weitgehend
spurlos. Die Schwierigkeiten, von denen die Protagonistin in der Erzdhlung
berichtet, finden sich nicht im Text, sondern nur im Erzihldiskurs. So sind ihr
Akzent und ihre sprachlichen Fehler nur in ihrem Diskurs iiber ihre eigenen
sprachlichen Fihigkeiten wahrnehmbar, der Erzahldiskurs und die Erzdhlung
selbst sind hingegen fehlerfrei. Insofern kann hier von einer intralingualen
Ubersetzung gesprochen werden: Die fehlerhafte Sprache, die nicht der Stan-
dardsprache entspricht, wird in eine fehlerfreie Standardsprache iibersetzt.
Im Erzihldiskurs geschieht dies durch die Entscheidung der Protagonistin,
bestimmte Worter zu wihlen und andere zu vermeiden. Diese Ubersetzung
ihrer akzentuierten Sprache in die Standardsprache tragt zur Unsichtbarkeit
ihres Idiolekts bei. Auf einer metaphorischen Ebene kann die Unsichtbarkeit
dieser akzentuierten Sprache mit der Unsichtbarkeit der Protagonistin in der
Gesellschaft verglichen werden: Als weifle Osteuropierin ist ihre Identitit als
Migrantin stark an Sprache gebunden. Solange sie schweigt, bleibt sie unter
anderen Menschen unauffillig oder gar unsichtbar. Erst wenn sie spricht, wird
sie als Teil einer Minderheit sichtbar. Durch die Ubersetzung in die Standard-
sprache kann Lena also ihre Unsichtbarkeit bewahren.

Das Gefiihl der Hilflosigkeit und Demiitigung, das mitunter aus der
Sprachlosigkeit resultiert, thematisiert die Protagonistin in der Beziehung
zu ihrer Tochter. Ihre in Deutschland geborene Tochter Marina hat laut der
Erzihlerin zwei Muttersprachen. Interessant ist hier, dass Russisch und
Deutsch als die »beide[n] Muttersprachen« von Marina bezeichnet werden,

https://dol.org/10.14361/8783838400791-004 - am 12.02.2028, 08:01:54.

87


https://doi.org/10.14361/9783839400791-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88

Marie-Christine Boucher: Ubersetzte Welten

obwohl beide Elternteile aus Russland stammen (BO, 56). Die Tochter kann
jedoch mit beiden Sprachen »souverin« umgehen (BO, 56). Aus ihrer Perspek-
tive sind beide Sprachen gleichwertig, auch wenn sie im privaten Bereich - zu
Hause mit ihren Eltern — vermutlich nur Russisch spricht. Die Bezeichnung
als Muttersprache erfolgt bei Lena also nicht unbedingt entlang der iiblichen
emotionalen Zuschreibungen, die mit der Muttersprache verbunden sind.
Anders verhilt es sich in einer Szene, in der Lena von einem Mann hinter
ihrem Riicken als »Tante« angesprochen wird. Die direkte Rede des Mannes
wird auf Deutsch wiedergegeben, in der Rededarstellung bezeichnet die Er-
zihlerin die Sprache der AufRerung als »meine Muttersprache« (BO, 122). Der
Mann spricht also Russisch. Wihrend sie fiir sich die emotionale Assoziation
mit einer Sprache verbindet, in der sie schimpfen und sich empéren kann,
beschreibt sie die Sprachsituation ihrer Tochter zwar immer noch mit dem
Wort >Muttersprache, verwendet dafiir aber das Wort >hantierens, das ein
eher instrumentelles Verhiltnis zur Sprache — etwa als Werkzeug — sugge-
riert. Wihrenddessen fithlt sich Lena der deutschen Sprache unterlegen, weil
sie bestimmte Laute nicht >beherrscht«.

Die Protagonistin thematisiert in mehreren Situationen wiederum ihr
eigenes Nicht-Verstehen. Teilweise thematisiert sie dieses Nicht-Verstehen —
des Deutschen - in Bezug aufihre Muttersprache, wenn sie sich beispielsweise
mit ihrer Tochter und deren Sprachkenntnissen vergleicht. Lena beschreibt
das Gefiihl, sich in einer bestimmten Situation unsicher zu fithlen, weil sie die
Sprache nicht vollkommen beherrscht: »Marina hatte keinerlei Probleme mit
der Sprache, und auch sonst fithlte sie sich in der Schule sehr wohl. Ich dage-
gen zitterte vor dem ersten Elterngesprach wie ein Birkenblatt. Vieles davon,
was die Lehrerin mir iiber meine Tochter erzihlte, verstand ich kaum« (BO,
198). Lena versteht die Aussagen von Marinas Lehrerin kaum. Und wenn sie sie
doch versteht, kann es fiir sie auch verwirrend sein. Sprachlosigkeit erzeugt
hier Demiitigung: Als Mutter ist sie der Situation nicht gewachsen, weil sie
die Menschen nicht versteht. Die Sprache ist fur sie in diesem Moment kein
Werkzeug, denn Lena wird von der Sprache beherrscht und nicht umgekehrt.

So erfihrt sie, dass ihre Tochter in der Schule beziiglich der Arbeit ihrer
Eltern lugt:

Mein Wortschatz reichte aber aus, um zu erkennen, wie Marina uns, ihre El-

tern, gerne sehen wiirde: Marina hat mir erzahlt, dass lhre journalistische
Tatigkeit sehr anstrengend ist, dass Sie Reportagen aus gefihrlichen Gebie-

https://dol.org/10.14361/8783838400791-004 - am 12.02.2028, 08:01:54.



https://doi.org/10.14361/9783839400791-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Berlin liegt im Osten. Vergangenheit, in die Zukunft dbersetzt

ten schreiben und dass Ihr Mann sehr, sehr viel arbeitet, sagte die Lehrerin,
Frau Klein, und schaute mich prifend an. (BO, 199)

In dieser Situation entsteht eine doppelte Verunsicherung: Sie kann zum ei-
nen nicht alles verstehen, zum anderen ist das, was sie versteht, fiir sie demii-
tigend. Und obwohl es nicht ihre eigene Liige ist, fithlt sie sich von der Lehrerin
beschuldigt. Ihr wird bewusst, dass ihre Tochter die (sprachliche) Demiitigung
der Eltern wahrnimmt und sich etwas anderes wiinscht. Dies verunsichert die
Protagonistin zusitzlich. Lena vergleicht die Beziehung zu ihrer eigenen Mut-
ter mit der zu ihrer Tochter. Wihrend sie sich ihrer Mutter erst mit siebzehn
Jahren »endgiiltig und verzweifelt itberlegen« fithlte, hatte ihre Tochter Marina
»dieses Gefithl schon als Grundschulkind« (BO, 55). Das liegt daran, dass Mari-
na — wie viele Migrant*innenkinder — schon als Kind ihrer Mutter bei der Kom-
munikation helfen musste. Lena lernt viel von ihrer Tochter, die in Deutsch-
land aufgewachsen ist und die deutsche Sprache besser beherrscht als sie. Im
Deutschen ist Marina ihrer Mutter daher schon als Kind iiberlegen: »Erst neu-
lich habe ich von Marina erfahren, dass die Pflanze >Stechpalme« heifdt — die
Namen der Biume und der Tiere lernt man sonst in der Kindheit« (BO, 30).

Das Nicht-Verstehen in einer Sprache kann verschiedene Ursachen haben,
wie beispielsweise die Tatsache, dass bestimmte semantische Felder eher in
der Kindheit erlernt werden. Mit der Muttersprache« sind nicht nur Emotio-
nen verbunden, sondern auch technische Wortfelder aus dem Alltag. So er-
klirt Lena in einer Szene, dass sie ein Wort noch nie gehort habe und seine
Bedeutung nicht kenne: »Die Wohnung war feucht, bei frostigen Temperatu-
ren itberzogen sich die Stubenfenster, die hoch, fast unter der Decke lagen, mit
Eisblumen, iippig wie Federbiische. sFederbiische? Das Wort hatte ich nie zu-
vor gehort.<>Det trigt ein Krieger auf dem Helm, meene Kleene, so ein krauses
Ding« (BO, 24). Im Gegensatz zu Herrn Seitz, in dessen Erinnerung das Nicht-
Verstehen von russischen Wortern einfach durch die Wiedergabe dieser Wor-
ter markiert wird, muss die Erzihlerin in verschiedenen Situationen auf ande-
re Mittel wie Erklirungen zuriickgreifen, um ihr Nicht-Verstehen (oder Miss-
verstehen) zu kommunizieren, da die deutschen Worter den Lesenden bereits
bekannt sind und somit das Nicht-Verstehen nicht vermitteln kénnen.

In der gesprochenen Sprache verwendet Lena bewusst Worter, die ihr
leichter fallen. Aber auch in der Schriftsprache konnen bestimmte Worter
Schwierigkeiten bereiten. Als Lena einen Zettel fir Marinas Schule schreibt,
fragt sie sich, ob das Wort >Termin« mit einem bestimmten oder unbestimm-
ten Artikel stehen soll: »Liebe Frau Fliigel, meine Tochter Marina hat heute Termin bei

https://dol.org/10.14361/8783838400791-004 - am 12.02.2028, 08:01:54.

89


https://doi.org/10.14361/9783839400791-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90

Marie-Christine Boucher: Ubersetzte Welten

einem Arzt um 12 Uhr. — Einen Termin, den Termin?« (BO, 55). Zunichst schreibt
sie den Satz ohne Artikel, was der russischen Form entspricht. Nachdem sie
den Satz korrigiert hat, bittet sie Marina, einen weiteren Satz hinzuzuftigen:
»Und hier schreibst du bitte etwa so: Sie wird um 11 Uhr abgeholt und ich bitte
dies zu entschuldigen« (BO, 56). Dann weist sie auf einen Fehler hin, der im
gedruckten Text nicht vorkommt: »Abgeholt — zusammengeschrieben!« (BO,
56). Der Fehler, den sie in dem kursiv gedruckten Satz gemacht hat, wird nur
in der Erzahlung wiedergegeben. Der geschriebene Text selbst enthilt diesen
Fehler nicht, da es sich um die Aussage der Tochter handelt. Die Erzihlerin
reflektiert ihre eigene Fahigkeit, unsichtbar zu bleiben. Sie korrigiert ihren
Fehler »gehorsam« mit einer »diinne[n] wackelige[n] Briicke zwischen Ab und
geholt« (BO, 56). Diese Tatsache bleibt im gedruckten Text unsichtbar, aber
innerhalb der Erzihlung wird Lenas Unsicherheit in Form der >wackeligen«
Briicke, die sie zeichnet, sichtbar.

Die russische Sprache und Kultur wird fiir die Protagonistin durch den
russischen Supermarkt >Rodina« (pogunas, dt. »Heimats, >Vaterlands) verkor-
pert. Der Name des Ladens ist im Text nicht ibersetzt, seine Bedeutung er-
schlie3t sich nur aus seiner Beschreibung als Ort der Heimat — ein Uberset-
zungsort —, an dem die Menschen die Dinge kaufen, nach denen sich »aus-
gewanderte russische Seelen« sehnen: »Vodka, Gottesmiitter im Taschenfor-
mat, Holzl6ffel und gebliumte Teekannenc, »Buchweizen, Sauergurken, Stock-
fisch und Auberginenkaviar« oder »Piroggen«(BO, 107). Hier trifft sich Lena re-
gelmifiig mit Freundinnen aus Russland. Sie unterhalten sich iiber Deutsch-
land, klagen iiber deutschen Hering und Halwa (vgl. BO, 259). Der Laden ist
ein Ubersetzungsort, in dem sich die Mitarbeitende wie eine Kulturvermitt-
lerin verhilt: »Gerade berit sie einen deutschen Kunden, stolz und souverin,
so wie eine Reisefithrerin einem westlichen Touristen die Schitze der Eremi-
tage prisentieren wiirde« (BO, 107). Deutsche Kund*innen werden in diesem
Raum als Auflenseiter*innen, als Giste, behandelt. Dieser Ubersetzungspro-
zess ermutigt die Verkiuferin, da die Rollen vertauscht sind und sie in dieser
Situation diejenige ist, die iiber Wissen verfiigt.

https://dol.org/10.14361/8783838400791-004 - am 12.02.2028, 08:01:54.



https://doi.org/10.14361/9783839400791-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Berlin liegt im Osten. Vergangenheit, in die Zukunft dbersetzt

3.3 Deutsch lernen, Russigch lehren, Berlin erzahlen.
Der Berlin-Roman als Ubersetzungsort

3.3.1 Von der Ubersetzerin zur Schriftstellerin.
Vermitteln als ermachtigende Geste

Zu Beginn der Geschichte erzihlt Lena von ihrer Ankunft in Berlin. Damals
musste sie noch Deutschunterricht nehmen. Um sich die deutsche Sprache an-
zueignen, las die studierte Philologin viele Klassiker der deutschen Literatur.
Ihre Erfahrungen als Migrantin in Deutschland kontextualisiert sie mithilfe
von Literaturzitaten. Sie liest zum Beispiel Chamissos Schlemihl: »Der >Schle-
mihl, den ich jetzt in der Hand halte, ist nicht der Gleiche, dem ich als Kind
begegnete« (BO, 80). Diese Aussage ist zweideutig: Als Kind hat sie das Buch
in der russischen Version gelesen. Als Erwachsene liest sie es nun auf Deutsch
und versteht die Erzahlung anders, nicht nur, weil die Sprache eine andere ist,
sondern auch, weil sie sich an einem anderen Ort befindet und reifer und il-
ter geworden ist. Sie fragt sich: »Warum hat Chamisso den Helden seiner Ru-
he beraubt? Was war das, was er mit den Einheimischen nicht teilen konnte?
Die Kinderlieder? Die Sprache der Mutter? Die Feste der Viter?« (BO, 80). Ihre
Analyse der Erzihlung scheint sich nun mit ihrer eigenen Lebenserfahrung als
Migrantin zu itberschneiden.

Wenn die Protagonistin gelegentlich in die Rolle einer Stadtvermittlerin
schlipft, hat das fiir sie eine ermachtigende Funktion. In einer Szene trifft Le-
na auf eine russische Familie, die nach dem Weg sucht. In diesem Fall wird
diese Tatsache gleich zu Beginn des Dialogs deklariert — der Diskurs wird je-
doch auf Deutsch wiedergegeben, ohne eine Spur des Russischen: »Durch den
Tunnel hallen, durch das Echo verstirke, ihre russischen Worte. Brauchen Sie
Hilfe?, sage ich und bleibe stehen. Ja! Sprechen Sie Russisch? So ein Gliick!«
(BO, 89-90). Die gesamte Szene ist implizit russisch: Lena spricht Russisch
und zeigt den Weg. Im Austausch mit dem russischen Madchen wechselt die
Protagonistin die Perspektive. Wenn sie »auf Deutsch« spricht, sind mit >wir<
Migrant*innen aus Russland gemeint. Wenn aber das russische Madchen von
den Qualititen >eurer Stadt« spricht, antwortet Lena in der ersten Person Plu-
ral: »Das Midchen lobt unseren warmen Winter, unsere beleuchteten Haus-
einginge, unsere Busfahrpline. Wahrend ich ihr zustimme, wundere ich mich,
wie leicht mir mein bei uns tiber die Lippen geht, wenn ich iiber diese Stadt re-
de« (BO, 89). Im Austausch mit Russen fillt es ihr leichter, iiber die Stadt als
sihre< zu sprechen. Die Stadt ermdglicht es ihr, eine Heimat aufRerhalb des na-

https://dol.org/10.14361/8783838400791-004 - am 12.02.2028, 08:01:54.

91


https://doi.org/10.14361/9783839400791-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92

Marie-Christine Boucher: Ubersetzte Welten

tionalen Paradigmas zu finden, auch wenn sie sich auf nationaler Ebene noch
nicht wirklich zugehérig fiihlt. Die Alteren in der Gruppe sprechen sie als Rus-
sin an und fragen, ob Lena sich in Berlin wohlfiihle, ob sie es bereue, ihre Hei-
mat verlassen zu haben. Fiir sie ist die Protagonistin nach wie vor Russin. Das
Midchen aber spricht sie als Einheimische an. Sie fragt nach einer Uberset-
zung des Textes an einer Fassade, der »ein Zitat aus einem Berlin-Roman« (BO,
90), nimlich aus Alfred Doblins Berlin Alexanderplatz aus dem Jahr 1929 ist.

Umgekehrt hat die Rolle der Sprachvermittlerin fiir Lena auch eine er-
michtigende Funktion. In einer der wenigen Szenen, in denen tatsichlich
Russisch gesprochen wird und sich Mehrsprachigkeit im Text manifestiert,
ist die Sichtbarkeit der russischen Sprache fiir die Erzihlerin mit einem ge-
wissen Gefiihl der Ermutigung verbunden. Als Lena auf einer Silvesterfeier
versucht, Herrn Seitz ein wenig Russisch beizubringen, ist sie die Expertin.
Die russischen Worter sind nur deshalb kursiv gesetzt, weil die Protagonistin
sie betont, wenn sie Seitz’ Fehler korrigiert — er hatte »na zdrovjel« gesagt,
woraufhin sie erklirt: »Za zdo-ro-vje!, rezitiere ich. — Na zdorovje sagt man
beim Essen, und als Trinkspruch sagt man - za zdorovjel« (BO, 117). Die
Sprache wird in diesem Moment sichtbar, weil sie gerade erlernt wird.

Beim Essen mit ihrem Freund Roman, einem deutschen Arzt, erzihlt die-
ser von einer seiner Patient*innen. Sie ist eine der vielen reichen Privatpati-
ent*innen aus asiatischen Lindern, die gerade in seinem Krankenhaus behan-
delt werden. Lena wendet zunichst ein, dass Asien aus russischer Sicht erst in
der Mongolei oder in China beginne. Doch Roman erzahlt von einer kranken
Frau aus Sibirien, die sich Ikonen ans Kopfende ihres Bettes gehingt hat, mit
ihrem Mann im KaDeWe einkaufen geht und Kaviar mit dem Essloftel isst, so-
bald sie sich von einer Chemotherapie erholt hat, und dem Krankenhausperso-
nal gerne Fotos von ihrem Haus mit »breite[n] Bogentiiren« und »samtene[n]
Vorhingen« (BO, 219). Die Protagonistin bemerkt, »dass es in der deutschen
Literatur von solchen exotischen Russen nur so wimmelt, meistens treten sie
als Nebenfiguren auf. Das sind oft Reisende oder Kurgiste, und sie sind immer
sonderbar und immer reich. Wie im >Zauberberg«zum Beispiel, mochte ich sa-
gen [...]J« (BO, 220). Hier kann man auch von Meta-Intertextualitit sprechen.
Die Szene ist als meta-intertextuell zu bezeichnen, da Lena von Figuren er-
z4hlt, die in anderen Romanen vorkommen, und sich selbst als russische Figur
in der deutschen Literatur wiederfindet. Dementsprechend ist das Erzihlen
des individuellen Schicksals dieser russischen Protagonistin auch eine Form
der Selbstiibersetzung.

https://dol.org/10.14361/8783838400791-004 - am 12.02.2028, 08:01:54.



https://doi.org/10.14361/9783839400791-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Berlin liegt im Osten. Vergangenheit, in die Zukunft dbersetzt

3.3.2 »Du wolltest doch etwas schriftstellern, oder?« Autorschaft als
Aneignung der Sprache

Den Vorschlag ihres Ex-Mannes, sie solle doch Schriftstellerin werden, kontert
Lena mit einem Kommentar zu ihren Deutschkenntnissen: »Warum sitzt du
nur rum und liest? Geh zu irgendeinem Kurs, Schreibende Hausfrauen oder so,
duwolltest doch etwas schriftstellern, oder?, drgerte sich Schura. Mit meinem
Deutsch?, verteidigte ich mich« (BO, 198). Hier ist die abschitzige Qualitit des
Kommentars nicht zu tibersehen: Schura spricht abwertend von »schreibenden
Hausfrauen< — obwohl Lena viel mehr Berufserfahrung hat als er — und von »et-
was schriftstellernc statt >Schriftstellerin werden<. Was eine Ermutigung hat-
te sein konnen, klingt eher wie eine Abwertung. Ihre Antwort zeigt, dass sie
sich Deutsch zwar als Schreibsprache vorstellen kénnte, dass sie aber an ihrer
Kompetenz zweifelt, weil sie das Schreiben in einer Sprache an bestimmte Fi-
higkeiten kniipft und vermutet, dass sie diese nicht besitzt. Allerdings hatte sie
ihr Deutsch bereits als >flieflend< bezeichnet. Dabei sind lingst nicht alle Mut-
tersprachler*innen auch kompetent genug, um in ihrer Muttersprache litera-
rische Texte verfassen zu kénnen. Aber wahrscheinlich wiirden sie die Auffor-
derung, Schriftsteller*in zu werden, nicht mit einer ebensolchen Aussage wie
Lena beantworten. Auch wenn sie glauben, keine Schriftsteller*innen werden
zu konnen, werden Muttersprachler*innen eher ihre diesbeziiglich Fahigkeit
im Allgemeinen bezweifeln und nicht spezifisch ihre sprachliche Kompetenz.
Lena ist jedoch der Ansicht, dass sie die Sprache nicht nur flief}end, sondern
sogar fehlerfrei beherrschen miisse, um Texte auf Deutsch schreiben zu kon-
nen. Diese Metapher erscheint besonders interessant, da es sich in einer Ge-
schichte mit deutlichen autobiografischen Ziigen, um einen Metakommentar
handeln konnte. Dies dient zugleich als Gegenbeispiel zu den bereits erwihn-
ten »exotischen Russen« (BO, 220), die sie in der deutschsprachigen Literatur
beobachtet hat.

Neben den konzeptuellen Rastern bestehen Kultur und Sprache aus textu-
ellen Rastern. Berlin liegt im Osten bezieht sich, wie viele andere Werke, die sich
mit Berlin als Schauplatz beschiftigen, ausfithrlich auf Alfred Déblins Klas-
siker Berlin Alexanderplatz von 1929. Die Protagonistin erzihlt eine Anekdote
iiber Seitz’ Vater, der im Roman vorkommt: »[...] der Vater von Herrn Seitz aber,
Konrad Seitz, ist tatsichlich in ein Kunstwerk geraten, eben in das Buch >Ber-
lin Alexanderplatz< — als jener Mann, der mitten auf dem Rosenthaler Platz mit
zwei gelben Paketen von der Linie 41 abspringt« (BO, 46—47). Spdter, bei einer
Verabredung mit dem Arzt Roman, erzihlt Lena ihm bei einem Spaziergang

https://dol.org/10.14361/8783838400791-004 - am 12.02.2028, 08:01:54.

93


https://doi.org/10.14361/9783839400791-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94

Marie-Christine Boucher: Ubersetzte Welten

durch die Innenstadt von dem Roman: »Dann laufen wir wieder durch Ber-
lin Mitte mit seinen engen Gassen, und diesmal schenke ich Roman all mein
Wissen iiber das Universum von Franz Biberkopf [...]J« (BO, 221). Bei der, hier
bereits in anderem Zusammenhang erwihnten, Begegnung mit einer russi-
schen Familie auf dem Alexanderplatz hatte ein Midchen nach der Uberset-
zung des Zitats an der Wand gefragt: »Dariiber habe ich heute in meinem Rei-
sefithrer gelesen. Dass sich ein deutscher Architeke russischer Abstammung
ausgedacht hat, die Fassade so zu schmiicken. Ich meinte, kdnnen Sie es mir
ibersetzen?« (BO, 90). Es handelt sich um das ehemalige Haus der Elektroin-
dustrie der DDR. Das Gebiude wurde von 1999 bis 2001 saniert und vom Ar-
chitekturbiiro des russischstimmigen deutschen Architekten Sergei Tchoban
mit einem Zitat aus Berlin Alexanderplatz an der Fassade versehen.™ In dieser
Zeit wurde das Haus auch als >Alfred-Déblin-Haus< bekannt, bis das Zitat 2011
entfernt wurde.

Die Protagonistin schreibt sich in die Tradition des Berlin-Romans ein und
bemerkt dabei auch, dass ein anderer Deutscher russischer Abstammung zur
Erinnerung an Alfred D6blin beigetragen hat. Sie ist dabei, als das Zitat von
der Wand genommen wird:

Fast alle mannshohen Buchstaben sind von der Gebidudefassade abmon-
tiert, plotzlich, iber Nacht. Der Anfang des Déblin-Zitats ist weg, und das
Ende auch. Nur eine Zeile hangt hilflos in der Mitte: igung von Damenkon-
fektion, Mehl und Miihlenfabrikate, Autogarage, Feuersozietit. Wiedersehen auf
dem Alex ... Da fallt mir ein, dass auch die tadschikische Teestube inzwischen
nicht mehr da ist, dass der Laden von Larissa fast weggerdumt ist, dass die
Plattenbauten in der Linienstrafie saniert und ihre Fassaden mit einem
heiteren und zeitgemidfRen Make-up versehen werden. Wahrend ich den
belanglosen, kupierten Text an dem Haus anstarre, kommt es mir vor, als
wirden die Worter unaufhaltsam und immer weiter vor meinen Augen
schwinden, als ob ich einem sachten Erdrutsch von der Gegenwart in die

b8 Das Zitat an der Hauswand lautete: »Eine Handvoll Menschen um den Alex. Am Alex-
anderplatz reiflen sie den Damm auf fiir die Untergrundbahn. Man geht auf Brettern.
Die Elektrischen fahren Uber den Platz die Alexanderstrafie herauf durch die Miinz-
strafde zum Rosenthaler Tor. Rechts und links sind StraRen. In den Strafien steht Haus
bei Haus. Die sind vom Keller bis zum Boden mit Menschen voll. Unten sind die La-
den. Destillen, Restaurationen, Obst- und Gemiisehandel, Kolonialwaren und Fein-
kost, Fuhrgeschaft, Dekorationsmalerei, Anfertigung von Damenkonfektion, Mehl und
Miihlenfabrikate, Autogarage, Feuersozietat. Wiedersehen auf dem Alex, Hundekalte.
Nachstes Jahr, 1929, wirds noch kilter. A. Doblin.«

https://dol.org/10.14361/8783838400791-004 - am 12.02.2028, 08:01:54.



https://doi.org/10.14361/9783839400791-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Berlin liegt im Osten. Vergangenheit, in die Zukunft dbersetzt

Vergangenheit beiwohnen wiirde. Aber schon an der nichsten Ecke, zu
Beginn der TorstraRe, wichst etwas nach —das Eckhaus, das neulich mit Ge-
riisten umhiillt war, ist als Soho Club neu geboren. An der Ecke schwirmen
Taxis, vor dem Eingang kreiseln Menschen mit Sektgldsern. (BO, 266)

Gegen Ende des Romans erwihnt sie, dass ihr russischer Ex-Mann Schura,
mit dem sie Anfang der 1990er Jahre nach Deutschland eingewandert war,
Franz Biberkopf dhnele: »Wie habe ich nur tibersehen kénnen, wie sehr mein
Ex-Ehemann in seinem Habitus dem armen Franz Biberkopf dhnelt, der im
Roman an exakt der gleichen Ecke mit seinem Bauchladen voller Schniirsen-
kel stand?« (BO, 314). Durch die Bezugnahme auf Berlin Alxanderplatz, einen
Klassiker der deutschsprachigen Literatur, verortet sich die Erzdhlerin im
deutschsprachigen Kontext (vgl. Finkelstein 2018). Dabei verankert und reter-
ritorialisiert sie die Figur des Ehemannes in der Tradition des Berlin-Romans.
Franz Biberkopf ist in diesem Sinne auch ein interessanter Vergleich, da er
in Berlin Alexanderplatz in einer anderen Zeit lebt, in einer Vergangenheit, die
die Autorin selbst nicht erlebt hat, die aber auch nicht das Berlin ist, das man
heute kennt (vgl. Asaad 2021). Lena nutzt diese Textbeziige, um sich in dem
spezifischen sozialen und kulturellen Kontext zu verorten, in dem sie heute
lebt. Obwohl ihr Schicksal als Migrantin viel mit dem gemein hat, was andere
Menschen auf der ganzen Welt erleben, beziehen sich die Verweise, mit denen
sie dies kommuniziert, auf ein sehr spezifisches textuelles Raster. Sie lebt
nicht in New York oder Paris, sondern mitten in Berlin. So vergleicht sie ihren
Ex-Mann mit Franz Biberkopf und verweist auf den Berliner Alexanderplatz,
um ihren deutschen Schwarm Roman zu beeindrucken.

3.4 Fazit

Einer der ersten Arbeitstitel fiir dieses Forschungsprojekt begann mit folgen-
dem Zitat: »Meine Gegenwart, iiberschrittene Zukunft« (BO, 237). Wie in die-
sem Zitat deutlich wird, erzahlt der Roman von einem komplexen Bedeutungs-
geflecht von Bewegungen innerhalb mehrerer kultureller Raster, die sowohl
zeitlich als auch riumlich zu verstehen sind. Diese Bewegungen zeugen von
Bedeutungsverschiebungen.

Auch wenn die Ich-Erzihlerin ihre fehlerhafte deutsche Sprache themati-
siert, wird dies im Roman in ein fehlerfreies Standarddeutsch iibersetzt. Ahn-
liches gilt fiir das Russische: Es gibt viele Szenen — beispielsweise mit Familien-

https://dol.org/10.14361/8783838400791-004 - am 12.02.2028, 08:01:54.

95


https://doi.org/10.14361/9783839400791-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96

Marie-Christine Boucher: Ubersetzte Welten

mitgliedern oder wenn sie nach Russland reist —, in denen die Dialoge implizit
auf Russisch gefiithrt werden, ohne dass dies in der Erzihlung markiert wird.
Dies kann nur aus dem Kontext erschlossen werden, da die Mehrsprachigkeit
im Roman exkludiert ist und somit gewissermafien bereits ins Deutsche itber-
setzt wurde. Dies kann auch als Reflexion ihrer Situation als russische Migran-
tin verstanden werden, da sie, solange sie nicht spricht, auch nicht als Migran-
tin wahrgenommen wird. Ihre Sichtbarkeit als AufRenseiterin ist somit eng mit
der gesprochenen Sprache verbunden. Umgekehrt werden Szenen beschrie-
ben, in denen die Protagonistin die Rolle der Ubersetzerin itbernehmen muss.
Dann fiihlt sie sich ermichtigt: Wenn sie Herrn Seitz russische Worter bei-
bringt und ihn dabei korrigiert, ist sie die Expertin. Als sie am Alexanderplatz
auf eine russische Familie triff, ist sie plétzlich Ubersetzerin und Berlin-Ex-
pertin zugleich. Das zeigt sich unter anderem daran, dass sie in diesem Aus-
tausch die Pronomen wechselt und von den Berlinern als >wir< spricht. Die Rol-
le der Ubersetzerin erlaubt es ihr, flexibel mit Zugehérigkeiten zu experimen-
tieren. Im Roman werden auch Gegenstinde iibersetzt. So wird Silvester auf
Russisch gefeiert und dabei viele Speisen eingefiihrt, die fiir die Protagonistin
eine besondere Bedeutung haben. Das Essen, das frither zum Alltag gehorte,
wird in Deutschland zum Symbol fir Heimat: Im Supermarkt »Rodina« sind
Buchweizen, Sauergurken und Stockfisch keine Alltagsgegenstinde - sie sind
Heimat.

Konzeptuelle Raster spielen in diesem Berlin-Roman ebenso eine wichtige
Rolle. Wie der Titel schon andeutet, wird Berlin im Osten verortet. Auch wenn
die Protagonistin aus ihrer Sicht in den Westen emigriert ist, findet sie in Ber-
lin einige Uberschneidungen mit ihren eigenen konzeptuellen Rastern, die fiir
sie verstindlicher sind und wo keine Ubersetzung nétig ist. Ein Kithlschrank
aus DDR-Zeiten erzeugt fiir sie eine Reihe von Vorannahmen, die die Kommu-
nikation mit ihrem Kunden erleichtern. Der Unterschied zwischen Herrn Seitz
und anderen Deutschen ist auch ein Zeichen fiir die doppelte Verschiebung in
kulturellen Rastern, die die Hauptfiguren in ihrem Leben erfahren haben: Auf
der zeitlichen Ebene fand mit dem Ende der Sowjetunion eine Verschiebung
statt, die viele konzeptuelle Verinderungen mit sich brachte, beispielsweise
alsin Russland atheistische Rituale durch religiose Rituale ersetzt wurden. Auf
der physischen und geografischen Ebene hat sich mit der Migration auch ei-
ne Verschiebung vollzogen, denn in Berlin ist sie nun von ihrer urspriinglichen
Heimat aus betrachtet im Westen und vieles, was sie mit der westlichen Kultur
assoziiert hat, findet sich dort wieder. Diese Verwischung wird auch von der
Erzihlerin thematisiert, die von »vergangenen Orten« spricht (BO, 259). Auch

https://dol.org/10.14361/8783838400791-004 - am 12.02.2028, 08:01:54.



https://doi.org/10.14361/9783839400791-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Berlin liegt im Osten. Vergangenheit, in die Zukunft dbersetzt

in den Erinnerungen von Herrn Seitz wird die Geschichte Berlins als Uber-
setzungszone thematisiert. Seine Kindheitserinnerungen aus der Nachkriegs-
zeit erzihlen von Situationen, in denen er von Menschen umgeben war, deren
Sprache er nicht verstand. Fiir die Protagonistin bleibt Berlin immer noch oft
ein Ort des Nicht-Verstehens. So ist sie in der Schule ihrer Tochter nicht die er-
michtigte Frau, die als Ubersetzerin und Berlin-Expertin den russischen Tou-
risten begegnet, sondern eine verunsicherte Frau, die oft auf die Unterstiit-
zung ihrer Tochter angewiesen ist.

Auf der Ebene des textuellen Rasters geben die Verweise auf Déblins Berlin
Alexanderplatz Aufschluss dariiber, wie sich Veremejs Roman selbst als Berlin-
Roman verortet: Durch die Verwendung bestimmter Marker, die fir die Text-
sorte typisch sind, und die in seinem spezifischen Kontext reprisentiert wer-
den. Die Prisenz dieser Verweise auf textuelle und konzeptuelle Raster ver-
ankert die Erzdhlerin in ihrer spezifischen Realitit: (Ost-)Deutschland — und
genauer: (Ost-)Berlin. Da der Text autobiografische Beziige aufweist, kann er
als Metareflexion iiber das Schreiben als Migrantin betrachtet werden. Fiir die
Protagonistin ist es selbstverstindlich, dass sie auf Deutsch schreiben witr-
de, gleichzeitig empfindet sie ihre Sprachkenntnisse noch als mangelhaft und
geht davon aus, dass sie nicht ausreichen, um literarische Texte zu verfassen.
Sie gehtdavon aus, dass man ein gewisses Sprachniveau haben muss, um itber-
haupt schreiben zu diirfen. Dabei wire fir die Protagonistin die Aneignung
dieser Sprache durch das Schreiben genau das, was (kulturelle) Ubersetzung
sichtbar machen wiirde.

https://dol.org/10.14361/8783838400791-004 - am 12.02.2028, 08:01:54.

97


https://doi.org/10.14361/9783839400791-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.14361/8783838400791-004 -

m 12.02.2026, 08:01:54.


https://doi.org/10.14361/9783839400791-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

