Sich selbst bestimmen

Individuelles Bewusstsein und gesellschaftliche
Verbindlichkeit

Volker Gerhardt

Einleitung

Ein gleich nach Erscheinen von einem Rezensenten erhobener Einwand
gegen die 1999 erstmals erschienene Selbstbestimmung war, dass ich mit
dem Buch fiir einen moralischen und politischen Vorrang des Individu-
ums pladiere, der letztlich zu einer Verabsolutierung und Isolierung des
einzelnen Individuums fithre. Und damit werde alle Verbindlichkeit in
Moral und Politik aufgekiindigt.

Wenn das zutreffend wire, hitte mein 2018 erneut aufgelegtes
Buch zu einem Spitzenreiter bei den Gegnerinnen und Gegnern der
Impfung gegen Masern und Corona werden miissen. Aber die waren
offenbar kliiger als der Rezensent und nahmen sich weder die von mir
im Buch entwickelte Konzeption der Selbstbestimmung zum Vorbild
noch haben sie erkennen lassen, dass sie die vorgetragene Begriindung
iiberzeugend finden.

Das bedaure ich nicht nur als Autor, der sich immer ein bisschen
mehr an Aufmerksamkeit wiinscht. In der Sache gravierender ist, dass
die Impfgegner und Impfgegnerinnen (und auch sich radikal gebarden-
de Liberale) den Kontext der Selbstbestimmung, auf die sie sich berufen,
nicht zur Kenntnis nehmen. Sie beachten nicht, dass Selbstbestim-
mung sowohl in die Prozesse des organischen Lebens wie auch in den
Zusammenhang moralischer und politischer Anspriiche eingelassen ist.

- am 14,02.2026, 07:58:1


https://doi.org/10.14361/9783839465431-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

48

Autonomie

Von einer Selbstisolierung, also von einem absurden, weil in sich selbst
gar nicht moglichen Solipsismus oder von einem verabsolutierten Egois-
mus, erst recht von einer Leugnung moralischer Grundsitze oder rechtlicher
Verbindlichkeiten, kann bei denen, die Wert auf Freiheit und Eigenstin-
digkeit legen, keine Rede sein. Das werde ich im Folgenden nicht im
Einzelnen zeigen, wohl aber auf eine bislang so gut wie gar nicht beach-
tete Bedingung fiir den Zusammenhangs zwischen Individualitit und
gesellschaftlicher Allgemeinheit aufmerksam machen.

1999 wie 2018 lag mir daran, den systematischen Zusammenhang
zwischen physiologischer Selbstorganisation, humaner Selbstbestimmunyg,
moralischer Autonomie und der politischen Eigenstindigkeit von Staaten auf-
zuzeigen. Obgleich sich in der Politik seit gut hundert Jahren der Begriff
der Selbstbestimmung durchgesetzt hat, kime niemand auf die Idee,
ihre rechtliche und 6konomische Souverinitit mit volliger Bindungs-
losigkeit gleichzusetzen. Die kénnte man nur einem Staat zusprechen,
neben dem es keine anderen Staaten gibt.

Das wire mit Blick auf die Selbstbestimmung blof3 eines Menschen
noch nicht einmal zu denken: Ein Mensch stammt von Menschen ab, de-
ren Obhut er in den ersten Jahren seines Lebens nahezu ginzlich an-
heimgegeben ist. Daraus kann er sich durch Erziehung, also unter maf3-
geblicher Mitwirkung anderer Menschen, Schritt fiir Schritt befreien,
ohne sich jemals im Sprechen, Denken und Handeln ginzlich von sei-
nesgleichen losen zu kénnen. In allem, was Menschen wichtig und we-
sentlich ist, sind sie mindestens auf die Vorarbeit, Anwesenheit, Mitwir-
kung und auf die Aufmerksamkeit anderer angewiesen.

1. Freiheit als Unabhangigkeit

Vor allem das, was Menschen »Freiheit« nennen, zeigt sich daran, dass
Freiheit sich nicht mit der willentlichen Verfiigung anderer vertrigt. Die-

- am 14,02.2026, 07:58:1


https://doi.org/10.14361/9783839465431-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Volker Gerhardt: Sich selbst bestimmen

se Anderen aber muss es — als real existierende Individuen — immer erst
geben, damit man tiberhaupt von Freiheit sprechen kann.'

Diese trivial erscheinende Kennzeichnung der Freiheit als Unabhdin-
gigkeit von dem direkt bestimmenden Willen eines anderen Menschen ist nicht
nur die unmittelbar einleuchtende (und zugleich den Kern) treffende De-
finition der Freiheit. Sie auch die einzige Begriffsbestimmung, die es letzt-
lich unméglich macht, die »Existenz« der Freiheit zu bestreiten.

Seit der Antike wird immer wieder gefragt, ob es Freiheit itberhaupt
»gibt«. Die modernen Naturwissenschaften, insbesondere Physikerin-
nen und Physiker, Biologinnen und Biologen und Neurophysiologinnen
und Neurophysiologen, glauben sogar, »Beweise« dafiir erbracht zu ha-
ben, dass fiir die Freiheit in der Natur gar kein Raum gelassen ist. Zwar
sind die angeblich auf unbezweifelbare Tatsachen gegriindeten Wider-
legungen der Rede von der Freiheit alles andere als iiberzeugend. Aber
etwas bleibt immer hingen, selbst bei angesehenen Vertretern der Wis-
senschaft.

Deshalb ist es gut, vorab auf ein Verstindnis von Freiheit verweisen
zu konnen, dass auf ein offenkundiges Faktum gegriindet ist: Und das
ist, die jederzeit mogliche Unterwerfung unter den Willen eines Anderen: Da
es den Menschen — zumindest im alltiglichen Leben und unter der Vor-
aussetzung, dass die Beteiligten sich nicht in einer extremen Notlage
befinden — méglich ist, ihren eigenen Willen zu haben, ist Freiheit eine
Tatsache im menschlichen Leben und zwar als Unabhdingigkeit vom ver-
fgenden Willen eines Anderen! Und wer sich der darin liegenden Freiheit
gewachsen zeigt, der bestimmt sich selbst.

Aber gibt es denn »die Anderen« iiberhaupt? Gibt es die Welt, in wel-
cher der Mensch mit seinesgleichen lebt, als einen real existierenden Zu-
sammenhang? Kénnte nicht alles nur eine Einbildung, eine Illusion oder
ein Traum des Menschen sein? Das ist eine Frage, die ernsthaft und mit
grofiter Griindlichkeit in der Philosophie verhandelt wird. Und sie ist

1 Der Boden, auf dem ich stehe, und die Mauern dieses Hauses machen mich
nicht unfrei. Noch nicht einmal die Berge der Schweiz und ihre Tunnel rauben
mir die Freiheit. Nur der Wille eines anderen kann mir die Ausreise verbieten
und mich unfrei machen.

- am 14,02.2026, 07:58:1

49


https://doi.org/10.14361/9783839465431-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

50

Autonomie

keineswegs so trivial wie der Kniff in den eigenen Arm, wenn man prii-
fen will, ob man triumt oder ob man etwas wirklich erlebt.

Man kann im philosophischen Zweifel an der Realitit und erst recht
in dem darauf reagierenden »Beweis«, mit Heidegger (1967, S. 217), ei-
nen »Skandal« der Philosophie ausmachen. Aber die zahllosen Skeptiker,
die es schon in der Antike gab und die in der Moderne vielleicht sogar in
der Mehrheit sind, befassen sich durchaus ernsthaft mit dem Problem,
wie man sich gemeinschaftlich davon iiberzeugen kann, dass wir in
derselben, uns alle betreffenden und insofern vielleicht auch verpflichtenden
Wirklichkeit leben. Die Vielfalt der Menschen und ihrer Uberzeugungen,
die Glaubensgegensitze, die kulturellen Differenzen und Schwierigkeiten,
uns auf eine fur alle verbindliche Wahrheit zu einigen, konnten uns
tatsichlich zweifeln lassen, ob wir uns tiberhaupt in einer gemeinsamen
Welt befinden?

Erst vor dem Hintergrund dieser Frage tritt das Problem hervor,
das mit der Freiheit und der Selbstbestimmunyg in der Welt verbunden ist:
Namlich, dass wir unter der Last der uns zwingenden, der uns notwen-
dig umgreifenden Realitit dennoch nicht nur die Moglichkeit, sondern
als Menschen sogar die Verpflichtung haben, selbstindig zu sein und
selbstbewusst zu handeln. Erst diese humane Verbindlichkeit macht die
Selbstbestimmung zu einem beachtlichen philosophischen Problem.

Um hier zu einer weiterfithrenden Losung zu gelangen, habe ich im
Buch iber die Selbstbestimmung, die verbindende Leistung des menschli-
chen Bewusstseins dadurch zu charakterisieren versucht, dass ich von der
»Soziomorphie des menschlichen Bewusstseins« (Gerhardt 2019, S. 22)
gesprochen habe. Sie bietet die stirksten Indizien fiir die Unerlisslich-
keit der Selbstbestimmung, hat aber damals, soweit ich weif3, so gut wie
keine Beachtung gefunden.

Das halte ich fiir ein Versiumnis. Aber vermutlich habe ich selbst
den Fehler gemacht, die historische und systematische Reichweite der
Einbindung des Bewusstseins in die Natur und in das gesellschafiliche Da-
sein des Menschen nicht hinreichend kenntlich zu machen. Und dieses
Versaumnis mochte ich heute an vier historischen Beispielen bewusst ma-
chen, um so zu illustrieren, welche Bedeutung der Soziomorphie des Be-
wusstseins fiir das Selbstverstindnis des Menschen zukommt. Abschliefdend

- am 14,02.2026, 07:58:1


https://doi.org/10.14361/9783839465431-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Volker Gerhardt: Sich selbst bestimmen

mochte ich andeuten, was mit der Beachtung der gesellschaftlichen Ver-
fassung des menschlichen Bewusstseins fiir das Verstindnis der Selbst-
bestimmung des Individuums gewonnen ist.

Im ersten Beispiel geht es um das konstitutive Verhiltnis von Korper
und Bewusstsein; im zweiten um die Gesellschaftlichkeit des Verhiltnisses, das
jeder zu sich selbst unterhilt; im dritten darum, dass alles Erkennen sich im
Modus gehaltvoller Mitteilung vollzieht; und viertens, dass ein Ich sich nur
begreifen kann, sofern es mit seinesgleichen in Verbindung steht.

2. Korper und Bewusstsein

Das erste Beispiel findet sich in den Fragmenten der Vorsokratiker. Es
wird Anaxagoras zugeschrieben, einem Vorsokratiker, den Perikles (der
ihn 430 v.Chr. vor der Vollstreckung eines Todesurteils bewahrte) beson-
ders geschitzt hat. Da von Anaxagoras nichts Schriftliches iiberliefert
ist,> kénnen wir uns nur auf eine Bemerkung des Aristoteles in seinen
Vorlesungen tiber die Teile der Tiere stiitzen. Darin heifdt es, Anaxagoras
habe den Menschen deshalb fiir das »verniinftigste aller Lebewesen«
gehalten, »weil er Hinde hat.« (Aristoteles 2007, IV, 10; 687 a 7).

Es gibt Interpreten, die es dem antiken Denken am liebsten noch
nachtriglich verbieten méchten, etwas derart Uberlegenes wie die Ver-
nunft oder den Geist in eine so elementare Abhingigkeit von etwas der-
art Kérperlichem wie den Hinden zu bringen.> Doch Anaxagoras konnte
das offenbar, ohne damit in Widerspruch zu grundsitzlichen Wertun-
gen der griechischen Kultur zu geraten. Ja, er konnte zugleich der Ver-
nunft einen denkbar hohen Stellenwert einriumen. So soll er, einem an-
deren Fragment zu Folge, der Vernunft oder dem Geist eine singulire
Sonderstellung zugesprochen haben:

2 Vgl. hierzu die Fragmente von Anaxagoras in Diels/Kranz 1960, 59 A 102.

3 Angeblich konnten die Griechen die kérperliche Arbeit und selbst noch die tech-
nische Herstellung fur so verachtlich halten, dass sie nur dem vernunftgeleite-
ten Handeln Beachtung schenken mochten. Dasjedenfalls ist die zentrale These
in Hannah Arendts Vita activa.

- am 14,02.2026, 07:58:1


https://doi.org/10.14361/9783839465431-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52

Autonomie

»Der Geist (nous)«, so heifdt es, sei »etwas, das unbeschrankt und
selbstherrlich (autokrates) ist, und er ist mit keiner Sache in Mischung
verbunden, sondern er ist als einziger an und fiir sich (monos autos ep«
eoutou estin).« (Anaxagoras 1960, 38 59 B 12)*

Fir Aristoteles ist die These iiber den Zusammenhang zwischen Hand
und Geist offenbar keine Provokation eines aristokratischen Selbstbe-
griffs der sich von aller Handarbeit befreit fithlenden Griechen — und of-
fenbar auch kein Einwand gegen die Eigenstindigkeit der Vernunft. Thn
interessiert an der These iiber die Verbindung zwischen der Tatigkeit der
Hinde und den Leistungen des Bewusstseins nur, wie denn ein solcher
Zusammenhang gedacht werden kann, und fragt, ob er rein kausal oder
aber teleologisch verstanden werden kann.

Und da kann es fiir Aristoteles keinen Zweifel geben, dass die Hin-
de nicht nach Art einer Ursache gedacht werden konnen, so als hitten
die Hinde den Geist wie ein Bauwerk Stein fir Stein aufeinanderge-
tiirmt. Aristoteles geht vielmehr von einem zweckmifSigen (einem »teleo-
logischen«) Zusammenhang des ganzen kérperlichen Geschehens aus,
in dem die Hinde (wie Beine, Herz und Magen) auf ihre Weise Voraus-
setzungen fiir Probleme schaffen, die im Rahmen einer Ordnung gelost
werden konnen, in welcher der nous wie ein durchaus eigenstindiges
»Organ« verstanden werden kann, das die Leistungen der Hinde zweck-
mifig ergdnzt, erweitert oder abschlieft.

Das kommt einer modernen evolutionstheoretischen Erklirung
schon sehr nahe, die voraussetzt, dass die Fihigkeiten und Fertigkeiten
der Hinde Bedingungen schaffen, die nach organisierenden Gesamtleis-
tungen des ganzen Korpers — im Zusammenhang mit seinem natiirlichen
Umfeld - verlangen: Die unterstellte Verbindung zwischen Hinden
und Vernunft bleibt im einzelnen zwar unbestimmt, aber sie ist doch
eindeutig genug, um aus der Parallele Aussagen fiir das Bewusstsein zu
ziehen.

4 Simplikios (480—560n. Chr.) istein neuplatonischer Kommentator vornehmlich
aristotelischer Schriften, den man dafiir schatzen kann, dass er Aristoteles fiir
einen Platoniker hielt.

- am 14,02.2026, 07:58:1


https://doi.org/10.14361/9783839465431-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Volker Gerhardt: Sich selbst bestimmen

Auch Hinde sind offenkundig nicht auf blof3 eine Funktion festge-
legt: Sie waren und sind unentbehrlich, wenn man sich unter ihrem
Einsatz mit groRerer Geschicklichkeit und Sicherheit durch das Geist
von Biumen hangeln kann. Mit ihnen kann man kleine Gegenstinde
wie Grashalme oder Stockchen einsetzen, um mit ihrer Hilfe, durch
enge Zuginge an Ameisen oder Honig zu gelangen, die sich bequem
zum Mund fithren lassen.

Spitestens aber beim Menschen sind Hinde die wichtigsten Hilfs-
mittel, um Steine iiber eine gewisse Distanz als Waffe einsetzen zu kon-
nen. Dem Menschen erméglichen sie, Faustkeile herzustellen und ein-
zusetzen, Feuer zu machen sowie die ganze Vielfalt von Werkzeugen und
Hilfsmitteln in die menschliche Kultur zu bringen. Sie haben die Men-
schen befihigt, Flote zu spielen, Hohlenwinde zu bemalen und schlief3-
lich auch Schriftzeichen in Stein, in Ton oder mit Tinte auf Papier zu set-
zen. Heute fithrt uns die Gebirdensprache vor, wie man mit den Hinden
nicht weniger virtuos sprechen kann als mit der Zunge und den Lippen.
Hier sind sie dem Geist auf geradezu sichtbare Weise verbunden.

Mebhr, so glaube ich, braucht man nicht zu sagen, um das Urteil des
Anaxagoras mit einem Sinn zu verbinden. Denn mit alledem, worin und
wozu sich die Hinde gebrauchen lassen, entwickeln sich auch die Fihig-
keiten, das zu verstehen, was man da tut.

Die wachsende Geschicklichkeit der Hinde diirfte somit eine we-
sentliche Herausforderung zur Erweiterung des Horizonts eines fiir die
Aufmerksamkeit und wechselseitige Warnung erforderlichen Bewusst-
seins gewesen sein. Uberdies schaffen die Hinde neuartige Méglichkei-
ten der Kooperation. Und die erfordert eine Verstandigung tiber Sachverhalte
mit dem Ziel eines abgestimmten sozialen Verhaltens. Héinde bereiten etwas
nur durch sie Mogliches vor, was erst Geist oder Vernunft begreifen konnen.

3. Der Selbstbezug des Individuums als sozialer Sachverhalt

Das zweite Beispiel bezieht sich auf eine der bekanntesten Aussagen iiber
das Denken. Ich habe sie lange Zeit fiir einen provozierenden Ausdruck
der blofen Selbstbeziiglichkeit des menschlichen Bewusstseins gehalten.

- am 14,02.2026, 07:58:1

53


https://doi.org/10.14361/9783839465431-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

54

Autonomie

Es schien mir als die subtilste, auch literarisch gar nicht zu iiberbietende
Formel fiir das einzigartige Beisichsein des individuellen Bewusstseins zu
sein — und damit der Ausdruck eines Idealismus, den man dem Urheber
dieser Formel bis heute immer wieder zuzuschreiben pflegt.

Doch das Gegenteil ist der Fall: Der Denker, dem wir diese Formulie-
rung verdanken, ist gerade auch in seinem singuliren Erfindungsreich-
tum ein Realist avant la léttre und als Inaugurator begrifflich-systematischer
Abstraktion zugleich der literarische GrofSmeister lebensweltlicher Konkretion.
Ich spreche von Platon.

An zwei prominenten Stellen seiner Dialoge, im Theaitetos (190a) und
im Sophistes (263€) lisst Platon seine Gesprichsfithrer sagen, »Denken ist
das Gespriich der Seele mit sich selbst«. Der Begriff des Denkens ist in beiden
Fillen weit gefasst: Es ist vom »Redenc, vom »Sprechen« oder auch vom
»Vorstellen« die Rede. Dabei ist unterstellt, dass es ein »Reden zu sich
selbst« oder »mit sich selbst« ist, in dem jemand, wie auch immer, mit
sich selbst zu Rate geht. Und da dies unter dem Anspruch auf logische Fol-
gerichtigkeit geschieht, ist es auch nach unserem Verstindnis zutreffend,
von Bewusstseinsakten zu sprechen.

Nun kénnte man den Eindruck haben, Platon habe mit dieser Defi-
nition das Paradigma eines in radikaler Weise auf sich selbst beschrink-
ten Denkens verbindlich gemacht: Bewusstsein als »inneres Gesprich mit
sich selbst« (623e) wire vollkommen mit sich allein, und kénne in allem,
was in den elementaren Leistungen des Vorstellens, des Denkens und
des Verstehens geschieht, allein auf sich bezogen sein.

Das passt gut zu der Selbsterfahrung des mit sich Alleinseins, wenn
man sich etwas zunichst nur fiir sich selbst klar zu machen sucht. So et-
was gibt es, ebenso wie es die Uberraschung gibt, wenn man anderen
mitteilt, was man allein ausgebriitet hat. Tatsichlich kann man sich im
stillen Nachdenken iiber ein Problem als vollkommen auf sich selbst be-
zogen fiihlen. Also erlaubt das Allein-mit-sich-selbst-zu-Rate-gehen den ab-
soluten Riickzug in sich selbst und damit auch die Privatheit einer Ein-

- am 14,02.2026, 07:58:1


https://doi.org/10.14361/9783839465431-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Volker Gerhardt: Sich selbst bestimmen

stellung oder die Subjektivitit einer Ansicht, mit der man andere iiber-
rascht.’

Und dennoch fihrt dieses »Gesprich der Seele mit sich selbst« nicht
in die Isolation mit dem Verzicht auf alles, was zur gemeinsamen Welt
gehort! Denn, was man nach Platons Schilderung in der Abgeschie-
denheit des eigenen Selbst allemal findet, ist didnoia — also ein Gedanke
(263e), von dem Platon nicht miide wird zu betonen, dass er in sich einen
verstindigen Sinn haben muss, und nicht aus einer abwegigen Vorstellung
oder einem in sich widerspriichlichen Gedanken besteht (190c). Man kann
auch einfacher sagen, dass man das Selbstgesprich in der Sprache
fithren muss, die man selbst versteht — und das diirfte in jedem Fall eine
Sprache sein, die auch die anderen sprechen.

Spitestens hier wird deutlich, dass selbst das Individuum, das nur
zu sich selber spricht, mit der Gemeinschaft derer verbunden ist und
bleibt, deren Sprache es spricht. Also braucht man als moderner Zeit-
genosse nur zu erginzen, dass wir mit dem ausdriicklichen Selbstbezug
des Individuums das Minimum eines menschlichen Bewusstseinsakts vor
uns haben, und schon ist mit Platons Hilfe erkannt, dass Bewusstsein —
so wie es am Beispiel des Gesprichs der Seele mit sich selbst illustriert
wird und wie wir es im Akt subjektiver Selbstbeziiglichkeit gegeben se-
hen - ein sozialer Sachverhalt ist.

5 »Subjektivitits, wie Dieter Henrich sie verstanden hat, war stets »korresponsiv«
und »kommunikativ« angelegt. Besonders deutlich wird das in seinen meister-
haften Gedanken iiber Dankbarkeit, die erstmals 1987 erschienen sind und erneut
in seinen Sammelband Bewuf3tes Leben (Stuttgart 1999) Eingang gefunden ha-
ben.

6 Nur um die bereits von Platon bewusste Reichweite dieser impliziten Gesell-
schaftlichkeit nicht zu verschweigen, erwahne ich, dass Platon natiirlich bewusst
ist, dass die erforderliche Stimmigkeit der mit Sinn und Verstand gedachten Be-
wusstseinsinhalte den Ausgangspunkt fir seinen Beweis einer die Menschen
miteinander verbindenden Gegenstandswelt ist, die es ihnen berhaupt erst
erlaubt, politisch tatig zu werden. Das zeigt Platon in seiner Auflosung des Rat-
sels, das er den Philosophen mit seinem Hahlengleichnis aufgibt. Nur weil die
der Hohle entkommenen Menschen ihre jeweils eigenen Sinne, ihre individuellen
Vorstellungen und die allgemein verstindlichen Begriffe haben, in denen sie sich

- am 14,02.2026, 07:58:1

55


https://doi.org/10.14361/9783839465431-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56

Autonomie

4. Das Denken als elementarer Akt einer Kommunikation

Das dritte Beispiel ist auf einen angeblich ebenfalls ganz in sein »Ich denke«
eingesperrten Philosophen bezogen. Bei ihm brauchen wir nicht eigens
darzulegen, dass sein vorgeblich allein auf sich bezogenes Ich stets auf
eine Welt voller Gegenstinde gerichtet ist, die sich anschauen und den-
ken lassen und in dieser Verbindung als Bestandteile einer in sich zu-
sammenhingenden Welt zu erkennen sind, zu der auch das denkende
Ich gehort. Denn das »Ich denke« ist die Instanz der Verbindung mit der
Gegenstandswelt.

Sie merken schon, ich spreche von Immanuel Kant. Dieser Denker
war und ist immer wieder dem Verdacht ausgesetzt, sein »Ich denke« sei
radikal auf nur sich selbst bezogen und bleibe von der Wirklichkeit ge-
trennt. Kants Rede vom »transzendentalen Idealismus« hat dieses Miss-
verstindnis begiinstigt. Doch das »Ich denke« wird immer erst im Ge-
brauch von Kategorien aktiv, die grundlegend fiir das gegenstindliche Welt-
verstindnis sind. Das Bewusstsein des Ich gehért somit zum Fundament
dervorgestellten und gedachten Welt und ist keine Instanz, die ihr fremd
gegeniibersteht.

Man braucht auch keine ins Bewusstsein verlegte »Tathandlung,
erst recht kein quasi handwerkliches »Machen« des Intellekts, um das
Bewusstsein aus seiner angeblichen Isolation herauszubringen. Auch
der heute zu horende Verdacht, das »Ich« eines denkenden Menschen
sei radikal vom »Ich« aller anderen Menschen getrennt, geht in die
Irre. Nach dieser vornehmlich von Soziologen in Umlauf gebrachten
Deutung lebt das transzendentale Ich Kants in absoluter Einsamkeit,
aus der es erst durch eine Theorie »kommunikativen Handelns« erldst
werden konne.

Doch dieser interdisziplinire Hilfsdienst wird von Kant nicht bens-
tigt. Denn so, wie der Gebrauch der Kategorien urspriinglich auf welt-
haltige Sachverhalte bezogen ist, so erfolgt dieser Gebrauch mit der glei-
chen Urspriinglichkeit immer schon im Modus einer Mitteilung an Men-

wechselseitig verstehen, sind sie fahig eine menschliche Gemeinschaft aufzu-
bauen.

- am 14,02.2026, 07:58:1


https://doi.org/10.14361/9783839465431-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Volker Gerhardt: Sich selbst bestimmen

schen, auf deren Verstindnis man rechnet. Das transzendentale Ich des
kritischen Kant geht in seinem sachhaltigen Denken davon aus, dass es
sich darin seinesgleichen tatsichlich verstindlich machen kann. Das »Ich«
- sogar noch das des sogenannten reinen Denkens, das jaimmerhin selbst
auch mitteilbar sein soll — steht unter der urspriinglichen Priamisse der Ver-
stindlichkeit, nicht nur fir das singuldre Ich, das es denkt, sondern fir
jedes Ich tiberhaupt, sofern es denkt.

Das»Machen«der Gegenstinde im Denken, von dem Kantin der Kri-
tik der reinen Vernunft spricht und was so viele Leserinnen und Leser ratlos
macht, lisst sich somit als verstindlich machen begreifen —, ohne Kant als
Handwerker oder Techniker anzusehen.

Als Kants Meisterschiiler Jacob Sigismund Beck, selbst schon Pro-
fessor in Halle, nach Jahren des Briitens iiber die schwierigen Passagen
der Deduktion der Kategorien Kant erneut fragte, wie man denn dieses
»Machenc, diese Herleitung der allgemeinen Geltung der Kategorien zu
verstehen habe,” erhielt er postwendend in Kants Brief von 1. Juli 1794,
eine verbliiffend einfache Antwort: Das Denken der Begriffe ist »commu-
nicatio«!® Das Denken ist der elementare Akt einer Kommunikation. Es
erfolgt im Modus der Mitteilung an jeden, der bereit ist, sich auf ein Ver-
stehen einzulassen.

Kant braucht also weder eine Tathandlung noch eine ihm zur Seite
gestellte soziologische Theorie »kommunikativen Handelns«. Denn das
Bewusstsein, das zum »Ich denke« seiner kritischen Theorie gehort, ist
in sich selbst bereits welthaltig und sozial verfasst. Ihm ist sowohl die auf
regelhaft gegenstindliche wie auch auf gesellschafiliche Zusammenhinge bezo-
gene Verfassung eingeschrieben. Das Modell seines transzendentalen Be-
wusstseins ist soziomorph.

7 Brief Becks vom 17. Juni 1794, in: Kant 1922, S. 511f.
8 Brief Kants vom 1. Juli 1794, in: Kant 1922, S. 515.

- am 14,02.2026, 07:58:1

57


https://doi.org/10.14361/9783839465431-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58

Autonomie

5. Das Bewusstsein als Netzstruktur

Das vierte Beispiel findet sich in einem Aphorismus Friedrich Nietzsches.
Das Problem ist hier nicht die transzendentale Terminologie, die uns bei
Kant Mithe macht, sondern bei Nietzsche ist das Problem, dass er auf
sein eigenes Theoriestiick selbst nirgendwo mehr erliuternd zuriickge-
kommen ist. Wir haben also kaum mehr als den originellen Einfall und
die eindrucksvolle Metaphorik, in der er vom menschlichen Bewusstsein
spricht.

Das geschieht im Aphorismus 354 in Nietzsches Frihlicher Wissen-
schaft unter dem Stichwort: Vom »Genius der Gattung«. Nietzsche spielt
mit dem Gedanken einer Befreiung von der Verantwortlichkeit des
Einzelnen sowie von der Last der Selbstbespiegelung des Individuums
- vor dem Hintergrund des von Schopenhauer erwogenen und durch
Darwin stimulierten Interesses am Primat der Gattung (vgl. Nietzsche
1998, S.590). Doch dieser Hintergrund soll uns so wenig kiimmern,
wie die vertrauten nihilistischen Schlussfolgerungen, die Nietzsche am
Ende aus seiner unerhdrten Uberlegung zur Struktur und Funktion des
menschlichen Bewusstseins zieht.

Sein Ausgangspunkt ist, dass sich das Bewusstsein der Menschen
»iiberhaupt [..] nur unter dem Druck des Mittheilungs-Bediirfnisses
entwickelt hat« (ebd., S.591). Daran kniipft er die Behauptung: »Be-
wusstsein ist eigentlich nur ein Verbindungsnetz zwischen Mensch und
Mensch« und er iiberfithrt sie in eine weitere These: Das sich ohnehin
nur in Worten vollziehende »Denken« sei eine Abfolge von »Mitthei-
lungszeichen« (ebd., S. 591f.). Das »Verbindungsnetz zwischen Mensch
und Mensch« sei das, womit sich dieses »gefihrdeste Tier« wechselseitig
»Hiilfe« und »Schutz« bietet (ebd., S. 591).

Das indere jedoch nichts daran, dass der »Zeichen-erfindende
Mensch« zugleich ein immer schirferes Sensorium fiir sich selbst entwi-
ckelt. Und so komme es zu dem, paradox erscheinenden Ergebnis, dass
der Mensch erst »als soziales Thier lernte [...] seiner selbst bewusst zu
werden« (ebd., S. 592).

Nietzschekehrtalso dielandliufige Argumentationsrichtung um! Er
schliefdt nicht vom Ich auf die Auflenwelt, sondern von der Verfassung

- am 14,02.2026, 07:58:1


https://doi.org/10.14361/9783839465431-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Volker Gerhardt: Sich selbst bestimmen

der gesellschaftlichen Umwelt auf das sich erst unter ihrem Einfluss bil-
dende Ich.

Das ist es, was ich mit Blick auf die Soziomorphie des Bewusstseins be-
merkenswert finde: Das Bewusstsein ist weder ein im Hirnkasten loka-
lisiertes Privatkino, kein nur den subjektiven Eindriicken vorbehaltenes
Register personlicher Eindriicke, sondern es hat in seiner Netzstruktur
selbst den Charakter einer gesellschaftlichen Organisation, die es unter
anderem auch moéglich macht, dass etwas Bewusstes nicht nur allgemein,
sondern auch dffentlich werden kann.

Als Nietzsche 1887 diese Idee vom Bewusstsein als Netz formulierte,
waren die Uberseekabel zwischen dem kontinentalen Festland und Eng-
land sowie zwischen Amerika und Europa schon in Betrieb; das Telefon-
netz war im Aufbau und heute ist es bereits eine Selbstverstindlichkeit,
auch ohne Kabel mit der Welt »vernetzt« zu sein. Und da wir uns dabei
langst an den Unterschied zwischen on line und off line gewohnt haben,
konnte es uns auch gelingen, zumindest die technische Seite dieser die
schoénsten Paradoxien einschlief3enden Idee fiir 16sbar zu halten: Auch
wenn wir im Bewusstsein, so lange wir nicht sprechen und uns auch
sonst nichts anmerken lassen, stindig off line sind, kommunizieren wir
bereits im Denken in line mit einer Welt, die auch die anderer Menschen
ist, mit denen wir bereits im Denken wie auch im Phantasieren verbun-
den sind.

Doch was ist mit dieser Idee gewonnen? Sie gibt gewiss viel zu den-
ken. Nietzsche macht das mit seinem Aphorismus offenkundig, wenn
er das menschliche Bediirfnis, sich mitzuteilen, die Angewiesenheit auf
seinesgleichen und den Zeichencharakter aller bewussten Titigkeit ex-
poniert. Aber die entscheidende philosophischen Konsequenz wird ver-
schenkt, wenn Nietzsche am Ende wieder nur in die nihilistische Litanei
zuriickfillt, dass auch unter den Netzwerk-Bedingungen des Bewusst-
seins, dem Menschen die Wahrheit verstellt bleibe und »Alles, was be-
wusst wird, ebendamit flach, diinn, relativ-dumm, generell, Zeichen,
Heerden-Merkzeichen« werde und somit alles in »eine grosse griind-
liche Verderbniss, Filschung, Veroberfichlichung und Generalisation«
miinde (ebd., S. 593).

- am 14,02.2026, 07:58:1

59


https://doi.org/10.14361/9783839465431-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

60

Autonomie

6. Kommunikative Verfasstheit des Bewusstseins

Anders als Nietzsche bin ich iiberzeugt, dass man eine durchaus posi-
tive Lehre aus seiner Mutmaflung tiber die kommunikative Verfassung
des Bewusstseins ziehen kann. Sie lduft, kurz gefasst, auf das Folgende
hinaus:

Dass der Mensch mit seinem Verstand und seiner Vernunft nicht
bis zum Grund aller Dinge im goéttlichen oder weltlichen Ursprung
der Wahrheit durchdringen kann, wussten bereits die grofien antiken
Denker — vornehmlich der »gottliche Plato«, wie Nietzsche ihn im ers-
ten Werk noch nennen konnte, und den er dann in verhingnisvoller
Verblendung fortlaufend verkennt.

Das Verhingnis wiederholt sich dann in Nietzsches Urteilen tiber
Kant, der uns mit Blick auf die modernen Wissenschaften gezeigt hat,
dass wir weder tiber das An-sich-Sein der Dinge noch von der Existenz
Gottes etwas Sicheres wissen konnen. Also gehért es zur Natur und zur
Pflicht des Menschen, mit diesem Kains-Zeichen seines Daseins exis-
tenziell fertig zu werden. Und daran kann keine noch so treffende Theo-
rie des Bewusstseins etwas dndern.

Aber man kann, wofiir Nietzsche selbst ein Beispiel ist, lebenslang
unter diesem Mangel leiden! Wenn es wirklich so wire, wie Nietzsche
uns glauben machen mochte, wiren wir alle — inmitten der Netzstruk-
tur — schon lingst an innerer Vereinsamung zugrunde gegangen. Und
das ist selbst bei Nietzsche, so lange er bei Bewusstsein war, so nicht
gewesen: Er hat allemal nach tiberzeugenden Einsichten gesucht und
hat uns vorgefiihrt, dass die Gewissheit von der Unerreichbarkeit letzter
Wahrheiten eine nie versiegende Quelle philosophischer, literarischer
und kiinstlerischer Produktivitit sein kann. Es kann auch kein Zweifel
sein, dass deren Zeugnisse zum Bestand unserer kulturellen Erbschaft
gehoren.

Und ihr werden wir nicht gerecht, wenn wir den Gewinn verspielen,
der in der Einsicht in den sozialen Charakter des Bewusstseins liegt. Sie eroft-
net zwar keinen Zugang zu einer im Sein gegriindeten und alle gleicher-
mafen objektiv verpflichtenden Wahrheit; aber sie ermoglicht, von einer

- am 14,02.2026, 07:58:1


https://doi.org/10.14361/9783839465431-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Volker Gerhardt: Sich selbst bestimmen

Verbindlichkeit zu sprechen, die fur alle mit einem auf Mitteilung angelegten
und den darin liegenden gemeinsamen Sinn empfiangliche Lebewesen gilt.

Mehr kann man aus der Perspektive des Menschen nicht erwarten.
Und die Frage ist, ob man mit dem Verstindnis des Bewusstseins als
»Verbindungsnetz« — ohne Abwertung anderer Lebewesen, die sich fir
den kulturell aufwindigen sachhaltigen Anschluss vermutlich gar nicht
interessieren — einen neuen Sinn von Erkenntnis, Wissen und Wahrheit ge-
winnen kann?

Es muss nicht aussichtslos sein, darauf eine Antwort zu versuchen:
Das Bewusstsein hat seinen Ursprung in natiirlichen und kulturell
entfalteten Bediirfuissen. Es steigert seine Anspriiche und Leistungen
mit der Zunahme der kirperlichen, technischen und sozialen Fihigkeiten
seiner Triger, erspart ihnen aber die Mithe der Verstindigung nicht,
weil sie physisch nicht nur auf verschiedene Korper, sondern auch auf
unterschiedliche Zeiten verteilt sind. Da sie so, wie die Menschen nach
den Jahrtausenden ihrer Entwicklung beschaffen sind, auf sachhaltige
Verstandigung tiber Riume und Zeiten hinweg schon deshalb nicht ver-
zichten konnen, weil sie auf wechselseitige Kooperation angewiesen sind,
brauchen sie ein Medium, das sie vielfiiltig und beweglich, und dennoch
so verbindlich wie moglich verkniipft. Und eben das ermdglicht das
Bewusstsein.

Ohne die epistemischen Leistungen des Bewusstseins wire es ginz-
lich aussichtslos, von grundlegenden Tatsachen, unerlisslichen Voraussetzun-
gen und zwingenden Folgen zu sprechen. Es geht somit nicht um einen
erschlichenen Vorzug der Menschheit vor anderen Lebewesen, sondern
um ein elementares Lebensmittel unserer Spezies. Nur wenn sie sich in
einem »Verbindungsnetz« als bestindig und verlisslich ausweisen, kon-
nen Menschen auch in groflen Siedlungsriumen in Ubereinstimmung
mit sich selbst iiberleben. Das Bewusstsein erlaubt den einzelnen Indi-
viduen ein Hochstmaf$ an Eigenstindigkeit, bei grofitmaglicher Berechen-
barkeit im Umgang mit den Konditionen, unter denen sie mit ihresglei-
chen leben. Mit einem Wort: Bewusstsein macht Verantwortung moglich,
eslegt nicht nur die Bedingungen fiir gemeinsames Wissen, fiir Sicherheit
und Vertrauen, und fiir die politische Organisation. Ubrigens auch fiir die
Liebe.

- am 14,02.2026, 07:58:1


https://doi.org/10.14361/9783839465431-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

62

Autonomie

Doch leider: Immer auch fiir das Gegenteil! Sie konnen alles bestrei-
ten, in Abrede stellen und praktisch missbrauchen. Und damit bin ich
am Ende auch beim Missverstindnis der Selbstbestimmung, von der be-
hauptet wird, fiir sie gebe es nur die eigene Freiheit — ohne Riicksicht auf
die Bedingungen, unter den all das erst méglich ist. Und zu diesen Be-
dingungen gehort, dass die Selbstbestimmuny des einen, die Selbstbestim-
munyg des anderen nicht be- oder verhindern darf. Die Freiheit, die hier in
Anspruch genommen wird, ist das fiir die anderen Menschen geltende
Gesetz, das sie unter alle gleichermafSen verpflichtende Bedingungen stellt.

Das gehort, nebenbei gesagt, zu den iltesten Einsichten, die sich
in der griechischen Literatur finden: Im ersten Text, in dem ein Pli-
doyer fiir die Demokratie enthalten ist, werden Freiheit und Gesetz wie
ein feststehendes Begriffspaar behandelt (vgl. Otanes, in: Herodot
2007, S. 280ff.). Strenggenommen, ist das eine nicht ohne das andere
moglich.

Doch ich werde auch in meiner Schlussbemerkung nicht ethisch
oder politisch argumentieren, sondern mich noch einmal auf die vorge-
schalte Eigenart des Bewusstseins beziehen.

7. Schlussbemerkung

Das menschliche Bewusstsein ist selbst schon Ausdruck individueller
Selbstbestimmung. Alle seine Leistungen lassen sich als Anzeige einer
iiber die Selbstregulierung des Organismus hinausgehenden Erwartung
an seinesgleichen verstehen — als ein Akt der Selbstausrichtung auf andere,
der als Ursprung der Selbstbestimmung verstanden werden kann.

Jeder Laut eines Siuglings ist ein Hilferuf, der mit zunehmender
Differenzierung seines Sensoriums und seiner Artikulation an Be-
stimmtheit gewinnt. Und diese kommunikative Fihigkeit nimmt mit der
weiteren Entwicklung nicht erst im Tun, sondern auch im Wiinschen, im
Verlangen zu — und dies sogar im eingesehenen oder hingenommenen
Verzicht auf etwas, das man urspriinglich wollte. Alles, was im miindigen
Gedanken- und Erfahrungsaustausch vollzogen wird, hat auch dort,
wo es einem Individuum nicht gelingt, sich mit seinen Anspriichen

- am 14,02.2026, 07:58:1


https://doi.org/10.14361/9783839465431-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Volker Gerhardt: Sich selbst bestimmen

durchzusetzen, den Charakter der Selbstbestimmung - sobald das
Einverstindnis des Individuums gegeben ist.

Dabei gentigt es in der blofRen Kommunikation, dass ein Sprecher
oder eine Sprecherin mit dem tiberzeugen kann, was er sagt. Wenn ihm
geglaubt wird, bestimmt er sich vor seinem Publikum selbst. Manchmal
geniigt es schon, dass man dem Einzelnen das abnimmt, was er sagt,
auch wenn man ihm zugesteht, dass er sich darin gefillt, blof zu un-
terhalten oder zu fabulieren und dabei das Risiko nicht scheut, sich mit
einer Liige herauszureden oder gar zu blamieren.

Die Akte des Bewusstseins sind, wie Philosophen gerne sagen, »in-
tentional«, d.h.: Sie sind aufetwas gerichtet und in dieser Ausrichtung gibt
sich der Denkende und Sprechende selbst eine Richtung. Und schon das
erfiillt den Tatbestand der Selbstbestimmung. Schon mit dem Anspruch
der Eigenstindigkeit des individuellen Bewusstseins ist dem Bewusstsein die
Tendenz zur Selbstbestimmung eingeschrieben.

In seiner zentralen Rolle, zwischen der natiirlichen und sozialen
Umwelt zu vermitteln, ist das Bewusstsein die einzige infrage kommende
Instanz zwischen der physischen Realitit, dem physiologischen Organismus
und der zu ihm gehorenden sozialen Organisation in einer Weise zu ver-
mitteln, die konkrete Konditionen des Daseins im individuellen Erleben
so tbersetzen, dass sie nicht nur allgemein mitteilbar werden, sondern
auch in personliches Verhalten tibersetzt werden kénnen.

Und diese Ubersetzung erfolgt im menschlichen Bewusstsein, das
im bewussten menschlichen Tun zum Ausdruck kommen kann. Bereits
darin liegt ein Akt der Selbstbestimmunyg, der mehr oder weniger aus-
driicklich ausfallen kann. Und diese Bestimmung seiner selbst erfolgt
im Bewusstsein der moglichen Gegenwart aller anderen! Die Mitmen-
schen sind als forum internum aller verstindigen, d.h.: aller des Verstehens
fihiger Wesen gegenwirtig.

Das sich bestimmende Individuum vollzieht seine intentionalen Ak-
te niemals blof fiir sich allein; sie haben ihren Anlass und ihre Absicht
darin, dass sie eine — wie immer auch verstandene — Bedeutung fiir ihres-
gleichen haben. Auch ein selbstversessener Egoist ist darauf angewiesen,
sich im imaginierten Spiegel seiner Mitmenschen betrachten zu miis-
sen. Radikale Einsambkeit ist ein Konstrukt, das sich vielleicht denken,

- am 14,02.2026, 07:58:1

63


https://doi.org/10.14361/9783839465431-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

84

Autonomie

aber niemals leben lisst. Und da es letztlich alle Menschen sind, die ohne
den Anspruch auf Selbstbestimmung weder denken noch handeln kon-
nen, kommen sie im wechselseitigen Umgang auch nicht ohne Mitbe-
stimmung aus. Hier liegt der Grund, warum wir die von allen Individu-
enverlangte Selbstbestimmung nicht ohne die sie schiitzende Gesetzlichkeit
bewahren kénnen.

Literatur

Aristoteles (2007): De partibus animalium/Uber die Teile der Lebewe-
sen. Ubersetzt u. erliutert v. W. Kullmann (Werke in deutscher Uber-
setzung, hg. v. H. Flashar, Bd. 17/I Zoologische Schriften I), Berlin/
Miinchen/Boston.

Arendt, H. (2013): Vita activa oder Vom titigen Leben. 11. Aufl., Miinchen.

Diels, H./Kranz W. (Hg.) (1960): »Anaxagoras«, in: Die Fragmente der
Vorsokratiker, Zweiter Band. 10. Aufl., Berlin, S. 5-44.

Gerhardt, V. (2019): Humanitit. Uber den Geist der Menschheit, Miin-
chen.

Henrich, D. (1999): Bewuf3tes Leben, Stuttgart.

Henrich, D. (1987): Gedanken zur Dankbarkeit, in: Ders., Bewufites Le-
ben. Untersuchungen zum Verhiltnis von Subjektivitit und Dank-
barkeit, Stuttgart, S. 152-193.

Herodot (2007): »Drittes Buch: Thalia«, in: Ders., Neun Biicher zur
Geschichte. Mit einer Einleitung v. L. Hoffmann. Wiesbaden,
S. 235-317.

Kant, I. (1922): »Brief an Jacob Sigismund Beck v. 1. 7. 1794, in: Kant’s ge-
sammelte Schriften, Akademie-Ausgabe Bd. XI, Abteilung 2, Brief-
wechsel 1789-1784, Berlin/Leipzig, S. 514—516.

Nietzsche, F. »Die frohliche Wissenschaft«, in: Ders., Kritische Studi-
enausgabe (KSA), Bd. 3. Hg.v. G. Colli/M. Montinari, Miinchen,
S. 343-651.

Platon 1998a: »Theitet, in: Ders., Simtliche Dialoge, Bd. IV. Hg.v. O.
Apelt, Hamburg, S. 1-195.

- am 14,02.2026, 07:58:1


https://doi.org/10.14361/9783839465431-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Volker Gerhardt: Sich selbst bestimmen 65

Platon 1998b: »Sophistos, in: Ders., Simtliche Dialoge, Bd. V1. Hg. v. O.
Apelt, Hamburg, S. 1-156.

- am 14,02.2026, 07:58:1


https://doi.org/10.14361/9783839465431-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 14,02.2026, 07:58:1


https://doi.org/10.14361/9783839465431-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

