
Sich selbst bestimmen

Individuelles Bewusstsein und gesellschaftliche

Verbindlichkeit

Volker Gerhardt

Einleitung

Ein gleich nach Erscheinen von einem Rezensenten erhobener Einwand

gegen die 1999 erstmals erschienene Selbstbestimmung war, dass ich mit

dem Buch für einen moralischen und politischen Vorrang des Individu-

ums plädiere, der letztlich zu einer Verabsolutierung und Isolierung des

einzelnen Individuums führe. Und damit werde alle Verbindlichkeit in

Moral und Politik aufgekündigt.

Wenn das zutreffend wäre, hätte mein 2018 erneut aufgelegtes

Buch zu einem Spitzenreiter bei den Gegnerinnen und Gegnern der

Impfung gegen Masern und Corona werden müssen. Aber die waren

offenbar klüger als der Rezensent und nahmen sich weder die von mir

im Buch entwickelte Konzeption der Selbstbestimmung zum Vorbild

noch haben sie erkennen lassen, dass sie die vorgetragene Begründung

überzeugend finden.

Das bedaure ich nicht nur als Autor, der sich immer ein bisschen

mehr an Aufmerksamkeit wünscht. In der Sache gravierender ist, dass

die Impfgegner und Impfgegnerinnen (und auch sich radikal gebärden-

de Liberale) den Kontext der Selbstbestimmung, auf die sie sich berufen,

nicht zur Kenntnis nehmen. Sie beachten nicht, dass Selbstbestim-

mung sowohl in die Prozesse des organischen Lebens wie auch in den

Zusammenhang moralischer und politischer Ansprüche eingelassen ist.

https://doi.org/10.14361/9783839465431-003 - am 14.02.2026, 07:58:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465431-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


48 Autonomie

Von einer Selbstisolierung, also von einem absurden, weil in sich selbst

gar nicht möglichen Solipsismus oder von einem verabsolutierten Egois-

mus, erst recht von einer Leugnung moralischer Grundsätze oder rechtlicher

Verbindlichkeiten, kann bei denen, die Wert auf Freiheit und Eigenstän-

digkeit legen, keine Rede sein. Das werde ich im Folgenden nicht im

Einzelnen zeigen,wohl aber auf eine bislang so gut wie gar nicht beach-

tete Bedingung für den Zusammenhangs zwischen Individualität und

gesellschaftlicher Allgemeinheit aufmerksammachen.

1999 wie 2018 lag mir daran, den systematischen Zusammenhang

zwischen physiologischer Selbstorganisation, humaner Selbstbestimmung,

moralischer Autonomie und der politischen Eigenständigkeit von Staaten auf-

zuzeigen.Obgleich sich in der Politik seit gut hundert Jahren der Begriff

der Selbstbestimmung durchgesetzt hat, käme niemand auf die Idee,

ihre rechtliche und ökonomische Souveränität mit völliger Bindungs-

losigkeit gleichzusetzen. Die könnte man nur einem Staat zusprechen,

neben dem es keine anderen Staaten gibt.

Das wäre mit Blick auf die Selbstbestimmung bloß eines Menschen

noch nicht einmal zu denken: Ein Mensch stammt vonMenschen ab, de-

ren Obhut er in den ersten Jahren seines Lebens nahezu gänzlich an-

heimgegeben ist.Daraus kann er sich durch Erziehung, also untermaß-

geblicher Mitwirkung anderer Menschen, Schritt für Schritt befreien,

ohne sich jemals im Sprechen, Denken und Handeln gänzlich von sei-

nesgleichen lösen zu können. In allem, was Menschen wichtig und we-

sentlich ist, sind siemindestens auf die Vorarbeit, Anwesenheit,Mitwir-

kung und auf die Aufmerksamkeit anderer angewiesen.

1. Freiheit als Unabhängigkeit

Vor allem das, was Menschen »Freiheit« nennen, zeigt sich daran, dass

Freiheit sich nichtmit derwillentlichenVerfügung anderer verträgt.Die-

https://doi.org/10.14361/9783839465431-003 - am 14.02.2026, 07:58:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465431-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Volker Gerhardt: Sich selbst bestimmen 49

se Anderen abermuss es – als real existierende Individuen – immer erst

geben, damit man überhaupt von Freiheit sprechen kann.1

Diese trivial erscheinende Kennzeichnung der Freiheit als Unabhän-

gigkeit von dem direkt bestimmendenWillen eines anderenMenschen ist nicht

nurdie unmittelbar einleuchtende (undzugleichdenKern) treffendeDe-

finitionderFreiheit. Sie auchdie einzigeBegriffsbestimmung,die es letzt-

lich unmöglich macht, die »Existenz« der Freiheit zu bestreiten.

Seit der Antike wird immer wieder gefragt, ob es Freiheit überhaupt

»gibt«. Die modernen Naturwissenschaften, insbesondere Physikerin-

nen und Physiker, Biologinnen und Biologen und Neurophysiologinnen

und Neurophysiologen, glauben sogar, »Beweise« dafür erbracht zu ha-

ben, dass für die Freiheit in der Natur gar kein Raum gelassen ist. Zwar

sind die angeblich auf unbezweifelbare Tatsachen gegründeten Wider-

legungen der Rede von der Freiheit alles andere als überzeugend. Aber

etwas bleibt immer hängen, selbst bei angesehenen Vertretern derWis-

senschaft.

Deshalb ist es gut, vorab auf ein Verständnis von Freiheit verweisen

zu können, dass auf ein offenkundiges Faktum gegründet ist: Und das

ist, die jederzeit mögliche Unterwerfung unter denWillen eines Anderen: Da

es denMenschen – zumindest im alltäglichen Leben und unter der Vor-

aussetzung, dass die Beteiligten sich nicht in einer extremen Notlage

befinden – möglich ist, ihren eigenen Willen zu haben, ist Freiheit eine

Tatsache im menschlichen Leben und zwar als Unabhängigkeit vom ver-

fügenden Willen eines Anderen! Und wer sich der darin liegenden Freiheit

gewachsen zeigt, der bestimmt sich selbst.

Aber gibt es denn »die Anderen« überhaupt? Gibt es dieWelt, in wel-

cher derMenschmit seinesgleichen lebt, als einen real existierendenZu-

sammenhang? Könnte nicht alles nur eine Einbildung, eine Illusion oder

ein Traum des Menschen sein? Das ist eine Frage, die ernsthaft und mit

größter Gründlichkeit in der Philosophie verhandelt wird. Und sie ist

1 Der Boden, auf dem ich stehe, und die Mauern dieses Hauses machen mich

nicht unfrei. Noch nicht einmal die Berge der Schweiz und ihre Tunnel rauben

mir die Freiheit. Nur der Wille eines anderen kann mir die Ausreise verbieten

und mich unfrei machen.

https://doi.org/10.14361/9783839465431-003 - am 14.02.2026, 07:58:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465431-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


50 Autonomie

keineswegs so trivial wie der Kniff in den eigenen Arm, wenn man prü-

fen will, ob man träumt oder ob man etwas wirklich erlebt.

Man kann im philosophischen Zweifel an der Realität und erst recht

in dem darauf reagierenden »Beweis«, mit Heidegger (1967, S. 217), ei-

nen »Skandal« der Philosophie ausmachen. Aber die zahllosen Skeptiker,

die es schon in der Antike gab und die in derModerne vielleicht sogar in

der Mehrheit sind, befassen sich durchaus ernsthaft mit dem Problem,

wie man sich gemeinschaftlich davon überzeugen kann, dass wir in

derselben, uns alle betreffenden und insofern vielleicht auch verpflichtenden

Wirklichkeit leben. Die Vielfalt der Menschen und ihrer Überzeugungen,

die Glaubensgegensätze, die kulturellen Differenzen und Schwierigkeiten,

uns auf eine für alle verbindliche Wahrheit zu einigen, könnten uns

tatsächlich zweifeln lassen, ob wir uns überhaupt in einer gemeinsamen

Welt befinden?

Erst vor dem Hintergrund dieser Frage tritt das Problem hervor,

das mit der Freiheit und der Selbstbestimmung in der Welt verbunden ist:

Nämlich, dass wir unter der Last der uns zwingenden, der uns notwen-

dig umgreifenden Realität dennoch nicht nur die Möglichkeit, sondern

als Menschen sogar die Verpflichtung haben, selbständig zu sein und

selbstbewusst zu handeln. Erst diese humane Verbindlichkeit macht die

Selbstbestimmung zu einem beachtlichen philosophischen Problem.

Um hier zu einer weiterführenden Lösung zu gelangen, habe ich im

Buch über die Selbstbestimmung, die verbindende Leistung des menschli-

chen Bewusstseins dadurch zu charakterisieren versucht, dass ich von der

»Soziomorphie des menschlichen Bewusstseins« (Gerhardt 2019, S. 22)

gesprochen habe. Sie bietet die stärksten Indizien für die Unerlässlich-

keit der Selbstbestimmung, hat aber damals, soweit ich weiß, so gut wie

keine Beachtung gefunden.

Das halte ich für ein Versäumnis. Aber vermutlich habe ich selbst

den Fehler gemacht, die historische und systematische Reichweite der

Einbindung des Bewusstseins in dieNatur und in das gesellschaftlicheDa-

sein des Menschen nicht hinreichend kenntlich zu machen. Und dieses

Versäumnis möchte ich heute an vier historischen Beispielen bewusst ma-

chen, um so zu illustrieren, welche Bedeutung der Soziomorphie des Be-

wusstseins für das Selbstverständnis desMenschen zukommt. Abschließend

https://doi.org/10.14361/9783839465431-003 - am 14.02.2026, 07:58:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465431-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Volker Gerhardt: Sich selbst bestimmen 51

möchte ich andeuten,wasmit der Beachtung der gesellschaftlichenVer-

fassung desmenschlichen Bewusstseins für das Verständnis der Selbst-

bestimmung des Individuums gewonnen ist.

Im ersten Beispiel geht es um das konstitutive Verhältnis von Körper

undBewusstsein; im zweitenumdieGesellschaftlichkeit desVerhältnisses, das

jeder zu sich selbst unterhält; im drittendarum,dass alles Erkennen sich im

Modus gehaltvoller Mitteilung vollzieht; und viertens, dass ein Ich sich nur

begreifen kann, sofern esmit seinesgleichen in Verbindung steht.

2. Körper und Bewusstsein

Das erste Beispiel findet sich in den Fragmenten der Vorsokratiker. Es

wird Anaxagoras zugeschrieben, einem Vorsokratiker, den Perikles (der

ihn 430 v.Chr. vor der Vollstreckung eines Todesurteils bewahrte) beson-

ders geschätzt hat. Da von Anaxagoras nichts Schriftliches überliefert

ist,2 können wir uns nur auf eine Bemerkung des Aristoteles in seinen

Vorlesungen über die Teile der Tiere stützen. Darin heißt es, Anaxagoras

habe den Menschen deshalb für das »vernünftigste aller Lebewesen«

gehalten, »weil er Hände hat.« (Aristoteles 2007, IV, 10; 687 a 7).

Es gibt Interpreten, die es dem antiken Denken am liebsten noch

nachträglich verbieten möchten, etwas derart Überlegenes wie die Ver-

nunft oder den Geist in eine so elementare Abhängigkeit von etwas der-

art Körperlichemwie denHänden zu bringen.3 Doch Anaxagoras konnte

das offenbar, ohne damit in Widerspruch zu grundsätzlichen Wertun-

gen der griechischen Kultur zu geraten. Ja, er konnte zugleich der Ver-

nunft einen denkbar hohen Stellenwert einräumen. So soll er, einem an-

deren Fragment zu Folge, der Vernunft oder dem Geist eine singuläre

Sonderstellung zugesprochen haben:

2 Vgl. hierzu die Fragmente von Anaxagoras in Diels/Kranz 1960, 59 A 102.

3 Angeblich konnten dieGriechen die körperlicheArbeit und selbst noch die tech-

nische Herstellung für so verächtlich halten, dass sie nur dem vernunftgeleite-

tenHandelnBeachtung schenkenmochten. Das jedenfalls ist die zentrale These

in Hannah Arendts Vita activa.

https://doi.org/10.14361/9783839465431-003 - am 14.02.2026, 07:58:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465431-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


52 Autonomie

»Der Geist (nous)«, so heißt es, sei »etwas, das unbeschränkt und

selbstherrlich (autokrates) ist, und er ist mit keiner Sache in Mischung

verbunden, sondern er ist als einziger an und für sich (monos autos ep‹

eoutou estin).« (Anaxagoras 1960, 38 59 B 12)4

Für Aristoteles ist die These über den Zusammenhang zwischen Hand

und Geist offenbar keine Provokation eines aristokratischen Selbstbe-

griffs der sich von allerHandarbeit befreit fühlendenGriechen–und of-

fenbar auch kein Einwand gegen die Eigenständigkeit der Vernunft. Ihn

interessiert anderTheseüber dieVerbindung zwischender Tätigkeit der

Hände und den Leistungen des Bewusstseins nur, wie denn ein solcher

Zusammenhang gedacht werden kann, und fragt, ob er rein kausal oder

aber teleologisch verstanden werden kann.

Und da kann es für Aristoteles keinen Zweifel geben, dass die Hän-

de nicht nach Art einer Ursache gedacht werden können, so als hätten

die Hände den Geist wie ein Bauwerk Stein für Stein aufeinanderge-

türmt. Aristoteles geht vielmehr von einem zweckmäßigen (einem »teleo-

logischen«) Zusammenhang des ganzen körperlichen Geschehens aus,

in dem die Hände (wie Beine, Herz und Magen) auf ihre Weise Voraus-

setzungen für Probleme schaffen, die im Rahmen einer Ordnung gelöst

werden können, in welcher der nous wie ein durchaus eigenständiges

»Organ« verstanden werden kann, das die Leistungen der Hände zweck-

mäßig ergänzt, erweitert oder abschließt.

Das kommt einer modernen evolutionstheoretischen Erklärung

schon sehr nahe, die voraussetzt, dass die Fähigkeiten und Fertigkeiten

der Hände Bedingungen schaffen, die nach organisierenden Gesamtleis-

tungen des ganzen Körpers – im Zusammenhang mit seinem natürlichen

Umfeld – verlangen: Die unterstellte Verbindung zwischen Händen

und Vernunft bleibt im einzelnen zwar unbestimmt, aber sie ist doch

eindeutig genug, um aus der Parallele Aussagen für das Bewusstsein zu

ziehen.

4 Simplikios (480–560n. Chr.) ist ein neuplatonischer Kommentator vornehmlich

aristotelischer Schriften, den man dafür schätzen kann, dass er Aristoteles für

einen Platoniker hielt.

https://doi.org/10.14361/9783839465431-003 - am 14.02.2026, 07:58:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465431-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Volker Gerhardt: Sich selbst bestimmen 53

Auch Hände sind offenkundig nicht auf bloß eine Funktion festge-

legt: Sie waren und sind unentbehrlich, wenn man sich unter ihrem

Einsatz mit größerer Geschicklichkeit und Sicherheit durch das Geäst

von Bäumen hangeln kann. Mit ihnen kann man kleine Gegenstände

wie Grashalme oder Stöckchen einsetzen, um mit ihrer Hilfe, durch

enge Zugänge an Ameisen oder Honig zu gelangen, die sich bequem

zumMund führen lassen.

Spätestens aber beim Menschen sind Hände die wichtigsten Hilfs-

mittel, um Steine über eine gewisse Distanz alsWaffe einsetzen zu kön-

nen. Dem Menschen ermöglichen sie, Faustkeile herzustellen und ein-

zusetzen,Feuer zumachen sowiedie ganzeVielfalt vonWerkzeugenund

Hilfsmitteln in die menschliche Kultur zu bringen. Sie haben die Men-

schen befähigt, Flöte zu spielen,Höhlenwände zu bemalen und schließ-

lich auch Schriftzeichen in Stein, in Ton odermit Tinte auf Papier zu set-

zen.Heute führt uns dieGebärdensprache vor,wiemanmit denHänden

nicht weniger virtuos sprechen kann als mit der Zunge und den Lippen.

Hier sind sie dem Geist auf geradezu sichtbareWeise verbunden.

Mehr, so glaube ich, braucht man nicht zu sagen, um das Urteil des

Anaxagorasmit einemSinn zu verbinden.Dennmit alledem,worin und

wozu sich die Hände gebrauchen lassen, entwickeln sich auch die Fähig-

keiten, das zu verstehen, was man da tut.

Die wachsende Geschicklichkeit der Hände dürfte somit eine we-

sentliche Herausforderung zur Erweiterung des Horizonts eines für die

Aufmerksamkeit und wechselseitige Warnung erforderlichen Bewusst-

seins gewesen sein. Überdies schaffen die Hände neuartige Möglichkei-

ten der Kooperation.Und die erfordert eineVerständigung über Sachverhalte

mit dem Ziel eines abgestimmten sozialen Verhaltens. Hände bereiten etwas

nur durch sieMögliches vor, was erst Geist oder Vernunft begreifen können.

3. Der Selbstbezug des Individuums als sozialer Sachverhalt

Das zweite Beispiel bezieht sich auf eine der bekanntesten Aussagen über

das Denken. Ich habe sie lange Zeit für einen provozierenden Ausdruck

der bloßen Selbstbezüglichkeit des menschlichen Bewusstseins gehalten.

https://doi.org/10.14361/9783839465431-003 - am 14.02.2026, 07:58:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465431-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


54 Autonomie

Es schienmir als die subtilste, auch literarisch gar nicht zu überbietende

Formel für das einzigartigeBeisichseindes individuellenBewusstseins zu

sein –und damit der Ausdruck eines Idealismus, denman demUrheber

dieser Formel bis heute immer wieder zuzuschreiben pflegt.

Doch dasGegenteil ist der Fall: DerDenker, demwir diese Formulie-

rung verdanken, ist gerade auch in seinem singulären Erfindungsreich-

tum ein Realist avant la léttre und als Inaugurator begrifflich-systematischer

Abstraktion zugleich der literarischeGroßmeister lebensweltlicher Konkretion.

Ich spreche von Platon.

An zwei prominenten Stellen seiner Dialoge, imTheaitetos (190a) und

im Sophistes (263e) lässt Platon seine Gesprächsführer sagen, »Denken ist

dasGesprächderSeelemit sich selbst«.DerBegriff desDenkens ist in beiden

Fällen weit gefasst: Es ist vom »Reden«, vom »Sprechen« oder auch vom

»Vorstellen« die Rede. Dabei ist unterstellt, dass es ein »Reden zu sich

selbst« oder »mit sich selbst« ist, in dem jemand, wie auch immer, mit

sich selbst zu Rate geht. Und da dies unter dem Anspruch auf logische Fol-

gerichtigkeit geschieht, ist es auch nach unseremVerständnis zutreffend,

von Bewusstseinsakten zu sprechen.

Nun könnte man den Eindruck haben, Platon habe mit dieser Defi-

nition das Paradigma eines in radikalerWeise auf sich selbst beschränk-

ten Denkens verbindlich gemacht: Bewusstsein als »inneres Gespräch mit

sich selbst« (623e) wäre vollkommen mit sich allein, und könne in allem,

was in den elementaren Leistungen des Vorstellens, des Denkens und

des Verstehens geschieht, allein auf sich bezogen sein.

Das passt gut zu der Selbsterfahrung des mit sich Alleinseins, wenn

man sich etwas zunächst nur für sich selbst klar zu machen sucht. So et-

was gibt es, ebenso wie es die Überraschung gibt, wenn man anderen

mitteilt, was man allein ausgebrütet hat. Tatsächlich kann man sich im

stillen Nachdenken über ein Problem als vollkommen auf sich selbst be-

zogen fühlen. Also erlaubt das Allein-mit-sich-selbst-zu-Rate-gehen den ab-

soluten Rückzug in sich selbst und damit auch die Privatheit einer Ein-

https://doi.org/10.14361/9783839465431-003 - am 14.02.2026, 07:58:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465431-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Volker Gerhardt: Sich selbst bestimmen 55

stellung oder die Subjektivität einer Ansicht, mit der man andere über-

rascht.5

Und dennoch führt dieses »Gespräch der Seelemit sich selbst« nicht

in die Isolation mit dem Verzicht auf alles, was zur gemeinsamen Welt

gehört! Denn, was man nach Platons Schilderung in der Abgeschie-

denheit des eigenen Selbst allemal findet, ist diánoia – also ein Gedanke

(263e), von demPlaton nichtmüdewird zu betonen,dass er in sich einen

verständigen Sinn haben muss, und nicht aus einer abwegigen Vorstellung

oder einem in sich widersprüchlichen Gedanken besteht (190c). Man kann

auch einfacher sagen, dass man das Selbstgespräch in der Sprache

führenmuss, dieman selbst versteht – und das dürfte in jedem Fall eine

Sprache sein, die auch die anderen sprechen.

Spätestens hier wird deutlich, dass selbst das Individuum, das nur

zu sich selber spricht, mit der Gemeinschaft derer verbunden ist und

bleibt, deren Sprache es spricht. Also braucht man als moderner Zeit-

genosse nur zu ergänzen, dass wir mit dem ausdrücklichen Selbstbezug

des Individuums dasMinimumeinesmenschlichen Bewusstseinsakts vor

uns haben, und schon ist mit Platons Hilfe erkannt, dass Bewusstsein –

so wie es am Beispiel des Gesprächs der Seele mit sich selbst illustriert

wird und wie wir es im Akt subjektiver Selbstbezüglichkeit gegeben se-

hen – ein sozialer Sachverhalt ist.6

5 »Subjektivität«, wie Dieter Henrich sie verstanden hat, war stets »korresponsiv«

und »kommunikativ« angelegt. Besonders deutlich wird das in seinen meister-

haftenGedankenüberDankbarkeit, die erstmals 1987 erschienen sind und erneut

in seinen Sammelband Bewußtes Leben (Stuttgart 1999) Eingang gefunden ha-

ben.

6 Nur um die bereits von Platon bewusste Reichweite dieser impliziten Gesell-

schaftlichkeit nicht zu verschweigen, erwähne ich, dass Platonnatürlich bewusst

ist, dass die erforderliche Stimmigkeit dermit SinnundVerstandgedachtenBe-

wusstseinsinhalte den Ausgangspunkt für seinen Beweis einer die Menschen

miteinander verbindenden Gegenstandswelt ist, die es ihnen überhaupt erst

erlaubt, politisch tätig zu werden. Das zeigt Platon in seiner Auflösung des Rät-

sels, das er den Philosophen mit seinem Höhlengleichnis aufgibt. Nur weil die

der Höhle entkommenenMenschen ihre jeweils eigenen Sinne, ihre individuellen

Vorstellungen und die allgemein verständlichen Begriffe haben, in denen sie sich

https://doi.org/10.14361/9783839465431-003 - am 14.02.2026, 07:58:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465431-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


56 Autonomie

4. Das Denken als elementarer Akt einer Kommunikation

Das dritteBeispiel ist auf einen angeblich ebenfalls ganz in sein »Ichdenke«

eingesperrten Philosophen bezogen. Bei ihm brauchen wir nicht eigens

darzulegen, dass sein vorgeblich allein auf sich bezogenes Ich stets auf

eineWelt voller Gegenstände gerichtet ist, die sich anschauen und den-

ken lassen und in dieser Verbindung als Bestandteile einer in sich zu-

sammenhängenden Welt zu erkennen sind, zu der auch das denkende

Ich gehört.Denn das »Ich denke« ist die Instanz der Verbindungmit der

Gegenstandswelt.

Sie merken schon, ich spreche von Immanuel Kant. Dieser Denker

war und ist immerwieder demVerdacht ausgesetzt, sein »Ich denke« sei

radikal auf nur sich selbst bezogen und bleibe von der Wirklichkeit ge-

trennt.Kants Rede vom »transzendentalen Idealismus« hat diesesMiss-

verständnis begünstigt. Doch das »Ich denke« wird immer erst im Ge-

brauch von Kategorien aktiv, die grundlegend für das gegenständlicheWelt-

verständnis sind. Das Bewusstsein des Ich gehört somit zum Fundament

der vorgestelltenundgedachtenWelt und ist keine Instanz,die ihr fremd

gegenübersteht.

Man braucht auch keine ins Bewusstsein verlegte »Tathandlung«,

erst recht kein quasi handwerkliches »Machen« des Intellekts, um das

Bewusstsein aus seiner angeblichen Isolation herauszubringen. Auch

der heute zu hörende Verdacht, das »Ich« eines denkenden Menschen

sei radikal vom »Ich« aller anderen Menschen getrennt, geht in die

Irre. Nach dieser vornehmlich von Soziologen in Umlauf gebrachten

Deutung lebt das transzendentale Ich Kants in absoluter Einsamkeit,

aus der es erst durch eine Theorie »kommunikativen Handelns« erlöst

werden könne.

Doch dieser interdisziplinäre Hilfsdienst wird von Kant nicht benö-

tigt. Denn so, wie der Gebrauch der Kategorien ursprünglich auf welt-

haltige Sachverhalte bezogen ist, so erfolgt dieserGebrauchmit der glei-

chen Ursprünglichkeit immer schon im Modus einer Mitteilung an Men-

wechselseitig verstehen, sind sie fähig eine menschliche Gemeinschaft aufzu-

bauen.

https://doi.org/10.14361/9783839465431-003 - am 14.02.2026, 07:58:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465431-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Volker Gerhardt: Sich selbst bestimmen 57

schen, auf deren Verständnisman rechnet. Das transzendentale Ich des

kritischen Kant geht in seinem sachhaltigen Denken davon aus, dass es

sich darin seinesgleichen tatsächlich verständlichmachen kann.Das »Ich«

–sogar noch das des sogenannten reinenDenkens, das ja immerhin selbst

auchmitteilbar sein soll – steht unter der ursprünglichenPrämisse derVer-

ständlichkeit, nicht nur für das singuläre Ich, das es denkt, sondern für

jedes Ich überhaupt, sofern es denkt.

Das »Machen«derGegenstände imDenken,vondemKant inderKri-

tikder reinenVernunft spricht undwas so viele LeserinnenundLeser ratlos

macht, lässt sich somit als verständlichmachen begreifen –, ohne Kant als

Handwerker oder Techniker anzusehen.

Als Kants Meisterschüler Jacob Sigismund Beck, selbst schon Pro-

fessor in Halle, nach Jahren des Brütens über die schwierigen Passagen

der Deduktion der Kategorien Kant erneut fragte, wie man denn dieses

»Machen«, diese Herleitung der allgemeinen Geltung der Kategorien zu

verstehen habe,7 erhielt er postwendend in Kants Brief von 1. Juli 1794,

eine verblüffend einfache Antwort: Das Denken der Begriffe ist »commu-

nicatio«!8 Das Denken ist der elementare Akt einer Kommunikation. Es

erfolgt imModus der Mitteilung an jeden, der bereit ist, sich auf ein Ver-

stehen einzulassen.

Kant braucht also weder eine Tathandlung noch eine ihm zur Seite

gestellte soziologische Theorie »kommunikativen Handelns«. Denn das

Bewusstsein, das zum »Ich denke« seiner kritischen Theorie gehört, ist

in sich selbst bereitswelthaltig und sozial verfasst. Ihm ist sowohl die auf

regelhaft gegenständlichewie auch auf gesellschaftlicheZusammenhängebezo-

gene Verfassung eingeschrieben. DasModell seines transzendentalen Be-

wusstseins ist soziomorph.

7 Brief Becks vom 17. Juni 1794, in: Kant 1922, S. 511f.

8 Brief Kants vom 1. Juli 1794, in: Kant 1922, S. 515.

https://doi.org/10.14361/9783839465431-003 - am 14.02.2026, 07:58:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465431-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


58 Autonomie

5. Das Bewusstsein als Netzstruktur

Das vierte Beispiel findet sich in einem Aphorismus Friedrich Nietzsches.

Das Problem ist hier nicht die transzendentale Terminologie, die uns bei

Kant Mühe macht, sondern bei Nietzsche ist das Problem, dass er auf

sein eigenes Theoriestück selbst nirgendwo mehr erläuternd zurückge-

kommen ist. Wir haben also kaummehr als den originellen Einfall und

die eindrucksvolleMetaphorik, inder er vommenschlichenBewusstsein

spricht.

Das geschieht im Aphorismus 354 in Nietzsches Fröhlicher Wissen-

schaft unter dem Stichwort: Vom »Genius der Gattung«. Nietzsche spielt

mit dem Gedanken einer Befreiung von der Verantwortlichkeit des

Einzelnen sowie von der Last der Selbstbespiegelung des Individuums

– vor dem Hintergrund des von Schopenhauer erwogenen und durch

Darwin stimulierten Interesses am Primat der Gattung (vgl. Nietzsche

1998, S. 590). Doch dieser Hintergrund soll uns so wenig kümmern,

wie die vertrauten nihilistischen Schlussfolgerungen, die Nietzsche am

Ende aus seiner unerhörten Überlegung zur Struktur und Funktion des

menschlichen Bewusstseins zieht.

Sein Ausgangspunkt ist, dass sich das Bewusstsein der Menschen

»überhaupt […] nur unter dem Druck des Mittheilungs-Bedürfnisses

entwickelt hat« (ebd., S. 591). Daran knüpft er die Behauptung: »Be-

wusstsein ist eigentlich nur ein Verbindungsnetz zwischenMensch und

Mensch« und er überführt sie in eine weitere These: Das sich ohnehin

nur in Worten vollziehende »Denken« sei eine Abfolge von »Mitthei-

lungszeichen« (ebd., S. 591f.). Das »Verbindungsnetz zwischen Mensch

undMensch« sei das,womit sich dieses »gefährdeste Tier«wechselseitig

»Hülfe« und »Schutz« bietet (ebd., S. 591).

Das ändere jedoch nichts daran, dass der »Zeichen-erfindende

Mensch« zugleich ein immer schärferes Sensorium für sich selbst entwi-

ckelt. Und so komme es zu dem, paradox erscheinenden Ergebnis, dass

der Mensch erst »als soziales Thier lernte […] seiner selbst bewusst zu

werden« (ebd., S. 592).

Nietzschekehrt alsodie landläufigeArgumentationsrichtungum!Er

schließt nicht vom Ich auf die Außenwelt, sondern von der Verfassung

https://doi.org/10.14361/9783839465431-003 - am 14.02.2026, 07:58:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465431-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Volker Gerhardt: Sich selbst bestimmen 59

der gesellschaftlichen Umwelt auf das sich erst unter ihremEinfluss bil-

dende Ich.

Das ist es, was ich mit Blick auf die Soziomorphie des Bewusstseins be-

merkenswert finde: Das Bewusstsein ist weder ein im Hirnkasten loka-

lisiertes Privatkino, kein nur den subjektiven Eindrücken vorbehaltenes

Register persönlicher Eindrücke, sondern es hat in seiner Netzstruktur

selbst den Charakter einer gesellschaftlichen Organisation, die es unter

anderemauchmöglichmacht,dass etwasBewusstesnichtnur allgemein,

sondern auch öffentlichwerden kann.

Als Nietzsche 1887 diese Idee vomBewusstsein als Netz formulierte,

waren dieÜberseekabel zwischen demkontinentalen Festland undEng-

land sowie zwischen Amerika und Europa schon in Betrieb; das Telefon-

netz war im Aufbau und heute ist es bereits eine Selbstverständlichkeit,

auch ohne Kabel mit der Welt »vernetzt« zu sein. Und da wir uns dabei

längst an den Unterschied zwischen on line und off line gewöhnt haben,

könnte es uns auch gelingen, zumindest die technische Seite dieser die

schönsten Paradoxien einschließenden Idee für lösbar zu halten: Auch

wenn wir im Bewusstsein, so lange wir nicht sprechen und uns auch

sonst nichts anmerken lassen, ständig off line sind, kommunizieren wir

bereits imDenken in linemit einerWelt, die auch die andererMenschen

ist,mit denen wir bereits imDenken wie auch im Phantasieren verbun-

den sind.

Doch was ist mit dieser Idee gewonnen? Sie gibt gewiss viel zu den-

ken. Nietzsche macht das mit seinem Aphorismus offenkundig, wenn

er das menschliche Bedürfnis, sichmitzuteilen, die Angewiesenheit auf

seinesgleichen und den Zeichencharakter aller bewussten Tätigkeit ex-

poniert. Aber die entscheidende philosophischen Konsequenz wird ver-

schenkt,wennNietzsche amEndewieder nur in die nihilistische Litanei

zurückfällt, dass auch unter den Netzwerk-Bedingungen des Bewusst-

seins, dem Menschen die Wahrheit verstellt bleibe und »Alles, was be-

wusst wird, ebendamit flach, dünn, relativ-dumm, generell, Zeichen,

Heerden-Merkzeichen« werde und somit alles in »eine grosse gründ-

liche Verderbniss, Fälschung, Veroberfächlichung und Generalisation«

münde (ebd., S. 593).

https://doi.org/10.14361/9783839465431-003 - am 14.02.2026, 07:58:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465431-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


60 Autonomie

6. Kommunikative Verfasstheit des Bewusstseins

Anders als Nietzsche bin ich überzeugt, dass man eine durchaus posi-

tive Lehre aus seiner Mutmaßung über die kommunikative Verfassung

des Bewusstseins ziehen kann. Sie läuft, kurz gefasst, auf das Folgende

hinaus:

Dass der Mensch mit seinem Verstand und seiner Vernunft nicht

bis zum Grund aller Dinge im göttlichen oder weltlichen Ursprung

der Wahrheit durchdringen kann, wussten bereits die großen antiken

Denker – vornehmlich der »göttliche Plato«, wie Nietzsche ihn im ers-

ten Werk noch nennen konnte, und den er dann in verhängnisvoller

Verblendung fortlaufend verkennt.

Das Verhängnis wiederholt sich dann in Nietzsches Urteilen über

Kant, der uns mit Blick auf die modernen Wissenschaften gezeigt hat,

dass wir weder über das An-sich-Sein der Dinge noch von der Existenz

Gottes etwas Sicheres wissen können. Also gehört es zur Natur und zur

Pflicht des Menschen, mit diesem Kains-Zeichen seines Daseins exis-

tenziell fertig zu werden.Und daran kann keine noch so treffendeTheo-

rie des Bewusstseins etwas ändern.

Aber man kann, wofür Nietzsche selbst ein Beispiel ist, lebenslang

unter diesem Mangel leiden! Wenn es wirklich so wäre, wie Nietzsche

uns glauben machen möchte, wären wir alle – inmitten der Netzstruk-

tur – schon längst an innerer Vereinsamung zugrunde gegangen. Und

das ist selbst bei Nietzsche, so lange er bei Bewusstsein war, so nicht

gewesen: Er hat allemal nach überzeugenden Einsichten gesucht und

hat uns vorgeführt, dass dieGewissheit von derUnerreichbarkeit letzter

Wahrheiten eine nie versiegende Quelle philosophischer, literarischer

und künstlerischer Produktivität sein kann. Es kann auch kein Zweifel

sein, dass deren Zeugnisse zum Bestand unserer kulturellen Erbschaft

gehören.

Und ihr werden wir nicht gerecht, wennwir den Gewinn verspielen,

der in der Einsicht in den sozialenCharakter des Bewusstseins liegt. Sie eröff-

net zwar keinen Zugang zu einer im Sein gegründeten und alle gleicher-

maßen objektiv verpflichtendenWahrheit; aber sie ermöglicht, von einer

https://doi.org/10.14361/9783839465431-003 - am 14.02.2026, 07:58:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465431-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Volker Gerhardt: Sich selbst bestimmen 61

Verbindlichkeit zu sprechen, die für alle mit einem auf Mitteilung angelegten

und den darin liegenden gemeinsamen Sinn empfängliche Lebewesen gilt.

Mehr kann man aus der Perspektive des Menschen nicht erwarten.

Und die Frage ist, ob man mit dem Verständnis des Bewusstseins als

»Verbindungsnetz« – ohne Abwertung anderer Lebewesen, die sich für

den kulturell aufwändigen sachhaltigen Anschluss vermutlich gar nicht

interessieren–einenneuenSinnvonErkenntnis,WissenundWahrheit ge-

winnen kann?

Es muss nicht aussichtslos sein, darauf eine Antwort zu versuchen:

Das Bewusstsein hat seinen Ursprung in natürlichen und kulturell

entfalteten Bedürfnissen. Es steigert seine Ansprüche und Leistungen

mit der Zunahme der körperlichen, technischen und sozialen Fähigkeiten

seiner Träger, erspart ihnen aber die Mühe der Verständigung nicht,

weil sie physisch nicht nur auf verschiedene Körper, sondern auch auf

unterschiedliche Zeiten verteilt sind. Da sie so, wie die Menschen nach

den Jahrtausenden ihrer Entwicklung beschaffen sind, auf sachhaltige

Verständigung über Räume und Zeiten hinweg schon deshalb nicht ver-

zichten können, weil sie auf wechselseitige Kooperation angewiesen sind,

brauchen sie ein Medium, das sie vielfältig und beweglich, und dennoch

so verbindlich wie möglich verknüpft. Und eben das ermöglicht das

Bewusstsein.

Ohne die epistemischen Leistungen des Bewusstseins wäre es gänz-

lich aussichtslos, von grundlegendenTatsachen,unerlässlichenVoraussetzun-

gen und zwingenden Folgen zu sprechen. Es geht somit nicht um einen

erschlichenen Vorzug der Menschheit vor anderen Lebewesen, sondern

um ein elementares Lebensmittel unserer Spezies. Nur wenn sie sich in

einem »Verbindungsnetz« als beständig und verlässlich ausweisen, kön-

nen Menschen auch in großen Siedlungsräumen in Übereinstimmung

mit sich selbst überleben. Das Bewusstsein erlaubt den einzelnen Indi-

viduen ein Höchstmaß an Eigenständigkeit, bei größtmöglicher Berechen-

barkeit im Umgang mit den Konditionen, unter denen sie mit ihresglei-

chen leben.Mit einemWort: BewusstseinmachtVerantwortungmöglich,

es legt nicht nur dieBedingungen für gemeinsamesWissen, fürSicherheit

und Vertrauen, und für die politischeOrganisation. Übrigens auch für die

Liebe.

https://doi.org/10.14361/9783839465431-003 - am 14.02.2026, 07:58:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465431-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


62 Autonomie

Doch leider: Immer auch für das Gegenteil! Sie können alles bestrei-

ten, in Abrede stellen und praktisch missbrauchen. Und damit bin ich

am Ende auch beim Missverständnis der Selbstbestimmung, von der be-

hauptet wird, für sie gebe es nur die eigene Freiheit – ohne Rücksicht auf

die Bedingungen, unter den all das erst möglich ist. Und zu diesen Be-

dingungen gehört, dass die Selbstbestimmung des einen, die Selbstbestim-

mung des anderen nicht be- oder verhindern darf. Die Freiheit, die hier in

Anspruch genommen wird, ist das für die anderen Menschen geltende

Gesetz,das sieunterallegleichermaßen verpflichtendeBedingungenstellt.

Das gehört, nebenbei gesagt, zu den ältesten Einsichten, die sich

in der griechischen Literatur finden: Im ersten Text, in dem ein Plä-

doyer für die Demokratie enthalten ist, werden Freiheit und Gesetz wie

ein feststehendes Begriffspaar behandelt (vgl. Otanes, in: Herodot

2007, S. 280ff.). Strenggenommen, ist das eine nicht ohne das andere

möglich.

Doch ich werde auch in meiner Schlussbemerkung nicht ethisch

oder politisch argumentieren, sondernmich noch einmal auf die vorge-

schalte Eigenart des Bewusstseins beziehen.

7. Schlussbemerkung

Das menschliche Bewusstsein ist selbst schon Ausdruck individueller

Selbstbestimmung. Alle seine Leistungen lassen sich als Anzeige einer

über die Selbstregulierung desOrganismus hinausgehendenErwartung

an seinesgleichen verstehen–als einAkt der Selbstausrichtung auf andere,

der als Ursprung der Selbstbestimmung verstanden werden kann.

Jeder Laut eines Säuglings ist ein Hilferuf, der mit zunehmender

Differenzierung seines Sensoriums und seiner Artikulation an Be-

stimmtheit gewinnt. Und diese kommunikative Fähigkeit nimmtmit der

weiteren Entwicklung nicht erst im Tun, sondern auch imWünschen, im

Verlangen zu – und dies sogar im eingesehenen oder hingenommenen

Verzicht auf etwas, dasman ursprünglichwollte. Alles,was immündigen

Gedanken- und Erfahrungsaustausch vollzogen wird, hat auch dort,

wo es einem Individuum nicht gelingt, sich mit seinen Ansprüchen

https://doi.org/10.14361/9783839465431-003 - am 14.02.2026, 07:58:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465431-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Volker Gerhardt: Sich selbst bestimmen 63

durchzusetzen, den Charakter der Selbstbestimmung – sobald das

Einverständnis des Individuums gegeben ist.

Dabei genügt es in der bloßen Kommunikation, dass ein Sprecher

oder eine Sprecherinmit dem überzeugen kann,was er sagt.Wenn ihm

geglaubt wird, bestimmt er sich vor seinemPublikum selbst.Manchmal

genügt es schon, dass man dem Einzelnen das abnimmt, was er sagt,

auch wenn man ihm zugesteht, dass er sich darin gefällt, bloß zu un-

terhalten oder zu fabulieren und dabei das Risiko nicht scheut, sich mit

einer Lüge herauszureden oder gar zu blamieren.

Die Akte des Bewusstseins sind, wie Philosophen gerne sagen, »in-

tentional«,d.h.: Sie sind auf etwasgerichtet und indieserAusrichtunggibt

sich der Denkende und Sprechende selbst eine Richtung. Und schon das

erfüllt den Tatbestand der Selbstbestimmung. Schon mit dem Anspruch

der Eigenständigkeit des individuellen Bewusstseins ist dem Bewusstsein die

Tendenz zur Selbstbestimmung eingeschrieben.

In seiner zentralen Rolle, zwischen der natürlichen und sozialen

Umwelt zu vermitteln, ist dasBewusstsein die einzige infrage kommende

Instanz zwischen der physischen Realität, dem physiologischen Organismus

und der zu ihm gehörenden sozialen Organisation in einer Weise zu ver-

mitteln, die konkrete Konditionen des Daseins im individuellen Erleben

so übersetzen, dass sie nicht nur allgemein mitteilbar werden, sondern

auch in persönliches Verhalten übersetzt werden können.

Und diese Übersetzung erfolgt im menschlichen Bewusstsein, das

im bewussten menschlichen Tun zum Ausdruck kommen kann. Bereits

darin liegt ein Akt der Selbstbestimmung, der mehr oder weniger aus-

drücklich ausfallen kann. Und diese Bestimmung seiner selbst erfolgt

im Bewusstsein der möglichen Gegenwart aller anderen! Die Mitmen-

schen sind als forum internum aller verständigen, d.h.: aller des Verstehens

fähigerWesen gegenwärtig.

Das sich bestimmende Individuumvollzieht seine intentionalen Ak-

te niemals bloß für sich allein; sie haben ihren Anlass und ihre Absicht

darin, dass sie eine –wie immer auch verstandene – Bedeutung für ihres-

gleichen haben. Auch ein selbstversessener Egoist ist darauf angewiesen,

sich im imaginierten Spiegel seiner Mitmenschen betrachten zu müs-

sen. Radikale Einsamkeit ist ein Konstrukt, das sich vielleicht denken,

https://doi.org/10.14361/9783839465431-003 - am 14.02.2026, 07:58:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465431-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


64 Autonomie

aber niemals leben lässt.Und da es letztlich alleMenschen sind, die ohne

den Anspruch auf Selbstbestimmung weder denken noch handeln kön-

nen, kommen sie im wechselseitigen Umgang auch nicht ohne Mitbe-

stimmung aus. Hier liegt der Grund, warum wir die von allen Individu-

enverlangteSelbstbestimmungnicht ohnedie sie schützendeGesetzlichkeit

bewahren können.

Literatur

Aristoteles (2007): De partibus animalium/Über die Teile der Lebewe-

sen.Übersetzt u.erläutert v.W.Kullmann (Werke indeutscherÜber-

setzung, hg. v. H. Flashar, Bd. 17/I Zoologische Schriften I), Berlin/

München/Boston.

Arendt,H. (2013): Vita activaoderVomtätigenLeben. 11.Aufl.,München.

Diels, H./Kranz W. (Hg.) (1960): »Anaxagoras«, in: Die Fragmente der

Vorsokratiker, Zweiter Band. 10. Aufl., Berlin, S. 5–44.

Gerhardt, V. (2019): Humanität. Über den Geist der Menschheit, Mün-

chen.

Henrich, D. (1999): Bewußtes Leben, Stuttgart.

Henrich, D. (1987): Gedanken zur Dankbarkeit, in: Ders., Bewußtes Le-

ben. Untersuchungen zum Verhältnis von Subjektivität und Dank-

barkeit, Stuttgart, S. 152–193.

Herodot (2007): »Drittes Buch: Thalia«, in: Ders., Neun Bücher zur

Geschichte. Mit einer Einleitung v. L. Hoffmann. Wiesbaden,

S. 235–317.

Kant, I. (1922): »Brief an Jacob SigismundBeck v. 1. 7. 1794«, in: Kant’s ge-

sammelte Schriften, Akademie-Ausgabe Bd. XI, Abteilung 2, Brief-

wechsel 1789–1784, Berlin/Leipzig, S. 514–516.

Nietzsche, F. »Die fröhliche Wissenschaft«, in: Ders., Kritische Studi-

enausgabe (KSA), Bd. 3. Hg. v. G. Colli/M. Montinari, München,

S. 343–651.

Platon 1998a: »Theätet«, in: Ders., Sämtliche Dialoge, Bd. IV. Hg. v. O.

Apelt, Hamburg, S. 1–195.

https://doi.org/10.14361/9783839465431-003 - am 14.02.2026, 07:58:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465431-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Volker Gerhardt: Sich selbst bestimmen 65

Platon 1998b: »Sophistos«, in: Ders., SämtlicheDialoge, Bd.VI.Hg. v.O.

Apelt, Hamburg, S. 1–156.

https://doi.org/10.14361/9783839465431-003 - am 14.02.2026, 07:58:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465431-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839465431-003 - am 14.02.2026, 07:58:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465431-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

