Zur ewigen Nachwelt (ohne Frieden)

JAN MIESZKOWSKI

Threr Minimaldefinition nach ist Literatur Fiktion, d.h. Sprache, die
gegeniiber ihrer referentiellen Funktion autonom ist. Fraglich bleibt
aber, ob diese Autonomie eine Unabhingigkeit von aulersprachlichen
Faktoren bedeutet, oder ob sie eine bloRe Verneinung von Referenz ist,
die sich in klassischen Parametern der Logik hinldnglich verstehen
14Rt? In den Debatten iiber Freiheit und Erfahrung im deutschen Idea-
lismus des spaten 18. Jahrhunderts riickt die Unsicherheit gegeniiber
dieser Frage den epistemologischen Status literarischer Sprache in den
Vordergrund. Wird Sprache selbst als Kraft oder Struktur ohne Refe-
renz auf eine Realitdt, die von der Sprache produziert oder in ihr reflek-
tiert wird, verstanden, dann mulf} es eine der Hauptinteressen einer Phi-
losophie sein, die sich auf die Problematisierung der Idee von Wahrheit
als Ubereinstimmung von Sprache und Welt verpflichtet, die Relation
zwischen der prddikativen und der setzenden Funktion der Sprache er-
kliren zu kénnen. Die Idee der Wahrheit als »Ubereinstimmung« wird
oft anhand einer Unterscheidung zwischen den poietischen und den
mimetischen Aspekten der Sprache diskutiert. Diese Herangehensweise
definiert die poetische Sprache tendenziell als einen »Akt« oder ein
»Ereignis«. Das groRte Hindernis fiir den deutschen Idealismus, Litera-
tur in eine allgemeine Theorie der Ethik oder Asthetik zu integrieren,
ist jedoch nicht diese Performativitat der Sprache, sondern die Gefahr,
daR sprachliche Begriffe die Artikulierung von eben den Unterschieden
bedrohen, denen sie ihre Konstitution zu verdanken haben. Weit davon
entfernt, den Verstand mit einem radikalen Begriff eines Aktes, der
strukturiert, oder einer Struktur, die agiert, zu konfrontieren, mag sich
Sprache, betrachtet als ein Objekt von Erkenntnis, als allzu abwesend
erweisen, und dies gerade in dem Augenblick, wo sie bestimmend,
strukturierend oder handelnd sein sollte.

Kleists Prinz Friedrich von Homburg versucht unaufhorlich eine
Beziehung zwischen der Titelfigur und dem Gesetz zu entwerfen. Eine
solche Beziehung wird zuerst vorgefiihrt, als zu Beginn des Stiickes der
sonderbare seelische Zustand des Prinzen beurteilt wird. Spdter wird
dem Prinzen selbst die Aufgabe gestellt, sein Verhalten zu beurteilen

242

14.02.2028, 04:38:47. i


https://doi.org/10.14361/9783839401057-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JAN MIESZKOWSKI: ZUR EWIGEN NACHWELT (OHNE FRIEDEN)

und zu entscheiden, ob er ungerecht beurteilt worden ist. Aus Griinden,
die keineswegs offensichtlich sind, markiert dieser »Aufruf zur Ent-
scheidung« die Wieder-Aufnahme der Suche nach einer Beziehung zum
Gesetz als Suche nach einer Form der Adressierung des Gesetzes als
Gesetz, und d.h. als Suche nach einem Modus des legalen und rechtma-
Rigen Sprechens. Der ontologische Status einer solchen Beziehung ist
unsicher. Prinz Friedrich ist somit auch ein Stiick liber die geschichtli-
che Existenz des Gesetzes, ein Stiick iiber das Ereignis der Manifesta-
tion des Gesetzes als eines Universellen. Ein Krieg stellt dieses Ereignis.
Ein Krieg nicht einfach als Konflikt zwischen den Deutschen und den
Schweden oder dem Prinzen und dem Kurfiirsten, sondern ein Krieg
um die Moglichkeit, Geschichte als eine Reihe von Ereignissen zu ver-
stehen, die, vor dem Gesetz, eine objektive Bedeutung haben kénnen.
Kurz, das Stiick stellt die Frage, ob es Interpretationen von historischen
Ereignissen geben kann, die keine Akte des Selbst-Verstindnisses sind.

Im Hintergrund dieser Frage lauert das Gespenst des Mich-
mir-selbst-Unterwerfens aus Kants ethischer Theorie. Fiir Kant ist das
Vermogen des Subjekts, auf der Basis eines selbst gegebenen Gesetzes
zu handeln, begriindet in unserem Verstandnis der Unverstdndlichkeit
von Freiheit. Unsere Freiheit, betont Kant, kann nicht erfahren werden;
unsere Existenz ist Freiheit, aber unsere Erfahrung der Existenz kann
das nicht bestdtigen. Theoretisch kann diese Theorie nicht erklart oder
anhand von Beispielen bewiesen werden. Angesichts dieses radikalen
Bruchs zwischen, wie es bei Kant heifit, der Sinnenwelt der Anschau-
ung und der Verstandeswelt der Freiheit mul Kant erkldren, wie die
Vernunft das moralische Gesetz hervorbringt, wie »der Wille durch sei-
ne Maxime sich selbst zugleich als allgemein gesetzgebend betrachten
konne«, und er muB diese Gesetzesstiftung erklaren konnen, ohne den
nicht-intuitiven, nicht-empirischen Charakter der Freiheit zu verletzen.*
Bekanntlich fahrt Kant in seiner Zweiten Kritik fort, die Idee einer
»Achtung« zu entwickeln, die jedem ethischen Akt weder vorangeht,
noch auf ihn folgt, die ihn aber nichtsdestoweniger determiniert, indem
sie unmittelbar mit ihm ist; und in einem seiner beriichtigsten Schritte
fiihrt er ein Faktum der Vernunft ein. Doch in der Grundlegung zur Me-
taphysik der Sitten, in der er Imperative als Formeln bestimmt, welche
die Beziehung zwischen der Unvollkommenheit des subjektiven Willens
und der Objektivitdt eines allgemeinen Gesetzes ausdriicken, weil Kant
wenig iiber die Form dieser Formeln und iiber den unsicheren Status
(weder eindeutig sinnlich noch intelligibel) ihrer Ausdrucksweise zu sa-
gen. Ungeklart bleibt die Beschaffenheit der Artikulation von Maximen
in bezug auf welche der Kategorische Imperativ seinerseits erst artiku-

1. Immanuel Kant: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Werkausgabe in 12 Bde.,
Frankfurt am Main 1994, Bd. VII, 67.

243

14,02,2028, 04:38:47.



https://doi.org/10.14361/9783839401057-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT

liert werden konnte. Die Frage in Prinz Friedrich konnte sein, ob Kleists
literarische Umschrift des Kategorischen Imperativs lautet: »Ist es ein
Traum?« oder »In Staub mit allen Feinden Brandenburgs!«*

Im Hinblick auf seine Rezeption, stellt Prinz Friedrich einen ge-
scheiterten Versuch dar, ein Stiick Brandenburgischer Geschichte zur
Ehre des PreuBischen Hofes darzubieten.> Unsicherheiten dariiber,

2. Fiir einige Hinweise iiber die latente Literarizitdt im Kern von Kants moralischem
Gesetz und den Gefahren, denen sich eine ethische Theorie beim Gleiten von Fragen
der Wahrheit zu Fragen der narrativen Zuverlassigkeit gegeniiber sieht, vgl. Jacques
Derrida: »Préjugés — devant la loi«, in: Jean-Francois Lyotard (Hg.), La faculté de ju-
ger, Paris, 1985, 87-93. Uber Kants ethische Theorie im allgemeinen, vgl. Henry Alli-
son: Kant’s Theory of Freedom, New York, Cambridge University Press 1990; Lewis
Beck: A Commentary on Kant’s »Critique of Practical Reason«, Chicago, University of
Chicago Press 1960; Peter Fenves: A Peculiar Fate, Ithaca, Cornell University Press 1991.

3. »Ihrer Koniglichen Hoheit der Prinzessin Amalie Marie Anne« gewidmet, angeblich
um die Position eines Hofpoeten fiir seinen Autor zu sichern, wird die Erinnerung an
Prinz Friedrich heute in einem unheilvollen Ton, als die letzte Arbeit in Kleists kurzer
Karriere, wenn nicht gar als das Werk, dessen verheerende Aufnahme ihn zum Selbst-
mord getrieben hat, prasentiert. Das Drama ist zu Kleists Lebzeiten niemals aufge-
fiihrt worden, aufgrund der Uberzeugung Prinzessin Wilhelmines, daR die Ehre ihrer
Familie (die Hessen-Homburg Linie) in der Todesfurchtszene verletzt wird. Weitere
Kritik von seiten des Hofes und des Militars fiihrten dazu, dal} die Verhandlungen
tiber eine Veroffentlichung des Stiickes 1811 nach kurzer Zeit abgebrochen wurden.
Als die Urauffiihrung schlieRlich 1821 in Wien stattfand, reichten die Publikumsreak-
tionen von bestiirzt bis hin zu emport. Ahnliche Schwierigkeiten plagten die Auffiih-
rungen in jenem Jahr in Berlin, und der Konig lieR das Stiick nach seiner dritten Auf-
fiilhrung verbieten. Zwei Jahrzehnte spater schlieRlich hatte Prinz Friedrich einigen
Erfolg, aber dies konnte nur nach wesentlichen Streichungen geschehen: Fiir beinahe
alle seine Vorfiihrungen im neunzehnten Jahrhundert kennzeichnend war die Veran-
derung der Namen der Charaktere und die Beseitigung oder Anderung eines GroRteils
der Reden des Prinzen. Kleist — der selbst, nach Behauptungen, so weit ging, die er-
ste Szene des Dramas zu @ndern und die letzte hinzuzufiigen, im Bemiihen seine Kriti-
ker zu beschwichtigen — gibt in seinen privaten Aufzeichnungen keinen Hinweis dar-
auf, daR er sich Gedanken dariiber machen miilSte, ob sein Stiick einem anderen, als
dem {iblichen Weg einer &ffentlichen Aufnahme folgen wiirde. Gegeniiber seiner Stief-
schwester Ulrike bemerkt er, als wére es schon geschehen, in einem Brief: »Jetzt wird
ein Stiick von mir, das aus der Brandenburgischen Geschichte genommen ist, auf dem
Privattheater des Prinzen Radziwill gegeben, und soll nachher auf die Nationalbiihne
kommen, und, wenn es gedruckt ist, der Konigin {ibergeben werden.« Zitiert nach
Helmut Sembdner (Hg.): Heinrich von Kleist. Sdmtliche Werke und Briefe, 2 Bde., Miin-
chen, 1984, hier Bd. 2, 833. Einem mdglichen Verleger, Georg Andreas Reimer,
gegeniiber, erwdhnt er das Stiick als »ein vaterldndisches (mit mancherlei Beziehun-
gen) namens der Prinz von Homburg« (ebd., 871). Zur Geschichte des Stiickes vgl.

244

14.02.2028, 04:38:47. i



https://doi.org/10.14361/9783839401057-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JAN MIESZKOWSKI: ZUR EWIGEN NACHWELT (OHNE FRIEDEN)

warum das Stiick den Erwartungen nicht gerecht werden konnte, spie-
geln die weiterreichenden Unsicherheiten wider, mit denen sich jeder
Versuch, die intentionale Struktur des Stiickes zu verstehen, konfron-
tiert sieht. Lobt und verherrlicht Prinz Friedrich von Homburg den
PreuRischen Staat (oder einen idealen Preufischen Staat), oder wird er
verspottet?4 Ist der Prinz ein scharfsinniger, redegewandter Held oder
ein alberner Clown? Ist der Kurfiirst ein edler Staatsmann, ein unbe-
dachter Herrscher oder ein Tyrann? Es gibt wenige Texte, in denen die
Ausrichtung der Grundstimmung dermafen doppeldeutig ist. Wenn
diese Ambiguitat nicht der Tatsache geschuldet ist, da der Prinz das
Stiick in einer Art von »Traum« oder »Benommenheit« betritt und auch
wieder verldaf3t, dann wird es moglich zu sagen, dall das Stiick den Kon-
flikt zwischen Staatsrdson und Kriegsrecht auf der einen, und der Will-
kiir des Individuums auf der anderen Seite durchspielt. Entgegen den
Befehlen seines Kurfiirsten befiehlt der Prinz seiner Einheit, vorzeitig
anzugreifen. Fir diese Tat wird er zum Tode verurteilt. An diesem
Punkt engagieren sich verschiedene Figuren in seinem Interesse, um
das Urteil wieder riickgiangig zu machen. Der Prinz ist zunadchst nicht
bereit, den Ernst seiner Lage wahrzunehmen. Doch beim Anblick sei-
nes offenen Grabes wird ihm schlieBlich angst und bange. Nachdem der
Kurfiirst gehort hat, daB seine Soldaten Gnade fiir den Prinzen verlan-
gen, ruft er in einer eigenartigen Wendung den Prinzen auf, selber zu
entscheiden, ob seine Verurteilung wirklich gerecht ist. Woraufhin der
junge Soldat eine Art Verwandlung durchmacht und bekanntgibt, bereit
zu sein, sich der Gerechtigkeit zu stellen und zu sterben. An diesem
Punkt erscheint die potentiell tragische Unvereinbarkeit zwischen dem
Staat und einem seiner Subjekte als ein Grund aufrichtiger Bestiirzung
aller Beteiligten. Im SchluRakt 16st sich das Stiick jedoch in eine Art
Quasi-Komddie auf. Der gebietende Ton des Kurfiirsten wird geloster,

William C. Reeve: Kleist on Stage, 1804-1987, Buffalo, McGill-Queen’s University Press
1993; Klaus Kanzog: Text und Kontexte. Quellen und Aufsitze zur Rezeptionsgeschichte
der Werke Heinrichs von Kleists, Berlin 1978.

4. Selbst Kleists gliihendste Verehrer und Unterstiitzer zeigen ihre Unsicherheit aufs
deutlichste. In seiner Einleitung zur ersten verdffentlichten Fassung des Stiickes lobt
Tieck, dem der Verdienst zugeschrieben wird, das Werk vor der Vergessenheit bewahrt
zu haben, dabei Kleists Verherrlichung des PreuRischen Volkes anpreisend, den Text
als »vaterldndisch und groR«. Ludwig Tieck (Hg.): Heinrich von Kleists hinterlassene
Schriften, Berlin 1821, vgl. insbesondere LXIII-LXXIII. An anderer Stelle hingegen
spricht Tieck davon, daR das Drama von seiner ersten und letzten Szene heimgesucht
wird, »wie ein Mdrchen«. Diese Diskrepanzen einfach den pragmatischen Versuchen,
das Stiick seinem koniglichen Publikum zu verkaufen, zuzuschreiben, hieRRe, die zu-
tiefst ambivalente Einstellung des Werkes gegeniiber seinem eigenen »Patriotismus«
zu unterschatzen.

245

14,02,2028, 04:38:47.



https://doi.org/10.14361/9783839401057-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT

fast heiter, und er verhadlt sich mehr und mehr wie ein verspielter, all-
wissender Gott, der die ganze Veranstaltung lediglich aufgefiihrt hat,
um seinem Schiiler eine gut gemeinte Lektion zu erteilen, verunsichert
vielleicht nur dadurch, daR seine Kollegen die ganze Angelegenheit so
ernst genommen haben. Die AuBerung dieser siiffisanten Perspektive
zwingt zu einer Umbewertung der vorangegangenen Akte, wobei man
sich schlieRlich fragt: wozu das ganze Theater? Obgleich die entspre-
chenden Szenen mit Pathos erfiillt sind — z. B. der Kummer der Figuren
bei der Nachricht vom Tode des Prinzen, dessen Angst zur Schau ge-
stellt wird; oder Natalies leidenschaftlicher Appell an den Kurfiirsten —
hat der gravierende und lebensgefdhrliche Fehler des Prinzen den
schon sicher gewuften Sieg kaum geschmadlert.> Wichtiger aber ist,
daR die »schicksalhafte« Entscheidung des Prinzen, frith anzugreifen,
sich mit einer Vorhersehbarkeit (predictability) entfaltet, die ans La-
cherliche grenzt. Insofern sich das Stiick den Fragen der Zuschreibung
von Verantwortung, Intention und/oder Motivation(en) fiir eine (Fehl-)
Handlung im Kampf zuwendet, ist die Unvermeidbarkeit des Irrens bis
zu einem beinahe absurden Grad angekiindigt. Praktisch alle dramati-
schen Handlungen vor der Entscheidung des Prinzen anzugreifen, ohne
den eigentlichen Befehl dafiir erhalten zu haben, bilden eine Serie von
Ereignissen, die deutlich macht, da der Prinz den Befehlen des Kur-
fiirsten nicht gehorchen wird. In der Tat sind die »Vorbereitungen« fir
den Ungehorsam des Prinzen so exakt, dafl die korrekte Ausfithrung
seiner Befehle den ersten Akt riickblickend sinnlos gemacht hatte oder
zur Posse.’ Selbst wenn das gesamte Stiick bis hin zur letzten Szene

5. Der Befehl des Prinzen anzugreifen, erfolgt kurz nachdem Golz das Feld inspiziert
hat und feststellen konnte, dal} der Sieg ihnen gehdrt. Wie oft bemerkt wurde, ist
dieses eine Form der Erkldrung der Faktoren, die zu einer Entscheidung fiihren, die
einer Elision des Status, einer Entscheidung als Entscheidung gleichkommt, d. h. die
Erklarung lost die fiir eine Entscheidung kennzeichnende Spontaneitdt oder Autono-
mie auf, indem sie aufzeigt, dal} die Entscheidung eigentlich nur das Ergebnis einer
Reihe von bestimmenden Faktoren war, die ihr selber duRerlich sind. Wenn aber eine
Entscheidung als Ausdruck der im Feld zur Verfiigung stehenden Erklarungsfaktoren
zu verstehen ist, ist es keine Entscheidung. Hier nimmt die Dialektik von Spontaneitdt
und Bestimmung eine seltsame Wendung: Die »Entscheidung« des Prinzen, friih anzu-
greifen, ist soweit in einer Kette von Ereignissen vorprogrammiert, dal} sie selber
schon fast kein Teil mehr dieser Kette ist, nicht wie oft gehofft wird, als Instanz seiner
Autonomie, sondern als Instanz der Bedeutungslosigkeit des Prinzen.

6. Der Scherz ist den anderen nicht verborgen geblieben. Der Kurfiirst: »Herr Prinz von
Homburg, dir empfehl ich Ruhe! / Du hast am Ufer, weiRt du, mir des Rheins / Zwei
Siege jlingst verscherzt«. Zitiert wird nach der Ausgabe von Helmut Sembdner (Hg.):
Heinrich von Kleist. Sdmtliche Werke und Briefe, 2 Bde., Miinchen 1984, hier Bd. 1,
348-350.

246

14.02.2028, 04:38:47. i


https://doi.org/10.14361/9783839401057-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JAN MIESZKOWSKI: ZUR EWIGEN NACHWELT (OHNE FRIEDEN)

des fiinften Aktes als eine komplizierte Serie von Versuchen des Prin-
zen (und allen anderen) gesehen wird, mit den Verwicklungen, die sich
aus seinem ungewohnlichen Verhalten im Eroéffnungsakt ergeben
haben, zurechtzukommen, trennt der Schlufl des Stiickes den Anfang
und das Ende vom Rest des Dramas. Von einer affirmativen Schliefung
oder dem AbschluB eines Prozesses intellektueller oder moralischer
Reifung weit entfernt geschieht dies in Form einer Quasi-Wiederho-
lung der ersten Szene, in welcher der Prinz nun mit dem Kranz, den er
selbst zu Beginn gebunden hatte, gekront wird. Dazwischen spielt sich
ein (anderes) Stlick ab, in dem es um einen strategischen Fehler in der
Schlacht geht und um die Bemiihungen, diesen Fehler auszugleichen.
Damit sind wir wieder am Ausgangspunkt: Was bedeutet das
Stiick?” Soll das Publikum zum Lachen oder zum Weinen gebracht

7. Normalerweise wird davon ausgegangen, dal® die Bedeutung des Stiickes auf der
Interpretation der ersten und letzten Szene beruht. Zwei miteinander verbundene
Fragen tauchen dabei unvermeidlich auf: Warum behandelt der Kurfiirst den Prinzen
auf diese Weise? Und warum verhélt sich der Prinz so, wie er sich verhalt? Ironischer-
weise ist es die erste Frage, welche die meiste Beachtung fand, als wenn der merk-
wiirdige mentale Zustand des Prinzen einfach zu unergriindlich ware, um ihn »anzu-
packen«. — Es ist natiirlich iiblich, den Text in Begriffen einer Traum/Realitdts-Dicho-
tomie zu betrachten, eine Argumentationsfiihrung, der wir kurz unsere Aufmerksam-
keit zuwenden wollen. Zur Ubersicht dieser Fragen, vgl. Roland Heine: »Ein Traum,
was sonst?< Zum Verhdltnis von Traum und Wirklichkeit in Kleists Prinz Friedrich von
Homburg, in: Jiirgen Brummack (Hg.), Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte.
Festschrift fiir Richard Brinkmann, Tiibingen 1981, 283-313. Der einfachste Weg, Fra-
gen zum Verhalten des Kurfiirsten zu beantworten, ist, sich auf seine ausgeglichene
Haltung im SchluRakt zu stiitzen und zu behaupten, er sei ein wohlwollender Erzie-
her, der zu keinem Zeitpunkt beabsichtigt, den Prinzen hinzurichten, sondern ihn le-
diglich durch ein Bildungsritual fiihrt. Praktischerweise wird damit die seltsame
Trance des Prinzen fiir die Interpretation irrelevant und daher viel einfacher zu inter-
pretieren. Die gegenteilige Ansicht betrachtet den Kurfiirsten als konkurrierenden
und eifersiichtigen Mitstreiter des Prinzen. In dieser Lesart gewinnt die Parallele zwi-
schen ihren beiden Nicht-Toden Bedeutung (d.h., die Art, wie liber den Kurfiirsten
falschlicherweise berichtet wird, er sei auf dem Schlachtfeld gestorben, so wie der
Prinz auf der anderen Seite zum Tode verurteilt ist und eben doch nicht zum Tode
verurteilt ist). Dennoch bleibt es unklar, ob es im Wettstreit der beiden um das Recht
zu toten oder um das Recht zu sterben geht. Die anderen Figuren provozieren diesen
Vergleich (und die Rivalitdt) zwischen den beiden, indem sie sich auf ihren gemein-
samen Namen beziehen, so wenn Natalie dem Kurfiirsten erzahlt, dafd der Prinz »fiir
deines Namen Ruhm« gehandelt hat, was natiirlich auch »fiir seines Namens Ruhm«
heillt (1105). John Ellis erldutert schon die verschiedenen Positionen zwischen den
Personen und deren Dynamik, vgl. ders.: Kleists »Prinz Friedrich von Homburg«. A Criti-
cal Study, Berkeley, University of Calfornia Press 1970. Die SchluRRszene des Stiickes

247

14,02,2028, 04:38:47.



https://doi.org/10.14361/9783839401057-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT

werden? Soll man nach der Fehlzliindung des tragischen Plots glauben,
daR das Stiick in eine Komodie kollabiert ist, oder hdatte man schon von
der ersten Szene an erkennen miissen, daf§ es ein Fehler war, zundchst
von einer Tragédie zu sprechen?®

ist oft als Versohnung, Auflosung oder Synthese der entsprechenden Konflikte inter-
pretiert worden. Vgl. Walter Miiller-Seidel: Versehen und Erkennen, Koln 1967; Elmar
Hoffmeister: Tduschung und Wirklichkeit bei Heinrich von Kleist, Bonn 1968; Ilse Gra-
ham: Heinrich von Kleist. Word into Flesh, Berlin 1977. Gleichzeitig haben viele Inter-
pretationen die SchluBszene und alle anderen als grundsatzlich zweideutig oder iro-
nisch gesehen. Siehe insbesondere: Erika Swales: »Configuration of Irony. Kleists
Prinz Friedrich von Homburg, in: Deutsche Vierteljahrsschrift fiir Literaturwissenschaft
und Geistesgeschichte 56.3 (1982), 407-430; und Valentine Hubbs: »Die Ambiguitdt in
Kleists Prinz Friedrich von Homburg, in: Kleist-Jahrbuch 1981/82, 184-194. Obgleich
Ellis Buch ein wenig veraltet ist, bietet es einen ausgezeichneten Uberblick der kriti-
schen Literatur zum Stiick. Die Fiille sich gegenseitig ausschlieRender Deutungen, die
das Drama ermdglicht hat, kommt dabei zu einer iibersichtlichen Anordnung.

8. Der Prinz ist sicherlich kein tragischer Held in irgend einem klassischen Sinne, inso-
fern ihn niemals ein Nachdenken ergreift, daR als Selbst-Spaltung stattfindet, das
heilt, dal sein Selbst-Verstandnis niemals die Ebene subjektiver Einsicht, die zu-
gleich Selbstzerstorung ist, erreicht. Der Prinz kann als eine Art Anti-Penthesilea ge-
sehen werden, vielleicht die letzte literarische Figur, die ihren eigenen Tod bekannt-
geben kann, gefolgt von der Biihnenanweisung: »Er fallt und stirbt.« Folglich haben
einige Kommentatoren vorgeschlagen, da® der Kurfiirst der »wahre« Held des Stiickes
ist, wohingegen andere Natalie (und sogar den antiheroischen Kottwitz) als Ersatz
anboten. In dieser Weise, wendet man sich mit der Unsicherheit iiber den Genre-Sta-
tus des Stiickes — als Tragodie, Komddie, Tragikomddie oder womdglich etwas anderes
- an die Umordnung der angeblichen Hierarchie der Figuren, womit man im wesentli-
chen eher der Frage ausweicht, anstatt etwas iiber die Beziehung von Plot, Figuren
und Genre erkldrt zu haben. In einer anderen Weise lobt Hebbel (der den Prinz als
tragischen Helden ansieht) Prinz Friedrich als eine herausragende Tragddie, weil es
»sittliche Lauterung und Verklarung des Helden« nur durch den »Schauer des Todes«
erzielt, wohingegen andere Tragddien den »Tod selbst« zur Verwirklichung der glei-
chen Effekte beanspruchen miissen. Christian Friedrich Hebbel: »Osterreichische
Reichszeitung«, Wien, 3./6.2. 1850. Hebbel ist nur deswegen in der Lage, diese These
aufzustellen, weil er die Todesfurchtszene als zentralen Augenblick des Dramas ver-
steht, und alles darauffolgende mehr oder weniger ignoriert - alles, was es unmdglich
werden l&Rt, Friedrichs »(Nicht)Entwicklung« als Aufldsung einer tragischen Verwick-
lung zu diskutieren. — Wenn das Stiick als Parodie oder Pervertierung des tragischen
Genres gelesen wird, kann Natalie der Konigin in Schillers Maria Stuart gegeniiberge-
stellt werden, der Amalia in Die Rduber, wahrend der Prinz mit Egmont oder Tasso
verglichen oder ihnen gegeniibergestellt werden kann. Fiir einen Versuch des Ver-
gleichs zwischen Prinz Friedrich und Penthesilea, siehe: Hasso Hofmann: »Individuum

248

14.02.2028, 04:38:47. i



https://doi.org/10.14361/9783839401057-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JAN MIESZKOWSKI: ZUR EWIGEN NACHWELT (OHNE FRIEDEN)

Die Anfangsszene in Prinz Friedrich dient als erster Versuch, den
Status des Prinzen einzuschdtzen, obwohl die gesammelten Erkenntnis-
se danach von allen Beteiligten sofort wieder vergessen werden. Anders
als der Barde in der Widmung des Stiickes, der bestrebt ist, von jemand
anderem gekront zu werden — »Sie hédlt den Preis in Handen, der ihm
falle, / Und kront ihn die, so kronen sie ihn alle« —, trifft man den Prin-
zen an, wie er sich selbst einen Kranz bindet. Hohenzollern gibt sich
sicher in seiner Deutung der Situation, wenn er sagt:

»Als ein Nachtwandler, schau, auf jener Bank

Wohin, im Schlaf, wie du nie glauben wolltest,

Der Mondschein ihn gelockt, beschaftiget,

Sich trdumend, seiner eignen Nachwelt gleich,

Den prdchtgen Kranz des Ruhmes einzuwinden« (22-26).

Dabei ist es keinesfalls offensichtlich, welcher Ort, rdumlich und zeitlich
gesehen, dem Prinzen in der Logik der Beschreibung Hohenzollerns
zugewiesen wird. In einer Widmung des Selbst an das Selbst, heif3t es
vom Prinzen, er ahme seine Nachwelt nach (»seiner eigenen Nachwelt
gleich«), indem er einen Kranz als Emblem seines zukiinftigen Ruhms
bindet. Seine tranceartigen Handlungen artikulieren dabei nicht weni-
ger als drei unterschiedliche Futuren: Die unmittelbarste dieser Zu-
kunftszeiten, d.h. die Zukunft seines ruhmreichen Sieges (vielleicht be-
reits am nachsten Tag auf dem Schlachtfeld), wird impliziert durch eine
zweite Zukunft, der Zukunft des Ruhmes, in welcher er »den Kranz«
tragt, die ihrerseits hervorgegangen ist aus einer dritten Zukunft, seiner
Nachwelt. Innerhalb dieses Schemas gewinnt der Prinz den Ruhm nicht
etwa, weil er fiir seine vollbrachten Leistungen gefeiert wird, sondern
indem er sich auf seine zukiinftigen Leistungen als Prddikate eines
schon vergangenen Subjektes bezieht, als Prddikate, fiir die er nur in
einer Nach-Prinz-Welt Verantwortung iibernimmt. In diesem Traum
vom Ruhm ist der Gewinn von Ruhm etwas, von dem man nicht einmal
trdumen kann, was der Kurfirst ziemlich treffend anmerkt: »Im Traum
erringt man solche Dinge nichtl« (76). Der Traum vom Ruhm ist der
Traum von einem Subjekt, das sich selbst in Beziehung zu der Entfrem-
dung von seinen eigenen Pradikaten setzen konnte, d.h. der Traum von
einem Subjekt, das seine eigene Artikulation mit seinen Pradikaten als
sowohl eine Abstraktion, gegentiber der es sich bestimmen wiirde, als
auch als eine Tat, die dem Subjekt zugeschrieben wiirde, behandeln
konnte. Als eine Folge davon, kann das Binden des Kranzes nicht auto-
matisch als EntauBerung der Absichten, die der Prinz im Traumzustand

und allgemeines Gesetz. Zur Dialektik in Kleists Penthesilea und Prinz Friedrich von
Homburg, in: Kleist-Jahrbuch 1987, 137-163.

249

14,02,2028, 04:38:47.



https://doi.org/10.14361/9783839401057-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT

innerlich erfahren hat, verstanden werden. Es ist tatsachlich moglich,
daR diese beiden Dinge nichts miteinander zu tun haben. Dieses wird in
der vierten Szene deutlich, wenn der Prinz seine Erfahrungen der er-
sten Szene wiedergibt, indem er sein schlafwandlerisches Zusammen-
treffen mit den anderen Charakteren beschreibt, den Moment, wo diese
eintraten und ihm den Kranz vorhielten. Der Akt des Prinzen, den
Kranz zu binden, hat in seiner Erzdhlung des Traumes keinen Platz.
Der Traum ist nicht ein Traum der Selbstschopfung, sondern der Passi-
vitdt; dagegen ist die sichtbare Aktivitdt, das Binden, etwas, wovon der
Prinz keine Erfahrung machen kann, weder im Wachsein, noch im
Traum.

Verstanden als Moment innerhalb einer zeitlichen Struktur be-
sitzt das Binden des Kranzes keine antizipatorische oder reflexive
Komponente. Es ist weder die Vorwegnahme eines zukiinftigen guten
Rufes, noch das Ergebnis einer Intention, die ihm voranging und es
herbeifiihrte. Deshalb gelingt dem Prinzen niemals eine Einschdtzung
seines merkwiirdigen Zustandes. Die Zuschreibung von Handlungsfa-
higkeit und die Figur zeitlicher Dauer, welche die Existenz eines han-
delnden Wesens begriinden wiirden, laufen auseinander. Wenn der Akt
des Bindens (ein Akt, der, in Anspielung auf die weiter oben zitierte
Widmung des Stiickes, sich angeblich soweit erstreckt, den poietischen
Akt selbst miteinzuschliefen) dem Prinzen zugeordnet wird, verbietet
er die Artikulierung der Unterschiede, die es einem kohdrenten linear
zeitlichen Schema erlaubten, in den Vordergrund zu treten. Selbst-
Schopfung ereignet sich somit als ein Akt, der die Hervorbringung des
Selbst als Selbst-Geschichte genau in dem Augenblick zunichte macht,
in dem das Selbst sich einer Zukunft widmet, die es auf keinen Fall als
seine eigene kennen kann. (Ein Punkt, der nicht ohne Bezug zu der
sonderbaren Unfdhigkeit des Prinzen ist, im Verlaufe des Stiickes zu
sterben.) Geht man davon aus, daf das Binden des Kranzes SchluRfol-
gerungen bezliglich der Intentionen des Prinzen und seiner Handlun-
gen (wie traumartig auch immer diese Intentionen sein moégen) zuldf3t,
kann es nur als Pradikat von etwas anderem als ihm selbst verstanden
werden; etwas anderem, das in einer Zeit stattfindet, in der er niemals
sein konnte. Damit stellt sich die Frage, ob Sein und Beriihmt-Sein sich
gegenseitig ausschlieBen. Ein Punkt, auf den der Prinz ironisch hin-
weist, als er wahrend seiner Klage liber den bevorstehenden Tod (und
ein Nach-Leben) ohne Ruhm seine eigene Grabschrift entwirft: »Und
ein Gestein sagt dir von ihm: er warl« (992). Der Traum vom Ruhm er-
weist sich als Falle fiir den Prinzen, der nicht zwischen den Polen Reali-
tat und Halluzination oder Wachen und Schlafen gefangen ist, sondern
zwischen einem Traum von Taten, die er nicht vollbringen kann, und
der Ausfiihrung von solchen, die ihm selber als seine eigenen unbe-
kannt bleiben.

Also wer, was oder wo ist der Prinz? Das nachfolgende Drama

250

14.02.2028, 04:38:47. i


https://doi.org/10.14361/9783839401057-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JAN MIESZKOWSKI: ZUR EWIGEN NACHWELT (OHNE FRIEDEN)

entfaltet sich als eine Antwort auf das hier beschriebene Dilemma, als
eine Serie von Versuchen, die Aporie im Kern der Praxis der Selbst-
Konstruktion aufzulosen, genau jener Basis also, die eine Zuschreibung
von Handlungen zu Handelnden ermoéglichen wiirde.® Dieser Versuch
einer Wiederherstellung der aporetischen Selbst-Konstruktion ist nicht
zwangsldufig zum Scheitern verurteilt.

Wenn alle diese Probleme einfach nur auf ein Auseinanderfallen
(statt eines Zusammenfalls) des Gewinnens von Ruhm und des Bindens
des (eigenen) Lorbeerkranzes hinweisen, dann ist das angebliche er-
kenntnistheoretische Dilemma lediglich der Unterschied zwischen den
Fragen, wie wird Ruhm verwirklicht und wie manifestiert er sich als
Fait accompli. Der Prinz trdumt davon, beriithmt zu sein und mit dem
Kranz, den er bindet, gekront zu werden. Was konnte einfacher sein?
Nicht zuletzt ist es Hohenzollerns Bericht iiber das Kranzbinden des
Prinzen, insbesondere seine Bemerkung, der Prinz kopiere »Helden
Bilder«, die er in Berlin gesehen hat (48), der verdeutlicht, dafl die Be-
ziehung des Prinzen zu seiner Nachwelt einfach mimetisch ist. So ver-
standen, soll der Akt des Bindens nicht als ein Schopfungsakt, in An-
spielung auf die Widmung des Stiickes, betrachtet werden, sondern
eher als ein mimetischer Akt, d.h. Selbst-Repradsentation, verstanden
als Nachahmung von Poiesis. Aber kann die Nachahmung der Poiesis
ihrerseits wiederum vermeiden, poietisch zu sein? Das entscheidende
Szenarium fiir die Beziehung zwischen dem Erlangen von Ruhm im
Binden des Kranzes und dem Beriithmt-Sein, der Testfall, wenn man so
will, ware der Akt, durch den sich der Prinz selber mit dem Kranz, den
er gebunden hat, kront (in der weiter oben genannten Logik ware dies
der unmogliche Akt par excellence, der selbstschopferische Akt der
Selbst-Ausloschung). Es ist eben gerade dieses Szenarium, das niemals
erprobt wird. In dem Moment, wo der Kranz fertig ist, nimmt der Kur-
fiirst dem Prinzen diese Krone ab, bindet eine Kette um den Kranz und
gibt ihn Natalie, die sich dann zuriickzieht.’® Von da an wird der Kur-

9. Einem Handelnden, der handelt, oder einem Schauspieler, der die Rolle eines Han-
delnden spielt. Es ist darauf hingewiesen worden, das Kleists Biihnenanweisung fiir
die erste Szene, die den Prinzen sitzend beschreibt, als »halb wachend, halb schla-
fend« das Schliisselelement des Dramas ist, das sich jeder Prasentation auf der Biihne
entzieht. Das Publikum, so wird argumentiert, kann ein Halb-wachen, Halb-schlafen
niemals »sehen«, demnach charakterisiert die Unsicherheit tiber den Zustand des
Prinzen das gesamte Drama als unauffiihrbar. Unter diesen Bedingungen sind alle
Verwirrungen des Prinzen — die Besessenheit mit Natalies Handschuh, die Unfahigkeit
seine Kampfbefehle aufzuschreiben, und so weiter — Bemiihungen diese Biihnenan-
weisung manifest werden zu lassen. Vgl. Carol Jacobs: »A Delicate Joke, in: dies.,
Uncontainable Romanticism, Baltimore, Johns Hopkins University Press, 1989.

10. Wenn sonst auch nichts, ist dem Prinzen damit wenigstens das Elend erspart, ein

251

14,02,2028, 04:38:47.



https://doi.org/10.14361/9783839401057-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT

fiirst des Fehlers bezichtigt, mit dem Prinzen sein Spiel getrieben zu
haben; worauf man sich von der zweiten Szene an als »Scherz« bezieht
(auch wenn der Kurfiirst beteuern wird, da3 das, was er die Zweideu-
tigkeit seiner Handlungen nennt, iiberhaupt kein Problem war). Aber
was ist der Scherz? Und auf wessen Kosten wird er gemacht? Die Be-
merkungen des Kurfiirsten im Moment seines Einschreitens erscheinen
in diesem Zusammenhang unlogisch: »Ich mufl doch sehn, wie weit ers
treibt!« (64) Was er gerade nicht macht, ist eben zu sehen, wie weit der
Prinz es treibt, d.h. ob er sich selbst kronen wird. Angesichts der
Schwierigkeiten, die sich mit dem »kranken« Prinzen ergeben, wird fiir
Klarheit gesorgt, indem er von dem abgeschnitten wird, wovon er selbst
ein Teil geworden wdare, indem er abgeschnitten wird von seiner komi-
schen Traum-Handlung, von der Beziehung zu seiner Produktion seiner
selbst.

Die Figuren - die in dieser Situation oft eng verbunden werden
mit der Vorstellung von Spielern eines Spiels innerhalb des Stiickes —
miissen mit dem Prinzen spielen, sie miissen gegen den Prinzen spie-
len, hin und her, ihn ausspielen, weil sie fahig sein miissen, seine
»Verwirrung« zu verstehen als Unterscheidung zwischen zwei verschie-
denen Prinzen, einem Prinzen, der »halb wachend, halb schlafend« ist
und einem selbstprdsenten Prinzen. Das darauffolgende Stiick findet
somit in dem Raum der Unterbrechung statt, der eréffnet wurde, indem
man dem Prinzen den Kranz abnahm. Die Gefahr dabei ist, dafl die Un-
terbrechung, der Scherz, niemals gut genug sein kann: Als wire die Ge-
spaltenheit des potentiell unmoglichen Aktes der Selbst-Krénung der-
art, dafl ihn zu unterbrechen nur die Unmoglichkeit unterstreicht, sich
iberhaupt zu ihm in Beziehung zu setzen.** Den unmoéglichen Akt der

(anderer) Napoleon zu sein. Der Franzose sorgte fiir ziemlichen Aufruhr bei seiner
Kronung, als er im letzten Moment Pius VIL. die Krone aus der Hand nahm und sich
selber kronte. Anders als Napoleon, ist es dem Prinzen nicht erlaubt, Hegels welthi-
storisches Individuum zu werden, der Mensch, der in der Objektivierung seines eige-
nen Handelns, seine Subjektivitdt in die absolute Allgemeinheit des Geistes verkehrt.
11. Anders gesagt, in der Eingangsszene sind die Spieler dieses Spiels in einem Spiel
nicht in der Lage, vom Scherz zum Witz tiberzugehen. Wie Carol Jacobs angemerkt
hat, ist der Ort des Prinzen in der Schlacht — der Ort, den er nur allzugerne friih ver-
[aRt — kein anderer als der Hackelwitz (»A Delicate Joke«, 123), demnach ist also das
gesamte Stiick entwickelt, als die Unfahigkeit witzig genug zu sein. Vielleicht geht
der Scherz in der ersten Szene tatsdchlich auf Kosten der Spieler, die jedenfalls die
Selbst-Kronung vermeiden, indem sie die Krone in Natalies Hande legen. Dabei wird
eine reflexive Struktur durch eine andere ersetzt, insofern diese Szene sich nunmehr
auf die Widmung des Stiickes richtet: jetzt kann es heiRen »sie hilt den Preis in ih-
ren Handen«. Das Stiick, seiner eigenen Widmung gleich, schiitzt dadurch die Ge-
genwart des Dramas gegen die doppelt zerstorte Gegenwart des Prinzen-Traums,

252

14.02.2028, 04:38:47. i


https://doi.org/10.14361/9783839401057-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JAN MIESZKOWSKI: ZUR EWIGEN NACHWELT (OHNE FRIEDEN)

Selbstkronung zu unterbrechen, ist also entweder unmoéglich, in diesem
Fall entfaltet sich das ganze Stiick als eine Wiederholung einer aufge-
schobenen Disjunktion zweier unmoglicher Ereignisse, oder es ist mog-
lich, in jenem Fall hat die Unterbrechung in erster Linie keine Bezie-
hung zum paradoxen Wesen der Selbst-Kronung und 1a8t nichts weiter
uber sie wissen. Jedenfalls wird diese Unterbrechung keineswegs un-
terbrochen, wenn der Prinz in der letzten Szene des Stilicks gekront
wird. Es ware falsch, von der letzten Szene einfach als einer Wiederho-
lung oder Verdoppelung der Eingangsszene zu sprechen. Die Schlul3-
szene »vervollstandigt« die erste nur durch das, was in der ersteren
irgendwie unmoglich war, d.h. den Prinzen zu krénen. Durch »Ent-
Parodierung« der Eingangsszene entzieht der Schluf einer retrospekti-
ven Sinnzuschreibung der ersten Szene nur weiter den Boden und setzt
sich somit selber den Vorwiirfen weiterer Parodierung aus.

In dieser Hinsicht soll auch darauf hingewiesen werden, daf§ in
der ersten Szene niemand Hohenzollerns Rat folgt: »Ruf ihn beim Na-
men auf, so fillt er nieder« (31), obwohl sich diese Strategie in der vier-
ten Szene als sehr effektiv herausstellt: Hohenzollern: »Arthur! Der
Prinz fallt um«, lautet die Regieanweisung (87). Was wiirde es fiir den
Prinzen heilen im Garten (Eden) (hin)zu fallen (oder aus ihm heraus-
zufallen), bevor er seinen Kranz fertig gebunden hat? In dieser Stim-
mung benennt der Prinz, der fiirstliche Adam, zur allgemeinen Verwir-
rung aller Anwesenden die Tiere: »Mein Vater! Meine Braut! Meine
Mutter!« (60-70); wahrend aufzuwachen in diesem Stiick nichts anderes
meint, als die adamitische Macht der Namensgebung zu verlieren. Die
Namen fallen weg und »gleichviel« wird zum unentbehrlichen Wort:
»Der Prinz: Gleichviel! Gleichviel! / Der Name ist mir, seit ich erwacht,
entfallen, / Und gilt zu dem Verstdndnis hier gleichviel« (155-156). Nach
dem Fall aus der Benennung wird die Unfahigkeit des Prinzen, seiner
eignen Nachwelt gleich zu sein (die auch seine Unfdhigkeit sich selber
zu benennen sein mag)*?, nicht als Gleichheit oder Ungleichheit zwi-
schen Entitaten ausgedruckt, sondern als Gleichgiiltigkeit, die sich ver-
vielfacht, bis zu dem Punkt, daB »gleichviel« das zentrale Wort des
Stiickes wird.*?

aber es gelingt ihm nur durch eine Wiedereinschreibung dieser Gegenwart in die
Struktur der Widmung, zu der sich die dramatische Handlung nur als Scherz in ein
Verhdltnis setzen kann.

12. Der Prinz, so sollte angemerkt werden, taucht nur im Titel und in der Auflistung der
Figuren zu Beginn des Textes als »Friedrich« auf. Ansonsten heil3t er immer »Ar-
thur«.

13. Ebenso konnen die Spekulationen {iber die Herkunft der Pflanze, aus welcher der
Kranz gebunden wurde, als pervertierte Bemiihung gesehen werden, Erkenntnis {iber
den Baum/den Kranz der (Selbst)Erkenntnis innerhalb des Gartens zu haben.

253

14,02,2028, 04:38:47.



https://doi.org/10.14361/9783839401057-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT

Die Eingangsszene in Prinz Friedrich ist die Suche nach einem
Interpretationsmodus, der zu einem Verstindnis der Fragen der Hand-
lungsweise und der Nachwelt fihren konnte. Dieses Szenarium des
Bindens, der Versuch des Selbst, sich sich selbst zu widmen, erscheint
hier, um die Erkennbarkeit des Selbst zu verdunkeln. In seiner antizi-
patorischen Logik, kommt das Verhalten des Prinzen jeder Beurteilung
zuvor. Die Bemiihung zu erklaren, was der Prinz tut, etabliert eine Be-
ziehung zwischen dem Prinzen und seiner Nachwelt, welche die Mog-
lichkeit, sich in Beziehung zu ihm zu setzen, gefadhrdet. Wohingegen zu
fragen, warum er tut, was er tut, ein tiberfliissiges Unterfangen zu sein
scheint, das keinen Einblick in seinen Zustand (des Geistes oder des
Korpers) gewdhrt.** Aber das Szenarium des Selbst-Bindens gewinnt
Bedeutung in einer weiter gefalten Logik des Stiickes, eben gerade weil
die anderen Figuren einschreiten. Von Anfang an ist das Problem des
Prinzen somit in erster Linie nicht die Beziehung zu sich selbst, sondern
die Frage seiner praktischen Existenz, d.h. seiner Beziehung zu etwas
anderem als sich selbst. Die Behauptung, da diese Struktur nicht nur
paradigmatisch fiir die Beziehung des Prinzen zu den anderen Figuren
ist, sondern fiir alle Beziehungen zwischen den Figuren, ist verlockend.

SchlieRlich muR dieser Garten-Fall (oder sein Fehlen) in Beziehung gebracht wer-
den mit der Weigerung des Kurfiirsten, einen Sieg, der durch Zufall gewonnen wird,
anzuerkennen sowie mit dem Unfall des vom Pferd fallenden Prinzen, der es rein
zeitlich moglich erscheinen l@Rt, daR nicht er es war, der die Kavallerie anfiihrte. In
dieser Hinsicht, kdnnen wir auch an Michael Kohlhaas denken, der die Gelegenheit
jemals vom Pferd zu fallen verliert, als er, zufalligerweise, nicht den richtigen PaR3-
schein hat.

14. Dies ist in einem gewissen Sinn das Gegenteil des Kantschen Dilemmas. Fiir Kant ist
es wesentlich, dal} ein Urteil iiber eine Sache zugleich etwas iber die Struktur des
Urteils selber enthiillt. Ohne diesen minimalen Grad an Reflexivitdt polarisiert sich
der Begriff des Urteils in eine nicht dialektisierbare Opposition zwischen Vernunft
und Verstand, oder er gleitet ab in eine standige Disjunktion zwischen der Modalitat
der Erkenntnis und dem Gegenstand der Erkenntnis. In der ersten Kritik, wird es sich
immer wieder herausstellen, daR der Verstand, der die Urteilskraft ermdglicht, nicht
mit den Regeln einhergeht, durch die es iiberhaupt moglich ist, das Urteilsvermdgen
als ein Vermdgen des Verstandes aufzufassen. Gerade in dem Moment, wo ein Urteil
stattfindet, um Verstandnis hervorzubringen, kennzeichnet das Urteil die Beziehung
zwischen der Darstellung von Erkenntnis und der Erkenntnis von Erkenntnis als un-
verstandlich. Deshalb spricht Kant haufig von dieser Fahigkeit als Erkenntnisvermo-
gen anstelle von Erkenntnis. In diesem Stiick scheint das Problem zu sein, daR das
Urteil des Prinzen nur etwas tber die Struktur der Urteilskraft enthiillt, d.h. es er-
weist sich als etwas rein formales, sozusagen ohne jedes Objekt. Mit anderen Wor-
ten, der Prinz ist ein riickstandiges (und natiirlich auch straffdlliges) Objekt des Wis-
sens.

254

14.02.2028, 04:38:47. i



https://doi.org/10.14361/9783839401057-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JAN MIESZKOWSKI: ZUR EWIGEN NACHWELT (OHNE FRIEDEN)

Dieser Punkt wird deutlicher im Kontrast zwischen der Interpretation
des Verhaltens des Prinzen in der Eingangsszene im Garten und der In-
terpretation seines Verhaltens wahrend der Schlacht. Die anderen Figu-
ren erortern die Entscheidung des Prinzen, zu frith anzugreifen, im
Hinblick auf seine Intentionen oder sein BewuRtsein — In welchem Sin-
ne wullte er iiberhaupt, was er tat? Wullte er, was er hdtte tun sollen? —
sowie hinsichtlich der militdrischen Folgen seiner Entscheidung — Hatte
die Schlacht einen anderen Ausgang genommen, wenn er seinen Befeh-
len gefolgt ware? —, keine Zweifel gibt es jedoch hinsichtlich der Identi-
fizierung des Handelnden mit der Tat. Die Szene der Selbst-Kronung
stellt ein anderes Problem dar: Die Behauptung, der Prinz hitte nicht
gewullt, was er tue — er schlift, er traumt — kann nicht unabhdngig von
den Folgen dieser Tat diskutiert werden, aber die Folgen der Tat kon-
nen ihrerseits nur verstanden werden als Folgen der Unterbrechung der
Handlung durch die anderen Figuren (an welcher Stelle, wie gesagt
worden ist, die Folgen der Unterbrechung diskutiert werden, nicht die
der [Nicht-]Krénung). Im Fall der Schlacht ist die Identitdt von Han-
delndem und Tat fiir das Ereignis bedeutungslos; im Fall der Eingangs-
szene ist es unmoglich, sicher zu sein, ob die Handlung tiberhaupt Be-
deutung hat. In beiden Fallen manifestiert sich subjektives Handeln
nur auf negative Weise. Dem Handelnden wird die Zuschreibung einer
Intention entzogen, d.h. die Manifestation von Intentionen 1oscht die
Struktur, die es ihnen zundchst erlaubte, in Erscheinung zu treten, aus.

Aber liefert dieses Detail einen Einblick in die Natur des Selbst
(wer handelt oder handelt nicht, oder, wie es vorher hief3, »entschlief3t
sich« zu handeln) oder in die Struktur des Ereignisses? Die Moglichkeit,
die Beziehung zwischen einer gegebenen Figur und einer gegebenen
Handlung dieser Figur zu erkldren, einen Vorfall zu erldutern, als ent-
spreche er einer Beziehung zwischen einem Subjekt und einem Pradi-
kat, ist soweit gestort, dafl mit diesen Beispielen nahegelegt wird, die
Frage nach dem Warum trage nicht zur Erkldrung der Bedeutung bei
(ein Vorbehalt, der die Aufstellung von Ursache-Wirkungsschemata als
Moglichkeiten, den Plot zu verstehen, stark verkompliziert), was wiede-
rum dazu fiihrt, da Intrigen und Nebenhandlungen aufkommen und
wieder verschwinden, fast ohne jede Folge. Bei Kleist werden die Attri-
bute Universalitdit und Besonderheit nicht in einer gegenseitig erhel-
lenden Dynamik zwischen Handelndem und Akt ausgetauscht. Die Fi-
guren sind gleichzeitig zu mechanisch und zu unberechenbar, zu ty-
pisch und zu unergrindlich, zu deutlich und zu ratselhaft. Dementspre-
chend ist es besonders schwierig, die Bedeutung der jeweiligen Figuren
fiir das Verhalten der anderen Figuren einzuschitzen, z.B. Friedrichs
Behauptung, daf Natalie der Grund fir das feindselige Verhalten des
Kurfiirsten ihm gegeniiber sei, oder zu erklaren, wie bestimmte Figuren
scheinbar die Handlungen von anderen exakt vorwegnehmen, z.B. Na-
talies Gewillheit dariiber, dafl der Prinz in dem Moment, als er seinen

255

14,02,2028, 04:38:47.



https://doi.org/10.14361/9783839401057-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT

Brief vom Kurfiirsten empfingt, nicht sagen wird, er sei ungerecht be-
handelt worden. Es ist ebenso schwierig, die unterschiedlichen Teile
des Plots in einem weiter gefallten Erklarungsschema zu situieren, z.B.
zu entscheiden, wie »ernst« die drohende »Meuterei« unter den Trup-
pen ist, und warum der Kurfiirst eine so schwerwiegende Geste des Un-
gehorsams so leicht beiseite schieben kann. Kurz, die Figuren erschei-
nen nur dann mit subjektiven Motiven ausgestattet, wenn sie in einem
breiteren einheitlichen und teleologischen Schema zusammengefal3t
sind, d.h. nur wenn sie unter einer Abstraktion zusammengefafit sind,
die »Plot« heiflt. Aber diese Abstraktion kann ihrerseits nur als Repra-
sentation einer abstrakten Idee (z.B. »Die (Un-)Moglichkeit von Ent-
scheidung«) verstanden werden, wenn ihr die Handlung bestimmender
Status durch die Besonderheit der Figuren negiert wird.

Theoretisch sollten diese Fragen der Entscheidung und Zu-
schreibung kein Problem darstellen. Die ganze Angelegenheit kann ein-
fach dadurch geldst werden, den Prinzen vor das Gesetz zu rufen, und
der Gerechtigkeit ihren Lauf zu lassen. Der ganze Abschnitt des Stiik-
kes, der auf die Szene der Schlacht folgt, ist ein Versuch eben dieses zu
tun. Aber die Suche nach dem genauen Ort, wo der Prinz vor dem Ge-
setz stehen (und vielleicht den Kopf, den er mit seinem Kranz gekront
haben wiirde, verlieren) konnte, verkommt schnell zu einer Suche nach
dem Namen des Gesetzes, die Suche nach dem, was im Namen des Ge-
setzes, das Gesetz gesetzlich oder gerecht sein 1d8t; und so, wie die Fi-
guren die Gesetze des Schicksals, des Vaterlandes, des Gliicks und des
Krieges einander gegeniiberstellen, scheint es immer unwahrscheinli-
cher, dall eine schlichte Auseinandersetzung des Prinzen mit dem Ge-
setz jemals stattfinden konnte. Nach der Schlacht und seiner Riickkehr
von den Toten, gibt der Kurfiirst bekannt, dal, wer immer die Kavalle-
rie zu ihrem vorzeitigen Angriff gefiihrt hat, »des Todes schuldig« ist —
»das erkldr ich / Und vor ein Kriegsgericht bestell ich ihn« (720-721).
Die Frage, wie das Gesetz in Verbindung gebracht wird mit dem, was
nicht dem Gesetz gehorcht, wird gestellt als Frage danach, woher der
Sieg kommt. (Falsch) informiert, daf es nicht der Prinz war, fligt der
Kurfirst hinzu, selbst wenn der Sieg an jenem Tag zehnmal groer ge-
wesen ware, »das entschuldigt / Den nicht, durch den der Zufall mir ihn
schenkt: / Mehr Schlachten noch, als die, hab ich zu kdmpfen, / Und will
dall dem Gesetz Gehorsam sei« (731-735). Spdter in einer Auseinander-
setzung mit Kottwitz (der betont hat, daR sie letztendlich den Krieg ge-
wonnen haben) stellt der Kurfiirst diesen Punkt noch anschaulicher
dar:

»Den Sieg nicht mag ich, der, ein Kind des Zufalls,

Mir von der Bank fallt; das Gesetz will ich,

Die Mutter meiner Krone aufrecht halten,

Die ein Geschlecht von Siegen mir erzeugt!« (1566-69).

256

14.02.2028, 04:38:47. i



https://doi.org/10.14361/9783839401057-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JAN MIESZKOWSKI: ZUR EWIGEN NACHWELT (OHNE FRIEDEN)

Das direkt vom Gesetz Abstammende ist zu unterscheiden von dem,
was einem lediglich zufillt (»ein Kind des Zufalls, [der] mir [...] fallt«).
Das Gesetz wird aufrecht erhalten, es bleibt aufrecht, es ist das Auf-
rechtzuerhaltene; seine Erzeugnisse hangen oder fallen nicht vom Zu-
fall ab. Seine Erzeugnisse sollen nicht (um)fallen. Der Kurfirst ist der
Reprdsentant des Gesetzes, weil er voraussetzt, daR das Gesetz verant-
wortlich ist fiir den Beweis des Unterschiedes im Fall des Sieges durch
Zufall oder im Fall des Sieges durch das Gesetz, d.h. der Beweis des
Unterschieds fallt dem Gesetz zu. Doch sobald der Zufall einmal in Ver-
bindung mit dem Gesetz gebracht ist, sobald es einen Fall des Gesetzes
gibt, auch wenn es ein Fall des radikalen Kontrastes ist, wird das andere
des Gesetzes (in diesem Fall der Zufall) nichts anderes als ein Gesetz
des Zufalls — die Gesetzlichkeit des Gesetzes fallt dem Zufall zu —, in
welchem Fall es unvermeidbar ist, dafl jeder Sieg mit dem Zufall in
Konflikt kommen oder gegen den Zufall verstofen wird, d.h. dal’ jeder
Sieg eine positive oder negative Beziehung zum Zufall annehmen wird.
Zufall wird zum (Anti)Gesetz des Gesetzes. Das Gesetz kann niemals
das Gesetz des Gesetzes sein, weil das Gesetz nicht das Prinzip seiner
eigenen Aufzdhlung zur Verfiigung stellen kann, ohne dabei ein einzel-
nes Gesetz zu werden, d.h. das Gesetz kann seine Beziehung zum Na-
men nicht erklaren, wovon es das Gesetz ist: Diese Darstellung wére
nicht gesetzlich. Daraus ergibt sich, dall das Gesetz machtlos gegeniiber
seinem Riickfall in konkurrierende Gesetze ist, selbst wenn es sich nur
in dem radikalen Kontrast zwischen sich selbst und jedem moglichen
anderem, das der Fall des Gesetzes ware und allem was ein Zufall des
Gesetzes wire, manifestiert.*> In dem vorangehenden Zitat macht die
Gegenitiberstellung des Kurfiirsten von Gesetz und Zufall aus dem
Gesetz des Sieges ein Gesetz der Zu- oder Vorfille; Kimpfe, die vorfal-
len miissen, wenn das Gesetz ein Gesetz sein soll. Doch dieses Gesetz

15. Das Problem ist nicht, dal® das Gesetz willkiirlich ist, ein Punkt, auf den der Kurfiirst
immer wieder zuriickkommen wird. Das Problem ist auch nicht, daR es dem Buchsta-
ben des Gesetzes nicht gelingt, Zugang zum Geist des Gesetzes zu erlangen oder,
dalk die Absicht des Gesetzes schwierig zu interpretieren ware. Adam Miiller, einer
von Kleists wichtigsten Kontakten in den Kreisen des PreuRischen Hofes und eine
Figur, die (falschlicherweise) oft als eine der wichtigsten Quellen fiir die Idee des
Stiickes identifiziert wird, bietet eine klassische Formulierung dieser Position an: »In
dem steifen Verharren auf dem Buchstaben gewisser Begriffe und Grundsdtze liegt
das Geheimnis der Treue und der Festigkeit nicht; wie sich ja iiberhaupt der erhabe-
ne Sinn weder des menschlichen, noch des politischen Lebens nicht in Worten und
Buchstaben abfassen [@Rt. Nur in der Bewegung kann sich die Ruhe und die Treue
zeigen; nur in der Beweglichkeit die Festigkeit des Herzens: denn Herz ist auf andre
Weise ruhig, als Stein«. Adam Miiller: Elemente der Staatskunst, Berlin 1809, Bd. I,
33.

257

14,02,2028, 04:38:47.



https://doi.org/10.14361/9783839401057-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT

des Vorfallens — dieser Versuch vor dem Gesetz als vor dem Fall zu sein
—ist wiederum nichts anderes, als das Bestreben, das Gesetz als Gesetz
von irgendetwas, einer Sache, zu verstehen, in welchem Fall das Gesetz
nur eine Sache ist, die »mir von der Bank fillt.« Das Problem ist nicht,
dall unklar ware, welche Vorfille Kinder des Gesetzes sind und welche
Vorfille nur Zufélle, sondern eher, da das Gesetz sich allein als Wett-
streit zwischen Gesetzen manifestieren kann, die unter den Bedingun-
gen, die es selber liefert, nur zufdllig sein konnen. Das Gesetz fallt, von
Gesetz zu Gesetz. Alle Debatten iliber das Gesetz verfallen damit in
Streitigkeiten dariiber, welches Gesetz tatsachlich das hochste ist. Das
auBerste Beispiel dieser Argumentationskette ist die These, die Kottwitz
im 5. Akt gegeniiber dem Kurfiirsten vertritt:

»[D]as Gesetz, das hochste, oberste,

Das Gesetz, das wirken soll, in deiner Feldherrn Brust,
Das ist der Buchstab deines Willens nicht;

Das ist das Vaterland, das ist die Krone,

Das bist du selber, dessen Haupt sie tragt« (1571-74).

In Kottwitz" Modell reprasentiert der Kurfiirst das Gesetz nicht im Un-
terschied zu dem, was nicht das Gesetz ist (Zufall); er selbst ist das Ge-
setz. Dieses Schema entspricht nicht, wie es zundchst aussehen mag,
einer Verallgemeinerung der Denomination oder des Setzens, insofern
vor dem Gesetz Entitdten vom Nominativ selbst, vom ersten Fall, in eine
Reihe gestellt werden: »Das ist / Das ist / das ist.« Kottwitz beschreibt
nichts anderes als den Riickfall des Gesetzes in Vorfdlle subjektiver
Entscheidungsfindung, d.h. das Gesetz wird fiir den Kurfiirsten zur
Moglichkeit der Entscheidung, das Todesurteil riickgangig zu machen.
Kottwitz hat das Gesetz miRverstanden®® — und nichts anderes voraus-
gesetzt als, wie es der Kurfilirst nennt, »den spitzfiindgen Lehrbegriff
der Freiheit« (1619) —, weil er es (in seinen eigenen Worten gesprochen)
auf eine »Regel« reduziert hat. Diese Regel ist ein Gesetz, das nicht lan-
ger in einer negativen Beziehung zu seinen eigenen Vertretern steht.*?

16. Oder eher das Gesetz absichtlich verdreht. Kottwitz ist kaum einer, der nicht Be-
scheid wiiRte. In der Tat ist haufig nahegelegt worden, dal} seine Argumente im In-
teresse des Prinzen absichtlich konstruiert worden sind, um keinen Erfolg zu haben.

17. Adam Miiller behauptet, »das Gesetz, wie es da im Buchstaben ausgedriickt ist«,
muR erganzt werden durch »ein[en] lebendige[n] Ausiiber des Gesetzes, ein[en]
Suverdn.« Aber dieser Herrscher kann wiederum nur regieren »mit bestandiger Riick-
sicht auf das Gesetz.« Die SchluRfolgerung: »Also weder der Suveran soll, noch das
Gesetz kann allein regieren [Hervorhebung von Miiller]. Demnach regiert wirklich ein
Drittes, Hoheres, welches aus dem Conflict des Gesetzes mit dem Suverdn in jedem
Augenblicke hervorgehet, und von dem Suverdn das Leben, von dem Gesetze aber

258

14.02.2028, 04:38:47. i


https://doi.org/10.14361/9783839401057-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JAN MIESZKOWSKI: ZUR EWIGEN NACHWELT (OHNE FRIEDEN)

Der Krieg iiber den Namen und der Krieg im Namen des Gesetzes en-
det, wenn der Kopf, der die Krone tragt, die Krone ist, d.h. wenn die
Unterscheidungen, die eine Kronung ermoglichen konnten, ausgeloscht
worden sind. Aber, wie der Kurfiirst nur allzu gut weif3, der Fall einer
Kronung, oder der Fall in eine Kronung (oder hier der Fall ins Benen-
nen) kann niemals als ein Moment bestimmt werden, mit dessen Folgen
dann zu rechnen ware. Da bleiben immer noch weitere Kampfe, die zu
fiihren sind (»mehr Schlachten noch«), mehr Vor- oder Zufélle, denen
man sich gegeniibergestellt sieht, vor dem Gesetz, das bedeutet, daf
man immer noch mit einer weiteren, wenn auch geringfiigigen Veran-
derung im Namen des Gesetzes rechnen muf, einem Scheitern mehr,
das Gesetz des Gesetzes zu artikulieren. Im ersten Akt zeigte sich, da
das Rufen seines Namens schon ausreicht, um den Prinzen zu Bewulf3t-
sein kommen zu lassen oder ins Bewuftsein »zuriickfallen« zu lassen.
Hier hingegen ist das Gesetz des Krieges gerade die Unmoglichkeit fir
jede bedeutende Logik, jemals ausreichend zu sein, um gegeniiber dem
Namen des Gesetzes vor- oder zuzufallen. Das Gesetz fdllt im Scheitern
zu fallen, in einer Weise, dal man, liber das Scheitern gefallen zu sein,
von einer Zeit nach dem Fall sprechen konnte.

Ist der Prinz nun also vor das Gesetz gebracht worden? Fiir den
Kurfiirsten lautet die gegeniiber diesen Schwierigkeiten einzunehmen-
de Haltung »Gehorsame«. Bis zu einem gewissen Grade mag das Schei-
tern des Prinzen, dem Gesetz gehorsam zu sein, daher rithren, da er
an die Macht des Gliickes appelliert, die nicht auf einen Zufall reduziert

die Eigenschaft der Dauer erhalt; und dieses ist die Idee des Rechts.« Miiller, Ele-
mente der Staatskunst, Teil 1, 72-74. Bei Kleist gibt es niemals einen Punkt, an wel-
chem eine »Idee des Rechtes« als ein autonomer dritter Term betrachtet werden
konnte. Die Manifestation so einer Position wére nichts geringeres als die Zerst6rung
des Gesetzes, was eben gerade bei Miiller passiert, wenn die Schiedsrichter des Ge-
setzes schlieRlich nicht mehr richten oder entscheiden, sondern einfach verglei-
chen. Trotz der groRten Bemiihungen Kottwitz" wird der Kurfiirst niemals eine Ver-
schiebung der Debatte von dem Streit iiber Recht und Unrecht in den Vergleich von
Recht und Gegenrecht zulassen. Dementsprechend miissen wir uns Lukdcs’ Behaup-
tung stellen, daR Kleists Kritik am PreuRischen Staat begrenzt ist durch das Fehlen
jedes »objektiv-geschichtlichen Inhalt[s]« und deswegen eine »subjektiv-individua-
listische Empdrung« bleibt, die dann »zu einer subjektiv-individualistischen Beja-
hung und Begeisterung [wachst].« Georg Lukacs: »Die Tragddie Heinrich von
Kleists,« in: ders., Werke, Berlin 1964, Bd. 7, 217-219.

259

14,02,2028, 04:38:47.



https://doi.org/10.14361/9783839401057-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT

werden kann.'® Ein Schritt, der im Kontrast dazu steht, Gliick und Zu-
fall zusammenfallen zu lassen, wie es der Kurfiirst im Streit mit Kott-
witz liber die Griinde des Sieges implizit geschehen lieB.*® Aber die
Unfahigkeit des Prinzen, Fortuna mit ihrem Namen anzurufen, erklart
nicht, warum der Prinz zum Schluf§ lieber gekront, statt hingerichtet
wird. Neben Glick und Zufall lauert ein noch unbestimmterer Spieler:
»gleichviel«. Als das Wort zum ersten Mal auftaucht, scheint es noch
unproblematisch. Der Prinz, das erste Mal mit der Neuigkeit konfron-
tiert, daf seine Handlungsweise wahrend der Schlacht das MiRfallen
des Kurfiirsten erregt hat, erwidert scharf, daf§ sie nach allem was ge-
schehen ist, die Schweden immerhin besiegt haben. Hohenzollern ant-
wortet: »Gleichviel! — Der Satzung soll Gehorsam sein« (775). Doch die-
ses Wort greift wild um sich, als Hohenzollern dem Prinzen erzadhlt, daf
er ihm nicht das Schwert bringt, um ihn zu befreien, sehr zur Bestiir-
zung seines Freundes: »Prinz: Ich glaubte, du, du bringst [den Degen]
mir. — Gleichviel! Hohenzollern: Ich weill von nichts. Prinz: Gleichviel,
du horst; gleichviell« (797-798). Der merkwiirdige Status seiner »Gleich-
giiltigkeit« wendet sich abermals, wenn Hohenzollern dem Prinzen er-
zdhlt, daR dem Kurfiirst das Urteil vom Kriegsgericht vorgelegt worden
ist, »und er, statt wie das Urteil frei ihm stellt, / Dich zu begnadigen, er
hat befohlen, / DaB es zur Unterschrift ihm kommen soll« (881-882).
Miissen wir noch die Antwort des Prinzen hinzufiigen: »Gleichviel. Du
horst. Hohenzollern: Gleichviel? Prinz: Zur Unterschrift? Hohenzollern:
Bei meiner Ehr! Ich kann es dir versichern. Prinz: Das Urteil? — Nein!
Die Schrift? Hohenzollern: Das Todesurteil« (883-887). Hohenzollern
kann seinen Punkt erst verdeutlichen, nachdem er einmal »gleichviel«
mit »gleichviel« beantwortet hat. Die Frage ist, ob dies eine Negation
der Gleichgiiltigkeit durch Gleichgiiltigkeit ist (d.h. die Artikulierung
eines Unterschiedes), oder ob gleichviel gleich gleichviel ist, in einer
Weise, dafl es eine Beziehung zum Gesetz artikulieren kann, die etwas
anderes als gleich oder ungleich ist. Wenn »gleichviel« im ersten Akt
den Verlust der Macht des Prinzen benennt, benennt es hier das Schei-
tern des Gesetzes, als Gesetz der Namen zu funktionieren.*®

18. In seinem Monolog am Ende des ersten Aktes bezieht sich der Prinz feierlich auf die
romische Schicksalsgdttin Fortuna: »Nun denn auf deiner Kugel, Ungeheures, / Du,
der der Windeshauch den Schleier heut, / Gleich einem Segel liiftet, roll heran! / Du
hast mir, Gliick, die Locken schon gestreift. Ich hasche dich im Feld der Schlacht und
stiirze / Ganz deinen Segen mir zu FiiRen um« (356-362).

19. »Meinst du das Gliick werd immerdar, wie jiingst, / Mit einem Kranz den Ungehor-
sam lohnen?« (1567-69).

20. Wahrend die Argumente von Kottwitz und Hohenzollern im Interesse des Prinzen im
flinften Akt auf die Ideen von Gesetz und Staat verweisen, wie sie im Stiick zur Gel-
tung kommen, ist es unklar, bis zu welchem Grade sie den Gang der Ereignisse be-

260

14.02.2028, 04:38:47. i


https://doi.org/10.14361/9783839401057-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JAN MIESZKOWSKI: ZUR EWIGEN NACHWELT (OHNE FRIEDEN)

In einer Art und Weise, die mit dem Erlall des Kriegsrechtes
vollkommen unvereinbar ist, und damit in der Tat mit dem Gesetz als
solchem, bietet der Kurfiirst dem Prinzen eine Gelegenheit, selber zu
entscheiden, ob er ungerecht behandelt worden ist. Eine Gelegenheit
also, sein eigenes Todesurteil zu widerrufen. Die rechtswidrige Ent-
scheidung friih anzugreifen — mag sie nun rechtmafig gewesen sein
oder nicht —, trifft so mit dem Angebot der Gelegenheit zu einer zweiten
(rechtswidrigen) Entscheidung zusammen. Hat der Kurfiirst, der Stell-
vertreter des Gesetzes, einfach seine eigene Pflicht gegeniiber dem Ge-
setz auller Kraft gesetzt, oder ist sein Angebot in irgendeiner Weise dem
Gesetz gehorsam?

Das Angebot einer Selbst-Entschuldigung geht aus Natalies Ver-
such »fiir Vetter Homburg um Gnade [zu] flehn!« (1082) hervor. Natalie
gibt zu, daB »das Kriegsgesetz herrschen soll«, fligt aber den oft zitier-
ten Punkt hinzu, daf »die leiblichen Gefiihle« auch eine Rolle spielen
sollten, und dafl es »die schonste Ordnung in diesem Fall« sein wiirde,
»den Spruch der Richter willkiirlich zu zerreiflen« (1127-1129). Allein,
diese Behauptung bedeutet keine Storung des Gesetzes. In seiner abso-
luten Systematik, in dem es absolut unwillkiirlich ist, indem es durch
nichts begrenzt ist als es selbst, ohne Riicksicht auf andere Gesetze, ist
das Gesetz selbstherrlich, eigenmdchtig, also willkiirlich. Unter legalen
Bedingungen wire die Zerstorung des Urteils ebenso willkiirlich wie
unwillkiirlich: Die Unterscheidung ist einfach nicht relevant. Natalies
Bemerkung konfrontiert weniger das Gesetz mit einem anderen des Ge-
setzes, das sich dann als es selbst herausstellt, als da mit ihr vielmehr
die Frage aufgeworfen wird, ob irgendeine Darstellung der Beziehung
des Gesetzes zu etwas anderem als es selbst, insbesondere irgendeine
Darstellung der Effekte oder Auswirkungen, per Definition, willkiirlich
ist. Das bedeutet nicht, daf Willkiir ein anderer Name fiir das Gesetz ist
(sowie das [Nicht-]Gesetz des Zufalls). Der Punkt ist vielmehr, dalk es
gleichviel und gleichwenig Sinn hat zu sagen, das Gesetz ist willkiirlich,
als zu sagen, es ist unwillkiirlich. Das Gesetz ist nichts anderes als die
Selbst-Differenzierung des Gesetzes von dem, was nicht Gesetz ist, was
nicht heif§t, dafl es unmoglich ist, das Gesetz von seinem Gegenteil zu
unterscheiden (so als wiren sie miteinander vermengt oder ihre Grenze
zueinander verwischt), vielmehr, dafl die Negation, die so eine Opposi-
tion erst ermoglichen wiirde, niemals vor dem Gesetz existieren kann.

einflussen, d.h., wie weitgehend sie EinfluR} auf den Kurfiirsten haben. Nimmt man
die kritische Aufmerksamkeit, die dem Status von Natalies Handschuh, den der Prinz
sich in der Eingangsszene geschnappt hat, geschenkt wird, lohnt es sich, Hohenzol-
lerns Argument zu beachten (»dies Stiick des Traums [die Handschuhe], das dem
Prinz verkdrpert ward, / Zerstort zugleich und kréftigt seinen Glauben«), das wahr-
scheinlich noch weniger liberzeugend ist, als das von Kottwitz (1669-1670).

261

14,02,2028, 04:38:47.



https://doi.org/10.14361/9783839401057-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT

Feststeht, dafl mindestens das Schema von Ursache und Wirkung un-
terbrochen, wenn nicht aufgehoben ist, insofern sich erweist, daf§ es zur
Klarung, was das Gesetz tut, bedauerlicherweise vollkommen unange-
messen ist.

Aber Natalies Behauptung iiber »Gefiihle« ist eigentlich nur eine
kleine Facette in ihrer weiteren Argumentation, dafl das Vaterland kei-
ne Schwierigkeiten haben wird, das Miflgeschick des Prinzen zu iiberle-
ben (und die damit einhergehende Geste des Vergebens von seiten des
Kurfiirsten).?* Das Weiterleben, das Uberleben in einer und fiir eine
Zukunft des Vaterlandes ist somit gegriindet auf etwas anderem als der
Regel des Gesetzes; es findet statt trotz (oder sogar ungeachtet) der
rechtméfigen oder unrechtmafligen Regel des Gesetzes. Das Vaterland
existiert kraft einer Sache, die keineswegs das Gesetz ist, einer Sache,
die Natalie als Forderung »der Geschichte« identifiziert. Die Gefahr der
Unterscheidung, die sie vornimmt, ist, daf Geschichte und Gesetz un-
widerruflich voneinander getrennt werden. Diese denkbare Folge iiber-
treibt der Kurfiirst noch, wenn er antwortet, »Meint er, dem Vaterlande
gelt es gleich, / Ob Willkiir drin, ob drin die Satzung herrsche?« (1144-
45). Gleichzeitig weist die Tatsache, dal’ die erste Frage des Kurfirsten,
die eine Frage nach der Ansicht des Prinzen ist, in Richtung auf das,
was an der Unterscheidung, die Natalie vornimmt, so verlockend ist;
namlich, daB sie so weit reicht, die Wieder-Herstellung des Prinzen als
begreifliches, rechtmaliges Subjekt zu ermoglichen — insbesondere des
Prinzen des ersten Aktes, ein Subjekt also, dessen Bemiihungen, sich
auf eine Zukunft zu beziehen, seine Fahigkeit zu wissen und seine Fa-
higkeit zu handeln, polarisiert haben.

Leider konnen Natalies darauf folgende Bemerkungen den Prin-
zen in dieser Frage kaum beruhigen. Weit davon entfernt, eine eigene
Meinung iiber den Status einer legalen Entscheidung und ihren Impli-
kationen fiir das Vaterland zu haben, denkt der Prinz, gefangen in ei-
nem elendigen Zustand, der bisher ohne Beispiel war, nur an Rettung
(»Zu solchem Elend, glaubt ich, sdnke keiner, / Den die Geschicht als
ihren Helden preist« [1167-1168]). Als ware das noch nicht genug, fiigt
sie dem hinzu, da das Vaterland zu Grunde gehen konnte, und er wiir-
de es nicht einmal bemerken (»Der konnte, unter Blitz und Donner-
schlag, / Das ganze Reich der Mark versinken sehn, / DaR er nicht fra-
gen wiirde: Was geschieht?« [1152-54]). Wenn der Prinz somit also
ganzlich auBerhalb der Geschichte des heroischen Ruhms steht, den er
im ersten Akt doch herbeifithren wollte, so ist er ebenfalls auBerhalb
des Herrschaftsanspruchs des Vaterlandes bis zu einem solchen Aus-

21. Somit werden diese Gefiihle niemals in eine Reihe mit Adam Miillers Prinzip von Be-
weglichkeit gestellt, derart, dal® sie im Gegensatz zu den Begriffen und Grundsétzen
des Gesetzes stiinden.

262

14.02.2028, 04:38:47. i


https://doi.org/10.14361/9783839401057-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JAN MIESZKOWSKI: ZUR EWIGEN NACHWELT (OHNE FRIEDEN)

mall, daff man nicht damit rechnen kann, daf§ er jenes Ereignis, das in
Natalies vorherigen Worten die kontrafaktische Annahme par excellence
ware, den Tod des Vaterlandes, bemerken wiirde. Auf der einen Seite
uberschreitet der Zustand des Prinzen durch seine reine Individualitat
jede historische Typologie. Es gibt keinen Prazedenzfall, auf den man
verweisen konnte (auf den man fallen koénnte), um zu erkldren, wie sehr
er seinen Kopf verloren hat, wie weit er gefallen ist.*?* Auf der anderen
Seite hat die Angst des Prinzen vor seinem bevorstehenden Tod, seinen
Bezug zum historischen Anteil der Zukunft zerstort, selbst einer un-
moglichen Zukunft (das bedeutet, wie wir vielleicht vermutet haben,
daR er von der Beziehung zu einer unmoglichen Zukunft, in welcher wir
ihn im ersten Akt vorfinden, nichts weiR).

Jedenfalls ist Natalies Argument erfolgreich und iiberzeugt den
Kurfirsten, dafl jetzt gehandelt werden muf. »Wo werd ich / Mich ge-
gen solchen Kriegers Meinung setzen?« fragt er (1181-82). Wo, wohin,
in der Tat? Der jammerliche Zustand des Prinzen verlangt vom Gesetz
auBerordentliche Aufmerksamkeit, weil unklar ist, ob sein Fall fiir das
Gesetz irrelevant ist, dem Gesetz gleich ist, oder ob er dem Gesetz viel-
leicht zu sehr entspricht, er wie das Gesetz ist, d.h. gleichviel gerade in
seiner Gleichgiiltigkeit fiir die Zukiinftigkeit einer Geschichte. In jedem
Fall steht das Angebot: »Wenn er den Spruch fiir ungerecht kann halten
/ Kassier ich die Artikel: er sei freil« (1185-1186). Von Natalie tiber die-
se neue Option unterrichtet, ruft der Prinz iiberrascht: »Es ist nicht
moglich! Es ist ein Traum!« (1305). Fiir die eigene Untersuchung seines
Traumzustandes schlief3t sich somit der Kreis: Im zweiten Akt behaup-
tet der Prinz, er miiSte getrdumt haben, als sie ihm seinen Degen weg-
nahmen (»Trdum ich? Wach ich? Leb ich? Bin ich bei Sinnen?« [765]);
nun zieht er die gleiche Moglichkeit in Erwdagung, als ihm angeboten
wird, seinen Dolch zuriickzubekommen. Indem er wiederholt seine
Schwierigkeiten auf sein traumerisches Verhalten in der Eingangsszene
des Stiickes zuriickfihrt, scheint der Prinz seine Beziehung zum Gesetz
in eine Selbst-Beziehung zu wenden, zu einer Frage seines Selbst-
BewufBtseins. Doch das ist illusorisch. Das Stiick wiirde sich ziemlich

22. An einer Stelle nimmt Natalie eine eigentiimliche Umkehrung ihrer Argumentation
vor, indem sie dem Kurfiirsten sagt, er konne nicht erst den Prinzen kronen und
»dann ihn enthaupten« (1107-08), obwohl weder der Kurfiirst (noch Natalie) ihn
zuvor liberhaupt gekront haben. Das Motiv der Kopfe (oder ihr Fehlen) und ihre An-
gemessenheit gekront zu werden, durchzieht das ganze Stiick und ist auch Thema
der Griibeleien, die der Prinz selber zwei Szenen spater in einem Monolog anstellt,
wo der allmahliche Fall des Kopfes (das Herabsinken) die Passage iiber die Reise des
Lebens kennzeichnet: »Wer heut sein Haupt noch auf der Schulter trdgt, / Hangt es
schon morgen zitternd auf den Leib, / Und lbermorgen liegts bei seiner Ferse«
(1290-92).

263

14,02,2028, 04:38:47.



https://doi.org/10.14361/9783839401057-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT

anders entwickeln, wenn der Prinz von seinem Traum aufwachte in ei-
nen tieferen »Schlaf«, in welchem er wiite, dal Traumen die Gewiheit
jedes Schlafes unterbricht, der einfach das andere des Wachseins wdre.
Weit entfernt von jeder Einsicht, welche die Form einer Spaltung in-
nerhalb des Subjektes annehmen wirde, verbirgt sich hinter der
Traum-Frage ein Bemiihen, wieder den Boden fiir eine Beziehung zum
Gesetz, als ein intersubjektives Problem, bereitzustellen. Das begrenzte
Bewulitsein des Prinzen, das soweit geht, daf er an verschiedenen Stel-
len in der Eingangs- und Schlullszene halb- oder unbewuft ist, wird
zum AnlaR fiir das Abgleiten in den Vergleich und den Kontrast der
Dynamiken, die in den Beobachtungen der anderen Figuren vom Prin-
zen im Spiel sind; dies geschieht an einem Punkt, an dem das Gesetz
einfach zu einem Satz von Regeln reduziert worden ist, ohne jede genu-
ine, positionelle Kraft. Die Ironie ist natiirlich, daf$ dabei nichts an der
Tatsache gedndert wird, da keine andere Frage vor dem Gesetz gestellt
werden kann als: »Ist es ein Traum?«*3

Eine ndhere Untersuchung des Briefes, den der Kurfiirst schrieb,
bestdtigt, daR sein Pessimismus durchaus angebracht ist. Auch wenn
ein ganz aullerordentliches Angebot gemacht worden ist, das Gesetz zu
bestimmen, ist dabei doch nicht garantiert, dafl einem die Antwort frei
steht. »Meint Thr, ein Unrecht sei Euch widerfahren«, schreibt der Kur-
fiirst, »So bitt ich, sagts mir mit zwei Worten — / Und gleich den Degen
schick ich Euch zuriick« (1311-12).># So albern es vielleicht klingt, aber
es ist keineswegs offensichtlich, welches diese »zwei Worte« sein sollen.
Natalie »erblat«, weil sie sogleich erkennt, dal ihm diese »zwei Worte«
nicht zur Verfiigung stehen werden, unterdessen 1aft sich der Prinz
weiterhin den Brief durch den Kopf gehen: »er sagt, wenn ich der Mei-
nung ware —«, griibelt er, an welchem Punkt Natalie ihn unterbricht:
»Freilich!« (1322-23). Aber »freilich« wird niemals zu »einer Freiheit
des Schreibens«.?> Dem Prinzen ist es unmoglich, sich zu fassen, er ist
nicht in der Lage, wie er sagt, »die Fassung eines Prinzen« niederzu-
schreiben. »Zwei Worte nur bedarfs!« wiederholt der Prinz verdutzt,
doch leider ist »gleichviel« nur ein Wort. Da ihre Frustration wachst, be-
tont Natalie, daf die Bitte um Antwort »der Vorwand [ist], / Die duere
Form nur, deren es bedarfs: / Sobald er die zwei Wort in Handen hat, /
Flugs ist der ganze Streit vorbeil« (1346-49). Doch wenn die Widmung
des Stilickes davon spricht, da es eine »sie« ist, welche »den Preis in

23. Zum Problem des BewulRtseins im Stiick, vgl. Helmut Arntzen: »Prinz Friedrich von
Homburg. Drama der Bewul3tseinsstufen, in: Walter Hinderer (Hg.), Kleists Dramen.
Neue Interpretationen, Stuttgart 1981, 213-237.

24. Der Kurfiirst fiigt sogar die Unfahigkeit des Prinzen, den richtigen Fall zu liefern,
wiederbeschwdrend hinzu: »Auf euren eignen Beifall rechnet ich« (1310).

25. Anders gesagt, »freilich« ist keine Weise, »Friedrich« zu sagen.

264

14.02.2028, 04:38:47. i


https://doi.org/10.14361/9783839401057-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JAN MIESZKOWSKI: ZUR EWIGEN NACHWELT (OHNE FRIEDEN)

Hénden [halt],« hat keiner in dieser Szene das Mittel vor- oder zuhan-
den (oder »zuhaupt«), mit dem man diese Worter in die Hande be-
kommt. Ist also zwei gleichviel gleich? Die Forderung nach zwei Wor-
tern ist nicht so merkwiirdig, wie es vielleicht erscheinen mag, wenn
man davon ausgeht, dall Beteuerungen in einem Wort sich wiederholt
als wenig vertrauenswiirdig erweisen (sowie am Beginn des Stiickes,
wenn Hohenzollern jedem »auf [s]ein Wort« versichert, dafl sich der
Prinz in der Schlacht korrekt verhalten wird). Aber zwei ist wiederum
stets mit dem Zweifel der Figuren lber die Zukunft assoziiert und mit
dem, auf was der Kurfiirst als die Zweideutigkeit seines Scherzes ver-
weist.?® Der Prinz besteht weiterhin darauf, das Schreiben des Kurfiir-
sten nicht richtig fassen zu konnen, bis er schlieBlich ausruft: »Sieh da!
[...] Mich selber ruft er zur Entscheidung auf! Recht, wie ein grofies
Herz sich fassen muf!« (1340-44). Hat der Prinz einmal das Angebot
des Kurfiirsten fiir sich in einen Aufruf zur Entscheidung umformuliert,
gibt es plotzlich keinen Zweifel mehr in seinem Kopf, dafl es unmoglich
ist zu sagen, er sei ungerecht behandelt worden. Fassen scheint einfach
zu sein, sobald es einmal zu einem Problem von Entscheidung gemacht
werden konnte. In der Tat verandert die Identifizierung des Aufrufs zur
Entscheidung das Verhdltnis des Prinzen zu seinem bevorstehenden
Tod grundlegend. Wahrend in der Todesfurchtszene mit Natalie und
der Kurfiirstin sein Glaube an die Vorhersagbarkeit seiner eigenen Zu-
kunft (und Grabinschrift) ihn blind gezeigt hat gegeniiber der histori-
schen Ereignishaftigkeit der Zukunft als solcher, ist er nun schonungs-
los gleichgiiltig gegeniiber dem, was ihm widerfahren mag, wenn er Na-
talies Sorgen in dieser Hinsicht mit einem Wort beantwortet: »Gleich-
viel«.

Trotz all der Verwirrung, die sein Traumen angeblich verursacht
hat, stellt der Prinz fiir die anderen Figuren im wachen Zustande ein
weitaus groeres Problem dar, wenn er das Gesetz zusammenfallt, in-
dem er gleichzeitig das Angebot des Kurfiirsten fat, sich fat und eine
Antwort verfaBt. Nicht gerade ein verantwortungsloser Trdumer,
scheint der Prinz das Gesetz (wenn nicht sogar die Krone) in die eigene
Hand genommen zu haben. Im Gegensatz zur Eingangsszene des ersten
Aktes ist hier nicht klar, in welchem MaRe diese Form der Autonomie
ein Eingreifen von aulen erlaubt, d.h. einen weiteren »Scherz«. »Der

26. Neben dem offensichtlichen Punkt, daR es zwei Friedriche gibt, ist zwei als quan-
titatives MaR praktisch jeder Beschreibung von Zeit im Stiick zugeordnet. Besonders
bemerkenswert ist die Verschiebung der Redewendung »einen Augenblick« (die im
ersten Akt vielleicht fiinfzehnmal auftaucht) zur ungebrduchlichen Konstruktion
»zwei Augenblicke,« die vom Prinzen benutzt wird, wenn er sich auf seinen vorzeiti-
gen Angriff in der Schlacht bezieht. Es ist unklar, ob die Beziehung zwischen eins
und zwei von Gleichheit, Ungleichheit oder Gleichgiiltigkeit bestimmt wird.

265

14,02,2028, 04:38:47.



https://doi.org/10.14361/9783839401057-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT

Ungeheuerste«, wie Natalie ihn tauft, hat die Grenzen der Menschlich-
keit erreicht, weil er, im Gegensatz zur Widmung, unter dessen Schirm-
herrschaft sich das gesamte Drama entfaltet, nicht mehr danach ver-
langt, sich selbst zu kronen. Der Scherz der Eingangsszene wird plotz-
lich ernst, wenn der Prinz aufhort, nur herumzuspielen, wenn er nicht
mehr versucht, im Fortleben zu leben, jenseits seiner selbst zu leben. Es
ware verlockend, diese neue Haltung als Ausdruck einer Wieder-
Behauptung eines Gesetzes, das ein autonomes Selbst, sich selbst gibt,
zu beschreiben, eine Dynamik, die eher intra- als intersubjektiv ware.
Schlieflich stellt der Prinz unter Beweis, dafl er nach allem tliber einen
betrdchtlichen Einblick in das Gesetz verfiigt. Der Aufruf zur Entschei-
dung von seiten des Kurfiirsten eroffnet vermeintlich die Moglichkeit,
das Todesurteil — von dem dann nicht gesagt werden kann, wem es zu-
zuordnen ist — in eine Entscheidung des Prinzen zu verwandeln. Doch
der Scherz des Kurfiirsten kommt nicht an, er fallt auf ihn zuriick. Der
Prinz weil nur allzu gut, dall der Aufruf zur Entscheidung nicht (wie
Natalie ihn vergeblich zu iiberzeugen versucht) als »dullere Form« be-
handelt werden kann, als reiner Vorwand. Vor dem Gesetz sind die zwei
Worte in den Handen niemals zur Hand, zum Gebrauch verfiigbar (wie
ein Scherz). Der Prinz 148t es nicht zu, dal das Gesetz umgestaltet, um-
besetzt wird zu einem dialogischen ProzeR gemacht wird: Er lehnt es ab,
den Aufruf zur Entscheidung, als eine Frage zu behandeln, die eine
»Ja«-Antwort (Ich bin ungerecht behandelt worden) oder »Nein«-Ant-
wort (Ich bin nicht ungerecht behandelt worden) schon vorwegnimmt.
Das heif8t nicht, wie oft angenommen worden ist, daR der Prinz einfach
den Kurfiirsten an den Wortlaut oder Buchstaben des Gesetzes binden
will, indem er seine Gnade ablehnt. Soll der Prinz sich wirklich gesetz-
lich verhalten, hat er mehr zu tun, als einfach zu erkldaren, daf er die
Verantwortung fiir seine Fehler auf sich nimmt. Vor dem Gesetz be-
deutet der Satz »zwei Worte nur bedarfs«, daB die einzige Antwort, die
akzeptiert werden kann, Ja und Nein oder weder Ja noch Nein ist.?” Ei-
nige Szenen spdter wird dies deutlicher, wenn, das einzige Mal im
Stiick, daR die beiden Friedriche?® bei vollem BewufBtsein zusammen-
treffen, der Kurfirst sich abermals mit der Bitte um Hilfe an den Prin-
zen wendet. Dieses Mal geht es um die Frage, wie mit der Petition der

27. Dieses Problem bleibt den anderen Figuren nicht verborgen. Sie verfolgen nur halb-
herzig die Quasi-Meuterei und reagieren darauf im Fall des Kurfiirsten, weil die er-
barmliche Verzweiflung des Prinzen offensichtlich nicht nur eine Frage der Gerech-
tigkeit oder Ungerechtigkeit seiner Zwangslage war.

28. Von denen einer sehr unsicher liber die Beziehung zu ihrem gemeinsamen Namen
ist, um nicht den Status ihres Namens als gemeinsamen Grund ihrer Beziehung zu
erwdhnen: »Der Prinz: Doch dir, mein Fiirst, der einen siilen Namen / Dereinst mir
fiihrte, leider jetzt verscherzt« (1765-66).

266

14.02.2028, 04:38:47. i



https://doi.org/10.14361/9783839401057-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JAN MIESZKOWSKI: ZUR EWIGEN NACHWELT (OHNE FRIEDEN)

Truppen, in der die »Freiheit« des Gefangenen gefordert wird, zu ver-
fahren ist. Der Prinz antwortet: »Ich will den Tod, der mir erkannt, er-
dulden!« (1745), und weiter: »Es ist mein unbeugsamer Wille! / Ich will
das heilige Gesetz des Kriegs, / Das ich verletzt’, im Angesicht des
Heers, / Durch einen freien Tod verherrlichen!« (1749-52). Der Prinz
kann das Gesetz nur verherrlichen, indem er seine eigene Individualitat
zur Universalitit des Gesetzes erhebt, d.h. indem er stirbt. Dieser
Frei-Tod ware die unmogliche Koinzidenz von Erkenntnis und Han-
deln, wie sie im ersten Akt entworfen worden ist, der Inbegriff einer
Selbst-Kronung, bei welcher das Subjekt im Sterben, in Entsprechung
mit dem Gesetz, ein Gesetz affirmieren wiirde, das vollkommen gleich-
gliltig gegeniiber den partikularen Pradikaten (Winsche, Mangel,
Traume oder das Winden von Kranzen) eines jeden Subjektes ist. Die-
ser Frei-Tod wdre derjenige Ort, wo das Urteil des Gesetzes und die
Entscheidung des Selbst koinzidieren wiirden, der Ort, an dem sich das
Selbst sich selbst ein universelles Gesetz geben konnte, das nicht auf
die Partikularitdt eines Selbst beschriankt ware. Aber der Wille zum
Frei-Tod macht den Prinzen nicht frei. Der Tod trennt Freiheit und
Sein, d.h. das freie Subjekt existiert nicht ldnger; was nicht bedeutet,
dal der Prinz, indem er sein Leben opfert, Unsterblichkeit gewinnen
kann, wie er es in einer der denkwiirdigsten Reden des Stiickes fiir sich
beansprucht (5. Aufzug, 10. Auftritt). In der weitergefalten Logik des
Stiickes betrachtet, ist dies erst moglich, nachdem der Kurfirst das To-
desurteil zerrissen hat. Weit davon entfernt, ihn in das Reich derjeni-
gen, die sich dem Gesetz des Krieges beugen, zuriickzubringen, bringt
der Todeswunsch den Prinzen vielmehr mit dem Gesetz als solchem in
Konflikt. Der Krieg, den die Figuren fiihren, ist kein Krieg des Sterbens
oder des Todes. Im diesem Krieg geht es vielmehr darum, »die Reise
des Lebens«*® davor zu bewahren, lediglich ein endloses Band von
Apostrophen dessen, was existiert, zu sein; eine »Freiheit«, in welcher
das Selbst zum Sklaven einer Welt der Notwendigkeit, zu welcher es
sprache (oft, wie in den Monologen des Prinzen, mit groer Eloquenz)
gemacht wiirde. Krieg ist nichts anderes als die Ermoglichung, einer
Differenz zwischen Leben und Gesetz (was unter anderem darauf hin-
weist, da das Subjekt nicht einfach durch seine Existenz in UUberein-
stimmung mit Gesetzen, die es sich selber gibt, frei sein kann). Gleich-
zeitig ist der Krieg ein ethisches Ereignis, insofern er an das, was sein
soll, appelliert (anstatt an das, was ist); die Zwei-Worter-Rufe zur nach-
sten Schlacht und zum nédchsten Sieg (»Zur Schlacht! Zum Sieg!«) sind
keine Ausdriicke subjektiver Intentionen oder Wiinsche, sondern Mar-
kierungen der Unmoglichkeit des Selbst, den Tod als seinen »eigenenc

29. Wie es der Prinz nennt: »Das Leben nennt der Derwisch eine Reise, / Und eine kurze.
Freilich! Von zwei Spannen [...]« (1286-88).

267

14,02,2028, 04:38:47.



https://doi.org/10.14361/9783839401057-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHT

oder den Tod als das »andere« eines Lebens, das es sein reigenes< nen-
nen konnte, zu kennen. Der Aufruf zum Krieg ist jene Stelle, an welcher
der Rufende sich selbst nicht im Hinblick auf das verstehen kann, zu
dem er ruft oder weswegen er ruft, was bedeutet, dafl Krieg niemals et-
was reflexives (oder zukiinftiges) ist, iiber das ein Individuum verstehen
konnte, was es ist, was es sein wird, oder was es gewesen sein wird.

Der Scherz des Scherzes ist, daR den anderen Figuren nichts an-
deres iibrig bleibt, als sich auf den Scherz einzulassen, weil er das ein-
zige Mittel ist, sich in Beziehung zum Prinzen zu setzen. Bevor sie den
Prinzen zurick in eine Schlacht drangen konnen, im Bemiihen in ihm
etwas wiederzubeleben, was als eine gehorsame Haltung gegeniiber
dem Gesetz aufgefallt werden kann, miissen sie zundchst versuchen,
seine unmogliche Beziehung zu seiner Nachwelt zu inszenieren; sie
miissen seinen Traum vom Ruhm bekraftigen, indem sie das Todesur-
teil durchspielen. Die Spieler verbinden dem Prinzen die Augen; sie
kronen ihn mit dem Kranz, den er in der ersten Szene gebunden hat.
Aber der Scherz, genauso wie der Traum, kann nicht durch sich selbst
negiert werden: der Scherz des Scherzes (oder das Spiel des Spieles)
produziert nicht die beabsichtigten Wirkungen. Dal der Prinz in dem
Moment das BewuBtsein verliert, wo er gekront wird (»er fallt in Ohn-
macht« [1850]), verweist auf seine Unfdhigkeit, vom Gesetz des Trau-
mes ohne weiteres zum Gesetz des Krieges iiberzugehen, miihelos in
einem »Heil! Heil! Heill« zu erwachen; trotz Kottwitz’ geistreichem Vor-
schlag, da die Antwort auf die Frage des Prinzen »Ist es ein Traum?«
ebenso nur »gleichviel« lauten kann. Der Verlust des BewuRtseins mar-
kiert die Manifestation von etwas, das weder Scherz noch Traum, weder
Leben noch Tod ist, etwas, das die rechtmdRige Selbst-Verfassung, die
dies alles garantieren wiirde, unterbricht. Dieses Etwas — in dessen Na-
men das Bestreben, aus zwei Worten eines oder zweien aus eins zu ma-
chen, aufgehoben ist; in dessen Namen Worter nicht langer als »zwei«
oder »gleich« aufeinander bezogen werden konnen —, das nicht stattfin-
det als die heilsame Spekulation des Traumes der Traume, des Scherzes
der Scherze oder des Gesetzes der Gesetze, ist es, was das Stiick »Ge-
schichte« nennt.

Aus dem Amerikanischen von Peter Rehberg

Literatur

Allison, Henry: Kant’s Theory of Freedom, New York, Cambridge Universi-
ty Press 199o0.

Arntzen, Helmut: »Prinz Friedrich von Homburg. Drama der BewufRtseins-
stufeng, in: Walter Hinderer (Hg.), Kleists Dramen. Neue Interpre-
tationen, Stuttgart 1981, 213-237.

268

14.02.2028, 04:38:47. i



https://doi.org/10.14361/9783839401057-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JAN MIESZKOWSKI: ZUR EWIGEN NACHWELT (OHNE FRIEDEN)

Beck, Lewis: A Commentary on Kant’s »Critique of Practical Reason«, Chi-
cago, University of Chicago Press 1960.

Derrida, Jacques: »Préjugés — devant la loi«, in: Jean-Francois Lyotard
(Hg.): La faculté de juger, Paris 1985, 87-93.

Ellis, John: Kleists »Prinz Friedrich von Homburg«. A Critical Study, Ber-
keley University of California Press197o.

Fenves, Peter: A Peculiar Fate, Ithaca, Cornell University Press 1991.

Graham, Ilse: Heinrich von Kleist. Word into Flesh, Berlin 1977.

Hebbel, Christian Friedrich: »Osterreichische Reichszeitung«, Wien, 3./6.2.
1850.

Heine, Roland: »>Ein Traum, was sonst?« Zum Verhdiltnis von Traum und
Wirklichkeit in Kleists Prinz Friedrich von Homburgk, in: Jirgen
Brummack (Hg.), Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte. Fest-
schrift fiir Richard Brinkmann, Bonn 1981, 283-313.

Hoffmeister, Elmar: Tduschung und Wirklichkeit bei Heinrich von Kleist,
Bonn 1968.

Hofmann, Hasso: »Individuum und allgemeines Gesetz. Zur Dialektik in
Kleists Penthesilea und Prinz Friedrich von Homburg«, in: Kleist-
Jahrbuch 1987, 137-163.

Hubbs, Valentine: »Die Ambiguitdt in Kleists Prinz Friedrich von Hom-
burg, in: Kleist-Jahrbuch 1981/82, 184-194.

Jacobs, Carol: »A Delicate Joke«, in: dies., Uncontainable Romanticism,
Baltimore, Johns Hopkins University Press, 1989.

Kant, Immanuel: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Werkausgabe, 12
Bde., Frankfurt am Main 1994, Bd. VII.

Kanzog, Klaus: Text und Kontexte. Quellen und Aufsdtze zur Rezeptionsge-
schichte der Werke Heinrichs von Kleists, Berlin 1978.

Lukdcs, Georg: »Die Tragddie Heinrich von Kleists«, in: ders., Werke,
Berlin 1964, Bd. 7.

Miiller, Adam: Elemente der Staatskunst. 36 Vorlesungen, Berlin 1809
(Nachdruck: Berlin, Haude und Spener 1968), Bd. 1.

Miiller-Seidel, Walter: Versehen und Erkennen, Koln 1967.

Reeve, William C.: Kleist on Stage, 1804-1987, Buffalo, McGill-Queen's
University Press 1993.

Sembdner, Helmut (Hg.): Heinrich von Kleist. Samtliche Werke und Briefe, 2
Bde., Miinchen 1984.

Swales, Erika: »Configuration of Irony. Kleists Prinz Friedrich von Hom-
burgk, in: Deutsche Vierteljahrsschrift fiir Literaturwissenschaft und
Geistesgeschichte 56.3 (1982), 407-430.

Tieck, Ludwig (Hg.): Heinrich von Kleists hinterlassene Schriften, Berlin
1821.

269

14,02,2028, 04:38:47.


https://doi.org/10.14361/9783839401057-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2028, 04:38:47.


https://doi.org/10.14361/9783839401057-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

