Ill. Die eigene Zeit in Gedanken erfasst:
Entwicklungsstufen des Begriffs der Moglichkeit
bei Horkheimer und Adorno

Kritische Theorie verfiigt itber keinen unabanderlichen Bestand an semantisch fixierten
Grundbegriffen, die jeglicher Reflexion vorausgesetzt werden konnten. So hat Adorno
einmal Georg Simmels zentrale Begriffe »Leben« und »Form« als erstarrt charakteri-
siert: Simmels Philosophie verfiige lediglich iiber ein »dirftige[s] Skelett invarianter
Grundbegriffe«.! Invariant und leblos, diesen Attributen gilt es also zu entkommen.
Grundbegriffe der Kritischen Theorie sollen als dynamisch und unabgeschlossen kon-
zipiert werden.

Begriffe konnen deswegen keine ewigen semantischen Elemente aufweisen, weil
sowohl dasjenige, worauf Begriffe sich beziehen, als auch diejenigen, die diesen Bezug
herstellen, keineswegs unberiihrt bleiben von historischem Wandel. Hegel sprach vom
Denker als dem »Sohn seiner Zeit«* und Adorno vom »Zeitkern der Wahrheit«*. Den-
ken, das Adorno als dialektisch auszeichnet, entzieht sich einer »formalens, geschichts-
losen Begriffsbestimmung. Begriffliche Dynamik kénnte aber innerhalb eines philo-
sophischen Systems insofern zum Stillstand gebracht werden, als die historische Ent-
faltung in der eigenen Zeit zum Erliegen kommt: Die eigene Zeit wird — mit Goethes
Faust gesprochen — zum »Faulbett«, wenn sie als das Ziel und als vorlaufiges Ende der
begrifflichen Entwicklung aufgefasst wird. Gerade dann zerrinnt die eigene Zeit als ver-
meintlich feste GrofRe, wenn in ihr weitreichende Umbriiche stattfinden. Hierin besteht
der geschichtsphilosophische Grund der Kritik an der Entdynamisierung von Begriffen,
also ein Einwand gegen die Vorstellung, das philosophische System sei der Kulmina-
tionspunkt der Begriffsentwicklung. Wird demgegeniiber Begriffsarbeit als Ausdruck
eines »experimentum mundi« aufgefasst, als Prozess begrifflicher Konstellationen, so
liegt darin ein philosophiegeschichtlicher Grund gegen die Stillstellung von Begriffen
im status quo. Beide Griinde treffen fiir Horkheimer und Adorno zu. Einerseits kommt

1 Theodor W. Adorno, Henkel, Krug und frithe Erfahrung (1965), in: ders., Gesammelte Schriften

Bd. 11, Frankfurt a.M.: 1997, S. 561.
2 Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, Vorrede, S. 26.
3 Adorno, Wozu noch Philosophie, S. 472. Vgl. Adorno, Drei Studien zu Hegel. Aspekte, S. 285.

https://dol.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2028, 07:38:41, - [



https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

238

Mdglichkeit

die Begriffsbildung in Konstellationen nicht zum Abschluss: Die Begriffe werden in ei-
nem kommunikativen, im Wortsinne dialektischen Prozess in Bewegung gehalten. An-
dererseits wird in der Zisur, welche die Shoah bedeutet, dem begrifflichen Denken
gleichsam ein fester Boden entzogen.

Aus diesen Griinden wird ein werkgeschichtlicher Zugriff vonnéten. Er soll die spezifi-
sche begriffliche Dynamik einer Kritischen Theorie nach Horkheimer und Adorno zutage
fordern. Im werkgeschichtlichen Zugriff wird expliziert, worin die besondere Entwick-
lung des Begrifts der Moglichkeit in den Schriften von Horkheimer und Adorno liegt.
Ich will zeigen, wie sich der Begriff der Moglichkeit aufgrund der historischen Verinde-
rungen und philosophischen Diskussionsprozesse wandelt. Wenn, wie ich in den vor-
angegangenen Kapiteln zu zeigen versucht habe, »Moglichkeit« als Grundbegriff auf-
zufassen ist, so verfiigt auch er tiber eine Dynamik und einen »Zeitkern«. Allerdings
bleiben bei der folgenden Darstellung einige Redundanzen nicht aus. Ich werde nicht
umhinkommen, einige Argumente wieder aufzugreifen, die in den Kapiteln zuvor be-
reits erwdhnt wurden und nun in der werkgeschichtlichen Rekonstruktion eingeordnet
werden.

In der dlteren Kritischen Theorie lassen sich drei Stufen von Moglichkeitsdenken aus-
machen.* Dabei handelt es sich um eine naheliegende, vielleicht auch trivial erschei-
nende Entwicklung: Die erste Stufe umfasst die Zeit vor den Massenverbrechen, die
zweite Stufe ist die zeitgendssische Reaktion auf die Shoah und die dritte Stufe behan-
delt das Moglichkeitsdenken nach Auschwitz. Wihrend sich die ersten beiden Stufen
recht mithelos darstellen lassen, macht es erhebliche Schwierigkeiten, die dritte Stufe
zu rekonstruieren. Sie bleibt fragmentarisch. Die dringlichste Aufgabe diirfte darin be-
stehen, auf den Triimmern ein kritisches Moglichkeitsdenken zu entwickeln, das weder
in die erste Stufe zuriickverfillt, noch den Lihmungen sich aussetzt, die zeitgeschicht-
lich nachvollziehbar sind und in gewisser Weise auch die Kritische Theorie zu einer
der wichtigsten intellektuellen Stromungen in der Nachkriegszeit hat heranreifen las-
sen, weil sie es wie kaum eine andere Schule vermochte, den Zivilisationsbruch nicht
blof} zum Objekt von Sozialforschung werden zu lassen. Zugleich wurde das Subjekt
— Denken selbst — mit diesem Bruch auf radikale Weise konfrontiert. Die Frage, wie
nach Auschwitz noch zu leben sei, entsprang keiner gut gemeinten oder pidagogisch

4 Sowohl Horkheimer als auch Adorno weisen in den Schriften bis in die 1950er Jahre haufig dar-
auf hin, dass sich ihre Cedanken nicht trennen, keinem als Privateigentum zuschreiben lassen:
»Die Darstellung [..] beabsichtigt, einige Aspekte der umfassenden philosophischen Theorie zu
umreifien, die der Verfasser in den letzten Kriegsjahren zusammen mit Theodor W. Adorno ent-
wickelte. Es wire schwer zu sagen, welche Gedanken auf ihn und welche auf mich zuriickgingen«.
Horkheimer, Zur Kritik der instrumentellen Vernunft, S. 26. Gleichwohl wurden Differenzen zwi-
schen Horkheimer und Adorno hervorgehoben, so etwa: Martin Jay, Positive und negative Tota-
litat. Adornos Alternativentwurf zur interdisziplinaren Forschung, in: Wolfgang Bonf und Axel
Honneth (Hg.), Sozialforschung als Kritik. Zum sozialwissenschaftlichen Potential der Kritischen
Theorie, Frankfurt a.M.: 1982, S. 67ff. Dort, wo diese Unterschiede in meiner Analyse relevant wer-
den, weise ich auf sie hin. Ansonsten versuche ich, eher die Gemeinsamkeiten in Hinblick auf den
Moglichkeitsbegriff herauszustellen.

https://dol.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2028, 07:38:41, - [



https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[Il. Die eigene Zeit in Gedanken erfasst

wertvollen Sonntagsphrase, sondern zeigt die Erschiitterung im Angesicht der Kata-
strophe.’

Stufe 1: Kein Wandel ohne gesellschaftliche Potentiale.
Ein marxsches Verstandnis von Wirklichkeit und Maglichkeit

Sowohl Horkheimer als auch Adorno rechnen in den 1930er Jahren noch mit der Prak-
tischwerdung der Philosophie, die mit der Uberwindung der kapitalistischen, verding-
lichten und verwalteten Welt einhergeht. Diese postkapitalistische, vom Tauschprinzip
befreite Gesellschaft wird als Moglichkeit postuliert. Auf sie richtet sich Theorie, die
in der Kritik der Wirklichkeit das Bestehende iiberschreitet. Der Kritikerin kommt die
Aufgabe zu, durch die Negation des Bestehenden die Moglichkeit des Anderen aufzu-
weisen, bestenfalls die emanzipatorischen Potentiale im Spitkapitalismus und Stra-
tegien ihrer Aktivierung kenntlich zu machen. In dieser Transzendenz soll zudem er-
sichtlich werden, warum fir dieses Mogliche zu kimpfen ist.

Ganz allgemein ist eine jede Theorie eine Tatigkeit in ihrer Zeit und neigt entweder
dazu, das Bestehende abzubilden oder Beitrige zu ihrer Verinderung zu liefern. Theorie
wird zur kritischen, wenn mit ihr das Interesse an einer nachhaltigen Veranderung und
Verbesserung der Lebensbedingungen des Menschen einhergeht.® Im Folgenden werde
ich an einigen Texten von Horkheimer und Adorno die Spuren einer Méglichkeitskon-
zeption herausstellen und diskutieren, die in den 1930er Jahren noch, wenn auch mit
Abstrichen, der marxschen Intuition folgt, wonach das Mégliche, mit dem eine Ver-
besserung der menschlichen Lebensbedingungen verbunden wird, aus dem Schof der
bestehenden Gesellschaftsformation hervorgeht.

In Adornos Antrittsvorlesung aus dem Jahr 1931 schwingt noch die Hoffnung mit,
dass Philosophie, wenn sie als Deutung der Wirklichkeit auftritt, das Erfordernis
schirft, die bestehenden Verhiltnisse im Sinne einer emanzipatorischen Verinderung
»aufzuheben«:

»Die Deutung der vorgefundenen Wirklichkeit und ihre Aufhebung sind auf einan-
der bezogen. Nicht zwar wird im Begriff die Wirklichkeit aufgehoben; aber aus der
Konstruktion der Figur des Wirklichen folgt allemal prompt die Forderung nach ihrer
realen Veranderung.«<

Deutende Philosophie begreift die Wirklichkeit als ein zu l6sendes Ritsel. Durch richti-
ges Fragen und permanentes Uberdenken der vorliufigen Antworten 16st sich am Ende
womdglich das Ritsel, so der sokratische Zug dieses Philosophieverstindnisses. Mar-
xistisch mutet es insofern an, als sich Adorno von der deutenden Philosophie erhofft,
»Schliissel zu konstruieren, vor denen die Wirklichkeit aufspringt.«® Diese Schliissel

5 Adorno, Negative Dialektik, S. 356.

6 Alex Demirovic, Der Zeitkern der Wahrheit. Zur Forschungslogik kritischer Gesellschaftstheorie,
in: Joachim Beerhorst et al. (Hg.), Kritische Theorie im gesellschaftlichen Strukturwandel, Frank-
furta.M.: 2004, S. 476.

7 Adorno, Die Aktualitat der Philosophie, S. 338.

8 A.a.0,S.340.

https://dol.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2028, 07:38:41, - [

239


https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

240

Mdglichkeit

sind begrifflicher Natur und treten stets im Plural auf. Fir die vorliegende Untersu-
chung ist von Belang, wie derartige begriffliche Konstellationen den Blick auf eine
Wirklichkeit eréffnen, die auch anders sein kann. Die gelungene Konstellation, so Ador-
no, lasse nicht nur die unverstellte soziale Wirklichkeit, sondern auch ihre Moglichkei-
ten ersichtlich werden. Die Entschliisselung der Wirklichkeit impliziert also die Freile-
gung ihrer Moglichkeiten. Wenn die Wirklichkeit »aufspringt«, werden gesellschaftli-
che Herrschaftsverhiltnisse und Mechanismen, die Adorno unter dem Tauschprinzip
subsumiert und die iiblicherweise als unbedingt erforderlich vorgestellt werden, dem
Bereich zuordnet, der die menschlichen Angelegenheiten umfasst und deswegen veran-
derbar ist. Im Aufspringen der Wirklichkeit wird die bestehende Ordnung offenbar, die
— auf Unterdriickung der inneren und dufderen Natur beruhend - itberwunden werden
soll.

In dem sechs Jahre spiter erschienenen Aufsatz »Der neueste Angriff auf die Meta-
physik« von Horkheimer finden sich markante Spuren des Moglichkeitsgedankens der
ersten Stufe. Sie resultieren aus einer Kritik von zwei vermeintlich strikt zu trennenden
Formen der Wirklichkeitserkenntnis. Metaphysik und einzelwissenschaftliche Erkennt-
nisse stimmen, so die Beobachtung Horkheimers, darin iiberein, dass sie sowohl die
»Reproduktion des gesellschaftlichen Mechanismus« férdern als ihn auch aberschrei-
ten. Beide seien folglich in sich widerspriichlich, weil sie einerseits den status quo ze-
mentieren, aber andererseits zu seiner Uberwindung beitragen (kénnen). Auch wenn
Horkheimer diesen Widerspruch nicht anhand des Begriffspaares von Wirklichkeit und
Méglichkeit behandelt und auflést, kommen seine Uberlegungen jener Unterscheidung
nahe. Die »geistige Situation« der Zeit fithre sowohl in den Einzelwissenschaften als
auch in der Metaphysik zu Wirklichkeitsbetrachtungen, die nicht nur das Bestehende
wiederholen, sondern es zugleich transzendieren. Der Widerspruch wird im Denken
aufgehoben, das in der Betrachtung des Wirklichen immer auch tiber das Bestehende
hinausgegangen ist:

»Das Denken, das nicht dem Bestehenden und seinen vorgezeichneten Erlebnisfor-
men, sondern einer gliicklicheren Zukunft verhaftet ist, geht aus diesem Bestehenden
selbst hervor.<

Theorie, die diesen vermeintlichen Widerspruch zwischen Immanenz und Transzen-
denz auflost, operiert mit der Wirklichkeits-Moglichkeits-Unterscheidung. Damit wird
die klassische und von Marx herrithrende Variante der Wirklichkeitserkenntnis aufge-
griffen, wonach die kommende Gesellschaft aus dem Schofd der Bestehenden erwichst.
Die Moglichkeit der praktischen Transzendenz als Transformation des Bestehenden
fufdt auf realen Ressourcen. Letztere lassen die Moglichkeit einer besseren Zukunft ver-
nehmbar werden. Innerweltliche Transzendenz ist somit der verniinftigen Betrachtung
der Wirklichkeit inhirent.

Am deutlichsten tritt dieses klassische Moglichkeitsverstindnis in »Traditionelle
und kritische Theorie« zutage: Hier finden sich Reflexionen auf den Moglichkeitsbe-
griff, die sich als fliichtige Bemerkungen abtun liefden. Doch vor dem Hintergrund der

9 Horkheimer, Der neueste Angriff auf die Metaphysik (1937), in: ders., Gesammelte Schriften Bd. 4,
Frankfurt a.M.: 1988, S.161.

https://dol.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2028, 07:38:41, - [



https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[Il. Die eigene Zeit in Gedanken erfasst

bisherigen Ausfithrungen erschlief3t sich ihre systematische Relevanz. Im letzten Kapi-
tel habe ich gezeigt, wie die Vorstellung von Kritik mit dem Begrift der Moglichkeit ver-
bunden ist: Kritik der Wirklichkeit impliziert eine Vorstellung von Andersseinkénnen.
Mit einer Umdeutung und Erweiterung der kantischen Urteilstafel konkretisiert Hork-
heimer diese Moglichkeitsvorstellung, indem er eine Urteilsform konstruiert, die ein
reales, auf gesellschaftlichen Vermogen und Realisationsbedingungen fufiendes Mog-
lichkeitsverstindnis impliziert. Im kritischen Urteilstyp liegt die »Keimzelle« eines realen
Moglichkeitskonzepts der Kritischen Theorie.

Ohne selbst darauf zu verweisen, bezieht sich Horkheimer in einer Fufinote auf die
Urteilstafel Kants. Eine der vier Formen des Urteilens fasst Kant unter dem Titel »Rela-
tion« zusammen. Damit werden Urteile bezeichnet, in denen ein Verhiltnis zwischen
Subjekt und Pridikat, zwischen mehreren Begriffen oder Sitzen zum Ausdruck gelangt.
Kant schligt eine Differenzierung der Relations-Urteilsform vor. Ein kategorisches Ur-
teil wird als eine Aussage bestimmyt, die ein Verhiltnis zwischen dem Pridikat und dem
Subjekt eines Satzes umfasst. Ein hypothetisches Urteil stellt eine Wenn-Dann-Relation
zwischen zwei Aussagen und ein disjunktives Urteil eine Entweder-Oder-Beziehung
zwischen mehreren Sitzen dar.’

Horkheimer greift nun auf die kantische Urteilstafel zuriick, indem er sie histori-
siert und um das kritische Urteil erginzt. Die folgenden Uberlegungen zum Méglich-
keitsbegriff gehen auf diese drei Urteilstypen zuriick, die Horkheimer wie folgt benennt
und erliutert:

« Kategorisches Urteil: »So ist es, der Mensch kann nichts daran dndern.«

« Hypothetisches bzw. disjunktives Urteil: »Unter gewissen Umstinden kann dieser
Effekt eintreten, entweder ist es so oder anders.«

« Kritisches Urteil: »Es muss nicht so sein, die Menschen kénnen das Sein indern,
die Umstinde dafiir sind jetzt vorhanden.«"

Denken ist hauptsichlich Urteilen; Kritik wiederum wird zumindest in der kantischen
Tradition als Urteilen und Beurteilen erachtet."” Der von Horkheimer hinzugefiigte Ur-
teilstyp, das »kritische Urteil«, irritiert deswegen, es wirkt wie ein Pleonasmus. Wah-
rend Kant zwischen den Momenten »kategorisch«, »hypothetisch« und »disjunktiv« un-
terscheidet, bindelt Horkheimer die letzten beiden Momente in einem Urteilstyp. Weil
Gegenstand und Denken eine historische Imprignierung aufweisen, lassen sich nach
Horkheimer die drei Urteilstypen geschichtlichen Epochen zuordnen.

Das kategorische Urteil sei typisch fiir die vorbiirgerliche Epoche. Es driicke eine sach-
liche Notwendigkeit aus, wie sie Horkheimer in der Biologie in Aussagen iiber pflanz-
liches Wachstum fiir gerechtfertigt hilt. Aufgrund von Prozessen, die der Pflanze ei-
gentiimlich sind, lassen sich bestimmte Notwendigkeitsurteile fillen. Sein Beispiel: Es

10  Kant, Kritik der reinen Vernunft, B 98.
1 Horkheimer, Traditionelle und kritische Theorie, S. 201, Fufdnote 19.
12 Bezogen auf die Vernunft sollen so ihre Grenzen und Moglichkeiten bestimmt werden. Das hat

Adorno wiederum zu der Vermutung bewogen, dass Vernunft heute vor allem Kritik sei: »We-
nig tbertreibt, wer den neuzeitlichen Begriff der Vernunft mit Kritik gleichsetzt.« Adorno, Kritik,
S. 785f.

https://dol.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2028, 07:38:41, - [

241


https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

242

Mdglichkeit

ist notwendig, dass die Pflanze verwelkt. Urteile iiber soziale Gegenstinde hingegen
entbehren oftmals dieser Zwangsliufigkeit.

Mit dem Eintritt in die biirgerliche Epoche gewinnt das hypothetische oder disjunkti-
ve Urteil an Einfluss, denn es sind insbesondere soziodkonomische Umwilzungen, die
das Bewusstsein dieser Zeit prigen. Die biirgerliche Gesellschaft wird wesentlich als
verinderbar und in Bewegung begriffen. Nun deutet Horkheimer an, dass mit dieser
Wirklichkeitsbetrachtung ein Urteilstyp in Verbindung zu bringen sei, der sich durch
ein Hochstmaf? an Indifferenz auszeichne. Er charakterisiert den biirgerlichen Urteils-
typ mit dem Satz »entweder ist es so oder anders«. Zwar »kann« sich unter gewissen
Bedingungen ein entsprechendes Resultat ergeben, aber ob es zustande kommt, ist un-
gewiss. In hypothetischen oder disjunktiven Urteilen wird das Mogliche (das Konnen)
als etwas Beliebiges aufgefasst.” Ein derartiges Urteil berichtet lediglich von der Kon-
tingenz im Wirklichen. Es kann aber deswegen nicht als vollwertiges Moglichkeitsurteil
gelten, weil es iber das Vorhandensein von Vermdgen und objektiven Realisationsbe-
dingungen keine Auskunft gibt. Ein >biirgerlich Mogliches« verlisst nicht die Stufe blo-
Rer Denk- oder Wunschméglichkeiten.” Um mit Marx zu sprechen: Es driickt keine
Gedanken aus, die zur Wirklichkeit dringen.”

Schlielich scheint die spatkapitalistische Phase eine Urteilsform zu begiinstigen,
die einer kritischen Theorie eigentiimlich ist. Dieses kritische Urteil driickt weder Belie-
biges noch Notwendiges aus. Wenn kritische Urteile auf vorhandene Entwicklungspo-
tentiale innerhalb des Gegebenen rekurrieren, liegt ein Begriff der Realméglichkeit vor.
Kritische Urteile gehen folglich iiber die blofie Kontingenzbehauptung im biirgerlichen
Urteil hinaus. Deutlich wird das an der bereits zitierten Erliuterung des kritischen Ur-
teils: »Es muss nicht so sein, die Menschen konnen das Sein indern, die Umstinde

13 Horkheimer selbst spricht nicht von Beliebigkeit. Aber wenn man sich Kants Ausfiihrungen zur
Urteilstafel vor Augen fiihrt, ergibt sich folgender Zusammenhang: Sowohl ein hypothetisches als
auch ein disjunktives Urteil lassen sich —in modaler Hinsicht—als ein problematisches Urteil auf-
fassen. Dieses Urteil habe einen beliebigen Wahrheitswert: »Problematische Urteile sind solche,
wo man das Bejahen oder Verneinen als blofd méglich (beliebig) annimmt.« Kant, Kritik der reinen
Vernunft, B10o0.

14 Damit ist keineswegs gesagt, dass Traiumen, Wiinschen oder Phantasieren unniitz seien fiir eine
Kritische Theorie. Etliche Stellen bei Horkheimer und Adorno belegen das Gegenteil. Sie kdnnen
durchaus produktiv sein zum Auffinden von Alternativen zum Bestehenden. Nur darf man nicht
dabei stehen bleiben. Es kommt darauf an, die Phantasie in Bezug zu setzen zur Wirklichkeit und
zu ihren transformierenden Potentialen. In gewisser Weise schliefst hier auch eine Kritik an der
Trennung zwischen »Menschen mit Moglichkeitssinn« und »Menschen mit Wirklichkeitssinn« an,
wie sie Musils Mann ohne Eigenschaften aufgestellt hat. Denn beide Sinne verweisen notwendig
aufeinander. Wer sie kiinstlich trennt, kann das Mogliche nur noch als Ergebnis von Triumerei-
en disqualifizieren. Zur Kritik an Musil siehe das Ende von Kapitel »|.3. Zum Zusammenhang von
logischer Méglichkeit, Realmdglichkeit und Wirklichkeit« im Ersten Teil der vorliegenden Unter-
suchung.

15 Zumindest auf der ersten Stufe des Begriffs der Méglichkeit sind zwei Urteilstypen als unge-
niigend gekennzeichnet worden, ndmlich das Notwendigkeitsurteil und das Beliebigkeitsurteil.
Letztlich sieht sich eine Kritische Theorie zwei konkurrierenden Denktypen in Wissenschaft und
Gesellschaft gegeniiber. Das Denken in Notwendigkeiten (Hypostasierung der Notwendigkeit)
und das Denken in Hypothesen (Hypostasierung von Beliebigkeit) werden als tiberholt (nicht
mehr zeitgemiR) und ideologisch (verschleiernd, verfilschend) ausgewiesen.

https://dol.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2028, 07:38:41, - [



https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[Il. Die eigene Zeit in Gedanken erfasst

dafiir sind jetzt vorhanden.« In diesem Satz biindelt Horkheimer drei voraussetzungs-
reiche Thesen iber die soziale Wirklichkeit, wie er sie in den 1930er Jahren zu erfassen
vermag. Erstens ist die Wirklichkeit als historisch entwickeltes »Sein« nicht notwen-
dig, also auch anders moglich (Kontingenz). Zweitens verfiigen die Akteure iiber die
notige Macht — »Kénnen« (individuelle und soziale Vermégen) —, um die Wirklichkeit
qualitativ zu dndern. Drittens sind Rahmenbedingungen - »Umstinde« (passive und
aktive Realisationsbedingungen) — gegeben, die eine Verinderung der menschlichen
Wirklichkeit moéglich werden lassen. Die soziale Wirklichkeit wird somit als ein parti-
ell Bestimmtes aufgefasst. Diese drei Thesen auf ihren empirischen Gehalt zu untersu-
chen, konnte sich als fruchtbares Unterfangen einer Kritischen Theorie der Gesellschaft
erweisen. Man konnte es als die Hauptaufgabe des Sozialforschers erachten, kritische
Urteile tiber die soziale Wirklichkeit zu fillen, welche die Transformierbarkeit der ver-
meintlich erstarrten Verhiltnisse kenntlich machen.’

Ein Realmogliches, das im kritischen Urteil gewahr wird, gestaltet sich als etwas,
dessen Realisierung noch aussteht."” Es lisst sich deshalb als ein prospektiv Mégliches
bezeichnen. Die Vorstellung, dass die Menschen ihr Sein indern kénnen und dass die
Voraussetzungen dafiir vorhanden sind, findet sich so nicht wieder in den Schriften
nach 1945. Dass die Moglichkeiten be- und ergriffen werden kénnen und sich damit
der Auszug aus entfremdeten Verhiltnissen erreichen lief3e, kann als klassische Form
des sozialphilosophischen Moglichkeitsdenkens erachtet werden. Zwar sind Horkhei-
mer und Adorno auch vor 1945 keineswegs mehr davon iiberzeugt, dass ein Telos in
der Geschichte zu erkennen sei und sich im Lichte dieses Zieles oder Prinzips sozialer
Fortschritt unaufhaltsam einstelle. Aber die Uberwindung der vom Tausch gebannten
Wirklichkeit gehort zum intentionalen Kern der frithen Kritischen Theorie, hierin be-
steht das zu realisierende Projekt:

»Wir sind nicht desillusioniert und halten an der Méglichkeit fest. Thr >Widerschein<
hangt zusammen mit der Erfahrung der Méglichkeit, dem Gliick.«®

Kritische Theorie hat Partei zu ergreifen fiir die Unterdriickten in ihrem Befreiungs-
kampf. Sie richtet sich auf diese emanzipatorische Moglichkeit, auf die Mdglichkeit der
Befreiung. Dieser Fokus ergibt sich aus einem materialistischen Verstindnis von Ge-
schichte und Gesellschaft. Gesellschaftstheorie kann, indem sie auf das dem sozia-
len Produktionsprozess innewohnende »Vernunftpotential« verweist, sich selbst in den

16 DerKonjunktivist deswegen gerechtfertigt, weil dieses Verstandnis von Wirklichkeit und Méglich-
keit in den 1940er und 1950er Jahren zunehmend verblasst. Vgl. dazu das folgende Kapitel iber
die Stufe 2 in diesem Teil der Untersuchung.

17 »Die Konstruktion der Gesellschaft unter dem Bilde einer radikalen Umwandlung, das die Probe
seiner realen Moglichkeit noch gar nicht bestanden hat, ermangelt hingegen des Vorzugs, vielen
Subjekten gemeinsam zu sein. Das Streben nach einem Zustand ohne Ausbeutung und Unter-
driickung, in dem tatsichlich ein umgreifendes Subjekt, das heifdt die selbstbewufite Menschheit
existiert [...], istnoch nichtseine Verwirklichung.« Horkheimer, Traditionelle und kritische Theorie,
S. 214.

18 Horkheimer und Adorno, Diskussionsprotokoll »Zeitkern der Wahrheit. Erfahrung und Utopie in
der dialektischen Theorie« (18. Oktober 1939), in: Max Horkheimer, Gesammelte Schriften Bd. 12,
Frankfurt a.M.: 1985, S. 509.

https://dol.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2028, 07:38:41, - [

243


https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

24t

Mdglichkeit

Dienst eines mdglichen (aber nicht notwendigen) emanzipatorischen Fortschritts der
Gesamtgesellschaft stellen.” Dabei, so Horkheimer im programmatischen Duktus fort-
fahrend, gehe es um die »Menschen mit allen ihren Méglichkeiten«.?® Es wirkt wie ein
direkter Kommentar, wenn Marcuse hervorhebt, dass es sich hierbei nicht um eine an-
thropologische Antwort auf die kantische Frage nach dem Menschen handele, sondern
um den »Ausweis der je vorhandenen menschlichen Moglichkeitenc, also derjenigen
Potentiale, die in der »geschichtliche[n] Situation selbst herangereift« sind.*

Das klassische und auf Marx zuriickgehende Méglichkeitskonzept impliziert die
Vorstellung von systemtransformierenden Potentialen; »sozialer Wandel« ist dabei das vor-
herrschende Paradigma: Die klassenlose Gesellschaft entwichst aus der Negation der
kapitalistischen Gesellschaftsformation, als Resultat von progressiver, gesamtgesell-
schaftlicher Umwilzung.** Kritische Theorie weicht aber — wie bereits angedeutet —
in einem gewichtigen Punkt von Marx ab: Sie biifdt die Gewissheit und das Vertrauen
ein, dass das Reich der Freiheit unbedingt von den Unterdriickten und Ausgebeuteten
erkampft wird. Die Krise des Marxismus, so dimmerte es nicht nur dem neuen Direktor
des Instituts fiir Sozialforschung zu Beginn der 1930er Jahre, wird in der zunehmen-
den Depotentialisierung des revolutioniren Subjekts, des Proletariats, offenbar.” Die
Phase nach dem Ende des I. Weltkriegs, in den Jahren des Zusammenbruchs michtiger
Monarchien und schwerer Wirtschaftskrisen, wurde von vielen Zeitgenossen als idealer
Nihrboden fiir sozialistische Revolutionen in Europa eingeschitzt. Doch diese 6kono-
mischen und politischen Krisen fithrten nicht zu einem Erstarken des europdischen

19 Vgl. Axel Honneth, Kritik der Macht. Reflexionsstufen einer kritischen Gesellschaftstheorie, 2. Auf-
lage, Frankfurt a.M.: 1994, S. 74.

20  Horkheimer, Traditionelle und kritische Theorie, S. 218.

21 Max Horkheimer und Herbert Marcuse, Philosophie und kritische Theorie (1937), in: Zeitschrift fiir
kritische Theorie, Jahrgang 6:1980, S. 640 und S. 647.

22 Marcuse hat im Ubrigen diese erste Stufe des Moglichkeitsdenkens, die stark vom aristotelisch
gepragten und von Marx gesellschaftstheoretisch operationalisierten Begriff der Realmoglichkeit
abhéngt, nie iberwunden. Vgl. Herbert Marcuse, Der eindimensionale Mensch. Studien zur Ideo-
logie der fortgeschrittenen Massengesellschaft (1964), Springe: 2004, S. 231f. Gleichwohl sind ihm
die Probleme bekannt, die »Kritische Theorie« unfihig werden lie}, die »befreienden Tendenzen
innerhalb der bestehenden Gesellschaft auszuweisen«. A.a.0., S. 265. Was dann noch bleibt: Hoff-
nung trotz oder aufgrund der Hoffnungslosigkeit, wie die letzten Zeilen dieser Schrift proklamie-
ren.

23 AuRerstinstruktiv stellt Gunzelin Schmid Noerr die intellektuelle Gemengelage in Hinblick auf die
marxsche Theorie und den Marxismus im Umfeld des Instituts fiir Sozialforschung in den 1930er
Jahrendar. Ausgehend von dem nicht umgesetzten Plan Horkheimers, eine Untersuchung zur »Kri-
se des Marxismus« zu veroffentlichen, werden die sozialpsychologischen Studien und 6konomi-
schen Analysen zum gegenwartigen Stand des Kapitalismus und zu planwirtschaftlichen Versu-
chenim postrevolutioniren Russland diskutiert, die letztlich bei Horkheimer und Adorno zu einer
deutlichen Distanzierung von marxistisch-doktrindren Strémungen, wie der II. Internationalen,
fiihrt. Gunzelin Schmid Noerr, Vollendete Negativitit als Spiegelschrift der Erlésung. Uber den
kritischen Sozialismus der Frankfurter Schule, in: ders., Gesten aus Begriffen. Konstellationen der
Kritischen Theorie, Frankfurt a.M.: 1997, S. 92ff. Vgl. Alway, Critical Theory and Political Possibili-
ties, S. 29f. Die dort vertretene These lautet, dass im Verlust des revolutiondren Subjekts in der
Uberlieferten Gestalt des Proletariats Kritische Theorie ansetzt, um die Vielfalt an Akteuren und
Praktiken einer »radikalen Politik« zu rekonzeptualisieren.

https://dol.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2028, 07:38:41, - [



https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[Il. Die eigene Zeit in Gedanken erfasst

Proletariats. Vielmehr wurde seine Anfilligkeit fiir nationalsozialistische und faschisti-
sche Bewegungen immer deutlicher.** Kritische Theorie ist in dieser ersten Stufe ange-
treten, um die Hemmung emanzipatorischer Entwicklungen in der Gegenwart zu ver-
stehen und bestenfalls an ihrer Uberwindung mitzuwirken.?® Diese Vergegenwirtigung
umfasst Studien zur Sozialpsychologie, Politik, Okonomie und Vernunft. Sie bilden die
Grundlage der Kritik an einer Gesellschaftsformation, die, so Gerhard Bolte, in ihrer be-
stehenden Erscheinungsweise »die produktiven Krifte in eine falsche Richtung lenkt,
vermeidbares Elend hervorruft und vorhandene Moglichkeiten zur Verbesserung der
Lage vieler Menschen blockiert.«** Solche Blockaden tragen auch dazu bei, die Uber-
zeugung fallen zu lassen, dass der Kapitalismus automatisch in eine Gesellschaft der
Freien und Gleichen miindet. Ebenso besteht die Moglichkeit der Regression, gar des
Untergangs:

»[DJie Losung der Frage, ob die Klassengesellschaft weiterbesteht oder ob es gelingt,
den Sozialismus an ihre Stelle zu setzen, entscheidet iber den Fortschritt der Mensch-
heit oder ihren Untergang in Barbarei.<*’

So schwindet bereits vor der Zisur, die mit der Bewusstwerdung der Massenverbre-
chen in Europa einhergeht, der Optimismus, die emanzipatorische Umwilzung werde
schon stattfinden. Aber die klassenlose Gesellschaft bleibt zumindest noch als Option
bestehen, auf die es hinzuwirken gelte, um sinnloses Leid, Verdinglichung und Unter-
driickung zu tiberwinden: Freiheit und Gliick scheinen erst in einer Gesellschaft méog-
lichst umfangreich entfaltet werden zu kénnen, die den kapitalistischen Produktions-
verhiltnissen entraten ist.?® Am anderen Ende des Raumes an gesamtgesellschaftlichen
Moglichkeiten liege die Regression der bestehenden Gesellschaftsformation, letztlich
die Barbarei.”

Innerhalb der ersten Moglichkeitsstufe gibt es einen bemerkenswerten Umbruch zu
markieren, der spatestens mit den Arbeiten zum Antisemitismus — etwa ab 1942 — ein-

24  Von Belang war etwa die empirische Studie unter Federfiihrung des damaligen Institutsmitglieds
Erich Fromm (ber die »Arbeiter und Angestellten am Vorabend des Dritten Reichs«, die auf Er-
hebungen in den Jahren 1929/30 aufbaute und ein erhebliches autoritires Potential unter den
Befragten feststellte. Auch wenn die Untersuchung erstmals 1980 publiziert wurde, waren ihre
Ergebnisse in den 1930er Jahre zumindest dem inneren Kreis des Instituts fiir Sozialforschung be-
kannt, wurden diskutiert und rezipiert.

25  Horkheimer spricht von einer»Verwirrung«auch unter den Verfechtern fortschrittlicher Bewegun-
gen und konstatiert salbungsvoll: »Die Aufhebung der gesellschaftlichen Verhiltnisse, welche die
Entwicklung gegenwartig hemmen, ist in der Tat das nachste historische Ziel.« Horkheimer, Tra-
ditionelle und kritische Theorie (Nachtrag), S. 221f.

26  Gerhard Bolte, Von Marx bis Horkheimer. Aspekte Kritischer Theorie im 19. und 20. Jahrhundert,
Darmstadt: 1995, S. 86.

27  Horkheimer, Dimmerung. Notizen in Deutschland (1931/1934), S. 343.

28  Hierzuvgl. Marcuse: »Wenn Vernunft, Freiheit, Erkenntnis, Gliickseligkeit wirklich erst aus abstrak-
ten Begriffen zur Wirklichkeit geworden sind, dann werden Vernunft, Freiheit, Erkenntnis, Gliick-
seligkeit auch etwas vollig anderes sein. Sie werden so viel und so wenig miteinander gemein ha-
ben, wie die Assoziation freier Menschen mit der warenproduzierenden Konkurrenzgesellschaft
gemein hat.« Horkheimer und Marcuse, Philosophie und kritische Theorie, S. 643.

29  Vgl.dieindiesem Band versammelten Studien: Max Horkheimeretal., Wirtschaft, Recht und Staat
im Nationalsozialismus. Analysen des Instituts fiir Sozialforschung1939-1942, Frankfurta.M.: 1981.

https://dol.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2028, 07:38:41, - [

245


https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

246

Mdglichkeit

setzt.*® Diese Forschungsvorhaben, deren Ergebnisse nur zum Teil publiziert wurden®,

sind von der Sorge getragen, dass auch die US-amerikanische Gesellschaft in eine Pha-

se des aggressiven, gewaltsamen Antisemitismus itbergehen kénnte.** Fortan gilt das

hauptsichliche Interesse denjenigen Potentialen, die emanzipatorischen Entwicklun-

gen nicht nur im Weg stehen, sondern die gegenwirtige Lage im Spitkapitalismus ver-

schlimmern: die Regression in Richtung Barbarei.

Inwiefern die Forschungen zu Totalitarismus — von autoritiren Charakterziigen,

iiber Antisemitismus bis zum totalitiren Staat — auf einem realen Moglichkeitskon-

zept fulen, wird unter anderem deutlich an den Voriiberlegungen zu den »Studies in

Prejudice«.” So schreibt Adorno an Horkheimer im Oktober 1944:

»Wie Sie sich vielleicht erinnern werden, sagte ich lhnen von einer neuen Idee, iiber
die ich briitete. Es handelt sich dabei um die Ermittlung von potentiellen und aktuellen

30

31

32

33

Zvi Rosen behauptet in der kleinen Horkheimer-Biografie, dass 1942 der Bruch erfolgte. »Vernunft
und Selbsterhaltung«sei das Ende und die Uberwindung einer Phase, die noch von optimistischen
Prognosen zehrte: »In der friihen Kritischen Theorie sieht Horkheimer eine Méglichkeit gesell-
schaftlicher Veranderungen, unter anderem infolge der grofien Hoffnung [..], daf, >solange das
Denken nicht endgliltig gesiegt hat, es sich nichtim Schatten einer Macht geborgen fithlen kann <
Es erfordere Unabhingigkeit, denn das Ziel einer verniinftigen Gesellschaft, das heute freilich nur
in der Vernunft existiere, sei in jedem Menschen wirklich angelegt. Anhand der Abhandlung von
1942 mufl man die Schlufolgerung ziehen, dafd er nicht mehr an die Einlésung seiner hoffnungs-
vollen Prognosen glaubte.« Zvi Rosen, Max Horkheimer, Miinchen: 1995, S.119. Dieser Aufsatz von
1942 erwdhnt Konzentrationslager, die SA, Folter und die Gewalt gegen Juden: Horkheimer, Ver-
nunft und Selbsterhaltung, S. 344ff.

Was heutzutage von vielen akademisch Titigen beklagt wird, hat schon damals die Mitglieder
des Instituts fir Sozialforschung belastet: Zur Einwerbung von Drittmitteln musste eine Fiille an
Antragen geschrieben werden. Umso bitterer musste es wirken, dass eine Studie, fiir welche die
entsprechenden Mittel bereitgestellt wurden, nicht veréffentlicht wird: Der Auftraggeber der Stu-
die »Antisemitism among American Labor«sah von der Publikation der Forschungsergebnisse ab.
Die leitende Frage fasst Wiggershaus wie folgt zusammen —ich zitiere einen langeren Passus, weil
diese Ausfithrungen von einer Méglichkeitssemantik regelrecht getragen werden: »Wenn unter
den Deutschen [...] nur eine Minderheit antisemitisch war; wenn der latente, der schwelende An-
tisemitismus ein Bestandteil der westlichen Zivilisation war; wenn die antisemitische Minderheit
in Deutschland in wenigen Jahren den manifesten Antisemitismus bis zum industrialisierten Mas-
senmord vorangetrieben hatte — mufite dann nicht in den USA mit ihren weitaus fortgeschritte-
neren und von keiner sozialistischen Arbeiterbewegung in Frage gestellten kapitalistischen Struk-
turen [..], mit ihrem ausgepragteren Ethnozentrismus und mit einer unter offener Gewalt ste-
henden Geschichte befiirchtet werden, daf ein weitaus verbreiteteres und brisanteres antisemiti-
sches Potential bereits unter weitaus weniger kritischen politisch-6konomischen Bedingungen als
in Deutschland in offenen und gewaltsamen Antisemitismus umschlagen konnte?« Rolf Wiggers-
haus, Die Frankfurter Schule. Geschichte, Theoretische Entwicklung, Politische Bedeutung, Miin-
chen: 1988, S. 406f.

Die bekannteste der fiinf Monographien, die ab 1942/43 vom American Jewish Committee finan-
ziert wurden und auf die auch die »ldee« im folgenden Zitat (im Fliefitext) abzielt, ist: Theodor
W. Adorno et al., The Authoritarian Personality, New York: 1950. Wichtig ist zu erwdhnen, dass das
Problem des Antisemitismus dabei nichtisoliert betrachtet wurde, sondern antisemitische Dispo-
sitionen stets im Verbund mit anderen psychischen Merkmalen einer »autoritiren Personlichkeit«
einhergehen. Vgl. Dubiel, Kritische Theorie der Gesellschaft, S. 56.

https://dol.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2028, 07:38:41, - [



https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[Il. Die eigene Zeit in Gedanken erfasst

Antisemiten [Hervorhebung G.G ], lediglich durch indirekte Indices, also ohne daf$ Fra-
gen lber Juden oder iiber Gegenstinde, die einem unmittelbar einsichtigen Zusam-
menhang mit Antisemitismus stehen, wie Negerfeindschaft, politischer Faschismus
usw. vorkommen.«*

Diese Unterscheidung zwischen schlummernden Potentialen und aktuellen Erschei-
nungen eines sozialen Sachverhalts ist Ausdruck des realen Méglichkeitskonzepts.*
Das Interesse an empirischer Forschung zum Antisemitismus zeigt, dass auf der ersten
Moglichkeitsstufe nicht nur progressive, sondern auch regressive Méglichkeiten behan-
delt werden. Aber auch fiir diese sozialen Moglichkeiten bleibt entscheidend, dass sie
be- und ergriffen werden konnen. In gewisser Weise kommt Kritische Theorie hier-
durch ihrem auf praktische Verinderung zielenden Selbstverstindnis nahe, denn in
der Vergegenwirtigung von regressiven Potentialen liegt zugleich die Moglichkeit des
Widerstands gegen inhumane gesellschaftliche Tendenzen.

Stufe 1 und die nun zu behandelnde Stufe 2 iiberlappen sich. Das zeigt sich ins-
besondere an den Antisemitismusprojekten des Instituts fiir Sozialforschung im US-
amerikanischen Exil. Wihrend »The Authoritarian Personality« und die unveréffent-
lichte Studie »Antisemitism among American Labor«*® eher dem Méglichkeitsverstind-
nis der ersten Stufe zuzurechnen sind, miissen sich die »Dialektik der Aufklirung« und
andere gesellschafts- und vernunftkritische Schriften aus den 1940er Jahren der zweiten
Stufe zuordnen lassen, obwohl diese Studien, Aphorismen und Traktate etwa zeitgleich
entstanden sind.

Stufe 2: »Auschwitz« oder die LaAhmung des Mdglichkeitssinns

Moglichkeitsdenken im Angesicht des nationalsozialistischen Terrors setzt den Opti-
mismus, der in den Programmschriften aus den 1930er Jahren zum Vorschein kommt
(»die Menschen kénnen ihr Sein dndern«), weitgehend aufier Kraft. Vielleicht muss man
aus heutiger Sicht hinzufiigen: Die Fixierung auf das Reich der Freiheit iiberschattete
gleichsam die sich anbahnende Katastrophe. Bis in die Mitte der 1940er Jahre bleibt
die Gefahr der gezielten Vernichtung ganzer Bevolkerungsgruppen etwas Undenkbares
- und wird deswegen retrospektiv als »unméglich« bezeichnet.*” Die massenhaft voll-

34  Adorno an Horkheimer, 26.10.1944, in: Theodor W. Adorno und Max Horkheimer, Briefwechsel Bd.
11:1938-1944, Frankfurt a.M.: 2004, S. 330.

35  Daraus geht dann das Theorem der verstellten und gehemmten Potentiale hervor. Siehe hierzu
unten in dieser Untersuchung Kapitel | in »Abschluss und Ausblick«.

36  Der fast1.500 Seiten umfassende Bericht des vom Jewish Labor Committe in den Jahren 1943 bis
1946 finanzierten Projekts ist im Horkheimer-Nachlass im Archivzentrum der Universitat Frank-
furt zuganglich. Das (detaillierte) Inhaltsverzeichnis wird hier wiedergegeben: Eva-Maria Ziege,
Antisemitismus und Gesellschaftstheorie. Die Frankfurter Schule im amerikanischen Exil, Frank-
furt a.M.: 2009, S. 323-337. Zu Theorie und Methoden der »Labourstudy«, welche mit der Hypo-
these arbeitete, dass Krieg und Massenmord den Antisemitismus in den USA nicht geschwicht,
sondern verstarkt haben, siehe a.a.0., S. 92 und S. 186ff.

37 Ineinerqualitativen Analyse zur Schuldfrage unter Deutschen nach 1945, die sich im Rahmen des
Studienberichts »Gruppenexperiment« (1955) des Instituts fiir Sozialforschung (IfS) in einem von

https://dol.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2028, 07:38:41, - [

247


https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

248

Mdglichkeit

zogene, detailliert geplante und industriell vollzogene Ermordung war bis dato keine
bewusste Moglichkeit — und 1ihmt, nachdem das Unfassbare geschah, das Moglich-
keitsdenken erheblich.

Im Folgenden werde ich darlegen, wie die Bewusstwerdung der Massenverbrechen
in Europa zunehmend die theoretischen und empirischen Bemithungen von Horkhei-
mer und Adorno affiziert haben, um zu kliren, welche systematischen Konsequenzen
sich daraus fiir den Méglichkeitsgedanken ergeben.*® Dabei gehe ich zuerst auf die Dis-
kussionen zum Antisemitismus im Umfeld des exilierten Instituts fiir Sozialforschung
aus den 1940er Jahren ein. In diesen Diskussionen wird eine Dynamik ersichtlich, mit
der schrittweise auch ein Wandel im Méglichkeitsdenken einhergeht und schliefilich zu
der zweiten Stufe fithrt. Diese zweite Stufe — so iiberraschend das auch klingen mag —
wird erst mit dem Verblassen des Antisemitismus-Paradigmas voll zum Tragen kom-
men. Sie stellt sich erst ein mit der Bewusstwerdung der Massenverbrechen, die mit
dem Namen »Auschwitz« verbunden ist.

a. Vom »Antisemitismus als Vorurteil« zum »totalitaren Antisemitismus«

Martin Jay hat dargelegt, welche Verinderung in der Behandlung des Antisemitismus
wiahrend des II. Weltkriegs beginnt. Bis dahin wurde das Problem des Judenhasses
bei Horkheimer im Kontext von Klassenkampf und der Krisensituation, in der sich

Adorno verfassten Kapitel findet, kommentiert er die Auffassung eines deutschen Sozialdemokra-
ten, die Mehrheit der Bevolkerung habe mit Hitlers Massenmord nichts zu tun gehabt und wollte
damitauch nichts zu tun haben, so»dafl in der Tat das Unmafd des Geschehens selber zu einem Be-
standteil des Schleiers wurde, der es verdeckte und es dem Bewufdtsein Ungezéhlter leicht machte,
das scheinbar Unmogliche abzuweisen.« Theodor W. Adorno, Schuld und Abwehr. Eine qualitative
Analyse zum »Gruppenexperiment« (1955), in: ders., Gesammelte Schriften Bd. 9.2, Frankfurta.M.:
1997, S.158.

38  Esist keineswegs auf einen gewissen Zeitpunkt datierbar, wann der Schrecken ber das Gesche-
hen in Europa von Adornos und Horkheimers Denken Besitz ergriff. Auch wenn bereits seit Herbst
1941 etwa in der New York Times iiber Massaker an Juden in den besetzten Gebieten Osteuropas
berichtet wurde, spricht vieles dafiir, dass erst seit Ende 1942 erste ausfithrliche Berichte iiber den
Massenmord in Europa rezipiert werden konnten. Ansatzweise wird das Ausmaf$ der Verbrechen
in einem Memorandum deutlich, das im Horkheimer-Nachlass unter der Signatur IX 137 vorzu-
finden ist, und von dem das Archiv annimmt, es stamme von Langerhans und konne frithestens
Ende 1942 verfasst worden sein. Doch, wie es scheint, wird erst gegen Ende des II. Weltkrieges das
Ausmaf der Verbrechen in Osteuropa sichtbar. Erst in dieser Zeit wurden auch markante Theorie-
Verdnderungen vorgenommen. In der Retrospektive berichtet Adorno vom Schock, doch auch hier
enthalt er sich einer genauen Datierung. In einem offenen Brief aus dem Jahr 1965 anlasslich des
60. Geburtstages von Horkheimer schreibt Adorno: »Unmittelbar nachdem wir die >Dialektik der
Aufklarung<beendet hatten, die uns philosophisch verbindlich blieb, hast Du Deine wissenschaft-
liche und organisatorische Energie daran gewendet, das Unverstiandliche verstehen zu lehren, das
erst gegen Ende des Krieges uns ganz bekannt wurde. Du bist dabei ausgegangen von der Erkennt-
nis, daR gegen die Wiederholung des Entsetzens mehr hilft, die Mechanismen zu begreifen, de-
ren es sich bediente, als in Schweigen oder ohnméchtiger Entriistung zu erstarren.« Theodor W.
Adorno, Max Horkheimer (1965), in: ders., Gesammelte Schriften Bd. 20.1, Frankfurt a.M.: 1997,
S.162. Zur Nachrichtenlage in den USA (iber die Massenverbrechen vgl. David S. Wyman, Das un-
erwiinschte Volk. Amerika und die Vernichtung der européischen Juden, Ismaning: 1986, S. 28f.

https://dol.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2028, 07:38:41, - [



https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[Il. Die eigene Zeit in Gedanken erfasst

der damalige Kapitalismus befand, diskutiert.® Auf erstaunliche Weise dhnelt diese
Thematisierung noch in »Die Juden und Europa« der marxschen Behandlung der »Ju-
denfrage«.* Noch zu Beginn der 1940er Jahre wird dementsprechend der Antisemi-
tismus als Vorurteil gegen Juden betrachtet. Als »biirgerlicher« Antisemitismus wird er
als ein Phinomen aufgefasst, das gemif} vertrauten individual- oder sozialpsycholo-
gischen und gesellschaftstheoretischen Uberlegungen (wie Ich-Schwiche, autoritirer
Charakter, Antagonismen der kapitalistischen Gesellschaftsformation) behandelt wer-
den konnte. Ein Umdenken beginnt mit den ersten Ansitzen zur empirischen Antise-
mitismusforschung in den USA. Der Antisemitismus wird fortan nicht nur als Vorur-
teil, Hass und Inbegriff diskriminierender Politik verstanden, sondern auch als eine auf
die physische Vernichtung von Juden abzielende Praxis — er wird als totalitirer Antise-
mitismus bezeichnet. In diese Phase der Erniedrigung und Zerstorung aller zum Feind
deklarierten jiidischen Individuen fallen die Mechanismen von diskriminierender Ge-
setzgebung, Stigmatisierung, Enteignung, Vertreibung, Ghettoisierung, Inhaftierung
und Ermordung. Der totalitire Antisemitismus, so Adorno in einer Gedankenskizze an
Horkheimer, sei etwas qualitativ Neues:

»Die Tiefe und Hartnickigkeit des Hasses gegen die Juden ldsst die Gblichen mehr
oder minder rationalistischen Erklarungen des Antisemitismus als unzuldnglich er-
scheinen.«*'

Weiter heifdt es dann in einem Memorandum von Adorno:

»Der neue Antisemitismus ist der Sendbote der totalitiren Ordnung. [..] Die Anato-
mie des Antisemitismus erdffnet Einsicht in das Wesen des totalitaren Staates und
das Studium seiner Propaganda Einsicht in die entscheidenden Mittel der Ausbrei-
tung des Totalitarianismus (sic!). Eine wissenschaftliche Gesamtdarstellung des Anti-
semitismus liefert das Arsenal nicht fiir dessen Bekimpfung, sondern dariiber hinaus
fiir den Kampf der Demokratie gegen die Bedrohung durch den autoritiren Staat.«*

Selbst wenn der totalitire Antisemitismus die bisherigen Erscheinungsformen anti-
semitischer Ideologie und Praxis qualitativ iibersteigt, so wird er doch behandelt, als
erwiichsen aus der Analyse auch Méglichkeiten zu seiner Eindimmung und Uberwin-
dung. Diese Moglichkeiten fulen auf dem »Arsenal« fiir den Kampf um Demokratie,
also auf den gesellschaftlichen Kriften des Widerstandes gegen eine Ausbreitung des
totalitiren Antisemitismus. Die empirischen Befunde in den USA scheinen diese Mog-
lichkeitsvermutung nahezulegen: Auf die Frage, wie sie das, was die Nazis den Juden an-
getan haben, empfinden oder einschitzen, antworten 56 Prozent der Befragten der »La-

39  Martin Jay, Frankfurter Schule und Judentum. Die Antisemitismusanalyse der Kritischen Theorie,
in: Geschichte und Gesellschaft, 1g. 5,1979, S. 440ff.

40  Hier nur eine kleine Kostprobe: »Die Sphare, die fiir das Schicksal der Juden in doppelter Weise
bestimmend war, als der Ort ihres Erwerbs und als das Fundament der biirgerlichen Demokratie:
die Sphare der Zirkulation verliert ihre 6konomische Bedeutung. [..] Die Juden sind als Agenten
der Zirkulation entmachtet«. Horkheimer, Die Juden und Europa (1939), S. 325.

41 Anlage zum Briefvon Adorno an Horkheimervom18. September1940, in: Adorno und Horkheimer,
Briefwechsel Bd. 1l: 1938-1944, S. 99f.

42 Adorno, Nationalsozialismus und Antisemitismus (1940), in: a.a.0., S. 541f.

https://dol.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2028, 07:38:41, - [

249


https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

250

Méglichkeit

borstudy«, dass sie die Judenverfolgung generell ablehnen.® Mit Figuren wie dem »po-
tentiellen Faschisten« werden demgegeniiber die regressiven Potentiale im Bestehen-

44

den angedeutet.** Beide Potentialititsaussagen, die progressive wie die regressive, er-

weisen sich noch dem Moglichkeitsdenken der ersten Stufe verhaftet.

b. Terroristischer Antisemitismus und der Ubergang von Stufe 1zu Stufe 2.
Die Uberwindung des Antisemitismus-Paradigmas und das Ticket-Denken

Der Ubergang zur zweiten Entwicklungsstufe des Begriffs der Méglichkeit vollzieht sich
inmitten der von Horkheimer und Adorno angestrengten Interpretation der totalitiren
Wirklichkeit im Lichte der systematischen Vernichtung von Juden in Europa. Insbesondere
Leo Lowenthal diirfte die Institutsmitglieder mit Materialien zu den nationalsozialis-
tischen Konzentrationslagern versorgt haben, er begann ab 1943 mit der Sammlung
von Berichten und Interviews.” Was anhand dieser Zeugnisse wohl denjenigen deut-
lich geworden sein musste, welche die Entwicklung in Nazi-Deutschland seit 1933 ver-

43 Ziege, Antisemitismus und Gesellschaftstheorie, S. 212. Die Erhebungen begannen im Frithjahr
1944 und zogen sich tiber mehrere Monate. Vgl. a.a.0., S.188.

44  Siehe oben im Zweiten Teil in Kapitel »l. Sozialphilosophische Naherungen an den Moglichkeits-
begriff: Historisch-ontologische Aspekte einer Kritischen Theorie der Gesellschaft«, FuRnote 112.

45  Lowenthal hatte diese Berichte erstmals in einem Vortrag im Rahmen der vom IfS ausgerichteten
Veranstaltung an der Columbia University 1945 ausgewertet. Der Vortrag ist 1946 auf Englisch pu-
bliziert und spater in die Gesammelten Schriften Bd. 3 von Lowenthal unter dem Titel »Individuum
und Terror« aufgenommen worden. Die Vortragsreihe trug den Titel »The Aftermath of National
Socialism«. Eine Liste mit Literaturempfehlungen zu ihr umfasst zum Beispiel diesen frithen Be-
richt zur Vernichtung derJuden in Polen (erwahnt werden die Lager in Chelmno, Sobibor und Treb-
linka), der Ende 1942 der polnischen Exilregierung in London tberstellt wurde: Jacob Apenszlak et
al. (Hg.), The Black Book of Polish Jewry, 0.0.: 1943. Die Literaturliste zur Vortragsreihe findet sich
im Max-Horkheimer-Archiv in Frankfurt unter der Signatur IX 36a1-4. Vgl. Helmut Dubiel, Kom-
mentar zu Leo Léwenthals »Individuum und Terror, in: Dan Diner (Hg.), Zivilisationsbruch. Den-
ken nach Auschwitz, Frankfurt a.M.: 1988, S. 26f. — Auch Franz Neumann widmete sich dem Terror
des Nationalsozialismus. In einem geheimen Bericht im Auftrag des »Office of Strategic Services«
(0SS) wird der auf die Vernichtung abzielende Antisemitismus als »Speerspitze allumfassenden
Terrors« eingeschitzt. Neumann, so macht es den Eindruck, war klar, worauf die nationalsozialis-
tische Herrschaft abzielt: Die vollstindige Vernichtung der jiidischen Bevolkerung. Seit Frithjahr
1943 begdnne die »physische Vernichtung der Juden. Sie sei das Ergebnis einer Entwicklung des
Antisemitismusin Deutschland, die er1933 beginnend in mehrere Phasen unterteilt. Als Speerspit-
ze bezeichnet er den Antisemitismus, weil dem Terror nicht nur Juden zum Opfer fielen. Die Juden
dienten als »Versuchskaninchen«, um Unterdriickung auszuprobieren. Er folgert daraus, »dass die
Vernichtung der Juden im Rahmen der antisemitischen Ideologie und Praxis nur das Mittel zur
Erlangung eines weitreichenderen Ziels ist, namlich Zerstorung freier Institutionen, Uberzeugun-
gen und Gruppierungen«. Franz Neumann, Antisemitismus: Die Speerspitze allumfassenden Ter-
rors (18.05.1943), in: Raffaele Laudani (Hg.), Im Kampf gegen Nazideutschland. Berichte fir den
amerikanischen Geheimdienst 1943-1949, Frankfurt a.M./New York: 2016, S. 70. Einen kompakten
Uberblick iiber die Informationslage zu den Massenverbrechen ab 1941 in verschiedenen Lindern
gibt: Andrej Angrick, »Aktion 1005«—Spurenbeseitigung von NS-Massenverbrechen 1942 -1945. Ei-
ne»geheime Reichssache«im Spannungsfeld von Kriegswende und Propaganda. Bd. 1, Gottingen:
2018, S.30-66. Vgl. Walter Laqueur, Was niemand wissen wollte. Die Unterdriickung der Nachrich-
ten iber Hitlers »Endlésung«, Frankfurt a.M./Berlin/Wien: 1982.

https://dol.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2028, 07:38:41, - [



https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[Il. Die eigene Zeit in Gedanken erfasst

folgt haben und auch deswegen verfolgt wurden: Der Antisemitismus gipfelt in der
geplanten und industriell durchgefithrten Menschenvernichtung, dem Terror in den
Vernichtungslagern. Insofern Kritische Theorie ihre Zeit in Gedanken erfasst, wird ei-
ne Auseinandersetzung mit diesem terroristischen Antisemitismus dringlich.*® Wie die
Vergegenwirtigung der Massenverbrechen das Denken affiziert hat, wurde in etlichen
Untersuchungen beleuchtet.*” Im Folgenden soll dargestellt werden, was die Bewusst-
werdung dieser Katastrophe fiir das Moglichkeitsdenken einer Kritischen Theorie der
Gesellschaft bedeutet.

Die Lihmung des Moglichkeitssinns fillt zusammen mit der Bewusstwerdung der
Massenverbrechen. Einschligig ist der Abschnitt »Die Elemente des Antisemitismus«
in der »Dialektik der Aufklirung«. Er wurde in Auseinandersetzung mit empirischen
Studien des Instituts fiir Sozialforschung entwickelt.*® Die ersten drei Thesen der »Ele-
mente« wurden gemeinsam mit Lowenthal erarbeitet; die ersten sechs Thesen wurden
bereits in der ersten Fassung aus dem Jahr 1944 (mit dem Titel »Philosophische Frag-
mente«) abgedruckt. Die siebte These der Elemente des Antisemitismus ist erst danach
entstanden und in der zweiten Auflage von 1947 (mit dem Titel »Dialektik der Aufkli-
rung«) hinzugefiigt worden. An ihr werden die Umbriiche deutlich, die sich angesichts
der Massenverbrechen sowohl fir das Antisemitismus- als auch fiir das Moglichkeits-
konzept ergeben. Die siebte These beginnt mit einem Paukenschlag:

»Aber es gibt keine Antisemiten mehr.«*

Dieser Auftakt musste zu Irritationen fithren.* Hier findet eine erstaunliche Weichen-
stellung statt, denn die planvolle Vernichtung, wie sie sich in den Lagern und auf den
Kriegsziigen vollzog, wird nicht linger als Antisemitismus begriffen. Fortan wird der

46  Weitere biografische Grinde fiir die Beschaftigung mit dem terroristischen Antisemitismus, die
teils irritieren aufgrund recht oberflachlicher Psychologisierung, liefert: Ziege, Antisemitismus
und Gesellschaftstheorie, S. 101ff. Entscheidend aber bleibt ihr Hinweis, dass es weder notwendig
noch selbstverstiandlich war, dem Antisemitismus auch in der philosophischen Auseinandersetzung
solch einen Stellenwert einzurdumen. A.a.0., S.108.

47  Vgl.Joseph F. Schmucker, Adorno, Logik des Zerfalls, Stuttgart-Bad Cannstatt: 1977, Habermas, Der
philosophische Diskurs der Moderne, S.130ff., Gerhard Schweppenhiuser, Ethik nach Auschwitz.
Adornos negative Moralphilosophie, Hamburg: 1993, Rolf Zimmermann, Philosophie nach Ausch-
witz. Eine Neubestimmung von Moral in Politik und Cesellschaft, Reinbek bei Hamburg: 2005,
S.121ff.

48  Horkheimer und Adorno, Dialektik der Aufklarung, S.17.

49 A.aO,S. 226.

50 Claussen kommentiert im Vorwort zur Neuauflage seines Buches iiber Antisemitismus: »Fiir einen
empiristisch orientierten Antisemitismusforscher mufd diese Behauptung realititsfern klingen —
und sechzig Jahre nach ihrer ersten Formulierung im Jahr 2005 wiirde sich kein Mensch, der in
der scientific community ernst genommen werden will, mehr trauen so etwas hinzuschreiben.
[..] Kritische Theorie, die ihren Namen verdient, hat das veranderliche Verhiltnis von Menschen
und Dingen zum Gegenstand —sie beschreibt die gegenwartige Gesellschaft unter dem Aspekt ih-
rer Veranderbarkeit. Sie hat daher auf alle triglichen und untriglichen Zeichen von Veranderung
zu achten. Das macht Horkheimers und Adornos These von 1945 >Aber es gibt keine Antisemiten
mehr<auch sechzig Jahre spater zu einer Provokation, sich nicht mit der Kontinuitit des Antisemi-
tismus abzufinden.« Detlev Claussen, Grenzen der Aufklarung. Die gesellschaftliche Genese des
modernen Antisemitismus, Frankfurt a.M.: 2005, Vorwort, S. X-XII.

https://dol.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2028, 07:38:41, - [

251


https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

252

Mdglichkeit

systematische Terror Nazideutschlands und seiner Verbiindeten nicht mehr als ein ge-
nuin antisemitisches Verbrechen aufgefasst. Bei Antisemitismus und den Massenver-
brechen scheint es sich demzufolge um zwei distinkte soziale Problemkomplexe zu
handeln, die sich zwar hiufig iiberschneiden mogen, aber keineswegs in Deckung zu
bringen sind. Die »Fabrikation der Leichen« ist nur in einem eingeschrinkten Mafle
auf antisemitische Uberzeugungen riickzufithren und so formulieren Horkheimer und
Adorno:

»Der Mangel an Riicksicht aufs Subjekt macht es der Verwaltung leicht. Man versetzt
Volksgruppen in andere Breiten, schickt Individuen mit dem Stempel Jude in die Gas-
kammer.«<*

Hass, etwa auf Juden, sei keine notwendige Bedingung, um die Vernichtung ganzer
Bevélkerungsgruppen zu motivieren. Der Stempel »Jude« kénne jederzeit durch einen
anderen Stempel ausgetauscht werden. Horkheimer und Adorno erliutern diesen Be-
fund anhand der These vom Ticketdenken®:

»Ein Ticket wahlen [..] heifit die Anpassung an den zur Wirklichkeit versteinerten
Schein vollziehen.«<**

Dabei sei es mehr oder minder egal, ob ein kommunistisches oder ein faschistisches
Ticket gezogen wird. Tickets zu ziehen, gehore zu jeder Erscheinungsweise von Mas-
senkultur, die immer — und das macht die These auch so fragwiirdig - in Verhiltnissen
situiert ist, in denen das Subjekt seiner Liquidation iiberantwortet wird:

»Realitdtsgerechtigkeit, Anpassung an die Macht, ist nicht mehr Resultat eines dia-
lektischen Prozesses zwischen Subjekt und Realitit, sondern wird unmittelbar vom

51 Siehe das Interview mit Hannah Arendt vom 28.10.1964 zur unméglichen Moglichkeit der Shoah.
Auf die Frage von Giinter Gaus, wann sie von Auschwitz erfahren habe, antwortet Arendt: »Das
war 1943. Und erst haben wir es nicht geglaubt. Obwohl mein Mann und ich eigentlich immer
sagten, wir trauen der Bande alles zu. Dies aber haben wir nicht geglaubt, auch weil es ja gegen
alle militarischen Notwendigkeiten und Bediirfnisse war. [...] Und dann haben wir es ein halbes
Jahr spiter doch geglaubt, weil es uns bewiesen wurde. Das ist der eigentliche Schock gewesen.
Vorher hat man sich gesagt: Nun ja, man hat halt Feinde. Das ist doch ganz natiirlich. Warum
soll ein Volk keine Feinde haben? Aber dies ist anders gewesen. Das war wirklich, als ob der Ab-
grund sich 6ffnet. Weil man die Vorstellung gehabt hat, alles andere hatte irgendwie noch einmal
gutgemacht werden kénnen, wie in der Politik ja alles einmal wieder gutgemacht werden kon-
nen muss. Dies nicht. Dies hatte nie geschehen diirfen. Und damit meine ich nicht die Zahl der
Opfer. Ich meine die Fabrikation der Leichen [..]. Uber alle anderen Sachen, die da passiert sind,
muf ich sagen: Das war manchmal ein bifichen schwierig, man war sehr arm, und man war ver-
folgt, man mufdte fliehen, und man mufite sich durchschwindeln und was immer; wie das halt so
ist. [..] Dies jedoch, dies nicht. Das war etwas ganz anderes. Mit allem andern konnte man auch
personlich fertig werden.« Zur Person, Giinter Gaus im Gesprach mit Hannah Arendt: www.rbb-
online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html, aufgerufen am 29.07.2020.

52 Horkheimer und Adorno, Dialektik der Aufklarung, S. 228.

53 Wie mit»Racket« greifen Horkheimer und Adorno mit»Ticket« auf einen in den USA verbreiteten
Ausdruck zuriick. Er ist von Paul Massing in der»Laborstudy«des Instituts eingefithrt worden. Vgl.
Ziege, Antisemitismus und Gesellschaftstheorie, S. 132.

54  Horkheimer und Adorno, Dialektik der Aufklarung, S. 231. Dort auch das nichste Zitat.

https://dol.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2028, 07:38:41, - [



https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[Il. Die eigene Zeit in Gedanken erfasst

Raderwerk der Industrie hergestellt. Der Vorgang ist einer der Liquidation anstatt
der Aufhebung, der formalen anstatt der bestimmten Negation. Nicht indem sie ihm
die ganze Befriedigung gewdhrten, haben die losgelassenen Produktionskolosse das
Individuum iiberwunden, sondern indem sie es als Subjekt ausléschten.«

Hat die siebte These der »Elemente des Antisemitismus« in dem Versuch, die Massen-
vernichtung vom Antisemitismus loszueisen, eine neue Interpretation der auf Vernich-
tung zielenden Zivilisation der Gegenwart geliefert, so geht mit ihr zugleich ein Bruch
einher, welcher das Mdaglichkeitsdenken betrifft. Wihrend die ersten sechs Thesen stets
noch ein die brutale Wirklichkeit transzendierendes Moment enthielten, verschwindet
es in der siebten These nahezu vollstindig.* Die Relevanz fiir Méglichkeitsdenken zeigt
sich im letzten Absatz der siebten These:

»Der Ubergang von solchen Bedingungen zum menschlicheren Zustand aber kann
nicht geschehen, weil dem Cuten dasselbe wie dem Bdsen widerfihrt. Die Freiheit
auf dem progressiven Ticket ist den machtpolitischen Strukturen, auf welche die pro-
gressiven Entscheidungen notwendig hinauslaufen, so duferlich wie die Judenfeind-
schaft dem chemischen Trust. Zwar werden die psychologisch Humaneren von jenem
angezogen, doch verwandelt der sich ausbreitende Verlust der Erfahrung auch die
Anhinger des progressiven Tickets am Ende in Feinde der Differenz.«*

Es war gerade die Furcht vor der Entdifferenzierung®’, die Adorno in der Mitte der
1940er Jahre zu einer der wenigen positiven Aussagen iiber die befreite Gesellschaft
veranlasste. Man miisse »den besseren Zustand aber denken als den, in dem man oh-
ne Angst verschieden sein kann.«*® Ein gesellschaftliches Ganzes hingegen, das dem
Ticketdenken unterworfen ist, entbirgt keine Potentiale mehr, die diesen besseren Zu-
stand als reale Moglichkeit hitten qualifizieren konnen. Am Ende gibt es nur noch Fein-
de der Differenz.

Die Diagnose der Gegenwart verdunkelt sich im Angesicht der Massenverbrechen
in den beherrschten Gebieten Nazi-Deutschlands, erginzt durch die ersten Informa-

55  Eine lber die totalitiren und unmenschlichen Verhiltnisse hinausreichende Perspektive findet
sich meist am Ende der ersten sechs Thesen, hier exemplarisch ein Ausschnitt aus dem letzten
Absatz von These Il: »Denen, die Natur krampfhaft beherrschen, spiegelt die gequalte aufreizend
den Schein von ohnmichtigem Glick wider. Der Gedanke an Gliick ohne Macht ist unertraglich,
weil es (iberhaupt erst Gliick wire. Das Hirngespinst von der Verschworung listerner jiidischer
Bankiers, die den Bolschewismus finanzieren, steht als Zeichen eingeborener Ohnmacht, das gute
Leben als Zeichen von Gliick.« A.a.0., S.196.

56  Horkheimer und Adorno, Dialektik der Aufklarung, S. 233.

57  Vgl. Gosta Gantner, Das Ende der »Deutschen Philosophie«. Zdsuren und Spuren eines Neube-

ginns bei Karl Jaspers, Martin Heidegger und Theodor W. Adorno, in: Hans Braun et al. (Hg.), Die
lange Stunde Null. Gelenkter sozialer Wandel in Westdeutschland nach 1945, Baden-Baden: 2007,

S.199f.
58  Adorno, Minima Moralia, S.116. Im Ubrigen sinniert Adorno in diesem Aphorismus 66 iiber die

Technik der Konzentrationslager, die einen absoluten Rassenunterschied zwischen Tatern und
Opfern herstellt, und darauf hinausliefe, ihn absolut abzuschaffen, indem nichts »Verschiedenes
mehr tberlebt«.

https://dol.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2028, 07:38:41, - [

253


https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

254

Mdglichkeit

tionen iitber die Menschenrechtsverletzungen in der stalinistischen Hemisphire.>® Die
siebte These steht fiir die reale Unmdglichkeit, den Blick auf die andere, befreite Gesell-
schaft, also den Blick auf das Mogliche und Erstrebenswerte zu richten. Das Ticketden-
ken negiert Subjektivitit und damit die Moglichkeit der Emanzipation. Die Vernunft-
und Zeitdiagnose, die fiir die zweite Stufe des Moglichkeitsdenkens einschligig ist,
kulminiert in der These vom Verschwinden sozialer Alternativen zum status quo. Die
Gegenwart erscheint als reale Hélle ohne Ausweg.

c. »Auschwitz« als totaler Bruch. Schockstarre im Mdglichkeitsdenken

Die Lihmung des Moglichkeitssinns gilt es nun niher zu betrachten. Sie resultiert aus
dem Schock iiber das, was unter der Chiffre namens »Auschwitz« in Worte zu fassen
versucht wurde.*® Die nationalsozialistischen Massenverbrechen sind gleichsam das
Epizentrum derjenigen in Gedanken zu erfassenden Zeit, der sich Horkheimer und
Adorno zuwenden.® Mit »Auschwitz« ist das Denken einem Schock ausgesetzt, der ei-
ne Liminalitit, ein Innehalten jeglichen Reflektierens erfordert.* In den Jahren 1945/46
zeichnet sich bei Horkheimer und Adorno eine entscheidende geschichtsphilosophi-
sche und philosophiegeschichtliche Zasur angesichts des Entsetzens iiber die Barbarei
ab. Die Katastrophe, so heif3t es in einem Brief von Horkheimer an Adorno von 1945,
war bereits da.®® Auch wenn Horkheimer und Adorno in der Vergegenwirtigung der

59  Diese Erkenntnisse scheinen ein wesentlicher Grund zu sein, warum die siebte These in gewis-
ser Weise eine Neubewertung totalitdrer Massengewalt vornimmt. Eine Kommentierung des Ent-
wurfs der siebten These, die mit »M« gezeichnet und auf den 4. September 1946 datiert ist, ma-
chen es wahrscheinlich, dass es Marcuse war, der zur Verallgemeinerung der Ticketthese, also tiber
den Herrschaftsbereich der Nazis hinweg, beigetragen hat. Im Kommentar heifit es: »Allgemein
bemerkt: Der Gedankengang ist mitunter unnotig erschwert und die Ubersetzungskraft der The-
se gefahrdet durch die (absichtliche?) Vernachlédssigung des konkreten politischen Milieus. Dass
die Vollendung der Menschenverwaltung im Machtbereich des>Bolschewismus<mit keinem Wort
erwdhnt wird, geht nicht langer an. Die These trifft dort in klassischer Form zu. Die russischen
Massen wissen am Vorabend des 21. Juni 1941 noch nicht, gegen wen ihre Regierung Krieg fithren
wird und erhalten durch den 6ffentlichen Lautsprecher Genehmigung und Befehl, den deutschen
Faschismus zu hassen. Dass er es und nicht die Plutokratie war, ist ein geschichtlich-politischer
Zufall. Die Rote Armee hitte mit derselben Aufopferung gegen den Westen gekampft. Dass die
Juden dort heute nicht ein Posten im rechtglaubigen ticket sind, ist ein ebensolcher Zufall, vom
verwalteten Subjekt aus betrachtet.« Das Dokument findet sich im Horkheimer Nachlass X1 6 6-65,
S.af.

60 Vgl.die Aussage von Grete Weil: »Auschwitz ist Realitdt, alles andere Traum. [...] Auschwitz ist Chif-
fre, kein Ort auf der Landkarte. Meine Nerven reagieren auf jede Gewalt, Menschen, ihre Mérder,
eine sadistische Meute beamteter, uniformierter Peiniger. Eltern, die ihre Kinder quilen, Eheleute,
die sich langsam erwiirgen, Gemetzel mit Bajonetten, Peitschen, Elektroden, Wortern, in Folter-
kellern und guten Stuben.« Grete Weil, Generationen, Frankfurt a.M.: 1985, S. 6f.

61 Vgl. hierzu auch meine Ausfiihrungen zu »Lissabon« und »Auschwitz«in der Einleitung zur vorlie-
genden Studie.

62  Adorno, Negative Dialektik, S.357. Vgl. Martin Jay, Reason After Its Eclipse, Madison, Wisconsin:
2016, S. 99f.

63  Theodor W. Adorno und Max Horkheimer, Briefwechsel Bd. I1I: 1945-1949, Frankfurt a.M.: 2005,
S. 84. Im Brief von Adorno an Horkheimer vom 9. Mai 1945 heifdt es dann: »Trotz der schwarzen
Perspektive — iber die wir uns ja stets einig waren —ist aber doch Grund zur Freude, einmal weil

https://dol.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2028, 07:38:41, - [



https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[Il. Die eigene Zeit in Gedanken erfasst

Barbarei der grundlegenden Einsicht Hegels folgen, dass Philosophie ihre Zeit in Ge-
danken erfasst ist, wird mit der Figur der Katastrophe eine Vorstellung von Geschichte
beriihrt, die alles andere als hegelianisch anmutet. Es ist der Gedanke eines Bruchs in
der Geschichte. Von der »Dialektik der Aufklirung« bis hin zur »Negativen Dialektik«
wird dieser »Zivilisationsbruch«®* reflektiert. Noch 1966, in der »Negativen Dialektike,
beschreibt Adorno den Bruch als ein Ereignis, mit dem auch die Fihigkeit zur Meta-
physik gelihmt worden sei. Das Denken also — bis hinein in die so scheinbar ewigen
Gefilde — kommt zu einem Stillstand im Angesicht der Massenverbrechen.®® Die Ak-
tualitit der Philosophie besteht darin, die »neue Art von Barbarei«*® zu thematisieren,
ohne noch von der Zuversicht geleitet zu werden, man kénne diesen Zivilisationsbruch
behandeln wie andere weltgeschichtlich bedeutsame Zusammenhinge.*’

Damit erweitert sich der Moglichkeitsraum. Mit »Auschwitz« ist auch das »abso-
lut Bése« moglich geworden.®® Doch diese Moglichkeit zeigt sich nur retrospektiv: Sie
musste erst wirklich werden.® Der Bruch fithrt zur Negation traditionellen Méglich-
keitsdenkens, wie es in den Schriften der 1930er und frithen 1940er Jahre bei Horkhei-
mer und Adorno noch zum Vorschein kam. »Auschwitz« wird als Zivilisationsbruch und

in einer Welt, die von einer Katastrophe in die andere zu stlrzen scheint, schon jede Atempause
ein Glick vorstellt, und dann weil das duRerste Entsetzen eben doch Hitler und Himmler hiefd und
anderswo moglich, aber doch noch nicht wirklich ist.« A.a.0., S.101f.

64  LautDiner besteht der Zivilisationsbruch, wie erim Werk von Horkheimer thematisch wird, darin,
dass »eine grundlose Vernichtung von Menschen méglich und wirklich geworden ist.« Dan Diner,
Aporie der Vernunft. Horkheimers Uberlegungen zu Antisemitismus und Massenvernichtung, in:
ders. (Hg.), Zivilisationsbruch. Denken nach Auschwitz, Frankfurt a.M.: 1988, S. 31.

65  Adorno, Negative Dialektik S. 354.

66  Horkheimer und Adorno, Dialektik der Aufklarung, S. 11.

67 »Was die Deutschen begangen haben, entzieht sich dem Verstindnis, zumal dem psychologi-
schen, wie denn in der Tat die Greuel mehr als planvoll-blinde und entfremdete Schreckmafinah-
men verlibt zu sein scheinen denn als spontane Befriedigungen. Nach den Berichten der Zeugen
ward lustlos gefoltert, lustlos gemordet und darum vielleicht gerade so iber alles Maf hinaus.
Dennoch sieht das Bewuf3tsein, das dem Unsagbaren standhalten méchte, immer wieder auf den
Versuch zu begreifen sich zuriickgeworfen, wenn es nicht subjektivdem Wahnsinn verfallen will,
der objektiv herrscht.« Adorno, Minima Moralia, S. 116f.

68  Horkheimer und Adorno, Dialektik der Aufklarung, S.192.

69  Auch fiir Kertész erschliefien sich die barbarischen Moglichkeiten der menschlichen Gattung erst
in der Retrospektive: »Wir konnen und wollen und wagen es einfach nicht, uns mit der brutalen
Tatsache zu konfrontieren, dafd jener Tiefpunkt der Existenz, auf den der Mensch in unserem Jahr-
hundert zurtickgefallen ist, nicht nur die eigenartige und befremdliche —>unbegreifliche«— Ge-
schichte von ein oder zwei Generationen darstellt, sondern zugleich eine generelle Maglichkeit des
Menschen, das heifdt eine in einer gegebenen Konstellation auch unsere eigene Moglichkeit ein-
schlieflende Erfahrungsnorm. Uns entsetzt die Leichtigkeit, mit der totalitare, diktatorische Syste-
me die autonome Personlichkeit liquidieren und mit der sich der Mensch in ein genau passendes,
gefligiges Teil einer dynamischen Staatsmaschine verwandelt. Es erfiillt mit Angst und Unsicher-
heit, dafd in einem bestimmten Abschnitt unseres Lebens so viele Menschen oder gar wir selbst zu
Wesen geworden sind, die wir spater als rationale, unbeeintrichtigt empfindende, mit burgerli-
cher Moral versehene Wesen nicht wiedererkennen, mit denen wir uns nicht mehr identifizieren
konnen und wollen.« Imre Kertész, Rede iiber das Jahrhundert, in: ders., Eine Gedankenlidnge Stil-
le, wihrend das ErschiefSungskommando neu ladt, Reinbek bei Hamburg: 1999, S. 21.

https://dol.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2028, 07:38:41, - [

255


https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

256

Méglichkeit

nicht anhand des Schemas »sozialer Wandel« erfasst. Was mit den Massenmorden ver-
bunden wird, geht sowohl iiber die aristotelische Vorstellung der Verwirklichung von
Moglichkeiten als auch iiber die Vorstellung eines revolutioniren Prozesses hinaus. Die-
ser Bruch im Maglichkeitsdenken wird in den folgenden Absitzen ausgelegt.

Fiir den vom Grauen wie gelihmten Zeitgenossen wird der Schrecken zum zentra-
len Thema philosophischer Reflexion.” Im Aphorismus »Halblang«, im dritten Teil der
»Minima Moralia«, setzt sich Adorno mit der intellektuellen Verharmlosung des Mas-
senmords und dem Vorwurf der Hysterie auseinander, die denjenigen entgegenschligt,
die »die Todeslager [nicht] als Betriebsunfall des zivilisatorischen Siegeszuges [..], als
welthistorisch gleichgiiltig registriert.«”* Er konfrontiert die schnellstméglich wieder
zum Tagesgeschift iibergehen wollenden Mitmenschen, welche die Verbrechen bes-
tenfalls zur Kenntnis nehmen und einreihen in die Kontinuitit der Griuel der Mensch-
heitsgeschichte, explizit mit der nationalsozialistischen »Hélle« in Europa: Kein Regime
zuvor habe zu Mafinahmen gegriffen, die »plangemif Millionen von Menschen mit Gas
die Lungen zerreifen liefRen«, dies war so noch »nie zuvor« erfahren worden. Und dann
fillt zum ersten Mal der Name »Auschwitz«:

»Man kann nicht Auschwitz auf eine Analogie mit der Zernichtung der griechischen
Stadtstaaten bringen als blof graduelle Zunahme des Grauens, der gegeniiber man
den eigenen Seelenfrieden bewahrt. Wohl aber fillt von der nie zuvor erfahrenen Mar-
ter und Erniedrigung der in Viehwagen Verschleppten das tédlich-grelle Licht noch
auf die fernste Vergangenheit, in deren stumpfer und planloser Cewalt die wissen-
schaftlich ausgeheckte teleologisch bereits mitgesetzt war. Die Identitat liegt in der
Nichtidentitit, dem noch nicht Gewesenen, das denunziert, was gewesen ist. Der Satz,
es sei immer dasselbe, ist unwahr in seiner Unmittelbarkeit, wahr erst durch die Dy-
namik der Totalitat hindurch. Wer sich die Erkenntnis vom Anwachsen des Entsetzens
entwinden 1af3t, verfallt nicht blofd der kaltherzigen Kontemplation, sondern verfehlt
mit der spezifischen Differenz des Neuesten vom Vorhergehenden zugleich die wahre
Identitdt des Ganzen, des Schreckens ohne Ende.«

Kaum eine Stelle in Adornos philosophischem Oeuvre ist schwirzer, kaum ein Urteil
erinnert mehr an Benjamins Interpretation des Bildes vom Engel der Geschichte. Die
Chiffre »Auschwitz« steht fiir unzdhlige Verbrechen an Menschen, ohne dass mit ihrer
Vernichtung nur ein noch so winziger historischer Sinn oder Zweck verbunden werden
konnte. Was da, im »Angesicht der Verzweiflungs, einzig noch zu bleiben scheint, »wire
der Versuch, alle Dinge so zu betrachten, wie sie vom Standpunkt der Erlésung aus sich
darstellten.«” Doch, so fihrt Adorno im letzten Aphorismus der »Minima Moralia« fort,
sei es unmoglich, diesen Standpunkt einzunehmen.

70 Indiesem Sinne kommentiert auch Dubiel: »Die kritische Theorie der Gesellschaft ist der Versuch,
fiir diesen lebensgeschichtlichen Schock Worte zu finden.« Dubiel, Kritische Theorie der Gesell-
schaft, S.15.

71 Adorno, Minima Moralia, S. 267. Die kommenden Zitate finden sich auch dort und auf der folgen-
den Seite. Der Name »Auschwitz« fillt nur an dieser einen Stelle in der 1951 erstmals erschienenen
Aphorismus-Sammlung. Der Aphorismus 149, aus dem hier zitiert wird, befindet sich im dritten
Teil, der in den Jahren 1946-47 verfertigt wurde.

72 A.a.0, Aph.153,S.283.

https://dol.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2028, 07:38:41, - [



https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[Il. Die eigene Zeit in Gedanken erfasst

Bislang wurde das Mégliche als dasjenige begriffen, das sich aus dem Wirklichen
heraus ergeben kann: Moglich ist etwas aufgrund von Vermogen. Aktive und passi-
ve Vermogen konnen zu Tendenzen sich verdichten, in denen sich eine mégliche und
wahrscheinliche Entwicklung des Sozialen abzeichnet. Ganz anders aber verhilt es sich,
wenn die Wirklichkeit nicht mehr diejenigen Ressourcen zu enthalten scheint, die aus
der verzweifelten Lage herausfithren. Mit dem Zivilisationsbruch mangelt es an eman-
zipatorischen Perspektiven, die sich aus dem Wirklichen ergeben konnten: Die Wirk-
lichkeit ist so entstellt, dass sich aus ihr heraus kein mogliches Anderes denken lisst.
Das Mogliche aus dem Wirklichen zu entfalten, hiefe, sich ihrer Entstelltheit auszu-
liefern. Was da noch zu bleiben scheint, ist der »Standpunkt der Erlésung«. Doch auch
er, wenn er denn nicht vollkommen weltfremd geraten wollte, briuchte einen Bezug
zur sozialen Wirklichkeit — und das wiederum wire sein Verhingnis. Weder die religi-
s konnotierte Transzendenz in der Figur der Erlosung, noch die innerweltliche Tran-
szendenz in der Figur des Reichs der Freiheit scheinen noch als denkbar oder méglich.

In gewisser Weise wiederholt sich die Diagnose der »Modernen« im Streit mit den
»Alten« zu Beginn des 18. Jahrhunderts: Die Jetztzeit bricht radikal mit dem Vergan-
genen, wodurch die erfahrene Neuheit der eigenen Zeit keine Beziige mehr auf die

t.” Doch zugleich, und das iibersteigt diese Querelen aus fer-

Vergangenheit zuliss
nen Zeiten, entbirgt die absolute Gegenwart der Barbarei keine Potentiale, die iiber
sie hinauswiesen. Dies kann als Negation von Moglichkeit und Wirklichkeit interpre-
tiert werden. Ich charakterisiere die Negation anhand der Ausdriicke Entmiglichung
und Entwirklichung, die zwar eher an Heideggers Sprachduktus erinnern mégen, aber
mir geeignet erscheinen, das Problem im »Erfassen der eigenen Zeit« zu erdrtern. Der
Schock und die damit verbundene Starre taugen keineswegs nur zur Selbstbeschrei-
bung emigrierter Intellektueller, vielmehr wird damit ein gesellschaftliches Bewusst-

sein der Perspektiv- und Alternativlosigkeit thematisch:

»Ohnmaichtig wird die Vernunft, das Wirkliche zu begreifen, nicht blof} um der eige-
nen Ohnmacht willen, sondern weil das Wirkliche nicht die Vernunft ist.«’*

Die Entwirklichung besteht in dieser Ohnmacht. Die Entméglichung driickt sich aus
in einem dem Zeitgenossen weitgehend versperrten Méglichkeitsraum.” Die Erniich-
terung, welche in Thesen wie der vom Miill aller Kultur gipfelt’®, befillt auch das Mog-
lichkeitsdenken: Es ist gelihmt. Doch Ataraxie ist gerade nicht die Haltung, die sich
daraus ergibt — das wire sonst Helmut Schelsky samt seiner skeptischen Generation.

73 Im Ceiste dieser »Querelle des Anciens et des Modernes« konnte Paul Valéry 1932 noch behaup-
ten: »Dieser gegenwartige Zustand, der unser Werk ist, leitet notwendig eine gewisse Zukunft ein,
aber eine Zukunft, die wir uns ganz unmaglich vorstellen konnen, und das ist eine grofRe Neuheit.
Sie entspringt der Neuartigkeit der Gegenwart, in der wir leben. Wir kénnen aus der Vergangen-
heit kein Licht mehr borgen, kein wahrscheinliches Bild der Zukunft, weil wir einige Jahrzehnte
hindurch einen Zustand geschaffen, bewirkt und organisiert haben auf Kosten der Vergangen-
heit«. Paul Valéry, Die Politik des Geistes. Unser hochstes Gut (1932), in: ders., Werke (Frankfurter
Ausgabe) Bd. 7, Frankfurt a.M.: 1995, S. 75.

74 Adorno, Drei Studien zu Hegel. Erfahrungsgehalt, S. 323.

75  Auf»Entméglichung«und»Entwirklichung«werde ichim kommenden Kapitel etwas ausfiihrlicher
in Bezug auf Hegels »bestimmte Negation« eingehen.

76  Adorno, Negative Dialektik, S. 359.

https://dol.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2028, 07:38:41, - [

257


https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

258

Mdglichkeit

Nicht die Gartenpflege, wie sie in den Schlusssitzen aus Voltaires »Candide« als ver-
meintliches Happy End gefeiert wird, ist die erstrebenswerte Haltung gegeniiber dem
realen Bosen, sondern Kritik. Denn:

»Solange es Zug um Zug weitergeht, ist die Katastrophe perpetuiert.«’’

Hier, so scheint mir, werden verschiedene Losungen deutlich. Eine sozialwissenschafili-
che Aufarbeitung schligt Horkheimer seinem Getreuen Heinz Maus vor. Horkheimer gibt
ihm mit auf den Weg, er moge beim ersten Soziologentag nach dem II. Weltkrieg in
Deutschland den Gedanken einbringen, eine »Soziologie des Terrors« zu konzipieren.”®
Die andere Losung besteht darin, die Auseinandersetzung mit den Massenverbrechen
an eine Kritik der Vernunft zu binden. Wenn die Vernunft beschidigt ist, so ist es auch
das Moglichkeitsdenken. Es bedarf also einer Art Bestandsaufnahme der rationalen Po-
tentiale im Angesicht der Massenverbrechen; man kénnte darin eine Erneuerung des
kantischen Projekts erachten. Ziel muss es sein, die Moglichkeiten der beschidigten
Vernunft zu heben. Dieses Unternehmen miindet letztlich in die »Negative Dialektik«:

»Nachdem Philosophie das Versprechen, sie sei eins mit der Wirklichkeit oder stiinde
unmittelbar vor deren Herstellung, brach, ist sie genétigt, sich selber riicksichtslos zu
kritisieren.«”®

Der Kontrast zur Idee der »Verwirklichung der Philosophie«, wie sie noch in den Schrif-
ten der 1930er Jahre bemitht wurde, kénnte kaum grofer ausfallen. Keine Praxis scheint
in greifbarer Nahe, die dieser Verwirklichung irgend zutriglich wire. Denken ist auf
sich selbst zuriickgeworfen. Innerhalb der Schockstarre geht es nicht um die richtige
Praxis, sondern nur noch um die Bedingung der Méglichkeit, irgendwann einmal —
wenn der Zustand des Vertagens aufgehoben ist — »das Richtige« zu be- und ergreifen.
Hierfiir ist vorerst die Kritik der Vernunft in dieser historischen Situation unabdingbar
- und einzig méglich.®°

Die Vernunft als Quelle von Gesellschaftstheorie und méglicher Praxis ist in Be-
dringnis geraten. Die Schockstarre ist gekennzeichnet von Entwirklichungs- und

77 Adorno, Minima Moralia, Aph. 32, S. 62.

78  Horkheimer schreibt an Heinz Maus im Vorfeld dieser Veranstaltung: »Da der fiir den Herbst ge-
plante Soziologenkongress das Thema >Die gegenwiartigen Aufgaben der Soziologie« tragt, so ha-
ben Sie dort vielleicht Gelegenheit darauf hinzuweisen, dass eine der wichtigsten und spezifisch
deutschen Aufgaben die Ausbildung einer zeitgemafien Soziologie des Terrors wére, angefangen
vom Ubergang der Erziehung des Kindes aufs schlagkriftige Kollektiv der kindlichen Gruppe in
Spiel und Schulklasse bis zur Verwandlung des Erwachsenen in ein bloRes Mitglied vorgegebener
Verbidnde, ohne deren Schutz er arbeits- und rechtlos ist. In ihrem Rahmen gewinnt er die Exis-
tenz, indem eraufdie Entscheidung verzichtet und zum Objekt, zum Ding wird.« Max Horkheimer,
Briefwechsel 1941-1947, in: ders., Gesammelte Schriften Bd. 17, Frankfurt a.M.: 1996, Brief an Maus
vom 28.]uni 1946, S. 740.

79  Adorno, Negative Dialektik, S.15.

80  Uberspitzt und polemisch formuliert liefde sich die zweite Stufe als Riickzug der Vernunft in sich
selbst, als Glasperlenspiel, interpretieren. Ist also vielleicht nicht doch die zweite Stufe des Mog-
lichkeitsdenkens der Entwicklung Candides frappant verwandt? Zumindest wirkt sie bisweilen wie
dessen Riickzug in den Garten am Ende der Novelle von Voltaire: Durch die Holle auf Erden ge-
gangen bleibt nichts mehr, aufler das theoretische Feld zu bestellen.

https://dol.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2028, 07:38:41, - [



https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[Il. Die eigene Zeit in Gedanken erfasst

Entméglichungstendenzen. Die bis auf Aristoteles zuriickreichende Bindung zwischen
dem Méglichen und dem Wirklichen wird damit wenn nicht gelost, so doch gelockert.**
Es konnte sogar der Eindruck entstehen, dass Horkheimer und Adorno auf den als
»biirgerlich« bezeichneten Urteilstyp zuriickfallen, wonach alles Mégliche sein kann.®*
Denn die Moglichkeit der Verinderung wird in dieser zweiten Stufe nur noch duflerst
rudimentir von Vermdgenspridikationen unterfuttert: Das Mogliche wird nicht mehr
im Rekurs auf reale Potentiale und Realisationsbedingungen gewonnen. Allerdings
wird im Blick auf das Grauen bereits die Voraussetzung des Widerstandes erachtet.®
Deswegen wird in den »Minima Moralia« gegen die Perpetuierung des Terrors der
uneingeschrinkte Blick auf ihn empfohlen:

»[NJoch das unschuldige Wie schon wird zur Ausrede fiir die Schmach des Daseins,
das anders ist, und es ist keine Schénheit und kein Trost mehr aufler in dem Blick, der
aufs Grauen geht, ihm standhilt und im ungemilderten Bewufstsein der Negativitat
die Méglichkeit des Besseren festhalt.<®*

Der auf das Grauen gehende und daran nicht verzweifelnde Blick hilt die »Moglichkeit
des Besseren« fest. Auch wenn (bisher) nicht klar wird, aus welchen Ressourcen dieser
widerstandige Blick die Moglichkeit des Besseren schopft, hat Adorno in ihm den Zweck
von Kritischer Gesellschaftstheorie iitberhaupt erachtet:

»Begriff und Theorie der Gesellschaft sind nur dann legitim, wenn sie [...] die Moglich-
keit, die sie beseelt, negativ festhalten: aussprechen daf die Méglichkeit erstickt zu
werden droht. Solche Erkenntnis, ohne Vorwegnahme dessen, was dariiber hinaus-
fiihrte, wire die erste Bedingung daftir, daf der Bann der Gesellschaft einmal doch
sich l6se.<

Der Zweck von Kritischer Theorie besteht also im Widerstand gegen die blofie Im-
manenz und gegen die SchlieRung des Moglichkeitsraums. Dieser Zweck bereitet den
Ubergang zur dritten Stufe. Sie umfasst die Lésung der Schockstarre vermége der be-
stimmten Negation eines Bewusstseins, das gebannt ist von Entméglichung und Ent-
wirklichung. Auch wenn das beinahe absurd klingen mag: Transzendenz — theoretisch
wie praktisch — kann innerhalb der zweiten Stufe nur als »Moglichkeit« gedacht wer-
den. Sie zu aktualisieren, wird zur Aufgabe und zum Problem der dritten Stufe.

81  Diese Lockerung kann gleichsam als Tor zur Utopie betrachtet werden. Siehe hierzu dann das fol-
gende Kapitel und die Uberlegungen in den Schlussbetrachtungen.

82  Siehe hierzu oben in diesem Teil »Kapitel I1I. Stufe 1: Kein Wandel ohne gesellschaftliche Poten-
tiale. Ein marxsches Verstandnis von Wirklichkeit und Moglichkeit«.

83  Theoria wurde traditionell als Schau aufgefasst, deswegen ist der Blick nicht blof} ein Sinnes-
produkt. Vgl. hierzu oben FuRnote 36 im Zweiten Teil im Kapitel »I. Epistemologische Ndherungen
an den Moglichkeitsbegriff: Zur Terminologie Kritischer Gesellschaftstheorie«.

84  Adorno, Minima Moralia, Aph.s5, S. 26.

85  Adorno, Gesellschaft, S.19.

https://dol.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2028, 07:38:41, - [

259


https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

260

Méglichkeit

Stufe 3: Uberwindung der Schockstarre:
Bestimmte Negation der Mdglichkeitslahmung

Kaum eine historische Situation ist vorstellbar, in welcher der Méglichkeitsgedanke ge-
schwichter wire. Wenn das Denken bis ins Mark erschiittert worden ist, liegt es nahe,
dass die Konzeption von »sozialer Moglichkeit«, wie sie von Hegel und Marx herriihrt,
an ein Ende gelangt. Ob die zweite Stufe iiberhaupt von Horkheimer und Adorno iiber-
stiegen wurde, ist keineswegs unumstritten.®® Im Folgenden soll gezeigt werden, inwie-
fern eine dritte Stufe, die ich vorerst als »Uberwindung der Schockstarre« umschreibe,
in den Schriften Adornos festzustellen ist.

Die dritte Stufe lisst sich als bestimmte Negation der Moglichkeitslihmung deuten. Als
bestimmte Negation hat sie den Schock erfahren und in sich aufgenommen, ihn also
nicht schlicht beiseitegelegt. Sie bleibt Negation, weil sie sich dem Ausmalen gesamt-
gesellschaftlicher Alternativen weitgehend enthilt, ohne damit eine emanzipatorische
Perspektive zu verunméglichen.’” Wenn allerdings gar keine positiven Bestimmungen
mehr zu formulieren wiren iiber emanzipatorische und gesellschaftlich mégliche Ent-
wicklungen, sondern lediglich angegeben werden kénnte, was ihnen entgegensteht,
tritt ein progressiv Mogliches weitgehend unbestimmt und in Form eines Postulats auf.
Die Moglichkeit des Besseren wird >festgehaltens, ohne sie irgend positivieren, also his-
torisch anhand realer Potentiale verorten zu konnen: Der »Blick auf das Grauen« — und
das war das Resultat der zweiten Stufe — hilt lediglich »im ungemilderten Bewuf3tsein
der Negativitit die Moglichkeit des Besseren« fest. Im Folgenden gehe ich einigen Spu-
ren nach, welche darauf hindeuten, dass Adorno die Lihmung des Moglichkeitsdenkens
sachte aufzuheben versuchte. Inwiefern das Moglichkeitsdenken dieser dritten Stufe

86  Mirscheint, dass ich gegen zumindest zwei Interpretationen mit dieser dritten Stufe argumentie-
re. Die eine kontrarere Interpretation lautet, dass die Selbstreflexion und -verurteilung der Ver-
nunft noch das AuRerste war, das aus der Erfahrung des terroristischen Totalitarismus hervorge-
hen konnte: Das emanzipatorische Potential der Vernunft sei nicht mehr von Horkheimer und
Adorno, sondern lediglich noch von Marcuse und Habermas nach 1945 (wieder) freigelegt wor-
den. Vgl. Hindrichs, Die Idee einer Kritischen Theorie und die Erfahrung totalitirer Gesellschaften,
S. 221 sowie Habermas, Der philosophische Diskurs der Moderne, S.144. Die andere Interpretati-
on, die sich an der dritten Stufe reibt, spricht der Kritischen Theorie bei Adorno nach Auschwitz
das Potential ab, iitberhaupt als Denken von Gesellschaft aufzutreten. In Adornos kulturkritischen
Nachkriegsschriften zeige sich der Irrtum der marxistischen Gesellschaftsanalyse, »die eigenen
Kategorien so gewahlt und angelegt zu haben, dafd sich zwischen einem hypostasierten System
der 6konomischen Reproduktion und einer dazu komplementar gedachten Sphire individuellen
Handelns die Dimension des Sozialen nicht mehr zu erkennen gibt.« Honneth, Kritik der Macht,
S.111. Gemafd den beiden Interpretationen wire Moglichkeitsdenken und ein Begriff der sozialen
Méglichkeit, wie ich sie in Gestalt einer dritten Stufe vorzufinden glaube, kaum mehr>méglich<.

87  »Sie [die marxsche Theorie, GG] dachte die Moglichkeit der Verdnderung der Welt von Grund auf
als jetzt und hier gegenwirtig. Blof3 Sturheit aber kénnte diese Moglichkeit noch so unterstellen
wie Marx. Das Proletariat, an das er sich wandte, war noch nicht integriert: es verelendete zu-
sehends, wahrend andererseits die gesellschaftliche Macht noch nicht Gber die Mittel verfiigte,
im Ernstfall mit Gberwiltigender Chance sich zu behaupten. Philosophie, als der zugleich kon-
sequente und freie Gedanke, findet sich in einer ganzlich anderen Situation. Marx wire der letz-
te gewesen, den Gedanken vom realen Gang der Geschichte loszureifien.« Adorno, Wozu noch
Philosophie, S. 469.

https://dol.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2028, 07:38:41, - [



https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[Il. Die eigene Zeit in Gedanken erfasst

mehr sein kann als ein Widerstand gegen das Prinzip der Immanenz, den Positivismus
und die Ticket-Mentalitit, soll nun dargelegt werden.

Die Besonderheit der dritten Stufe besteht darin, nahezu ausschlieRlich auf Uberle-
gungen Adornos zuriickgreifen zu kénnen. Im Werk von Horkheimer lieR sie sich nicht
aufdecken. Es scheint, als wire Horkheimer iiber die Schockstarre nicht so hinausge-
langt, dass sich das Denken auf eine mogliche, andere Gesellschaft (wieder) richten
konnte. Die »eclipse of reason« — und eine hiermit einhergehende Verunméglichung
emanzipatorischer Perspektivitit — wirken wie Horkheimers letzte Worte.*® Wenn ich
im Folgenden dennoch auf Horkheimer zu sprechen komme, so greife ich auf Schriften
vor der Schockstarre zuriick. Sie sind insofern dienlich, als sie dazu beitragen, einzelne
fiir die dritte Stufe relevante Argumente in ihrer Entstehung zu rekonstruieren.

a. Negation und Transzendenz in Zeiten von Entwirklichung und Entmdglichung

Das Denken von sozialen Moglichkeiten auf der dritten Stufe kniipft an Hegels Kon-
zept der bestimmten Negation an. In der »Phanomenologie des Geistes« wird es wie folgt
dargestellt:

»Indem [..] das Resultat, wie es in Wahrheit ist, aufgefa’t wird, als bestimmte Ne-
gation, so ist damit unmittelbar eine neue Form entsprungen und in der Negation
der Ubergang gemacht, wodurch sich der Fortgang durch die vollstindige Reihe der
Gestalten von selbst ergibt.«®

Adorno sieht hierin eine Vorgehensweise, die das zu Begreifende nicht dem Begriff
vollends ausliefert, es nicht durch die mit begrifflichem Denken verbundenen Iden-
tifizierungen komplett zurichtet. In der bestimmten Negation wird die Differenz des
Begriffenen zu sich selbst markiert. Die Wahrheit der bestimmten Negation besteht im
Moment der Transzendenz des je unvollstindig Begriffenen:

»Was es ist, ist immer mehr als es selber.«*®

Das, was begriffen werden soll, ragt somit iiber seine jeweilige begriffliche Bestimmung
hinaus. In der bestimmten Negation wird das Urteil itber etwas mit dem ihm Wi-
dersprechenden oder ihm Widerstrebenden konfrontiert und insofern transzendiert.
Adorno kniipft an dieses Verfahren aber keineswegs im Sinne einer blofen Adapti-
on an. Vielmehr entspringt seine Interpretation einer Kritik der bestimmten Negation in
ihrer spekulativen Konzeption. Diese Konzeption stelle das zu Begreifende in seiner
transzendierenden Dynamik in letzter Konsequenz still, indem es als je Einzelnes mit

88 Alway kommentiert zusammenfassend zu den Schriften Horkheimers nach dem Zweiten
Weltkrieg: »So although he points to practices (faith, love, retreat) that express and sustain the
>longing for something other< (and thus the image of the better world), these practices are not
connected to any possibility of actually realizing such a world. They are acts of defiance and so-
lace, not acts oriented to practice and social transformation. Horkheimer’s theoretical and political
sregression<then, includes a fundamental rejection of the project of theory with practical intent.«
Alway, Critical Theory and Political Possibilities, S. 68.

89  Hegel, Phinomenologie des Ceistes, S. 74.

90 Adorno, Drei Studien zu Hegel. Erfahrungsgehalt, S. 319.

https://dol.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2028, 07:38:41, - [

261


https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

262

Mdglichkeit

seinem Gegensatz, dem Ganzen, ob seiner »Insuffizienz« notwendigerweise vermittelt
werde. Was Adorno am Verfahren der bestimmten Negation bei Hegel als unwahr aus-
zeichnet, ist die Gefahr des Verschwindens solcher Transzendenz und Differenz am zu
begreifenden Gegenstand:

»Die Lehre, daf}, als »bestimmte Negations, nur der Gedanke etwas tauge, der sich mit
der Schwere seines Gegenstands ansattigt, anstatt unverweilt iiber ihn hinauszuschie-
Ren, ist nun freilich in den Dienst des apologetischen Aspekts, der Rechtfertigung des
Seienden getreten. Stets unterliegt der Gedanke, der zur Wahrheit erst wird, indem er
das ihm Widerstrebende ganz in sich aufnimmt, zugleich der Versuchung, eben damit
das Widerstrebende selber zum Gedanken, zur Idee, zur Wahrheit zu erkldren.«”'

Adorno unterstellt Hegel, die widerstrebenden Momente, welche in der bestimmten
Negation aufkeimen, letztlich wieder einzuhegen. Wenn das Allgemeine am Ende iiber
das Besondere triumphiere, dann sei dieses Resultat gleichzusetzen mit der These von
der Verniinftigkeit des Wirklichen. Mit ihr, so Adorno, korrespondiere eine Moglich-
keitskonzeption, die nur das als »real« qualifiziere, was bereits wirklich geworden ist,
wihrend das Mogliche, was (noch) nicht ist, als »abstrakt« disqualifiziert werde. Die
Apologie der Wirklichkeit zeige sich also auch in einer polemischen Distinktion zwischen
realer und abstrakter Moglichkeit. In dieser Lesart wire eine megarische Konzeption der
Realméglichkeit®” von Hegel reanimiert worden. Hegel brandmarkt ein kiinftig Mogli-
ches als abstrakt, es gleicht einem Hirngespinst und ist des philosophischen Bemiihens
unwiirdig. Adorno kommentiert:

»Solche Philosophie marschiert mit den stirksten Bataillonen. Sie eignet den Urteils-
spruch einer Realitat zu, die stets wieder, was anders sein konnte, unter sich be-
gribt.«*

Ein Marschieren mit den stirksten Bataillonen kann nicht Ziel der Kritik, Ziel der phi-
losophischen Tatigkeit sein. Die Konzeption von bestimmter Negation, die Adorno vor-
schwebt, muss sich von Identifizierungen distanzieren, die am Ende das Besondere im
Allgemeinen, das Einzelne im Ganzen aufgehen lassen. Diese Finalisierung und Ent-
dynamisierung, wie Adorno sie der hegelschen spekulativen Dialektik im Allgemeinen
und dem Prozess der bestimmten Negation im Besonderen unterstellt, ist auch deswe-
gen zu kritisieren, weil sie zur Entmdglichung der Wirklichkeit beitrage. Auch hier zeigt
sich die von Adorno vorgenommene Engfithrung von Totalititsdenken und Totalitaris-
mus: Wer die Wirklichkeit als Ganze so konzipiert, dass die in ihr liegenden und das
Gegebene iiberschreitenden Moglichkeiten unberiicksichtigt bleiben, gerit nicht nur
theorieintern, sondern zugleich auch ob der historischen Situation (Faschismus und
Massenverbrechen) in Bedringnis.**

91 Aa.0,S. 320.

92 Zum megarischen Méglichkeitsgedanken, wonach nur das méglich ist, was wirklich ist oder im
Begriff ist zu werden, siehe im Ersten Teil dieser Untersuchung Kapitel »l.2.a. Kinetische Realmdg-
lichkeit und Wirklichkeit«.

93 Adorno, Drei Studien zu Hegel. Erfahrungsgehalt, S 320.

94  Dies ist die Interpretation von Adorno. Ich habe im Ersten Teil eine Hegel-Lesart des Abschnittes
Uber die biirgerliche Gesellschaft in der »Rechtsphilosophie« vorgeschlagen, die zu zeigen ver-

https://dol.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2028, 07:38:41, - [



https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[Il. Die eigene Zeit in Gedanken erfasst

Nun waren es aber gerade Horkheimer und Adorno selbst, die in der Vergegen-
wartigung der Massenverbrechen in totalitiren Zeiten kaum noch Moglichkeiten der
Verinderung vernahmen. Die Ticket-These habe ich im vorangegangenen Kapitel als
Ausdruck solcher Entméglichung interpretiert. Wenn Adorno demgegeniiber in seiner
Beschiftigung mit Hegel das Ausklammern von systemtransformierenden Méglichkei-
ten als Apologie der Wirklichkeit bezeichnet, aus der es kein Entrinnen mehr zu geben
scheint, so ist diese Kritik als erstes Anzeichen der Uberwindung der Schockstarre zu
verstehen. An Adornos Auseinandersetzung mit der bestimmten Negation lisst sich
sehen, inwiefern die Verteidigung des Moglichen zum Grundimpuls wird, auf dem die
dritte Stufe des Moglichkeitsdenkens zu entwickeln ist. Dezidierten Einspruch erhebt
Kritische Theorie deswegen gegen den Glauben an das Bestehende.” Das Klammern
an den status quo lisst jegliche Moglichkeit der Infragestellung, Distanzierung oder
kritischen — und das heifdt: transzendierenden — Einstellung ihm gegeniiber erléschen.
Adorno sieht hierin den Keim inhumaner Verhiltnisse.*® Die Fixierung aufs Bestehen-
de, konstitutives Merkmal einer Ich-schwachen Persénlichkeit und eines von regressi-
ven Stereotypen beherrschten Bewusstseins, ist die subjektive Seite entméglichter Zei-
ten.

Die diagnostizierte Apologie der Wirklichkeit in Form der Entmdglichung bedeu-
tet ebenso eine Entwirklichung, denn gerade gesellschaftliche Moglichkeiten werden als
wirklich vorgestellt, nimlich in Gestalt von Vermogen. Wer also reale Moglichkeiten
ignoriert, >entwirklicht« die Wirklichkeit, indem er sie aufs blof Bestehende reduziert.
Die Ideologie einer solchen Wirklichkeitskonzeption besteht nun nicht darin, das Gege-
bene zu beschénigen, sondern es als die einzige »mogliche Wirklichkeit« darzustellen.””
Sprach Leibniz noch von der besten aller moglichen Welten, so wird diese Auffassung
in der These von der einzigen moglichen Wirklichkeit iiberboten: Die Frage nach der
besseren (aber auch nach der schlechteren) Welt lisst sich so gar nicht mehr stellen.

Kritische Theorie tritt an, um der Entméglichung und Entwirklichung entgegenzu-
wirken. Adorno, so wurde bereits deutlich, verteidigt unentwegt und in allen Werkpha-
sen die »Moglichkeit des Anderen« gegen den Positivismus in Philosophie, Theologie,
Wissenschaft und Gesellschaft. Die Verteidigung der Moglichkeit des Anderen meint

sucht, dass auch Hegel selbst nicht seiner grundsatzlichen Devise durchwegs zu folgen vermag,
wonach ein Denken der wirklichkeitstranszendieren Moglichkeiten der Philosophie duferlich zu
bleiben hat. Siehe im Ersten Teil Kapitel »11.3.c. Conclusio: Pobel-Kontingenz und die Bindung von
Vermogen in Institutionen zur Einhegung des gesellschaftlich Méglichen«.

95  Vgl. hierzu auch die Kritik am Positivismus weiter oben im Zweiten Teil dieser Untersuchung in
Kapitel »11.3.a. Kritik des Positivismus in Wissenschaft und Politik«.

96  »Der Nationalsozialismus lebt heute ja wohl iiberhaupt weniger darin nach, dafy man noch an sei-
ne Doktrinen glaubte — wieweit das tberhaupt je der Fall war, ist fraglich —, als in bestimmten
formalen Beschaffenheiten des Denkens. Zu ihnen rechnet beflissene Anpassung ans je Geltende,
zweiwertige Aufteilung nach Schafen und Bocken, Mangel an unmittelbaren, spontanen Bezie-
hungen zu Menschen, Dingen, Ideen, zwangshafter Konventionalismus, Glaube an Bestehendes
um jeden Preis. Derlei Denkstrukturen und Syndrome sind als solche, dem Inhalt nach, apolitisch,
aber ihr Uberleben hat politische Implikationen. Das ist vielleicht an dem, was ich mitzuteilen
suche, das Ernsteste.« Adorno, Philosophie und Lehrer (1962), S. 484.

97  Sommer, Das Konzept einer negativen Dialektik, S. 344.

https://dol.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2028, 07:38:41, - [

263


https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

264

Mdglichkeit

schlichtweg, die Moglichkeit der Transzendenz dem wissenschaftlichen und philoso-
phischen Blick nicht von vornherein zu entziehen: Es wire eben eine gestutzte Wahr-
heit, jedwede Wirklichkeitserkenntnis auf das geschichtlich Gewordene zu beschrin-
ken. Der Bereich des unverwirklicht Méglichen darf zumindest nicht ausgeschlossen
werden, bevor an die Erkenntnis der Sache selbst herangegangen wird. Dies wire also
gegen Hegel zu wenden: Er nimmt methodische Restriktionen in seiner Art der Wirk-
lichkeitserkenntnis vor, die es verunméglichen, diejenigen Potentiale zu heben, die iiber
die Wirklichkeit, im Sinne des epochalen Erfassens, hinausgehen.

Die Verteidigung des Méglichen fufdt auf einem Moglichkeitsbegriff, der sowohl re-
trospektiv als auch prospektiv ausgerichtet ist. Retrospektiv ist er bezogen auf den Zi-
vilisationsbruch, und auch prospektiv umfasst er die Moglichkeit weiterer Riickfille in
die Barbarei. Aber zugleich implizieren die Moglichkeitsriume der Vergangenheit und
Gegenwart wiitnschbare Optionen, als »besiegte« oder (weiterhin) reale Moglichkeiten:

»Auch der Gedanke, der die stets wieder besiegte Moglichkeit gegen die Wirklichkeit
festhilt, halt sie blof3, indem er die Méglichkeit als eine der Wirklichkeit fafdt unter
dem Blickpunkt ihrer Verwirklichung; als das, wonach die Wirklichkeit selbst, wie
immer auch schwach, die Fiithler ausstreckt, nicht als ein Es wér so schon gewesen,
dessen Klang vorweg damit sich abfindet, daRk es mifiriet.«*®

Die dritte Stufe des Moglichkeitsdenkens zeichnet sich also dadurch aus, dass (wie-
der) der Gedanke formuliert werden kann, wonach Moglichkeiten aus dem Wirklichen
erwachsen und, wie es Adorno in blumigen Worten ausdriickt, die Wirklichkeit die
»Fithler« nach dem Moglichen ausstreckt, was verwirklicht werden mag.” Doch zu-
gleich wirkt die Resignation weiter: »Die« Moglichkeit unterliegt immer und immer
wieder, sie lasst sich nicht realisieren. Diese Erfahrung prigt die eigene Zeit, es ist die
Erfahrung der Entméglichung und Entwirklichung. Sie bildet sich zeitgendssisch ab in
den philosophischen Entwiirfen und Gesellschaftstheorien. Insofern sind Idealismus
und Positivismus wahr und falsch zugleich: Wahr, indem sie die Immanenz radikali-
sieren und damit ein Abbild ihrer »eigenen Zeit in Gedanken erfasst« darstellen; falsch,
weil sie jedwede Moglichkeit der Transzendenz kategorisch unterbinden und damit die
Wirklichkeit auf das Bestehende reduzieren.

b. Das Andere im Besonderen und Randstandigen: Kauz und Bohemien

Wenn sich wieder Fithler nach realen Moglichkeiten ausstrecken lassen, so ist damit
nicht unbedingt eine gesamtgesellschaftliche Perspektive verbunden, wonach die kom-
mende, bessere Gesellschaft aus der Bestehenden aus einem Guss antizipiert werden
konnte. Vielmehr werden im Besonderen und im Kleinen alternative Moglichkeiten zum

98  Adorno, Drei Studien zu Hegel. Erfahrungsgehalt, S. 322.

99  Pathetisch und Habermas paraphrasierend lief3e sich davon sprechen, dass aus der »Asche [des]
Negativismus der Funke einer Erneuerung« des Moglichkeitsdenkens bei Adorno hervorgegangen
ist und dass dieser Funke die dritte Stufe desselben darstellt. Habermas bezog dieses Bild auf
metaphysische Konzepte im Anschluss an Heidegger und Adorno: Jiirgen Habermas, Nachmeta-
physisches Denken. Philosophische Aufsitze, Frankfurt a.M.: 1988, S. 35.

https://dol.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2028, 07:38:41, - [



https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[Il. Die eigene Zeit in Gedanken erfasst

status quo, nahezu experimentierend, ausgelotet. Moglichkeitsdenken wird in Konstel-
lationen entfacht, die in Hinblick auf ein anderes, besseres gesellschaftliches Ganzes
immer Fragment bleiben.” Solche begrifflichen Konstellationen vollziehen sich als
Kritik der Wirklichkeit, die theoretische Widerspriiche, Interessensgegensitze, inhu-
mane Verhiltnisse oder ideologische Sachverhalte eruiert und in dem Ausweis dieser
Defizite zugleich dem gewahr wird, was anders und besser sein konnte. In dieser Ne-
gation emergiert unter Umstinden das Richtige, das Humane, das Gerechte — all das
sind Umschreibungen Adornos.

Die Figur des Kauzes ist ein erstes Beispiel fiir Konstellationen des Falschen, in denen
sich modellhaft etwas von ihm Verschiedenes zeigt. Der Kauz erweist sich als individu-
elle Negation der gesellschaftlichen Wirklichkeit bei Adorno. Seine Andersartigkeit er6ffnet
Perspektiven auf mogliche Alternativen zum status quo. Zumindest auf Ebene der Sym-
ptome wird an einzelnen Randexistenzen ein Anderes deutlich, das dem Immanenzzu-
sammenhang irgend entraten ist. Eine erste instruktive Stelle findet sich im zweiten
Teil der »Minima Moralia«:

»Es ist das Wesen des Besiegten, in seiner Ohnmacht unwesentlich, abseitig, skurril zu
scheinen. Was die herrschende Gesellschaft transzendiert, ist nicht nur die von dieser
entwickelte Potentialitit, sondern ebensowohl das, was nicht recht in die historischen
Bewegungsgesetze hineinpafite.«'"

Diese Uberlegung ist vor dem Hintergrund einer fatalen Logik der Geschichte und dem
Erfordernis, aus ihr auszubrechen, von Belang. Der Ausbruch aus den allgemeinen zeit-
geschichtlichen Tendenzen gelingt einerseits durch Rekurs auf iber die gegenwirtige
Gesellschaft hinausreichende Potentiale und anderseits durch Verweis auf ohnmaéchti-
ge und ausgeschlossene Individuen, auf diejenigen Subjekte also, die nicht hineinpas-
sen in die bestehende Ordnung. Solche Randfiguren werden deswegen fiir kritisches
Moglichkeitsdenken in der dritten Stufe von eminentem Interesse, weil sie erstens die
Moglichkeit des Anderen — andere Praktiken, Lebensweisen und Einstellungen — und
zweitens den Konformititsdruck vergegenwirtigen, dem sie ausgesetzt sind. Das Pre-
kire an der Figur des Kauzes wird in totalitiren Gesellschaften besonders deutlich. Er
— als Reprisentant von Subjektivitit iiberhaupt — ist in seiner Existenz bedroht:

»Das Subjekt [..] galt von je als Anomalie, als Kauz; im totalitiren Zeitalter ist sei-

ne Stitte das Arbeits- oder Konzentrationslager, wo es >fertig gemachts, erfolgreich

integriert wird.«'°>

100 Zur Konstellation siehe oben im Zweiten Teil dieser Abhandlung Kapitel »I.2. Das Problem des
definitorischen Verfahrens. Explikation begrifflicher Bedeutungen, das Modell der Entwicklung
von Begriffen«.

101 Adorno, Minima Moralia, Aph. 98, S.172.

102 Adorno, Zum Verhaltnis von Soziologie und Psychologie (1955), S. 54. Vom Kauz grenzt er eine Form
von Subjektivitat ab, in der die Zurichtung auf die Spitze getrieben wurde, weil es diesen Typen
nahezu krampfhaft nach Macht und Unterdriickung dirstet. In den oberen Hierarchien totalitarer
Cesellschaften seien solche »Narren oder seelisch Verkriippelte« aufzufinden, weil ihre rationale
Verfasstheit bestens harmoniere mit der Irrationalitit des Systems.

https://dol.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2028, 07:38:41, - [

265


https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

266

Méglichkeit

Das im Kauz verkérperte Individuum, so Adorno, sei die nicht vollends zugerichtete,
den gesellschaftlichen Zwingen nicht vollstindig unterlegene Form von Subjektivitit.
Er wird marginalisiert, weil er nicht im Bestehenden aufgehe, und er ist deswegen als
isoliertes Einzelnes gefihrdet, weil er nur sehr eingeschrinkt anpassungsfihig ist (und
sich deswegen auch nicht mit anderen Ausgegrenzten solidarisieren und organisieren
kann):

»Was immer sich tibers Bestehende erhebt, ist mit dem Zerfall bedroht und damit

dem Bestehenden meist erst recht ausgeliefert.«'®

In Adornos Gesellschaftsdiagnosen reprisentiert der Kauz etwas dem Zufall in der Ge-
schichte Vergleichbares. Der Kauz ist vom »Bann« nicht vollends absorbiert; er erweist
sich als Moment oder Erscheinung von Freiheit und ist doch von ihm verstiimmelt und
geschlagen:

»lch wiirde sagen — wenn ich [..] rekurrieren darf auf den Begriff des Bannes, unter
dem die Geschichte steht [...] —, dafd der Zufall die Gestalt von Freiheit ist unter dem
Bann. Soweit der Bann der Ceschichte reicht, ist das, was diesem Bann sich entzieht,
selber verstimmelt, geschlagen, wird zu etwas Sinnfremden und Blindem und damit
etwas Zufilligem.«'%*

Der Kauz korrespondiert zudem mit der Rolle des Besonderen innerhalb logischer Re-
flexionen. Eine dieser Reflexionen findet sich in den »Minima Moralia«:

»Es ist eben jenes Weitergehen und nicht Verweilenkénnen, jene stillschweigende
Zuerkennung des Vorrangs ans Allgemeine gegeniiber dem Besonderen, worin nicht
nur der Trug des Idealismus besteht, der die Begriffe hypostasiert, sondern auch sei-
ne Unmenschlichkeit, die das Besondere, kaum daf sie es ergreift, schon zur Durch-
gangsstation herabsetzt und schliefilich mit Leiden und Tod der blofR in der Refle-
xion vorkommenden Verséhnung zuliebe allzu geschwind sich abfindet — in letzter
Instanz die birgerliche Kilte, die das Unausweichliche allzu gern unterschreibt. Nur
dort vermag Erkenntnis zu erweitern, wo sie beim Einzelnen so verharrt, daf iiber der
Insistenz seine Isoliertheit zerfallt. Das setzt freilich auch eine Beziehung zum Allge-
meinen voraus, aber nicht die der Subsumtion, sondern fast deren Gegenteil.«'®

Ich interpretiere den Kauz als eine begriffliche Konstellation, in der die Erfahrung von
Ausgrenzung und Leid einerseits, Spuren von Individualitit und Eigensinn anderer-
seits erfasst werden. In der bedrohten, verspotteten und misshandelten Figur des Kau-
zes wird eine Differenz zum Bestehenden markiert. Der Kauz reprisentiert insofern ein
Mogliches im Wirklichen, als er sich in seinem Eigensinn dem Bestehenden nicht voll-
stindig unterordnen lasst: Der Kauz ist gleichsam eine Liicke im System. Das Besonde-
re, das der blof3en Faktizitit des Bestehenden auf ganz spezifische Weise entraten ist,
driicke sich in der Figur des Kauzes aus: Als eines, dessen Subjektivitit zwar bedroht ist

103 A.a.0O,S. 68.
104 Adorno, Zur Lehre von der Geschichte und von der Freiheit, S.142.
105 Adorno, Minima Moralia, Aph. 46, S. 82f.

https://dol.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2028, 07:38:41, - [



https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[Il. Die eigene Zeit in Gedanken erfasst

durch die Ubermacht des bestehenden Allgemeinen, das aber eine Ahnung davon ver-
mittelt, was gesellschaftlich anders sein kénnte, also méglich ist. An ihm zeigen sich
fragmenthaft Umrisse einer anderen Praxis, womdglich sogar einzelne Aspekte einer
besseren sozialen Wirklichkeit.

Doch es bleiben Zweifel, ob dieses Vertrauen auf die »kleinen Figuren« und auf das
Besondere, was ein »richtiges Allgemeines« ansatzweise erahnen lisst, in schliissiger
Weise untermauert werden kann. Denn die Abweichung, wie sie in der Figur des Kauzes
zutage tritt, konnte sich auch als isolierte praktische Moglichkeit eines vereinzelten In-
dividuums entpuppen.’®® Entscheidend wird dabei sein, ob und wie sich im Besonderen
— hier vorerst nur exemplarisch an der Figur des Kauzes vorgestellt — ein Allgemeines
in Form von gesellschaftlichen Moglichkeiten erschliefen lisst. Beim Kauz zumindest
sind Beziige auf gesellschaftliche Potentiale begrenzt, denn er verkorpert primir indivi-
duelle Potentiale des Anderen im Wirklichen.'®” Weder lassen sich Transformationspo-
tentiale noch soziale Méglichkeiten direkt aus ihm ablesen. Ob also die Stufe 3 tatsich-
lich als Denken von sozialen Moglichkeiten erachtet werden kann, ist hiermit noch nicht
entschieden.’®® Hier setzt Gesellschafiskritik an, indem sie diese individuellen Potentiale
im Kontext der Mechanismen der gesellschaftlichen Reproduktion behandelt. Verbliif-
fend ist die Rolle, welche die Gesellschaftskritikerin dabei annimmt: Sie versetzt sich
selbst in die Rolle des Kauzes, indem sie allgemein akzeptierte Beschreibungssysteme
infrage stellt. Sie unterliegt, so hat es Honneth beschrieben, nicht den Spielregeln, de-
nen sich der normalisierte Intellektuelle unterwerfen muss, um in der demokratischen
Offentlichkeit Gehor zu finden, also mitreden zu kénnen. Die Gesellschaftskritikerin
wird zum Kauz, indem sie heraustritt »aus dem Horizont an 6ffentlich geteilten Selbst-

106 Aufdie Spitze getrieben wiirde dieses vereinzelte Individuum in der Moglichkeit der Abweichung
selbst seinen Frieden finden. Im Verhalten des Kauzes trite kaum mehr als die blofie oder einfa-
che Negation zutage, sein widerspenstiges Verhalten wire indifferent gegentiber dem, was anders
und besser sein konnte. Wire dem so, dann gliche der Kauz eher dem Typus einer Personlichkeit,
wie ihn Giorgio Agamben in Melvilles Bartleby zu entdecken glaubte: »In dem asketischen Schla-
raffenland, in dem Bartleby zuhause ist, gibt es nur ein>lieber, das véllig von jeder ratio befreit ist,
eine Praferenz und eine Potenz, die nicht mehr dazu dienen, die Vorherrschaft des Seins tiber das
Nichts zu sichern, sondern ohne Grund in der Indifferenz zwischen Sein und Nichts existieren.«
Die damit einhergehenden praktischen Méglichkeiten reduzierten sich dann auf das individuelle
Vermoégen der Indifferenz, also auf die Fahigkeit, sich nicht zwischen verschiedenen Handlungsal-
ternativen zu entscheiden. Es wire dann kein Uberstieg iiber das Gegebene, sondern ein Ausstieg
aus denalltaglichen Anforderungen. Giorgio Agamben, Bartleby oder die Kontingenz, Berlin: 1998,
S. 44.

107 Um mit Hegel zu sprechen: Der Kauz scheint kaum (iber Fahigkeiten zu verfiigen, die durch die
Teilnahme am allgemeinen Vermégen angeeignet werden kdnnen. Er nimmt nicht teil an den-
jenigen gesellschaftlichen Vermittlungsprozessen, die das allgemeine Vermdgen bereichern. Um
mit Marx zu sprechen: Er ist auch kein Teil einer gesellschaftlichen Gruppe, welche in der Lage
wire, gesellschaftliche Potentiale so zu aktualisieren, dass hierdurch ein grundlegender sozialer
Wandel stattfindet.

108 Fest steht aber: Das Denken in Konstellationen ist ein Denken in Modellen. Es wird konstelliert,
bis das Ratsel gel6st ist. Das Modell ist im Moglichkeitsmodus verfasst: Es ist und ist zugleich nicht
swirklichcwirklich. Es ist im Konjunktiv. Vgl. oben im Zweiten Teil das Kapitel »I1.11. Aktualitit der
Philosophie. Wirklichkeit-Wirksamkeit-Wahrheit«.

https://dol.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2028, 07:38:41, - [

267


https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

268

Mdglichkeit

verstindnissen«.” Anstelle des gallischen Hahns wird der Kauz zum Wappentier der
Kritischen Theorie."® Der Kauz — nun nicht mehr als Steinkauz (Athene noctua) vor-
gestellt — avanciert zum Sinnbild derjenigen Subjekte und Verhaltensweisen, die nicht
recht ins System passen und ein Interesse daran entwickeln, die gesellschaftliche Wirk-
lichkeit in ihrer Verinderbarkeit zu erfassen. Bestenfalls formulieren sie Alternativen
zum status quo, zumindest aber 6ffnen sie Denkriume zur Reflexion auf die maogliche
»andere Welt«.

Allerdings gerit die Gleichsetzung von Gesellschaftskritikerin und Kauz an ein En-
de, wenn eine begriffliche Unterscheidung zwischen Divergenz und Devianz bemiiht
wird, die in den Sozialwissenschaften heute geliufig ist. Divergenz wird als eine Form
der Abweichung begriffen, die insbesondere einem kritischen, intellektuellen Habitus

zukommt. Sie stellt eine bewusste und freiwillige Randstindigkeit dar.™

Demgegen-
tiber resultiert Devianz aus Defiziten der eigenen Sozialisation, aus der kérperlichen
Verfasstheit (Krankheit, Alter) und den damit einhergehenden Benachteiligungen. Die-
ses abweichende Verhalten wird bei marginalisierten Gruppen oder Individuen beob-
achtet.”* Nun scheint der Kauz, wie Adorno ihn charakterisiert, in seinem abweichen-
den Verhalten der Devianz nahezukommen. Demgegeniiber muss die kritische Gesell-
schaftstheoretikerin iiber einen Habitus verfiigen, dem laut Horkheimer ein »kritisches
Verhalten« zukomme. Dieses Verhalten entspringe zwar der bestehenden »gesellschaft-
lichen Struktur, ist aber nicht darauf bezogen, »daf} irgend etwas in dieser Struktur
besser funktioniere.«'* Wenn, wie von mir vorgeschlagen, die Gesellschaftskritikerin
als Kauz zu typisieren sei, so doch zumindest als »divergenter Kauz«.

Solch kritische Divergenz kann einhergehen mit der Fihigkeit zur Transzendenz.
Sie vermag, wie oben bereits dargestellt, Moglichkeitsriume zu 6ffnen und gelegent-
lich sogar Alternativen zum Bestehenden aufzuzeigen. In diesem Zusammenhang greift
Adorno auf die Figur des Bohemien zuriick. Im Bohemien zeige sich eine abweichende Le-
bensweise, die dazu verleitet, das Bestehende gedanklich zu transzendieren. Zu den di-
vergenten Personen, die Adorno vorschweben, gehort augenscheinlich Peter Altenberg

(1859-1919). Ihm widmet sich Adorno in einer Vorlesung.™ Altenberg, ein impressionis-

109 Axel Honneth, Idiosynkrasie als Erkenntnismittel. Gesellschaftskritik im Zeitalter des normalisier-
ten Intellektuellen, in: Uwe Justus Wenzel (Hg.), Der kritische Blick. Uber intellektuelle Tatigkeiten
und Tugenden, Frankfurt a.M.: 2002, S. 67.

110 Alternativ zu dieser Rollenzuweisung greift Adorno an prominenter Stelle auf die Figur des Nar-
ren zuriick, wenn er den »geistig Gebildeten« unter den gegebenen gesellschaftlichen Verhiltnis-
sen zu beschreiben versucht: »Der Cedanke, der vor dem elend Ontischen nicht kapituliert, wird
vor dessen Kriterien zunichte, Wahrheit zur Unwahrheit, Philosophie zur Narretei. [..] Narretei
ist Wahrheit in der Gestalt, mit der die Menschen geschlagen werden, sobald sie inmitten des
Unwahren nicht von ihr ablassen.« Adorno, Negative Dialektik, S.396. Auch in Hinblick auf die
Mechanismen der Kulturindustrie kommt Adorno auf diejenigen zu sprechen, die an ihrer Macht
noch zweifeln. Sie gelten als Narren: Horkheimer und Adorno, Dialektik der Aufklarung, S.174.

111 Zum Begriff der Divergenz vgl. Helmut Dahmer, Divergenzen. Holocaust, Psychoanalyse, Utopia,
Miinster: 2009.

112 Christian Reutlinger, Rand, in: ders. (Hg.), Raumwissenschaftliche Basics, Wiesbaden: 2010, S. 212.

113 Horkheimer, Traditionelle und kritische Theorie, S.180.

114 Adorno, Zur Lehre von der Geschichte und von der Freiheit, S. 217f. Altenberg diirfte Adorno auch
deswegen vertraut gewesen sein, weil die sog. »Altenberg-Lieder« (1911/12) von seinem Lehrer Al-
ban Berg komponiert wurden.

https://dol.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2028, 07:38:41, - [



https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[Il. Die eigene Zeit in Gedanken erfasst

tischer Schriftsteller, lebte in Wien, safd in Kaffeehiusern und schrieb. Diesem Bohemi-
en wurde vorgeworfen, seine Lebensweise sei dekadent. Fiir Adorno aber wird in dieser
Dekadenz — gerade weil sie von Seiten der biirgerlichen Leistungsmoral mit Verachtung
gestraft wird — ein Anderes ersichtlich, das nicht nur eine Liicke im System, sondern
einen Uberstieg im Sinne eines »Vorscheins« auf eine andere und bessere Gesellschaft
impliziert." Selbstverstindlich kann aus diesem dekadenten Anderen keine Utopie im
Sinne der Darstellung eines erstrebenswerten gesellschaftlichen Ganzen hervorgehen.
Und dennoch weist die Lebensweise des Bohemien einzelne Aspekte utopischen Denkens
auf, denn, so Adorno, »durch dies Extrem von Differenzierung, von Individuation hin-
durch, nicht als umfangener Oberbegriff, ist Menschheit zu denken.«" In Altenberg
zeige sich die extreme Individuation, sie wird zum »Platzhalter von Menschheit«.'
Adorno zitiert den Schriftsteller, um diese extreme Individuation zu illustrieren:

»Denn insofern eine Individualitit nach irgend einer Richtung hin eine Berechtigung
[...] hat, darf sie nichts anderes sein als ein Erster, ein Vorlaufer in irgend einer organi-
schen Entwicklung des Menschlichen Gberhaupt, die aber auf dem naturgemifien Wege
der maglichen Entwicklung fiir alle Menschen liegt! Der>Einzige<sein ist wertlos, eine arm-
selige Spielerei des Schicksals mit einem Individuum. Der >Erste< sein ist alles! [...] er
weifs, die ganze Menschheit kommt hinter ihm! Er ist nur von Gott vorausgeschickt!
[..] Alle Menschen werden einst ganz fein, ganz zart, ganz liebevoll sein [...] Wahre

Individualitit ist, das im voraus allein zu sein, was spiter alle, alle werden miissen!«"®

»Wahre Individualitit« wird in Umschreibungen wie »fein, »zart« oder »liebevoll« an-
gedeutet. Sie stellen einerseits Momente des Gliicks und Elemente einer verséhnten
Menschheit heraus, die aber andererseits schief, gar falsch geraten, weil sie dem ver-
einzelten Geist des Bohemien entspringen. Dekadenz, so Adorno, verwechselt die Par-
tikularitit des in ihr vorgestellten Gliicks »mit der Utopie unmittelbar, mit der ver-
wirklichten Menschheit, wihrend sie selbst [die Dekadenz, G.G.] von Unfreiheit, Vor-
recht, Klassenherrschaft entstellt wird«.™ Dieses, in der dekadenten Lebensform her-
vorscheinende partikulare Andere zur gegebenen biirgerlichen Wirklichkeit wird ver-
kehrt, wenn die dekadente Individualitit fiir die Utopie selbst gehalten wird: Der Bohe-
mien ist Ausdruck einer Gesellschaftsformation, die kein gelingendes Miteinander her-
vorzubringen vermag. Die Figur des Bohemien ist zugleich ein Beispiel fiir transzen-
dierende Konstellationen. In der bestimmten Negation des Bestehenden, wie sie der
Bohemien praktiziert und wie sie die Gesellschaftskritikerin in der Konstellation nach-
vollzieht, erscheint etwas Anderes und Richtiges. Es sind zumindest utopische Splitter,

115  Anstellevonserscheinen«lédsstsich also auch das von Bloch haufig verwendete Verb »vorscheinen«
oder die Substantivierung »Vorschein« verwenden. Vgl. Gésta Gantner, Der Vorschein des Utopi-
schen im Kunstwerk. Wunschlandschaften bei Ernst Bloch, in: Tobias Dangel et al. (Hg.), Dichten
und Denken. Perspektiven zur Asthetik, Heidelberg: 2011, S. 16ff.

116 Adorno, Zur Lehre von der Geschichte und von der Freiheit, S. 219.

117 Adorno, Fortschritt (1962), S. 626.

118 Peter Altenberg, Auswahl aus seinen Biichern. Von Karl Kraus, Wien: 1932, Aph. »Individualitit,
S.135f.

119 Adorno, Zur Lehre von der Geschichte und von der Freiheit, S. 219.

https://dol.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2028, 07:38:41, - [

269


https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

270

Méglichkeit

die in der Lebensweise des Bohemien aufgedeckt werden kénnen."*® Wie der Kauz ist
auch er in seiner Individualitit noch von den Verhiltnissen gezeichnet, denen er im

Gegensatz zum Kauz aber irgend zu entspringen versucht.'”

c. Utopie als Fragment: Vom Argernis und der Unverzichtbarkeit utopischen
Denkens fiir einen kritischen Begriff der sozialen Mdglichkeit

Die bestimmte Negation sowie die Figuren des Kauzes und des Bohemien sind ers-
te Versatzstiicke des Moglichkeitsdenkens der dritten Stufe. Die bestimmte Negation
erachtet Adorno als diejenige Denkbewegung, die zur Transzendenz des Bestehenden an-
leitet. Diese Transzendenz wiederum wird vollzogen in Konstellationen, von denen ich
exemplarisch lediglich diese zwei abseitigen und vermeintlich abwegigen Figuren des
Kauzes und des Bohemien dargestellt habe.””” Dabei kénnen, wie an der Figur des Bo-
hemien illustriert, auch utopische Spuren ersichtlich werden, was dazu veranlasst, das
Moment des utopischen Denkens ebenfalls der Méglichkeitskonzeption in der dritten Stu-
fe zuzurechnen.

120 Wie grofs der Abstand zwischen Marx und Adorno in diesem Punkt ist, lasst sich am besten an
der Irrelevanz utopischen Denkens fiir eine Kritik der Politischen Okonomie ablesen, aber sie wird
auch am Detail des »Bohemien« deutlich, den Marx mit dem Lumpenproletariat, dem abscheu-
lichen und reaktioniren »Abhub aller Klassen« assoziiert (in einer freilich polemischen Notiz):
»Neben zerrltteten Roués mit zweideutigen Subsistenzmitteln und von zweideutiger Herkunft,
neben verkommenen und abenteuernden Ablegern der Bourgeoisie Vagabunden, entlassene Sol-
daten, entlassene Zuchthausstraflinge, entlaufene Galeerensklaven, Gauner, Gaukler, Lazzaroni,
Taschendiebe, Taschenspieler, Spieler, Maquereaus, Bordellhalter, Lasttrager, Literaten, Orgeldre-
her, Lumpensammler, Scherenschleifer, Kesselflicker, Bettler, kurz, die ganze unbestimmte, auf-
geloste, hin- und hergeworfene Masse, die die Franzosen la bohéme nennen; mit diesem ihm ver-
wandten Elemente bildete Bonaparte den Stock der Gesellschaft vom 10. Dezember. >Wohltitig-
keitsgesellschaft«—insofern alle Mitglieder gleich Bonaparte das Bediirfnis fiihlten, sich auf Kos-
ten der arbeitenden Nation wohlzutun. Dieser Bonaparte, der sich als Chef des Lumpenproletariats
konstituiert, der hier allein in massenhafter Form die Interessen wiederfindet, die er personlich
verfolgt, der in diesem Auswurf, Abfall, Abhub aller Klassen die einzige Klasse erkennt, auf die er
sich unbedingt stiitzen kann, erist der wirkliche Bonaparte, der Bonaparte sans phrase.« Marx, Der
achtzehnte Brumaire des Louis Bonaparte, S. 160f.

121 In einer Hinsicht unterscheiden sich Kauz und Bohemien. Sie wird in dem Unterschied zwischen
dem Typus »exzentrischer Stoérenfried« und »egozentrischer Storenfried« deutlich, wie von Die-
ter Thomai vorgeschlagen: Der exzentrische Stérenfried legt auf Regeln keinen Wert, aber weif
nicht so recht, was er stattdessen anstrebt. Er erinnert an die Figur des Kauzes. Demgegeniiber wi-
dersetzt sich der egozentrische Stérenfried geltenden Regeln, um seinen Eigensinn auszuleben.
Das erinnert an die Figur des Bohemien. Dieter Thomd, Puer robustus. Eine Philosophie des St6-
renfrieds, Berlin: 2016, S. 21. Diese Unterscheidung zwischen exzentrischem und egozentrischem
Storenfried zerrinnt allerdings Thoma, wenn er im letzten Kapitel versucht, Erscheinungsformen
dieser verschiedenen Typen in der Gegenwart zu beschreiben. Vgl. a.a.0., S. 491. Auch (ibersieht er
die Figur des Kauzes bei Adorno, allein Horkheimers Uberlegungen zur faschistischen Personlich-
keit und zu den »Kleinen Wilden« wird erwahnt. A.a.0., S. 446ff.

122 Es bediirfte einer eigenen Untersuchung, um die Vielfalt dieser kleinen Modelle oder Konstella-
tionen bei Adorno zu untersuchen und zu typisieren, die sich nicht nur in den »Minima Moralia«
finden und die erfiillt sind von Reflexionen auf moégliche Alternativen zum Bestehenden.

https://dol.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2028, 07:38:41, - [



https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[Il. Die eigene Zeit in Gedanken erfasst

Allerdings konnten bereits diese ersten Niherungen an die Utopie es erstrebenswert
erscheinen lassen, vor ihr Reiflaus zu nehmen: Fiir gesellschaftliches Moglichkeitsden-
ken tauge sie kaum, denn alles, was tiber die andere Gesellschaft sich sagen lieRe, wird
unmittelbar verzerrt oder gar falsch, weil diese Aussagen auf Erfahrungen und Vorstel-
lungen beruhen, die der verhexten Gegenwart verhaftet bleiben. Darauthin kénnte man
sich wieder in marxistische Fahrgewisser begeben, indem der Wissenschaft, vom Fort-
schrittsoptimismus geschwingert, aufs Neue zugetraut wird, die emanzipatorischen
Potentiale im Wirklichen zu heben. Getrost konnte die Verfallsgeschichte der Utopie,
die mit Marx und Engels beginnt, fortgeschrieben werden.

Doch ein erstes Argument, das Adorno vor dem Riickfall in eine Tradition der Uto-
pieverachtung bewahrt hat, lautet, dass nicht (mehr) einsehbar ist, worin die Potentia-
le und Méglichkeiten im Spatkapitalismus bestehen, die zu emanzipatorischen Fort-
schritten so einfach beitragen konnten. Selbst die Wissenschaften sind vom Bann ge-
schlagen, die nach Marx und Engels noch Seit an Seit mit der revolutioniren Klasse
fiir die Befreiung des Menschengeschlechts hitten kimpfen konnen und sollen. Wiirde
man weiterhin auf Utopie verzichten, so beteiligte man sich stattdessen an der Zemen-
tierung des status quo: In entmoglichten Zeiten bedeutet der Verzicht auf Utopie die
Akkommodation an die herrschenden Verhiltnisse, weil die Moglichkeitsriume weit-
gehend verstellt sind. Zugleich sind mit der Renaissance der Utopie erhebliche Pro-
bleme verbunden. Die folgenden Uberlegungen sind der Versuch, das Argernis und die
Unverzichtbarkeit utopischen Denkens fur kritische Gesellschaftstheorien auszuloten. Sie
tragen zur Verhiltnisbestimmung zwischen einer realen und einer utopischen Maglich-
keitskonzeption bei, die ihre Aktualitir fiir kritische Theorien der Gesellschaft bis heute
keineswegs eingebiif3t hat.

Im Gegensatz zu dem vielerorts als 6konomistisch oder mechanistisch kritisierten
Vorgehen von Marx muss Adornos Herangehensweise als anti-teleologisch verstanden
werden: Gesellschaftliche Moglichkeiten lassen sich nicht so deuten, dass einige un-
ter ihnen dem Sinn oder der »Logik der Geschichte« entsprechen und eine bestimmte
Entwicklung befliigeln.'” Es gelingt eben nicht, das Reich der Freiheit als logische Kon-
sequenz der realen Widerspriiche, ihrer destruktiven Krifte und der gesellschaftstrans-
formierenden Tendenzen der Produktivkrifte zu antizipieren. Nicht also liegt es in der
Natur der biirgerlichen Gesellschaft, von der klassenlosen abgelést zu werden — ganz
im Gegenteil: Nach Auschwitz erscheint es eher so, als fithre die Logik der Geschichte
in den Tod:

»Millionen Juden sind ermordet worden, und das soll ein Zwischenspiel sein und nicht
die Katastrophe selbst. Worauf wartet diese Kultur eigentlich noch? [..] Die Logik
der Geschichte ist so destruktiv wie die Menschen, die sie zeitigt: wo immer ihre
Schwerkraft hintendiert, reproduziert sie das Aquivalent des vergangenen Unheils.

Normal ist der Tod.«'**

123 Siehe hierzu ausfiihrlicher auch oben in Kapitel »11.2. Potentialitat der gesellschaftlichen Wirklich-
keit. Vernunft-Geschichte-Ontologie« im Zweiten Teil dieser Abhandlung.
124 Adorno, Minima Moralia, Aph. 33, S. 62.

https://dol.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2028, 07:38:41, - [

2N


https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

272

Méglichkeit

Utopie erscheint als Moglichkeit des Ausbruchs aus der Logik. Sie mobilisiert diejeni-
gen normativen Potentiale, welche die Uberwindung der destruktiven Logik als ein Sol-
len anzeigt.”™ Aus einer Kritik der Wirklichkeit entwachsen einerseits kaum noch reale
Moglichkeiten des Ausbruchs aus der Logik, andererseits scheint die Kritik — etwa am
Hunger in der Welt — Vorstellungen einer anderen und erstrebenswerten Gesellschaft
in groben Umrissen und zumeist negativ zu begiinstigen: Keiner soll mehr hungern.'®
Weil dem von Marx und Engels als »wissenschaftlich« charakterisierten Uberstieg auf-
grund der geschrumpften Potentiale in spitkapitalistischen Gesellschaften zumindest
keine Plausibilitit mehr gezollt wird, entwickelt Adorno ein Interesse an der Utopie.
Die Bewegung lisst sich charakterisieren als »von der Wissenschaft zur Utopie«.'”” Eine
entscheidende Gemeinsambkeit zwischen Adorno und Marx besteht aber weiterhin: Die
Kritik der Wirklichkeit ist verschwistert mit dem Interesse an Zukunft: Das — wie Bloch

128 orwacht aus der Kritik der bestehenden Verhiltnisse.

sagen wiirde — »Noch-Nicht«
Diese prospektiv-utopische Perspektive wird fiir die dritte Stufe des Moglichkeitsden-
kens elementar. Konnte die zweite Stufe lediglich Transzendenz des Bestehenden pos-
tulieren, so aktualisiert und praktiziert die dritte Stufe transzendierendes Denken — wie
zuriickhaltend und sachte auch immer. Folglich lasst sich Transzendenz nicht beschrin-
ken einzig auf die Bezugnahme auf soziale Realméglichkeiten: Das Méglichkeitsdenken
der dritten Stufe ist auflerdem angewiesen auf utopische Reflexionen.

Adorno hat zumindest zwei Formen utopischen Uberschreitens formuliert. Die ei-

ne betrifft die Erkenntnis @iberhaupt und die andere richtet sich auf die menschliche

125 lain Macdonald, Adornos’s Modal Utopianism. Possibility and Actuality in Adorno and Hegel, in:
Adorno Studies, Vol. 1 (1): 2017, S. 7ff.

126 Adorno, Minima Moralia, Aph. 100, S.177.

127 Eslasstsich durchaus bezweifeln, dass die Anfangspassage der Einleitung in die »Negativen Dia-
lektik« starke Griinde dafiir liefert, warum der Augenblick der Verwirklichung der Philosophie be-
reits schon versaumt wurde. Dazu im Kontrast steht der anti-utopische, »wissenschaftliche« Uber-
stieg, wie er sich zu Beginn der 30er Jahre etwa in einer klar marxistischen Bezugnahme auf das
Reich der Freiheit als einer Uberwindung der kapitalistischen Gesellschaftsform zugunsten plan-
maRiger Organisation zeigte. Das eminent utopische Denken beginnt in den frithen vierziger Jah-
ren, und Dubiel hat sicherlich nicht unrecht, wenn er in Horkheimers und Adornos gemeinsamer
Schrift aus dem Jahr1944/47 nachhaltige Umbriiche feststellt: »In den Schriften der vierziger Jah-
re wird der [..] Bezug auf die revolutionare Umorganisation kapitalistischer Verhiltnisse aufge-
geben. Auf dem Hintergrund der in der »Dialektik der Aufklarung« entfalteten technologiekriti-
schen Geschichtsphilosophie nehmen utopische Reflexionen die Form bildhafter Imaginationen
eines Verhiltnisses der Gattung zur Natur an, in welchem Selbstreproduktion der Gattung und
Naturunterdriickung entkoppelt wiren. Der Konnex von utopischer Imagination und politischer
Handlungsorientierung ist zerrissen.« Helmut Dubiel, Wissenschaftsorganisation und politische
Erfahrung. Studien zur frithen Kritischen Theorie, Frankfurt a.M.: 1978, S.127. Ich hingegen versu-
chezuzeigen, dass die Uberlegungen Adornos zur Utopie auch gesellschaftstheoretisch gewendet
werden kdnnen, indem utopisches Denken lose und partiell an den Begriff der Realmdglichkeit
gebunden wird.

128 Doch auch eine Kritik an Bloch ist damit verbunden: Utopie bleibt bei Bloch eine Abstraktion,
weil unter dem Utopischen nahezu alles zusammengefasst wird: »Die Farbe, die Bloch meint, wird
grau als Totale. Hoffnung ist kein Prinzip. Philosophie kann aber nicht vor der Farbe verstummen.
Sie kann nicht im Medium des Gedankens, der Abstraktion sich bewegen und Askese gegen die
Deutung tben, in der jene Bewegung terminiert. Sonst sind ihre Ideen Ratselbilder.« Theodor W.
Adorno, Blochs Spuren (1960), in: ders., Gesammelte Schriften Bd. 11, Frankfurt a.M.: 1997, S. 248.

https://dol.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2028, 07:38:41, - [



https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[Il. Die eigene Zeit in Gedanken erfasst

Praxis, verstanden als das Totum der Vermittlungsverhiltnisse von Individuum und
Gesellschaft. Einerseits verwendet also Adorno den Utopie-Begriff, wenn er erkennt-
nistheoretische Probleme identifizierenden Denkens darlegt. Andererseits reflektiert
er auf den Begriff der sozialen Utopie, wenn die Moglichkeit des Anderen und der Aus-
bruch aus den bestehenden Verhiltnissen thematisch werden. Die »Utopie der Erkennt-
nis« miindet in die Zielvorstellung, »das Begrifflose mit Begriffen aufzutun.«*** Derar-
tiger Transzendenz gelinge es, das im Begriff nicht Beachtete irgend gewahr werden
zu lassen — und in diesem Uberstieg iiber das begriffliche Denken besteht die utopische
Bewegung.

Auch wenn es gute Griinde dafiir gibt, die epistemologische mit der gesellschaftli-
chen Utopievorstellung zu verkniipfen, interessiert mich im Folgenden primir das so-
zialutopische Konzept bei Adorno.”° GemiR dem traditionellen Verstindnis sollte es einer
Sozialutopie gelingen, grundlegende Uberlegungen zu Freiheit, Gerechtigkeit und dem
guten Leben in einer gesamtgesellschaftlichen Perspektive zu formulieren. Die ideale
Republik wird in Kontrast zum status quo entwickelt. In dieser Weise hatte Horkheimer
in einer frithen Schrift aus den 1930er Jahren utopisches Denken bestimmt:

»In der Tat hat die Utopie zwei Seiten; sie ist die Kritik dessen, was ist, und die Dar-
stellung dessen, was sein soll.«*

Doch Horkheimer verbindet mit dieser klassisch zu nennenden Utopiekonzeption zu-
gleich eine Utopiekritik, die fur die Kritische Theorie bindend bleibt. Utopie, so Hork-
heimer, tiberspringe in letzter Konsequenz die eigene Zeit, in der sie heranreift:

»Das Verweilen in Idealstaaten und die Verkennung der realen Entwicklungstenden-

zen hat sich am Charakter der utopistischen Systeme geracht.«'*

Die Gegenwart zu ignorieren und an ihrer Stelle ein Reich der Freien und Gliickse-
ligen auszumalen, fithrte dazu, die »im Gegebenen liegenden Méglichkeiten« zu ver-

129 »Was aber an Wahrheit durch die Begriffe tiber ihren abstrakten Umfang hinaus getroffen wird,
kann keinen anderen Schauplatz haben als das von den Begriffen Unterdriickte, Mifachtete und
Weggeworfene. Die Utopie der Erkenntnis wire, das Begriffslose mit Begriffen aufzutun, ohne es
ihnen gleichzumachen.«Adorno, Negative Dialektik, S. 21. — Auch hier aktualisiert sich die Denkfi-
gur des Kauzes, ndmlich in den Begriffen »Unterdriicktes«, »Missachtetes« und »Weggeworfenes.«

130 Das Argument flr die »Parallelitit« der erkenntnistheoretischen und gesellschaftlichen Utopie
lduft darauf hinaus, eine Koinzidenz von praktischer und theoretischer Vernunft darzulegen. Das
scheint bei Adorno auch dringend geboten, insbesondere bei der Lektiire der »Negativen Dialek-
tik«. Zur epistemologischen Utopie vgl. Rolf Tiedemann, Begriff, Bild, Name. Uber Adornos Uto-
pie der Erkenntnis, in: Theodor W. Adorno Archiv (Hg.), Frankfurter Adorno Blatter I, Miinchen:
1993, S. 92ff. Zum Zusammenhang zwischen epistemischer und sozialer Utopie, die sich um das Be-
griffspaar Identitat und Nicht-ldentitit entfaltet, siehe diese prignante Stelle: Adorno, Zur Lehre
von der Geschichte und von der Freiheit, S. 82. Zum Zusammenhang zwischen erkenntnistheore-
tischer und gesellschaftstheoretischer Argumentation im Spatwerk Adornos vgl. Gésta Gantner,
Metaphysik im Augenblick ihres Sturzes. Das Verhaltnis von Geschichtsphilosophie und Erkennt-
nistheorie in Adornos »Negativer Dialektik« (unveroffentlichte Magisterarbeit), Heidelberg 2006.

131 Max Horkheimer, Anfinge der birgerlichen Geschichtsphilosophie (1930), in: ders., Gesammelte
Schriften Bd. 2, Frankfurt a.M.: 1987, S. 244.

132 AaO,S. 243f

https://dol.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2028, 07:38:41, - [

273


https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

274

Méglichkeit

kennen.” Ein Denken in utopischen Motiven, das der Kritischen Theorie angemessen
ist, darf also mit Horkheimer nicht den Bezug auf die Moglichkeiten und Tendenzen
im Wirklichen verlieren. Utopistisch wird demgegeniiber die Utopie, wenn sie den im
Wirklichen liegenden Stachel der Verinderung ausblendet und iibersieht.*

Doch dieses Plidoyer fiir die konkrete Utopie, wie Bloch seinen damit vergleichba-
ren Ansatz nannte, der die bessere Ordnung aus den Potentialen der gesellschaftlichen
Wirklichkeit zu lesen trachtet, ist noch keineswegs auf der Héhe des Problembewusst-
seins einer Kritischen Theorie nach dem Zivilisationsbruch angesiedelt.”® Neben das
Argument fiir die Utopie, demzufolge sich der emanzipatorische Fortschritt nicht ge-
miR einer Logik der Geschichte einstellen wird, tritt ein zweites hinzu: Aus den Uberle-
gungen zum Verblendungszusammenhang, zur Kulturindustrie oder zu der ideologisch
verhexten Wirklichkeit folgt, dass eine »Idee« der Verstelltheit und Blockiertheit mensch-
licher Emanzipationsprozesse im Spitkapitalismus zu beobachten sei. Wenn das Den-
ken der besseren Ordnung einherzugehen hat mit einer Wirklichkeitserkenntnis, wel-
che die Potentiale zu ihrer Verinderung und zur Realisierung des erstrebenswerten
Gemeinwesens aufzuspiiren vermag, dann gerit die konkrete Utopie unter spitkapi-
talistischen Bedingungen in Bedringnis. Demzufolge wird Utopie in einer emphatisch
zu nennenden Form erforderlich, um gleichsam den Spalt zwischen den verkiitmmerten
emanzipatorischen Potentialen und gestutzten Moglichkeiten im Wirklichen einerseits
und dem ambitionierten Anspruch auf Freiheit und Vers6hnung andererseits zu fiillen.
Utopie kann — und das verkompliziert die Sache ungemein — kaum noch umfangreich
konkretisiert werden, weil es nicht mehr méglich zu sein scheint, ihre 6konomischen,
politischen und kulturellen Potentiale aus der gesellschaftlichen Wirklichkeit zu heben
und als Moglichkeiten zu lesen: Utopie kann nicht mit einem konventionellen Méglich-
keitsdenken in eins gesetzt werden, weil sich das utopisch Mégliche zunehmend vom
Realmoglichen entkoppelt wird. In einer historischen Situation, in der das Realmog-
liche mehr und mebhr verstellt zu werden scheint und die mafigeblichen emanzipato-
rischen Potentiale blockiert sind, tendiert utopisches Denken dazu, sich in Utopismus
zu verwandeln. Das utopisch Mogliche verliert seine Bindung an reale Moglichkeiten.
Es wird zu einem méglichen Realmdglichen.*® Wenn also auf die utopische Dimension

133 A.a.0,S. 246.

134 Die mit Marx und Engels aufgekommene Redeweise von »Utopismus« hat Buber treffend charak-
terisiert: »In unserer Epoche >Utopistcsein heifdt: der modernen 6konomischen Entwicklung nicht
gewachsen sein, und was die moderne 6konomische Entwicklung ist, lehrt der Marxismus.« Martin
Buber, Pfade in Utopia. Uber Gemeinschaft und deren Verwirklichung. 3. erw. Auflage, Heidelberg:
1985, S. 26. Gegeniiber dieser Verwendungsweise als Kampfbegriff mochte ich unter»Utopismus«
nicht (nur) solche auf Zukiinftiges gerichtete Uberlegungen verstehen, die 6konomischen Sach-
verstand entbehren. Vielmehr werden als »Utopisten« diejenigen bezeichnet, welche sich mog-
lichkeitsvergessen auf zukiinftige gesellschaftliche Sachverhalte beziehen.

135  Zu Blochs konkreter Utopie im Vergleich zu Adornos utopischem Denken siehe Gunzelin Schmid
Noerr, Bloch und Adorno — bildhafte und bilderlose Utopie, in: Zeitschrift fiir kritische Theorie,
Vol. 13: 2001, S. 25ff.

136 Sieheauchdie Uberlegungen hierzu bei Bartonek: »An der Méglichkeit einer besseren Gesellschaft
zweifelt Adorno grundsatzlich nicht.>Mdéglich«meint dabei nicht, dass eine vorhandene reale Mog-
lichkeit einfach exekutiv vollzogen werden kann, sondern bezeichnet eher eine mogliche (schwa-

https://dol.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2028, 07:38:41, - [



https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[Il. Die eigene Zeit in Gedanken erfasst

nicht kategorisch verzichtet werden kann, sie sich aber zugleich nicht umfassend kon-
kretisieren, also realméglich erden oder einhegen lisst, wird utopisches Denken der
Gefahr ausgesetzt, mafilos zu werden. Das Argernis und die Unverzichtbarkeit utopi-
schen Denkens™’ besteht folglich darin, dass es einerseits utopistische Ziige annehmen
muss, um gesellschaftlich Mégliches in vom Positivismus narkotisierten Zeiten noch ir-
gend erschliefRen zu kénnen, andererseits die Utopie in ihrer MaRlosigkeit die Beziige

138 Man konnte das Verhiltnis

zur Wirklichkeit verliert und wahnhaft zu werden droht.
von Utopieapologie und Utopiekritik als ein Verhiltnis des negativen Aufeinanderbezo-
genseins beschreiben: Es ist ein Eintreten fir die Utopie bei gleichzeitiger Suspension
derselben.”

Die »utopistische Utopie« scheint im Spitkapitalismus vonnéten und dem realen
Moglichkeitsdenken entgegengesetzt. Die Bewegung wire also eine von der Utopie zur
Wissenschaft (Engels und Marx), zur konkreten Utopie (Bloch) — und von dort zum

Utopismus (Adorno).*°

Allein, trifft es zu, utopisches Denken dem Konzept der Re-
almoglichkeit schlicht entgegenzusetzen? Selbst wenn utopisches Denken nicht davor
zuriickschrecken kann, utopistisch auf Alternativen zur bestehenden Wirklichkeit zu
insistieren, bleibt auch diese Variante von Utopie raum-zeitlich gebunden: Ihre Nega-
tion der Wirklichkeit rekurriert auf das Gegebene. Diese Orientierung wiederum be-
wahrt davor, einen Uberstieg iiber das Bestehende zu vollfithren, welcher ein »ganz
Anderes« zum status quo hervorbringt, weil er sich vom Gegebenen nicht vollends (ab-
solut) entheben kann in der Reflexion auf das nichtwirkliche Andere. Weil aber dieses
Andere ans Wirkliche gebunden bleibt, sind auch Aussagen iiber die erstrebenswerte
kiinftige Gesellschaft mit Vorsicht zu geniefden, denn in dieser Bindung an die eigene
Zeit liegt immer auch die Moglichkeit, das Richtige und Erstrebenswerte zu verfehlen.
Adorno verdeutlicht das in seiner Kritik am Auspinseln des richtigen Zustands. Jede soziale
Utopie wird von menschlichen Subjekten imaginiert, die aufgrund ihres endlichen und
beschrinkten Verstandes den »richtigen Zustand« notwendigerweise verfehlen:

cheq Moglichkeit; die bessere Gesellschaftist moglicherweise moglich.« Bartonek, Philosophie im
Konjunktiv, S.113.

137 Zudieser Redeweise vom Argernis und der Unverzichtbarkeit des utopischen Denkens wurde ich
angeregt durch Emil Angehrn, er spricht nur nicht von Argernis, sondern von »Fragwiirdigkeit«.
Emil Angehrn, Wege des Verstehens. Hermeneutik und Geschichtsdenken, Wiirzburg: 2008, S. 151.

138 Das mogliche Mogliche verwandelt sich aber im Wahn in ein Unmégliches. Zum Wahn-
Verstandnis Adornos siehe diese Passage: »Keine Theorie, und auch die wahre nicht, ist vor der
Perversion in den Wahn sicher, wenn sie einmal der spontanen Beziehung auf das Objekt sich
entdufert hat. Davor mufd Dialektik nicht weniger sich hiiten als vor der Befangenheit im Kultur-
objekt. Sie darf weder dem Geistkult sich verschreiben noch der Geistfeindschaft. Der dialektische
Kritiker an der Kultur muf an dieser teilhaben und nicht teilhaben. Nur dann [af8t er der Sache und
sich selber Gerechtigkeit widerfahren.« Theodor W. Adorno, Kulturkritik und Gesellschaft (1951),
in: ders., Gesammelte Schriften Bd. 10.1, Frankfurt a.M.: 1997, S. 29.

139 Diese These fufktauf Uberlegungen zum »utopisch Anderen«bei: Alo Allkemper, Rettung und Uto-
pie. Studien zu Adorno, Paderborn: 1981, S. 118f.

140 Daswadre die inverse Engels-Argumentation, denn Engels ging ja davon aus, dass—je mehr der Ka-
pitalismus die Bedingungen seiner eigenen Uberwindung entwickelt — der Schritt von der Utopie
zur Wissenschaft gewagt werden konne.

https://dol.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2028, 07:38:41, - [

275


https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

276

Méglichkeit

»Wer einen richtigen Zustand ausmalt, um dem Einwand zu begegnen, er wisse nicht,
was er wolle, kann von jener Vormacht, auch iber ihn, nicht absehen. Vermochte
selbst seine Phantasie alles radikal verandert sich vorzustellen, so bliebe sie immer
noch an ihn und seine Gegenwart als statischen Bezugspunkt gekettet, und alles wiir-
de schief.«'*

Die utopische Transzendenz kann sich nicht in einem Wolkenkuckucksheim einrichten.
Insofern utopisches Denken aus der Negation des Bestehenden resultiert, kann sie nur

bedingt auf positivierbare Inhalte rekurrieren, weil diese Negation nicht ohne weiteres

ein Positives als Negation der Negation entbirgt:

»Das Wort positiv [...] ist mittlerweile in Deutschland magisiert worden. Es schnappt
automatisch ein. Man mag seine Fragwiirdigkeit daran erkennen, dafd in der gegen-
wartigen Situation die hohere Form, auf welche nach progressiver Konzeption die Ge-
sellschaft sich hinbewegen sollte, nicht mehr als Tendenz aus der Wirklichkeit konkret
herauszulesen ist. Wollte man darum auf Kritik der Gesellschaft verzichten, so befes-
tigte man sie nur in eben jenem Fragwiirdigen, das den Ubergang zu einer héheren
Form verhindert. Die objektive Verstelltheit des Besseren betrifft nicht abstrakt das
grofle Ganze. In jedem Einzelphdnomen, das man kritisiert, stof3t man rasch auf jene
Crenze.<'¥

Verbleiben wir noch kurz bei dieser Grenze. Sofern utopisches Denken auf eine gelin-

gende Realisierung menschlicher Freiheit zielt, scheitern Versuche ihrer Positivierung,

weil Freiheit, so Adorno, nur in bestimmter Negation zu fassen ist. Positiv wird sie zum

»Als ob«. Das Neue, was als Gegensatz zur schlechten Wirklichkeit entworfen wird,

entpuppt sich als bereits Bekanntes, sogar »Totenhaftes«:

»Und es gehort vielleicht zu den schmerzlichsten Erfahrungen, die der Philosophie-
rende zu machen hat, daR, wiahrend eigentlich sein ganzes Pathos, seine ganze An-
strengung dem gilt, gerade das auszusprechen, was man nicht schon weif3, was nicht
schon da ist, was nicht schon vorhanden ist, dafd er dann eigentlich doch immer wie-
der sich dazu verhalten sieht, das, was er aussprechen will, dadurch auszusprechen,
daf er es gleich macht, dafd er das Neue also auf ein schon Bekanntes, schon Gege-
benes reduziert, wodurch dann eben jede Art von Theorie gegeniiber dem, was sie
meint, jenen eigentiimlichen Charakter des Totenhaften, des Abfallenden und Star-
ren erlangt, die den Abschluf einer jeden philosophischen Arbeit fiir den, der sie hat
schreiben miissen, zu einer so peinlichen Angelegenheit macht«.'**

141
142
143

144

Adorno, Negative Dialektik, S. 345.

Adorno, Kritik, S. 793.

»Freiheit ist einzig in bestimmter Negation zu fassen, gemaf} der konkreten Gestalt von Unfrei-
heit. Positiv wird sie zum Als ob.« Adorno, Negative Dialektik, S. 230. Die hier polemisch flankierte
Schrift ist: Hans Vaihinger, Die Philosophie des Als-Ob, Leipzig: 1913. Zum Problem des Bilderver-
bots siehe auch folgende Bemerkung Adornos: »Als Méglichkeit des Subjekts ist der intelligible
Charakter wie die Freiheit ein Werdendes, kein Seiendes. Er ware verraten, sobald er dem Sei-
enden durch Deskription, auch die vorsichtigste, einverleibt wiirde.« Adorno, Negative Dialektik,
S.293.

Theodor W. Adorno, Einfithrung in die Dialektik (Vorlesung 1958), Frankfurt a.M.: 2010, S. 301.

https://dol.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2028, 07:38:41, - [



https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[Il. Die eigene Zeit in Gedanken erfasst

Die Kritik am Auspinseln miindet in ein sikularisiertes Bilderverbot, dem Verbot, den
richtigen Zustand zu imaginieren. Ein Risonieren iiber mégliche, bislang unverwirk-
lichte und also noch nicht seiende Ausprigungen der Freiheit oder des Gliicks entstel-
len das, worauf der utopische Gedanke zielt: Wer Bilder des Richtigen pinselt, begeht
Frevel an ihm. Deswegen soll vorerst angegeben werden, was Freiheit und Gliick ent-
gegensteht. Im Bilderverbot steckt eine Kritik der transzendierenden Vernunft: Thre
Grenze ist die Negation des Bestehenden, iiberschreitet sie diese Grenze, gerit sie nur
allzu leicht auf Ab- oder Irrwege. Das Bilderverbot begrenzt die iiber das Bestehende
hinausgehende Denkbewegung — sie wird zur negativen Utopie.

Doch zugleich formuliert Adorno eine Kritik des Bilderverbots: Im Gesprach mit Bloch
aus dem Jahr 1964, das der Gastgeber unter den Titel »Moglichkeit der Utopie heute«
stellte, kommt Bloch auf den Begriff der Méglichkeit zu sprechen. Er bemingelt, dass
»Moglichkeit« als »Stiefkind« unter den Kategorien behandelt wird. Adorno fiigt hinzu,
dass dies auch bei Hegel der Fall sei, sie dort auch eine »aufs Dach« bekime.'* Dar-
authin wird das Bilderverbot in Hinblick auf die Utopie erldutert, vor dem Auspinseln
gewarnt. Dann aber meldet Adorno — erstaunlicherweise — Bedenken an:

»[..] diese Sache hat auch ihr sehr Vertracktes, denn dadurch, daf es uns verboten
ist, das Bild zu machen, passiert auch etwas sehr Schlimmes, ndmlich daf man zu-
nachst einmal sich dann unter dem, was da sein soll, je mehr es nur als Negatives
gesagt werden kann, um so weniger Bestimmtes mehr vorstellen kann. Dann aber
[..] tendiert dieses Verbot einer konkreten Aussage (iber die Utopie dazu, das utopi-
sche BewuRtsein selbst zu diffamieren und das zu verschlucken, worauf es eigentlich

ankiame, nimlich diesen Willen, da es anders ist.«'*®

Adorno fiigt noch ein weiteres Argument gegen eine strenge Auslegung des Bilderver-
bots hinzu: Weil Marx dieses Verbot postulierte und der Marxismus an ihm festhielt,
war es ein leichtes, etwa in der Sowjetunion den sozialistischen Gedanken zu verraten,
sodass »dadurch die Apparatur, das Wie, die Mittel einer sozialistischen Gesellschaft
gegeniiber jedem moglichen Inhalt den Vorrang gewinnen, denn den méglichen Inhalt
kann man ja nicht sagen und soll man nicht sagen«. Adorno schildert damit ein Problem
transformierender Praxis: Wer die bestehenden Verhiltnisse humaner zu gestalten be-
absichtigt, muss das Bilderverbot unterlaufen, das aufrechterhalten werden sollte, um
die Utopie nicht zu verstiimmeln.

Formuliert Adorno damit eine Aporie? Vieles spricht dafiir."¥” Doch zugleich liefert
Adorno Argumente, die fiir kritische Theorien heute aufgegriffen werden kénnten und
vor aporetischer Resignation bewahren. Einen Ausweg stellen konkrete Méglichkeitskon-

148

stellationen dar.™*® In solchen Konstellationen streckt die Wirklichkeit ihre »Fiihler« nach

145 Ernst Bloch, Tendenz-Latenz-Utopie (1978), Frankfurt a.M.: 1985, S. 356.

146 A.a.0., S.363. Dort auch das nachste Zitat.

147 Dass essich hierbei um eine Aporie handelt, behauptet etwa: Claudia Rademacher, Vexierbild der
Hoffnung. Zur Aporie utopischen Denkens bei Adorno, in: Rolf Eickelpasch und Armin Nassehi
(Hg.), Utopie und Moderne, Frankfurt a.M.: 1996, S. 114ff.

148 Auf Ebene der Erkenntnistheorie entspricht ihm das Verfahren der »Mikrologie«. Mikrologie, als
Ausweg aus einer auf Totalitatsdenken sich versteifenden Metaphysik, umschreibt Adorno auch

https://dol.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2028, 07:38:41, - [

271


https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

278

Mdglichkeit

dem Moglichen aus. Sie erlauben, utopische Momente in eine Betrachtung des gesell-
schaftlich Moglichen eingehen zu lassen: Nicht als ausgepinselte Utopie, wohl aber in
Gestalt von utopischen Fragmenten. Diese Fragmente oder Splitter resultieren aus Re-
flexionen, die sich dem Bilderverbot sachte widersetzen. Die beiden vorgestellten Kon-
stellationen — der Kauz und der Bohemien — kranken aber daran, dass sie letztlich in
ihrer gesellschaftstheoretischen Deutungskraft stark limitiert sind. Es sind bezeich-
nenderweise einzelne oder gar vereinzelte Subjekte, die sich den herrschenden Sicht-
weisen und Lebensgewohnheiten widersetzen. Individuelle Dissidenz und womdoglich
sogar der eine oder andere Vorschein auf das richtige Leben mégen sich zwar als utopi-
sche Splitter in Kompositionen sozialer Moglichkeiten einbinden lassen, aber was ihnen
mangelt, ist eine intersubjektive Dimension. An Modellen des Zusammenlebens, in denen
sich in der Negation der gesellschaftlichen Wirklichkeit einzelne Aspekte des Richtigen
zeigen, mangelt es Adorno. Die utopischen Splitter geraten oftmals viel zu subjektiv.
Wie mir scheint, lasst sich dieser Mangel beheben. Darin liegt ein Desiderat fiir kriti-
sche Theorien heute - ein Desiderat, das gelegentlich bereits aufgegriffen worden ist.*’
Reales Méglichkeitsdenken, das auf die Potentiale im Wirklichen rekurriert, und uto-
pisches Mdglichkeitsdenken, das iber die erkannten Potentiale und bewussten Moglich-
keiten hinausweist, sind also keineswegs deckungsgleich, doch sie erginzen sich. Marc
Sommer hat zwischen einer realistischen und einer emphatischen Utopiekonzeption
bei Adorno unterschieden. Wihrend die realistische Utopie an das Konzept der Real-
moglichkeit angelehnt sei, entspreche die emphatische Utopie der utopistischen Mog-
lichkeit, die ohne Bezugnahme auf wirkliche Vermégen, ein radikal Anderes entwirft:
eine versohnte Gesellschaft ohne Leid, Angst und — was wohl am mafilosesten erscheint
- das ewige Leben. Beide Momente, die realistische und die emphatische Utopie, so
ist Sommer zuzustimmen, sind konstitutiv fiir ein das Bestehende transzendierendes
Denken bei Adorno.”° Sie fulen, wie oben angedeutet, auf zwei verschiedenen Formen
der Transzendenz, nimlich auf immanenter und utopischer Transzendenz.s* Immanen-
te Transzendenz basiert auf einem Konzept der Realméglichkeit und ist dem hnlich, was
Sommer als realistische Utopie fasst. Da utopische Transzendenz die Schranke des Mogli-
chen im Wirklichen tiberschreitet, scheint mir diese Bewegung mit dem emphatischen
Utopiekonzept iibereinzustimmen. Reales Moglichkeitsdenken verhindert ein Abdrif-
ten in den reinen Utopismus, utopisches Méglichkeitsdenken reagiert auf den Mangel
an systemtransformierenden Moglichkeiten im Bestehenden. Beide Momente sind un-
verzichtbar: Fiele nur eines weg, so kime der kritische Gedanke zum Erliegen."*

als Denken in Modellen. Ein Modell zielt auf das Besondere und verweist auf ein Allgemeines, das
aber nicht in Oberbegriffen zergeht. Adorno, Negative Dialektik, S. 39.

149 Hierzu siehe dann die Betrachtungen in »Abschluss und Ausblick« in Abschnitt »Diesseits der Zu-
kunft: »Prospektive Moglichkeit« als Grundbegriff kritischer Gesellschaftstheorien«.

150 Marc Nicolas Sommer, Utopie und Negativitit. Adornos negative Dialektik als Paradigma utopi-
schen Denkens, in: Philosophisches Jahrbuch, 121.]g., 2014, S. 280ff.

151 Siehe oben Kapitel »ll.c. Die Richtung der Kritik: Transzendenz des Bestehenden«im Zweiten Teil
der vorliegenden Untersuchung.

152 In gewisser Weise kommt durch diese Verzahnung von realer und utopischer Moglichkeit eine
Problematik zum Vorschein, die ich bei Aristoteles innerhalb seines Konzepts der Realméglich-
keit betrachtet habe: Das Verhiltnis von kinetischer und ontologischer Realméglichkeit. Die ki-
netische Betrachtung verzichtet zumeist auf Aussagen iiber Wesenseigenschaften der Dinge oder

https://dol.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2028, 07:38:41, - [



https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[Il. Die eigene Zeit in Gedanken erfasst

Conclusio: Entwicklungen des Begriffs der Mdglichkeit
oder das Andere als das Magliche

Die drei vorgestellten Stufen des Moglichkeitsdenkens bauen aufeinander auf. Dennoch
ist damit keineswegs ausgeschlossen, dass gerade das Moglichkeitsverstindnis der ers-
ten Stufe (»Die Moglichkeit ist bereits vorhanden«) auch in Schriften aus den 1950er und
1960er Jahren gelegentlich prignant zum Vorschein kommt. Adornos Vortrag »Spit-
kapitalismus oder Industriegesellschaft« ist hierfiir ein Paradebeispiel.” Auch finden
sich einige wichtige Problemzusammenhinge, wie die Motive des Schreckens und des
Schocks, bereits in Schriften oder Archivmaterialien aus den frithen 1930er Jahren.*
Doch erst mit der Erfahrung totalitirer Gesellschaften und im Bewusstsein des Zivili-
sationsbruchs kommen sie voll zur Geltung.’

Die drei Stufen illustrieren einen Entwicklungsgang des Moglichkeitsdenkens bei
Horkheimer und Adorno — mit der Einschrinkung, dass fiir die dritte Stufe lediglich
auf Schriften von Adorno zuriickgegriffen werden konnte. Wihrend die erste Stufe die
Utopie in Einklang mit der marxistischen Tradition ignorieren konnte, wird das Ver-
trauen in die rationalen Potentiale durch den Zivilisationsbruch nachhaltig erschiittert.
Mit der Uberwindung der Schockstarre wird die Utopie relevant: Wurde in der zwei-
ten Stufe noch der messianische Standpunkt der Erlésung aufgegriffen und verworfen,
so wird die Utopie als negative in der dritten Stufe thematisch. Aber zugleich wird
ihre Negativitit zum Problem. Um dennoch das Bilderverbot nicht abstrakt zu negie-
ren, weicht das Moglichkeitsdenken ins Modellhafte aus. Mikrologie und der Sturz der
Metaphysik zihlen zu den einschligigen Impulsen: Wenn das Denken der »besseren«
Gesellschaft angesichts der brutalen Realisierung des totalitiren Staates genauso wenig
mehr moglich erscheint wie eine auf Totalitit zielende Metaphysik, dann kommt es auf
das Kleine, auf den mikrologischen Blick an. Gesellschaftstheoretisch gewendet heif3t

Sachverhalte. Sie muss das Streben eines Einzeldings oder Sachverhalts nach Verwirklichung von
Vermogen nicht als Verwirklichung des Wesens eines Einzeldings erachten. Demgegeniiber be-
ansprucht eine ontologische Betrachtungsweise, dass Einzeldinge erst im Kontext ihres »Worum-
Willens« zu erschliefen sind. Wenn aber das Telos nicht zweifelsfrei eindeutig zu bestimmen ist
oder es prinzipiell unerkannt bleiben muss, dann sind im Reich des Noch-Nicht-Seins auch eine
Fille an Moglichkeiten verborgen. Mir scheint, die utopische Méglichkeit dhnelt ihrer Anlage und
Funktion nach dem ontologischen Verstandnis von Realmdglichkeit.

153 Adorno, Spatkapitalismus oder Industriegesellschaft? (1968), in: ders., Gesammelte Schriften Bd.
8, Frankfurt a.M.: 1997, S. 354ff.

154  Mit dem Schrecken setzte sich Adorno — wenn auch nur kurz, so doch in einer Schliisselpassa-
ge zur Konstellation bei Kierkegaard — bereits in dieser Schrift auseinander: Theodor W. Adorno,
Kierkegaard. Konstruktion des Asthetischen (1933), in: ders., Gesammelte Schriften Bd. 2, Frankfurt
a.M.: 1997, S.131. Vgl. auch ein Protokoll zu einer Diskussion zwischen Tillich, Mennicke, Horkhei-
mer und Adorno, datiert auf den 19.6.1931, bei dem sie auf den Schock zu sprechen kommen, im
Horkheimer-Archiv unter der Signatur VIIl 12,1-10.

155 So heifdt es etwa in einem Brief von Adorno an Bloch vom 26. Juli 1962: »Sehr vieles von dem,
was ich in meiner Jugend geschrieben habe, hat den Charakter einer traumhaften Antizipation,
und erst von einem gewissen Schockmoment an, der mit dem Ausbruch des Hitlerschen Reiches
zusammenfallen dirfte, glaube ich eigentlich recht getan zu haben, was ich tat.« Zitiert nach:
Detlev Claussen, Theodor W. Adorno. Ein letztes Genie, Frankfurt a.M.: 2003, S. 405.

https://dol.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2028, 07:38:41, - [

279


https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

280

Mdglichkeit

das: Im Besonderen lassen sich zumindest »Spuren« des gesellschaftlich Méglichen und
Richtigen auffinden.’

Will Gesellschaftstheorie ihren kritischen Stachel nicht abwerfen, so muss sie an
der Maglichkeit des Anderen festhalten. Verliert sie diese Perspektive auf das, was sich als
das zum Bestehenden Differente zeigen soll, so verliert sie sich selbst. Sie wire nicht
mehr Kritische Theorie, sondern ein weiteres Instrument der Anpassung ans Gegebene.
Sie beansprucht ein Begreifen der Wirklichkeit, die sich — und das ist ihre maf3gebliche
Einsicht — nicht gelingend explizieren liefRe ohne eine Reflexion auf ihre Méglichkeiten.

Was bedeutet aber diese Einsicht fiir uns heute? Wie konnen die bisher entwickel-
ten und teils auch problematisierten Aspekte eines Moglichkeitsdenkens aufgegriffen
werden, um einen Begriff der sozialen Moglichkeit fir gegenwirtige kritische Theorien
zu schirfen? Welche methodischen und inhaltlichen Weichenstellungen sind mit solch
einer Arbeit am grundbegrifflichen Repertoire von kritischen Theorien heute verbun-
den?

156 Neben diesen randstidndigen Figuren und im Kontrast zu ihnen zeichnen sich (alle anderen) Men-
schen nahezu banalerweise dadurch aus, nicht nur der Wirklichkeit nach, sondern auch der Mog-
lichkeit nach zu existieren. In dem offenen Brief an Horkheimer vom 12.02.1965 schreibt Adorno:
»Die Menschen sind, ihrer Moglichkeit nach, mehr als sie sind. Dies Mehrsein ist nicht abstrakt.
Immerwieder erscheintes sporadisch, auch indem, was wirsind.«Adorno, Max Horkheimer, S. 163.

https://dol.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2028, 07:38:41, - [



https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

