
III. Die eigene Zeit in Gedanken erfasst:

Entwicklungsstufen des Begriffs der Möglichkeit

bei Horkheimer und Adorno

KritischeTheorie verfügt über keinen unabänderlichen Bestand an semantisch fixierten

Grundbegriffen, die jeglicher Reflexion vorausgesetzt werden könnten. So hat Adorno

einmal Georg Simmels zentrale Begriffe »Leben« und »Form« als erstarrt charakteri-

siert: Simmels Philosophie verfüge lediglich über ein »dürftige[s] Skelett invarianter

Grundbegriffe«.1 Invariant und leblos, diesen Attributen gilt es also zu entkommen.

Grundbegriffe der Kritischen Theorie sollen als dynamisch und unabgeschlossen kon-

zipiert werden.

Begriffe können deswegen keine ewigen semantischen Elemente aufweisen, weil

sowohl dasjenige, worauf Begriffe sich beziehen, als auch diejenigen, die diesen Bezug

herstellen, keineswegs unberührt bleiben von historischem Wandel. Hegel sprach vom

Denker als dem »Sohn seiner Zeit«2 und Adorno vom »Zeitkern der Wahrheit«3. Den-

ken, das Adorno als dialektisch auszeichnet, entzieht sich einer ›formalen‹, geschichts-

losen Begriffsbestimmung. Begriffliche Dynamik könnte aber innerhalb eines philo-

sophischen Systems insofern zum Stillstand gebracht werden, als die historische Ent-

faltung in der eigenen Zeit zum Erliegen kommt: Die eigene Zeit wird – mit Goethes

Faust gesprochen – zum »Faulbett«, wenn sie als das Ziel und als vorläufiges Ende der

begrifflichen Entwicklung aufgefasst wird. Gerade dann zerrinnt die eigene Zeit als ver-

meintlich feste Größe, wenn in ihr weitreichende Umbrüche stattfinden.Hierin besteht

der geschichtsphilosophische Grund der Kritik an der Entdynamisierung von Begriffen,

also ein Einwand gegen die Vorstellung, das philosophische System sei der Kulmina-

tionspunkt der Begriffsentwicklung. Wird demgegenüber Begriffsarbeit als Ausdruck

eines »experimentum mundi« aufgefasst, als Prozess begrifflicher Konstellationen, so

liegt darin ein philosophiegeschichtlicher Grund gegen die Stillstellung von Begriffen

im status quo. Beide Gründe treffen für Horkheimer und Adorno zu. Einerseits kommt

1 Theodor W. Adorno, Henkel, Krug und frühe Erfahrung (1965), in: ders., Gesammelte Schriften

Bd. 11, Frankfurt a.M.: 1997, S. 561.

2 Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, Vorrede, S. 26.

3 Adorno, Wozu noch Philosophie, S. 472. Vgl. Adorno, Drei Studien zu Hegel. Aspekte, S. 285.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2026, 07:38:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


238 Möglichkeit

die Begriffsbildung in Konstellationen nicht zum Abschluss: Die Begriffe werden in ei-

nem kommunikativen, imWortsinne dialektischen Prozess in Bewegung gehalten. An-

dererseits wird in der Zäsur, welche die Shoah bedeutet, dem begrifflichen Denken

gleichsam ein fester Boden entzogen.

Aus diesen Gründen wird ein werkgeschichtlicher Zugriff vonnöten. Er soll die spezifi-

sche begriffliche Dynamik einer KritischenTheorie nach Horkheimer und Adorno zutage

fördern. Im werkgeschichtlichen Zugriff wird expliziert, worin die besondere Entwick-

lung des Begriffs der Möglichkeit in den Schriften von Horkheimer und Adorno liegt.

Ich will zeigen, wie sich der Begriff derMöglichkeit aufgrund der historischen Verände-

rungen und philosophischen Diskussionsprozesse wandelt. Wenn, wie ich in den vor-

angegangenen Kapiteln zu zeigen versucht habe, »Möglichkeit« als Grundbegriff auf-

zufassen ist, so verfügt auch er über eine Dynamik und einen »Zeitkern«. Allerdings

bleiben bei der folgenden Darstellung einige Redundanzen nicht aus. Ich werde nicht

umhinkommen, einige Argumente wieder aufzugreifen, die in den Kapiteln zuvor be-

reits erwähnt wurden und nun in der werkgeschichtlichen Rekonstruktion eingeordnet

werden.

In der älteren KritischenTheorie lassen sich drei Stufen vonMöglichkeitsdenken aus-

machen.4 Dabei handelt es sich um eine naheliegende, vielleicht auch trivial erschei-

nende Entwicklung: Die erste Stufe umfasst die Zeit vor den Massenverbrechen, die

zweite Stufe ist die zeitgenössische Reaktion auf die Shoah und die dritte Stufe behan-

delt das Möglichkeitsdenken nach Auschwitz. Während sich die ersten beiden Stufen

recht mühelos darstellen lassen, macht es erhebliche Schwierigkeiten, die dritte Stufe

zu rekonstruieren. Sie bleibt fragmentarisch. Die dringlichste Aufgabe dürfte darin be-

stehen, auf den Trümmern ein kritisches Möglichkeitsdenken zu entwickeln, das weder

in die erste Stufe zurückverfällt, noch den Lähmungen sich aussetzt, die zeitgeschicht-

lich nachvollziehbar sind und in gewisser Weise auch die Kritische Theorie zu einer

der wichtigsten intellektuellen Strömungen in der Nachkriegszeit hat heranreifen las-

sen, weil sie es wie kaum eine andere Schule vermochte, den Zivilisationsbruch nicht

bloß zum Objekt von Sozialforschung werden zu lassen. Zugleich wurde das Subjekt

– Denken selbst – mit diesem Bruch auf radikale Weise konfrontiert. Die Frage, wie

nach Auschwitz noch zu leben sei, entsprang keiner gut gemeinten oder pädagogisch

4 Sowohl Horkheimer als auch Adorno weisen in den Schriften bis in die 1950er Jahre häufig dar-

auf hin, dass sich ihre Gedanken nicht trennen, keinem als Privateigentum zuschreiben lassen:

»Die Darstellung […] beabsichtigt, einige Aspekte der umfassenden philosophischen Theorie zu

umreißen, die der Verfasser in den letzten Kriegsjahren zusammen mit Theodor W. Adorno ent-

wickelte. Es wäre schwer zu sagen, welche Gedanken auf ihn und welche auf mich zurückgingen«.

Horkheimer, Zur Kritik der instrumentellen Vernunft, S. 26. Gleichwohl wurden Differenzen zwi-

schen Horkheimer und Adorno hervorgehoben, so etwa: Martin Jay, Positive und negative Tota-

lität. Adornos Alternativentwurf zur interdisziplinären Forschung, in: Wolfgang Bonß und Axel

Honneth (Hg.), Sozialforschung als Kritik. Zum sozialwissenschaftlichen Potential der Kritischen

Theorie, Frankfurt a.M.: 1982, S. 67ff. Dort, wo diese Unterschiede in meiner Analyse relevant wer-

den, weise ich auf sie hin. Ansonsten versuche ich, eher die Gemeinsamkeiten in Hinblick auf den

Möglichkeitsbegriff herauszustellen.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2026, 07:38:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. Die eigene Zeit in Gedanken erfasst 239

wertvollen Sonntagsphrase, sondern zeigt die Erschütterung im Angesicht der Kata-

strophe.5

Stufe 1: Kein Wandel ohne gesellschaftliche Potentiale.
Ein marxsches Verständnis von Wirklichkeit und Möglichkeit

Sowohl Horkheimer als auch Adorno rechnen in den 1930er Jahren noch mit der Prak-

tischwerdung der Philosophie, die mit der Überwindung der kapitalistischen, verding-

lichten und verwalteten Welt einhergeht. Diese postkapitalistische, vom Tauschprinzip

befreite Gesellschaft wird als Möglichkeit postuliert. Auf sie richtet sich Theorie, die

in der Kritik der Wirklichkeit das Bestehende überschreitet. Der Kritikerin kommt die

Aufgabe zu, durch die Negation des Bestehenden die Möglichkeit des Anderen aufzu-

weisen, bestenfalls die emanzipatorischen Potentiale im Spätkapitalismus und Stra-

tegien ihrer Aktivierung kenntlich zu machen. In dieser Transzendenz soll zudem er-

sichtlich werden, warum für dieses Mögliche zu kämpfen ist.

Ganz allgemein ist eine jede Theorie eine Tätigkeit in ihrer Zeit und neigt entweder

dazu, das Bestehende abzubilden oder Beiträge zu ihrer Veränderung zu liefern.Theorie

wird zur kritischen, wennmit ihr das Interesse an einer nachhaltigen Veränderung und

Verbesserung der Lebensbedingungen des Menschen einhergeht.6 Im Folgenden werde

ich an einigen Texten von Horkheimer und Adorno die Spuren einer Möglichkeitskon-

zeption herausstellen und diskutieren, die in den 1930er Jahren noch, wenn auch mit

Abstrichen, der marxschen Intuition folgt, wonach das Mögliche, mit dem eine Ver-

besserung der menschlichen Lebensbedingungen verbunden wird, aus dem Schoß der

bestehenden Gesellschaftsformation hervorgeht.

In Adornos Antrittsvorlesung aus dem Jahr 1931 schwingt noch die Hoffnung mit,

dass Philosophie, wenn sie als Deutung der Wirklichkeit auftritt, das Erfordernis

schärft, die bestehenden Verhältnisse im Sinne einer emanzipatorischen Veränderung

»aufzuheben«:

»Die Deutung der vorgefundenen Wirklichkeit und ihre Aufhebung sind auf einan-

der bezogen. Nicht zwar wird im Begriff die Wirklichkeit aufgehoben; aber aus der

Konstruktion der Figur des Wirklichen folgt allemal prompt die Forderung nach ihrer

realen Veränderung.«7

Deutende Philosophie begreift die Wirklichkeit als ein zu lösendes Rätsel. Durch richti-

ges Fragen und permanentes Überdenken der vorläufigen Antworten löst sich am Ende

womöglich das Rätsel, so der sokratische Zug dieses Philosophieverständnisses. Mar-

xistisch mutet es insofern an, als sich Adorno von der deutenden Philosophie erhofft,

»Schlüssel zu konstruieren, vor denen die Wirklichkeit aufspringt.«8 Diese Schlüssel

5 Adorno, Negative Dialektik, S. 356.

6 Alex Demirovic, Der Zeitkern der Wahrheit. Zur Forschungslogik kritischer Gesellschaftstheorie,

in: Joachim Beerhorst et al. (Hg.), Kritische Theorie im gesellschaftlichen Strukturwandel, Frank-

furt a.M.: 2004, S. 476.

7 Adorno, Die Aktualität der Philosophie, S. 338.

8 A.a.O., S. 340.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2026, 07:38:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


240 Möglichkeit

sind begrifflicher Natur und treten stets im Plural auf. Für die vorliegende Untersu-

chung ist von Belang, wie derartige begriffliche Konstellationen den Blick auf eine

Wirklichkeit eröffnen, die auch anders sein kann.Die gelungene Konstellation, so Ador-

no, lasse nicht nur die unverstellte soziale Wirklichkeit, sondern auch ihre Möglichkei-

ten ersichtlich werden. Die Entschlüsselung der Wirklichkeit impliziert also die Freile-

gung ihrer Möglichkeiten. Wenn die Wirklichkeit »aufspringt«, werden gesellschaftli-

che Herrschaftsverhältnisse und Mechanismen, die Adorno unter dem Tauschprinzip

subsumiert und die üblicherweise als unbedingt erforderlich vorgestellt werden, dem

Bereich zuordnet, der diemenschlichen Angelegenheiten umfasst und deswegen verän-

derbar ist. Im Aufspringen derWirklichkeit wird die bestehende Ordnung offenbar, die

– auf Unterdrückung der inneren und äußeren Natur beruhend – überwunden werden

soll.

In dem sechs Jahre später erschienenen Aufsatz »Der neueste Angriff auf die Meta-

physik« von Horkheimer finden sich markante Spuren des Möglichkeitsgedankens der

ersten Stufe. Sie resultieren aus einer Kritik von zwei vermeintlich strikt zu trennenden

Formen derWirklichkeitserkenntnis.Metaphysik und einzelwissenschaftliche Erkennt-

nisse stimmen, so die Beobachtung Horkheimers, darin überein, dass sie sowohl die

»Reproduktion des gesellschaftlichen Mechanismus« fördern als ihn auch überschrei-

ten. Beide seien folglich in sich widersprüchlich, weil sie einerseits den status quo ze-

mentieren, aber andererseits zu seiner Überwindung beitragen (können). Auch wenn

Horkheimer diesenWiderspruch nicht anhand des Begriffspaares vonWirklichkeit und

Möglichkeit behandelt und auflöst, kommen seine Überlegungen jener Unterscheidung

nahe. Die »geistige Situation« der Zeit führe sowohl in den Einzelwissenschaften als

auch in der Metaphysik zu Wirklichkeitsbetrachtungen, die nicht nur das Bestehende

wiederholen, sondern es zugleich transzendieren. Der Widerspruch wird im Denken

aufgehoben, das in der Betrachtung des Wirklichen immer auch über das Bestehende

hinausgegangen ist:

»Das Denken, das nicht dem Bestehenden und seinen vorgezeichneten Erlebnisfor-

men, sondern einer glücklicheren Zukunft verhaftet ist, geht aus diesem Bestehenden

selbst hervor.«9

Theorie, die diesen vermeintlichen Widerspruch zwischen Immanenz und Transzen-

denz auflöst, operiert mit der Wirklichkeits-Möglichkeits-Unterscheidung. Damit wird

die klassische und von Marx herrührende Variante der Wirklichkeitserkenntnis aufge-

griffen, wonach die kommende Gesellschaft aus dem Schoß der Bestehenden erwächst.

Die Möglichkeit der praktischen Transzendenz als Transformation des Bestehenden

fußt auf realen Ressourcen. Letztere lassen die Möglichkeit einer besseren Zukunft ver-

nehmbar werden. Innerweltliche Transzendenz ist somit der vernünftigen Betrachtung

der Wirklichkeit inhärent.

Am deutlichsten tritt dieses klassische Möglichkeitsverständnis in »Traditionelle

und kritische Theorie« zutage: Hier finden sich Reflexionen auf den Möglichkeitsbe-

griff, die sich als flüchtige Bemerkungen abtun ließen. Doch vor dem Hintergrund der

9 Horkheimer, Der neueste Angriff auf die Metaphysik (1937), in: ders., Gesammelte Schriften Bd. 4,

Frankfurt a.M.: 1988, S. 161.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2026, 07:38:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. Die eigene Zeit in Gedanken erfasst 241

bisherigen Ausführungen erschließt sich ihre systematische Relevanz. Im letzten Kapi-

tel habe ich gezeigt, wie die Vorstellung von Kritik mit dem Begriff der Möglichkeit ver-

bunden ist: Kritik der Wirklichkeit impliziert eine Vorstellung von Andersseinkönnen.

Mit einer Umdeutung und Erweiterung der kantischen Urteilstafel konkretisiert Hork-

heimer diese Möglichkeitsvorstellung, indem er eine Urteilsform konstruiert, die ein

reales, auf gesellschaftlichen Vermögen und Realisationsbedingungen fußendes Mög-

lichkeitsverständnis impliziert. Im kritischen Urteilstyp liegt die ›Keimzelle‹ eines realen

Möglichkeitskonzepts der Kritischen Theorie.

Ohne selbst darauf zu verweisen, bezieht sich Horkheimer in einer Fußnote auf die

Urteilstafel Kants. Eine der vier Formen des Urteilens fasst Kant unter dem Titel »Rela-

tion« zusammen. Damit werden Urteile bezeichnet, in denen ein Verhältnis zwischen

Subjekt und Prädikat, zwischenmehreren Begriffen oder Sätzen zumAusdruck gelangt.

Kant schlägt eine Differenzierung der Relations-Urteilsform vor. Ein kategorisches Ur-

teil wird als eine Aussage bestimmt, die ein Verhältnis zwischen dem Prädikat und dem

Subjekt eines Satzes umfasst. Ein hypothetisches Urteil stellt eineWenn-Dann-Relation

zwischen zwei Aussagen und ein disjunktives Urteil eine Entweder-Oder-Beziehung

zwischen mehreren Sätzen dar.10

Horkheimer greift nun auf die kantische Urteilstafel zurück, indem er sie histori-

siert und um das kritische Urteil ergänzt. Die folgenden Überlegungen zum Möglich-

keitsbegriff gehen auf diese drei Urteilstypen zurück, die Horkheimer wie folgt benennt

und erläutert:

• Kategorisches Urteil: »So ist es, der Mensch kann nichts daran ändern.«

• Hypothetisches bzw. disjunktives Urteil: »Unter gewissen Umständen kann dieser

Effekt eintreten, entweder ist es so oder anders.«

• Kritisches Urteil: »Es muss nicht so sein, die Menschen können das Sein ändern,

die Umstände dafür sind jetzt vorhanden.«11

Denken ist hauptsächlich Urteilen; Kritik wiederum wird zumindest in der kantischen

Tradition als Urteilen und Beurteilen erachtet.12 Der von Horkheimer hinzugefügte Ur-

teilstyp, das »kritische Urteil«, irritiert deswegen, es wirkt wie ein Pleonasmus. Wäh-

rend Kant zwischen denMomenten »kategorisch«, »hypothetisch« und »disjunktiv« un-

terscheidet, bündelt Horkheimer die letzten beiden Momente in einem Urteilstyp.Weil

Gegenstand und Denken eine historische Imprägnierung aufweisen, lassen sich nach

Horkheimer die drei Urteilstypen geschichtlichen Epochen zuordnen.

Das kategorischeUrteil sei typisch für die vorbürgerliche Epoche. Es drücke eine sach-

liche Notwendigkeit aus, wie sie Horkheimer in der Biologie in Aussagen über pflanz-

liches Wachstum für gerechtfertigt hält. Aufgrund von Prozessen, die der Pflanze ei-

gentümlich sind, lassen sich bestimmte Notwendigkeitsurteile fällen. Sein Beispiel: Es

10 Kant, Kritik der reinen Vernunft, B 98.

11 Horkheimer, Traditionelle und kritische Theorie, S. 201, Fußnote 19.

12 Bezogen auf die Vernunft sollen so ihre Grenzen und Möglichkeiten bestimmt werden. Das hat

Adorno wiederum zu der Vermutung bewogen, dass Vernunft heute vor allem Kritik sei: »We-

nig übertreibt, wer den neuzeitlichen Begriff der Vernunft mit Kritik gleichsetzt.« Adorno, Kritik,

S. 785f.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2026, 07:38:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


242 Möglichkeit

ist notwendig, dass die Pflanze verwelkt. Urteile über soziale Gegenstände hingegen

entbehren oftmals dieser Zwangsläufigkeit.

Mit dem Eintritt in die bürgerliche Epoche gewinnt das hypothetische oder disjunkti-

ve Urteil an Einfluss, denn es sind insbesondere sozioökonomische Umwälzungen, die

das Bewusstsein dieser Zeit prägen. Die bürgerliche Gesellschaft wird wesentlich als

veränderbar und in Bewegung begriffen. Nun deutet Horkheimer an, dass mit dieser

Wirklichkeitsbetrachtung ein Urteilstyp in Verbindung zu bringen sei, der sich durch

ein Höchstmaß an Indifferenz auszeichne. Er charakterisiert den bürgerlichen Urteils-

typ mit dem Satz »entweder ist es so oder anders«. Zwar »kann« sich unter gewissen

Bedingungen ein entsprechendes Resultat ergeben, aber ob es zustande kommt, ist un-

gewiss. In hypothetischen oder disjunktiven Urteilen wird das Mögliche (das Können)

als etwas Beliebiges aufgefasst.13 Ein derartiges Urteil berichtet lediglich von der Kon-

tingenz imWirklichen. Es kann aber deswegen nicht als vollwertiges Möglichkeitsurteil

gelten, weil es über das Vorhandensein von Vermögen und objektiven Realisationsbe-

dingungen keine Auskunft gibt. Ein ›bürgerlich Mögliches‹ verlässt nicht die Stufe blo-

ßer Denk- oder Wunschmöglichkeiten.14 Um mit Marx zu sprechen: Es drückt keine

Gedanken aus, die zur Wirklichkeit drängen.15

Schließlich scheint die spätkapitalistische Phase eine Urteilsform zu begünstigen,

die einer kritischen Theorie eigentümlich ist. Dieses kritische Urteil drückt weder Belie-

biges noch Notwendiges aus. Wenn kritische Urteile auf vorhandene Entwicklungspo-

tentiale innerhalb des Gegebenen rekurrieren, liegt ein Begriff der Realmöglichkeit vor.

Kritische Urteile gehen folglich über die bloße Kontingenzbehauptung im bürgerlichen

Urteil hinaus. Deutlich wird das an der bereits zitierten Erläuterung des kritischen Ur-

teils: »Es muss nicht so sein, die Menschen können das Sein ändern, die Umstände

13 Horkheimer selbst spricht nicht von Beliebigkeit. Aber wenn man sich Kants Ausführungen zur

Urteilstafel vor Augen führt, ergibt sich folgender Zusammenhang: Sowohl ein hypothetisches als

auch ein disjunktives Urteil lassen sich – in modaler Hinsicht – als ein problematisches Urteil auf-

fassen. Dieses Urteil habe einen beliebigen Wahrheitswert: »Problematische Urteile sind solche,

woman das Bejahen oder Verneinen als bloßmöglich (beliebig) annimmt.« Kant, Kritik der reinen

Vernunft, B 100.

14 Damit ist keineswegs gesagt, dass Träumen, Wünschen oder Phantasieren unnütz seien für eine

Kritische Theorie. Etliche Stellen bei Horkheimer und Adorno belegen das Gegenteil. Sie können

durchaus produktiv sein zum Auffinden von Alternativen zum Bestehenden. Nur darf man nicht

dabei stehen bleiben. Es kommt darauf an, die Phantasie in Bezug zu setzen zur Wirklichkeit und

zu ihren transformierenden Potentialen. In gewisser Weise schließt hier auch eine Kritik an der

Trennung zwischen »Menschen mit Möglichkeitssinn« und »Menschen mit Wirklichkeitssinn« an,

wie sie Musils Mann ohne Eigenschaften aufgestellt hat. Denn beide Sinne verweisen notwendig

aufeinander. Wer sie künstlich trennt, kann das Mögliche nur noch als Ergebnis von Träumerei-

en disqualifizieren. Zur Kritik an Musil siehe das Ende von Kapitel »I.3. Zum Zusammenhang von

logischer Möglichkeit, Realmöglichkeit und Wirklichkeit« im Ersten Teil der vorliegenden Unter-

suchung.

15 Zumindest auf der ersten Stufe des Begriffs der Möglichkeit sind zwei Urteilstypen als unge-

nügend gekennzeichnet worden, nämlich das Notwendigkeitsurteil und das Beliebigkeitsurteil.

Letztlich sieht sich eine Kritische Theorie zwei konkurrierenden Denktypen in Wissenschaft und

Gesellschaft gegenüber. Das Denken in Notwendigkeiten (Hypostasierung der Notwendigkeit)

und das Denken in Hypothesen (Hypostasierung von Beliebigkeit) werden als überholt (nicht

mehr zeitgemäß) und ideologisch (verschleiernd, verfälschend) ausgewiesen.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2026, 07:38:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. Die eigene Zeit in Gedanken erfasst 243

dafür sind jetzt vorhanden.« In diesem Satz bündelt Horkheimer drei voraussetzungs-

reiche Thesen über die soziale Wirklichkeit, wie er sie in den 1930er Jahren zu erfassen

vermag. Erstens ist die Wirklichkeit als historisch entwickeltes »Sein« nicht notwen-

dig, also auch anders möglich (Kontingenz). Zweitens verfügen die Akteure über die

nötige Macht – »Können« (individuelle und soziale Vermögen) –, um die Wirklichkeit

qualitativ zu ändern. Drittens sind Rahmenbedingungen – »Umstände« (passive und

aktive Realisationsbedingungen) – gegeben, die eine Veränderung der menschlichen

Wirklichkeit möglich werden lassen. Die soziale Wirklichkeit wird somit als ein parti-

ell Bestimmtes aufgefasst. Diese drei Thesen auf ihren empirischen Gehalt zu untersu-

chen, könnte sich als fruchtbares Unterfangen einer KritischenTheorie der Gesellschaft

erweisen. Man könnte es als die Hauptaufgabe des Sozialforschers erachten, kritische

Urteile über die soziale Wirklichkeit zu fällen, welche die Transformierbarkeit der ver-

meintlich erstarrten Verhältnisse kenntlich machen.16

Ein Realmögliches, das im kritischen Urteil gewahr wird, gestaltet sich als etwas,

dessen Realisierung noch aussteht.17 Es lässt sich deshalb als ein prospektiv Mögliches

bezeichnen. Die Vorstellung, dass die Menschen ihr Sein ändern können und dass die

Voraussetzungen dafür vorhanden sind, findet sich so nicht wieder in den Schriften

nach 1945. Dass die Möglichkeiten be- und ergriffen werden können und sich damit

der Auszug aus entfremdeten Verhältnissen erreichen ließe, kann als klassische Form

des sozialphilosophischen Möglichkeitsdenkens erachtet werden. Zwar sind Horkhei-

mer und Adorno auch vor 1945 keineswegs mehr davon überzeugt, dass ein Telos in

der Geschichte zu erkennen sei und sich im Lichte dieses Zieles oder Prinzips sozialer

Fortschritt unaufhaltsam einstelle. Aber die Überwindung der vom Tausch gebannten

Wirklichkeit gehört zum intentionalen Kern der frühen Kritischen Theorie, hierin be-

steht das zu realisierende Projekt:

»Wir sind nicht desillusioniert und halten an der Möglichkeit fest. Ihr ›Widerschein‹

hängt zusammen mit der Erfahrung der Möglichkeit, dem Glück.«18

Kritische Theorie hat Partei zu ergreifen für die Unterdrückten in ihrem Befreiungs-

kampf. Sie richtet sich auf diese emanzipatorische Möglichkeit, auf die Möglichkeit der

Befreiung. Dieser Fokus ergibt sich aus einem materialistischen Verständnis von Ge-

schichte und Gesellschaft. Gesellschaftstheorie kann, indem sie auf das dem sozia-

len Produktionsprozess innewohnende »Vernunftpotential« verweist, sich selbst in den

16 Der Konjunktiv ist deswegen gerechtfertigt, weil dieses Verständnis vonWirklichkeit undMöglich-

keit in den 1940er und 1950er Jahren zunehmend verblasst. Vgl. dazu das folgende Kapitel über

die Stufe 2 in diesem Teil der Untersuchung.

17 »Die Konstruktion der Gesellschaft unter dem Bilde einer radikalen Umwandlung, das die Probe

seiner realen Möglichkeit noch gar nicht bestanden hat, ermangelt hingegen des Vorzugs, vielen

Subjekten gemeinsam zu sein. Das Streben nach einem Zustand ohne Ausbeutung und Unter-

drückung, in dem tatsächlich ein umgreifendes Subjekt, das heißt die selbstbewußte Menschheit

existiert […], ist noch nicht seine Verwirklichung.«Horkheimer, Traditionelle und kritische Theorie,

S. 214.

18 Horkheimer und Adorno, Diskussionsprotokoll »Zeitkern der Wahrheit. Erfahrung und Utopie in

der dialektischen Theorie« (18. Oktober 1939), in: Max Horkheimer, Gesammelte Schriften Bd. 12,

Frankfurt a.M.: 1985, S. 509.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2026, 07:38:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


244 Möglichkeit

Dienst eines möglichen (aber nicht notwendigen) emanzipatorischen Fortschritts der

Gesamtgesellschaft stellen.19 Dabei, so Horkheimer im programmatischen Duktus fort-

fahrend, gehe es um die »Menschen mit allen ihren Möglichkeiten«.20 Es wirkt wie ein

direkter Kommentar, wenn Marcuse hervorhebt, dass es sich hierbei nicht um eine an-

thropologische Antwort auf die kantische Frage nach dem Menschen handele, sondern

um den »Ausweis der je vorhandenen menschlichen Möglichkeiten«, also derjenigen

Potentiale, die in der »geschichtliche[n] Situation selbst herangereift« sind.21

Das klassische und auf Marx zurückgehende Möglichkeitskonzept impliziert die

Vorstellung von systemtransformierenden Potentialen; »sozialer Wandel« ist dabei das vor-

herrschende Paradigma: Die klassenlose Gesellschaft entwächst aus der Negation der

kapitalistischen Gesellschaftsformation, als Resultat von progressiver, gesamtgesell-

schaftlicher Umwälzung.22 Kritische Theorie weicht aber – wie bereits angedeutet –

in einem gewichtigen Punkt von Marx ab: Sie büßt die Gewissheit und das Vertrauen

ein, dass das Reich der Freiheit unbedingt von den Unterdrückten und Ausgebeuteten

erkämpft wird. Die Krise des Marxismus, so dämmerte es nicht nur dem neuen Direktor

des Instituts für Sozialforschung zu Beginn der 1930er Jahre, wird in der zunehmen-

den Depotentialisierung des revolutionären Subjekts, des Proletariats, offenbar.23 Die

Phase nach dem Ende des I. Weltkriegs, in den Jahren des Zusammenbruchs mächtiger

Monarchien und schwererWirtschaftskrisen, wurde von vielen Zeitgenossen als idealer

Nährboden für sozialistische Revolutionen in Europa eingeschätzt. Doch diese ökono-

mischen und politischen Krisen führten nicht zu einem Erstarken des europäischen

19 Vgl. Axel Honneth, Kritik derMacht. Reflexionsstufen einer kritischenGesellschaftstheorie, 2. Auf-

lage, Frankfurt a.M.: 1994, S. 74.

20 Horkheimer, Traditionelle und kritische Theorie, S. 218.

21 Max Horkheimer undHerbert Marcuse, Philosophie und kritische Theorie (1937), in: Zeitschrift für

kritische Theorie, Jahrgang 6: 1980, S. 640 und S. 647.

22 Marcuse hat im Übrigen diese erste Stufe des Möglichkeitsdenkens, die stark vom aristotelisch

geprägten und vonMarx gesellschaftstheoretisch operationalisierten Begriff der Realmöglichkeit

abhängt, nie überwunden. Vgl. Herbert Marcuse, Der eindimensionale Mensch. Studien zur Ideo-

logie der fortgeschrittenenMassengesellschaft (1964), Springe: 2004, S. 231f. Gleichwohl sind ihm

die Probleme bekannt, die »Kritische Theorie« unfähig werden ließ, die »befreienden Tendenzen

innerhalb der bestehenden Gesellschaft auszuweisen«. A.a.O., S. 265. Was dann noch bleibt: Hoff-

nung trotz oder aufgrund der Hoffnungslosigkeit, wie die letzten Zeilen dieser Schrift proklamie-

ren.

23 Äußerst instruktiv stellt Gunzelin SchmidNoerr die intellektuelle Gemengelage inHinblick auf die

marxsche Theorie und den Marxismus im Umfeld des Instituts für Sozialforschung in den 1930er

Jahrendar. Ausgehend vondemnicht umgesetztenPlanHorkheimers, eineUntersuchung zur »Kri-

se des Marxismus« zu veröffentlichen, werden die sozialpsychologischen Studien und ökonomi-

schen Analysen zum gegenwärtigen Stand des Kapitalismus und zu planwirtschaftlichen Versu-

chen im postrevolutionären Russland diskutiert, die letztlich bei Horkheimer und Adorno zu einer

deutlichen Distanzierung von marxistisch-doktrinären Strömungen, wie der II. Internationalen,

führt. Gunzelin Schmid Noerr, Vollendete Negativität als Spiegelschrift der Erlösung. Über den

kritischen Sozialismus der Frankfurter Schule, in: ders., Gesten aus Begriffen. Konstellationen der

Kritischen Theorie, Frankfurt a.M.: 1997, S. 92ff. Vgl. Alway, Critical Theory and Political Possibili-

ties, S. 29f. Die dort vertretene These lautet, dass im Verlust des revolutionären Subjekts in der

überlieferten Gestalt des Proletariats Kritische Theorie ansetzt, um die Vielfalt an Akteuren und

Praktiken einer »radikalen Politik« zu rekonzeptualisieren.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2026, 07:38:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. Die eigene Zeit in Gedanken erfasst 245

Proletariats. Vielmehr wurde seine Anfälligkeit für nationalsozialistische und faschisti-

sche Bewegungen immer deutlicher.24 KritischeTheorie ist in dieser ersten Stufe ange-

treten, um die Hemmung emanzipatorischer Entwicklungen in der Gegenwart zu ver-

stehen und bestenfalls an ihrer Überwindungmitzuwirken.25 Diese Vergegenwärtigung

umfasst Studien zur Sozialpsychologie, Politik, Ökonomie und Vernunft. Sie bilden die

Grundlage der Kritik an einer Gesellschaftsformation, die, so Gerhard Bolte, in ihrer be-

stehenden Erscheinungsweise »die produktiven Kräfte in eine falsche Richtung lenkt,

vermeidbares Elend hervorruft und vorhandene Möglichkeiten zur Verbesserung der

Lage vieler Menschen blockiert.«26 Solche Blockaden tragen auch dazu bei, die Über-

zeugung fallen zu lassen, dass der Kapitalismus automatisch in eine Gesellschaft der

Freien und Gleichen mündet. Ebenso besteht die Möglichkeit der Regression, gar des

Untergangs:

»[D]ie Lösung der Frage, ob die Klassengesellschaft weiterbesteht oder ob es gelingt,

den Sozialismus an ihre Stelle zu setzen, entscheidet über den Fortschritt der Mensch-

heit oder ihren Untergang in Barbarei.«27

So schwindet bereits vor der Zäsur, die mit der Bewusstwerdung der Massenverbre-

chen in Europa einhergeht, der Optimismus, die emanzipatorische Umwälzung werde

schon stattfinden. Aber die klassenlose Gesellschaft bleibt zumindest noch als Option

bestehen, auf die es hinzuwirken gelte, um sinnloses Leid, Verdinglichung und Unter-

drückung zu überwinden: Freiheit und Glück scheinen erst in einer Gesellschaft mög-

lichst umfangreich entfaltet werden zu können, die den kapitalistischen Produktions-

verhältnissen entraten ist.28 Am anderen Ende des Raumes an gesamtgesellschaftlichen

Möglichkeiten liege die Regression der bestehenden Gesellschaftsformation, letztlich

die Barbarei.29

Innerhalb der ersten Möglichkeitsstufe gibt es einen bemerkenswerten Umbruch zu

markieren, der spätestens mit den Arbeiten zum Antisemitismus – etwa ab 1942 – ein-

24 Von Belang war etwa die empirische Studie unter Federführung des damaligen Institutsmitglieds

Erich Fromm über die »Arbeiter und Angestellten am Vorabend des Dritten Reichs«, die auf Er-

hebungen in den Jahren 1929/30 aufbaute und ein erhebliches autoritäres Potential unter den

Befragten feststellte. Auch wenn die Untersuchung erstmals 1980 publiziert wurde, waren ihre

Ergebnisse in den 1930er Jahre zumindest dem inneren Kreis des Instituts für Sozialforschung be-

kannt, wurden diskutiert und rezipiert.

25 Horkheimer spricht von einer »Verwirrung« auch unter den Verfechtern fortschrittlicher Bewegun-

gen und konstatiert salbungsvoll: »Die Aufhebung der gesellschaftlichen Verhältnisse, welche die

Entwicklung gegenwärtig hemmen, ist in der Tat das nächste historische Ziel.« Horkheimer, Tra-

ditionelle und kritische Theorie (Nachtrag), S. 221f.

26 Gerhard Bolte, Von Marx bis Horkheimer. Aspekte Kritischer Theorie im 19. und 20. Jahrhundert,

Darmstadt: 1995, S. 86.

27 Horkheimer, Dämmerung. Notizen in Deutschland (1931/1934), S. 343.

28 Hierzu vgl.Marcuse: »WennVernunft, Freiheit, Erkenntnis, Glückseligkeitwirklich erst aus abstrak-

ten Begriffen zur Wirklichkeit geworden sind, dann werden Vernunft, Freiheit, Erkenntnis, Glück-

seligkeit auch etwas völlig anderes sein. Sie werden so viel und so wenig miteinander gemein ha-

ben, wie die Assoziation freier Menschen mit der warenproduzierenden Konkurrenzgesellschaft

gemein hat.« Horkheimer und Marcuse, Philosophie und kritische Theorie, S. 643.

29 Vgl. die in diesemBand versammelten Studien:MaxHorkheimer et al.,Wirtschaft, Recht undStaat

imNationalsozialismus. Analysen des Instituts für Sozialforschung 1939-1942, Frankfurt a.M.: 1981.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2026, 07:38:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


246 Möglichkeit

setzt.30 Diese Forschungsvorhaben, deren Ergebnisse nur zum Teil publiziert wurden31,

sind von der Sorge getragen, dass auch die US-amerikanische Gesellschaft in eine Pha-

se des aggressiven, gewaltsamen Antisemitismus übergehen könnte.32 Fortan gilt das

hauptsächliche Interesse denjenigen Potentialen, die emanzipatorischen Entwicklun-

gen nicht nur imWeg stehen, sondern die gegenwärtige Lage im Spätkapitalismus ver-

schlimmern: die Regression in Richtung Barbarei.

Inwiefern die Forschungen zu Totalitarismus – von autoritären Charakterzügen,

über Antisemitismus bis zum totalitären Staat – auf einem realen Möglichkeitskon-

zept fußen, wird unter anderem deutlich an den Vorüberlegungen zu den »Studies in

Prejudice«.33 So schreibt Adorno an Horkheimer im Oktober 1944:

»Wie Sie sich vielleicht erinnern werden, sagte ich Ihnen von einer neuen Idee, über

die ich brütete. Es handelt sich dabei um die Ermittlung von potentiellen und aktuellen

30 Zvi Rosen behauptet in der kleinen Horkheimer-Biografie, dass 1942 der Bruch erfolgte. »Vernunft

und Selbsterhaltung« sei das Ende und die Überwindung einer Phase, die noch von optimistischen

Prognosen zehrte: »In der frühen Kritischen Theorie sieht Horkheimer eine Möglichkeit gesell-

schaftlicher Veränderungen, unter anderem infolge der großen Hoffnung […], daß, ›solange das

Denken nicht endgültig gesiegt hat, es sich nicht im Schatten einer Macht geborgen fühlen kann.‹

Es erfordere Unabhängigkeit, denn das Ziel einer vernünftigen Gesellschaft, das heute freilich nur

in der Vernunft existiere, sei in jedem Menschen wirklich angelegt. Anhand der Abhandlung von

1942 mußman die Schlußfolgerung ziehen, daß er nicht mehr an die Einlösung seiner hoffnungs-

vollen Prognosen glaubte.« Zvi Rosen, Max Horkheimer, München: 1995, S. 119. Dieser Aufsatz von

1942 erwähnt Konzentrationslager, die SA, Folter und die Gewalt gegen Juden: Horkheimer, Ver-

nunft und Selbsterhaltung, S. 344ff.

31 Was heutzutage von vielen akademisch Tätigen beklagt wird, hat schon damals die Mitglieder

des Instituts für Sozialforschung belastet: Zur Einwerbung von Drittmitteln musste eine Fülle an

Anträgen geschrieben werden. Umso bitterer musste es wirken, dass eine Studie, für welche die

entsprechendenMittel bereitgestellt wurden, nicht veröffentlicht wird: Der Auftraggeber der Stu-

die »Antisemitism among American Labor« sah von der Publikation der Forschungsergebnisse ab.

32 Die leitende Frage fasstWiggershaus wie folgt zusammen – ich zitiere einen längeren Passus, weil

diese Ausführungen von einer Möglichkeitssemantik regelrecht getragen werden: »Wenn unter

den Deutschen […] nur eine Minderheit antisemitisch war; wenn der latente, der schwelende An-

tisemitismus ein Bestandteil der westlichen Zivilisation war; wenn die antisemitische Minderheit

in Deutschland inwenigen Jahren denmanifesten Antisemitismus bis zum industrialisiertenMas-

senmord vorangetrieben hatte – mußte dann nicht in den USA mit ihren weitaus fortgeschritte-

neren und von keiner sozialistischen Arbeiterbewegung in Frage gestellten kapitalistischen Struk-

turen […], mit ihrem ausgeprägteren Ethnozentrismus und mit einer unter offener Gewalt ste-

henden Geschichte befürchtet werden, daß ein weitaus verbreiteteres und brisanteres antisemiti-

sches Potential bereits unter weitausweniger kritischen politisch-ökonomischen Bedingungen als

in Deutschland in offenen und gewaltsamen Antisemitismus umschlagen konnte?« Rolf Wiggers-

haus, Die Frankfurter Schule. Geschichte, Theoretische Entwicklung, Politische Bedeutung, Mün-

chen: 1988, S. 406f.

33 Die bekannteste der fünf Monographien, die ab 1942/43 vom American Jewish Committee finan-

ziert wurden und auf die auch die »Idee« im folgenden Zitat (im Fließtext) abzielt, ist: Theodor

W. Adorno et al., The Authoritarian Personality, New York: 1950.Wichtig ist zu erwähnen, dass das

Problemdes Antisemitismus dabei nicht isoliert betrachtet wurde, sondern antisemitische Dispo-

sitionen stets im Verbundmit anderen psychischenMerkmalen einer »autoritären Persönlichkeit«

einhergehen. Vgl. Dubiel, Kritische Theorie der Gesellschaft, S. 56.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2026, 07:38:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. Die eigene Zeit in Gedanken erfasst 247

Antisemiten [Hervorhebung G.G.], lediglich durch indirekte Indices, also ohne daß Fra-

gen über Juden oder über Gegenstände, die einem unmittelbar einsichtigen Zusam-

menhang mit Antisemitismus stehen, wie Negerfeindschaft, politischer Faschismus

usw. vorkommen.«34

Diese Unterscheidung zwischen schlummernden Potentialen und aktuellen Erschei-

nungen eines sozialen Sachverhalts ist Ausdruck des realen Möglichkeitskonzepts.35

Das Interesse an empirischer Forschung zum Antisemitismus zeigt, dass auf der ersten

Möglichkeitsstufe nicht nur progressive, sondern auch regressiveMöglichkeiten behan-

delt werden. Aber auch für diese sozialen Möglichkeiten bleibt entscheidend, dass sie

be- und ergriffen werden können. In gewisser Weise kommt Kritische Theorie hier-

durch ihrem auf praktische Veränderung zielenden Selbstverständnis nahe, denn in

der Vergegenwärtigung von regressiven Potentialen liegt zugleich die Möglichkeit des

Widerstands gegen inhumane gesellschaftliche Tendenzen.

Stufe 1 und die nun zu behandelnde Stufe 2 überlappen sich. Das zeigt sich ins-

besondere an den Antisemitismusprojekten des Instituts für Sozialforschung im US-

amerikanischen Exil. Während »The Authoritarian Personality« und die unveröffent-

lichte Studie »Antisemitism among American Labor«36 eher demMöglichkeitsverständ-

nis der ersten Stufe zuzurechnen sind,müssen sich die »Dialektik der Aufklärung« und

andere gesellschafts- und vernunftkritische Schriften aus den 1940er Jahren der zweiten

Stufe zuordnen lassen, obwohl diese Studien, Aphorismen und Traktate etwa zeitgleich

entstanden sind.

Stufe 2: »Auschwitz« oder die Lähmung des Möglichkeitssinns

Möglichkeitsdenken im Angesicht des nationalsozialistischen Terrors setzt den Opti-

mismus, der in den Programmschriften aus den 1930er Jahren zum Vorschein kommt

(»dieMenschen können ihr Sein ändern«),weitgehend außer Kraft. Vielleichtmussman

aus heutiger Sicht hinzufügen: Die Fixierung auf das Reich der Freiheit überschattete

gleichsam die sich anbahnende Katastrophe. Bis in die Mitte der 1940er Jahre bleibt

die Gefahr der gezielten Vernichtung ganzer Bevölkerungsgruppen etwas Undenkbares

– und wird deswegen retrospektiv als »unmöglich« bezeichnet.37 Die massenhaft voll-

34 Adorno an Horkheimer, 26.10.1944, in: TheodorW. Adorno undMax Horkheimer, Briefwechsel Bd.

II: 1938-1944, Frankfurt a.M.: 2004, S. 330.

35 Daraus geht dann das Theorem der verstellten und gehemmten Potentiale hervor. Siehe hierzu

unten in dieser Untersuchung Kapitel I in »Abschluss und Ausblick«.

36 Der fast 1.500 Seiten umfassende Bericht des vom Jewish Labor Committe in den Jahren 1943 bis

1946 finanzierten Projekts ist im Horkheimer-Nachlass im Archivzentrum der Universität Frank-

furt zugänglich. Das (detaillierte) Inhaltsverzeichnis wird hier wiedergegeben: Eva-Maria Ziege,

Antisemitismus und Gesellschaftstheorie. Die Frankfurter Schule im amerikanischen Exil, Frank-

furt a.M.: 2009, S. 323-337. Zu Theorie und Methoden der »Labourstudy«, welche mit der Hypo-

these arbeitete, dass Krieg und Massenmord den Antisemitismus in den USA nicht geschwächt,

sondern verstärkt haben, siehe a.a.O., S. 92 und S. 186ff.

37 In einer qualitativen Analyse zur Schuldfrage unter Deutschen nach 1945, die sich im Rahmen des

Studienberichts »Gruppenexperiment« (1955) des Instituts für Sozialforschung (IfS) in einem von

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2026, 07:38:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


248 Möglichkeit

zogene, detailliert geplante und industriell vollzogene Ermordung war bis dato keine

bewusste Möglichkeit – und lähmt, nachdem das Unfassbare geschah, das Möglich-

keitsdenken erheblich.

Im Folgenden werde ich darlegen, wie die Bewusstwerdung der Massenverbrechen

in Europa zunehmend die theoretischen und empirischen Bemühungen von Horkhei-

mer und Adorno affiziert haben, um zu klären, welche systematischen Konsequenzen

sich daraus für denMöglichkeitsgedanken ergeben.38 Dabei gehe ich zuerst auf die Dis-

kussionen zum Antisemitismus im Umfeld des exilierten Instituts für Sozialforschung

aus den 1940er Jahren ein. In diesen Diskussionen wird eine Dynamik ersichtlich, mit

der schrittweise auch einWandel imMöglichkeitsdenken einhergeht und schließlich zu

der zweiten Stufe führt. Diese zweite Stufe – so überraschend das auch klingen mag –

wird erst mit dem Verblassen des Antisemitismus-Paradigmas voll zum Tragen kom-

men. Sie stellt sich erst ein mit der Bewusstwerdung der Massenverbrechen, die mit

dem Namen »Auschwitz« verbunden ist.

a. Vom »Antisemitismus als Vorurteil« zum »totalitären Antisemitismus«

Martin Jay hat dargelegt, welche Veränderung in der Behandlung des Antisemitismus

während des II. Weltkriegs beginnt. Bis dahin wurde das Problem des Judenhasses

bei Horkheimer im Kontext von Klassenkampf und der Krisensituation, in der sich

Adorno verfassten Kapitel findet, kommentiert er die Auffassung eines deutschen Sozialdemokra-

ten, die Mehrheit der Bevölkerung habe mit Hitlers Massenmord nichts zu tun gehabt und wollte

damit auch nichts zu tun haben, so »daß in der Tat das Unmaßdes Geschehens selber zu einemBe-

standteil des Schleierswurde, der es verdeckte und es demBewußtseinUngezählter leichtmachte,

das scheinbar Unmögliche abzuweisen.« TheodorW. Adorno, Schuld und Abwehr. Eine qualitative

Analyse zum »Gruppenexperiment« (1955), in: ders., Gesammelte Schriften Bd. 9.2, Frankfurt a.M.:

1997, S. 158.

38 Es ist keineswegs auf einen gewissen Zeitpunkt datierbar, wann der Schrecken über das Gesche-

hen in Europa von Adornos und Horkheimers Denken Besitz ergriff. Auch wenn bereits seit Herbst

1941 etwa in der New York Times über Massaker an Juden in den besetzten Gebieten Osteuropas

berichtet wurde, spricht vieles dafür, dass erst seit Ende 1942 erste ausführliche Berichte über den

Massenmord in Europa rezipiert werden konnten. Ansatzweise wird das Ausmaß der Verbrechen

in einem Memorandum deutlich, das im Horkheimer-Nachlass unter der Signatur IX 137 vorzu-

finden ist, und von dem das Archiv annimmt, es stamme von Langerhans und könne frühestens

Ende 1942 verfasst worden sein. Doch, wie es scheint, wird erst gegen Ende des II. Weltkrieges das

Ausmaß der Verbrechen in Osteuropa sichtbar. Erst in dieser Zeit wurden auch markante Theorie-

Veränderungen vorgenommen. In der Retrospektive berichtet Adorno vom Schock, doch auch hier

enthält er sich einer genauen Datierung. In einem offenen Brief aus dem Jahr 1965 anlässlich des

60. Geburtstages von Horkheimer schreibt Adorno: »Unmittelbar nachdem wir die ›Dialektik der

Aufklärung‹ beendet hatten, die uns philosophisch verbindlich blieb, hast Du Deine wissenschaft-

liche und organisatorische Energie daran gewendet, das Unverständliche verstehen zu lehren, das

erst gegen Ende des Krieges uns ganz bekannt wurde. Du bist dabei ausgegangen von der Erkennt-

nis, daß gegen die Wiederholung des Entsetzens mehr hilft, die Mechanismen zu begreifen, de-

ren es sich bediente, als in Schweigen oder ohnmächtiger Entrüstung zu erstarren.« Theodor W.

Adorno, Max Horkheimer (1965), in: ders., Gesammelte Schriften Bd. 20.1, Frankfurt a.M.: 1997,

S. 162. Zur Nachrichtenlage in den USA über die Massenverbrechen vgl. David S. Wyman, Das un-

erwünschte Volk. Amerika und die Vernichtung der europäischen Juden, Ismaning: 1986, S. 28f.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2026, 07:38:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. Die eigene Zeit in Gedanken erfasst 249

der damalige Kapitalismus befand, diskutiert.39 Auf erstaunliche Weise ähnelt diese

Thematisierung noch in »Die Juden und Europa« der marxschen Behandlung der »Ju-

denfrage«.40 Noch zu Beginn der 1940er Jahre wird dementsprechend der Antisemi-

tismus als Vorurteil gegen Juden betrachtet. Als »bürgerlicher« Antisemitismus wird er

als ein Phänomen aufgefasst, das gemäß vertrauten individual- oder sozialpsycholo-

gischen und gesellschaftstheoretischen Überlegungen (wie Ich-Schwäche, autoritärer

Charakter, Antagonismen der kapitalistischen Gesellschaftsformation) behandelt wer-

den konnte. Ein Umdenken beginnt mit den ersten Ansätzen zur empirischen Antise-

mitismusforschung in den USA. Der Antisemitismus wird fortan nicht nur als Vorur-

teil, Hass und Inbegriff diskriminierender Politik verstanden, sondern auch als eine auf

die physische Vernichtung von Juden abzielende Praxis – er wird als totalitärer Antise-

mitismus bezeichnet. In diese Phase der Erniedrigung und Zerstörung aller zum Feind

deklarierten jüdischen Individuen fallen die Mechanismen von diskriminierender Ge-

setzgebung, Stigmatisierung, Enteignung, Vertreibung, Ghettoisierung, Inhaftierung

und Ermordung. Der totalitäre Antisemitismus, so Adorno in einer Gedankenskizze an

Horkheimer, sei etwas qualitativ Neues:

»Die Tiefe und Hartnäckigkeit des Hasses gegen die Juden lässt die üblichen mehr

oder minder rationalistischen Erklärungen des Antisemitismus als unzulänglich er-

scheinen.«41

Weiter heißt es dann in einem Memorandum von Adorno:

»Der neue Antisemitismus ist der Sendbote der totalitären Ordnung. […] Die Anato-

mie des Antisemitismus eröffnet Einsicht in das Wesen des totalitären Staates und

das Studium seiner Propaganda Einsicht in die entscheidenden Mittel der Ausbrei-

tung des Totalitarianismus (sic!). Eine wissenschaftliche Gesamtdarstellung des Anti-

semitismus liefert das Arsenal nicht für dessen Bekämpfung, sondern darüber hinaus

für den Kampf der Demokratie gegen die Bedrohung durch den autoritären Staat.«42

Selbst wenn der totalitäre Antisemitismus die bisherigen Erscheinungsformen anti-

semitischer Ideologie und Praxis qualitativ übersteigt, so wird er doch behandelt, als

erwüchsen aus der Analyse auch Möglichkeiten zu seiner Eindämmung und Überwin-

dung. Diese Möglichkeiten fußen auf dem »Arsenal« für den Kampf um Demokratie,

also auf den gesellschaftlichen Kräften des Widerstandes gegen eine Ausbreitung des

totalitären Antisemitismus. Die empirischen Befunde in den USA scheinen diese Mög-

lichkeitsvermutung nahezulegen: Auf die Frage,wie sie das,was dieNazis den Juden an-

getan haben, empfinden oder einschätzen, antworten 56 Prozent der Befragten der »La-

39 Martin Jay, Frankfurter Schule und Judentum. Die Antisemitismusanalyse der Kritischen Theorie,

in: Geschichte und Gesellschaft, Jg. 5, 1979, S. 440ff.

40 Hier nur eine kleine Kostprobe: »Die Sphäre, die für das Schicksal der Juden in doppelter Weise

bestimmend war, als der Ort ihres Erwerbs und als das Fundament der bürgerlichen Demokratie:

die Sphäre der Zirkulation verliert ihre ökonomische Bedeutung. […] Die Juden sind als Agenten

der Zirkulation entmachtet«. Horkheimer, Die Juden und Europa (1939), S. 325.

41 Anlage zumBrief vonAdorno anHorkheimer vom18. September 1940, in: AdornoundHorkheimer,

Briefwechsel Bd. II: 1938-1944, S. 99f.

42 Adorno, Nationalsozialismus und Antisemitismus (1940), in: a.a.O., S. 541f.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2026, 07:38:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


250 Möglichkeit

borstudy«, dass sie die Judenverfolgung generell ablehnen.43 Mit Figuren wie dem »po-

tentiellen Faschisten« werden demgegenüber die regressiven Potentiale im Bestehen-

den angedeutet.44 Beide Potentialitätsaussagen, die progressive wie die regressive, er-

weisen sich noch dem Möglichkeitsdenken der ersten Stufe verhaftet.

b. Terroristischer Antisemitismus und der Übergang von Stufe 1 zu Stufe 2.

Die Überwindung des Antisemitismus-Paradigmas und das Ticket-Denken

DerÜbergang zur zweiten Entwicklungsstufe des Begriffs derMöglichkeit vollzieht sich

inmitten der von Horkheimer und Adorno angestrengten Interpretation der totalitären

Wirklichkeit im Lichte der systematischen Vernichtung von Juden in Europa. Insbesondere

Leo Löwenthal dürfte die Institutsmitglieder mit Materialien zu den nationalsozialis-

tischen Konzentrationslagern versorgt haben, er begann ab 1943 mit der Sammlung

von Berichten und Interviews.45 Was anhand dieser Zeugnisse wohl denjenigen deut-

lich geworden sein musste, welche die Entwicklung in Nazi-Deutschland seit 1933 ver-

43 Ziege, Antisemitismus und Gesellschaftstheorie, S. 212. Die Erhebungen begannen im Frühjahr

1944 und zogen sich über mehrere Monate. Vgl. a.a.O., S. 188.

44 Siehe oben im Zweiten Teil in Kapitel »II. Sozialphilosophische Näherungen an den Möglichkeits-

begriff: Historisch-ontologische Aspekte einer Kritischen Theorie der Gesellschaft«, Fußnote 112.

45 Löwenthal hatte diese Berichte erstmals in einem Vortrag im Rahmen der vom IfS ausgerichteten

Veranstaltung an der Columbia University 1945 ausgewertet. Der Vortrag ist 1946 auf Englisch pu-

bliziert und später in die Gesammelten Schriften Bd. 3 von Löwenthal unter demTitel »Individuum

und Terror« aufgenommen worden. Die Vortragsreihe trug den Titel »The Aftermath of National

Socialism«. Eine Liste mit Literaturempfehlungen zu ihr umfasst zum Beispiel diesen frühen Be-

richt zur Vernichtung der Juden in Polen (erwähntwerden die Lager in Chelmno, Sobibor und Treb-

linka), der Ende 1942 der polnischen Exilregierung in London überstellt wurde: Jacob Apenszlak et

al. (Hg.), The Black Book of Polish Jewry, o.O.: 1943. Die Literaturliste zur Vortragsreihe findet sich

im Max-Horkheimer-Archiv in Frankfurt unter der Signatur IX 36a1-4. Vgl. Helmut Dubiel, Kom-

mentar zu Leo Löwenthals »Individuum und Terror«, in: Dan Diner (Hg.), Zivilisationsbruch. Den-

ken nach Auschwitz, Frankfurt a.M.: 1988, S. 26f. – Auch Franz Neumann widmete sich dem Terror

des Nationalsozialismus. In einem geheimen Bericht im Auftrag des »Office of Strategic Services«

(OSS) wird der auf die Vernichtung abzielende Antisemitismus als »Speerspitze allumfassenden

Terrors« eingeschätzt. Neumann, so macht es den Eindruck, war klar, worauf die nationalsozialis-

tische Herrschaft abzielt: Die vollständige Vernichtung der jüdischen Bevölkerung. Seit Frühjahr

1943 begönne die »physische Vernichtung der Juden«. Sie sei das Ergebnis einer Entwicklung des

Antisemitismus inDeutschland, die er 1933 beginnend inmehrerePhasenunterteilt. Als Speerspit-

ze bezeichnet er den Antisemitismus, weil dem Terror nicht nur Juden zumOpfer fielen. Die Juden

dienten als »Versuchskaninchen«, umUnterdrückung auszuprobieren. Er folgert daraus, »dass die

Vernichtung der Juden im Rahmen der antisemitischen Ideologie und Praxis nur das Mittel zur

Erlangung eines weitreichenderen Ziels ist, nämlich Zerstörung freier Institutionen, Überzeugun-

gen und Gruppierungen«. Franz Neumann, Antisemitismus: Die Speerspitze allumfassenden Ter-

rors (18.05.1943), in: Raffaele Laudani (Hg.), Im Kampf gegen Nazideutschland. Berichte für den

amerikanischen Geheimdienst 1943-1949, Frankfurt a.M./New York: 2016, S. 70. Einen kompakten

Überblick über die Informationslage zu den Massenverbrechen ab 1941 in verschiedenen Ländern

gibt: Andrej Angrick, »Aktion 1005« – Spurenbeseitigung vonNS-Massenverbrechen 1942 -1945. Ei-

ne »geheime Reichssache« im Spannungsfeld von Kriegswende und Propaganda. Bd. 1, Göttingen:

2018, S. 30-66. Vgl. Walter Laqueur,Was niemand wissen wollte. Die Unterdrückung der Nachrich-

ten über Hitlers »Endlösung«, Frankfurt a.M./Berlin/Wien: 1982.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2026, 07:38:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. Die eigene Zeit in Gedanken erfasst 251

folgt haben und auch deswegen verfolgt wurden: Der Antisemitismus gipfelt in der

geplanten und industriell durchgeführten Menschenvernichtung, dem Terror in den

Vernichtungslagern. Insofern Kritische Theorie ihre Zeit in Gedanken erfasst, wird ei-

ne Auseinandersetzung mit diesem terroristischen Antisemitismus dringlich.46 Wie die

Vergegenwärtigung der Massenverbrechen das Denken affiziert hat, wurde in etlichen

Untersuchungen beleuchtet.47 Im Folgenden soll dargestellt werden, was die Bewusst-

werdung dieser Katastrophe für das Möglichkeitsdenken einer Kritischen Theorie der

Gesellschaft bedeutet.

Die Lähmung des Möglichkeitssinns fällt zusammen mit der Bewusstwerdung der

Massenverbrechen. Einschlägig ist der Abschnitt »Die Elemente des Antisemitismus«

in der »Dialektik der Aufklärung«. Er wurde in Auseinandersetzung mit empirischen

Studien des Instituts für Sozialforschung entwickelt.48 Die ersten drei Thesen der »Ele-

mente« wurden gemeinsam mit Löwenthal erarbeitet; die ersten sechs Thesen wurden

bereits in der ersten Fassung aus dem Jahr 1944 (mit dem Titel »Philosophische Frag-

mente«) abgedruckt. Die siebte These der Elemente des Antisemitismus ist erst danach

entstanden und in der zweiten Auflage von 1947 (mit dem Titel »Dialektik der Aufklä-

rung«) hinzugefügt worden. An ihr werden die Umbrüche deutlich, die sich angesichts

der Massenverbrechen sowohl für das Antisemitismus- als auch für das Möglichkeits-

konzept ergeben. Die siebte These beginnt mit einem Paukenschlag:

»Aber es gibt keine Antisemiten mehr.«49

Dieser Auftakt musste zu Irritationen führen.50 Hier findet eine erstaunliche Weichen-

stellung statt, denn die planvolle Vernichtung, wie sie sich in den Lagern und auf den

Kriegszügen vollzog, wird nicht länger als Antisemitismus begriffen. Fortan wird der

46 Weitere biografische Gründe für die Beschäftigung mit dem terroristischen Antisemitismus, die

teils irritieren aufgrund recht oberflächlicher Psychologisierung, liefert: Ziege, Antisemitismus

und Gesellschaftstheorie, S. 101ff. Entscheidend aber bleibt ihr Hinweis, dass es weder notwendig

noch selbstverständlich war, demAntisemitismus auch in der philosophischen Auseinandersetzung

solch einen Stellenwert einzuräumen. A.a.O., S. 108.

47 Vgl. Joseph F. Schmucker, Adorno, Logik des Zerfalls, Stuttgart-Bad Cannstatt: 1977, Habermas, Der

philosophische Diskurs der Moderne, S. 130ff., Gerhard Schweppenhäuser, Ethik nach Auschwitz.

Adornos negative Moralphilosophie, Hamburg: 1993, Rolf Zimmermann, Philosophie nach Ausch-

witz. Eine Neubestimmung von Moral in Politik und Gesellschaft, Reinbek bei Hamburg: 2005,

S. 121ff.

48 Horkheimer und Adorno, Dialektik der Aufklärung, S. 17.

49 A.a.O., S. 226.

50 Claussen kommentiert im Vorwort zur Neuauflage seines Buches über Antisemitismus: »Für einen

empiristisch orientierten Antisemitismusforscher muß diese Behauptung realitätsfern klingen –

und sechzig Jahre nach ihrer ersten Formulierung im Jahr 2005 würde sich kein Mensch, der in

der scientific community ernst genommen werden will, mehr trauen so etwas hinzuschreiben.

[…] Kritische Theorie, die ihren Namen verdient, hat das veränderliche Verhältnis von Menschen

und Dingen zumGegenstand – sie beschreibt die gegenwärtige Gesellschaft unter demAspekt ih-

rer Veränderbarkeit. Sie hat daher auf alle trüglichen und untrüglichen Zeichen von Veränderung

zu achten. Das macht Horkheimers und Adornos These von 1945 ›Aber es gibt keine Antisemiten

mehr‹ auch sechzig Jahre später zu einer Provokation, sich nichtmit der Kontinuität des Antisemi-

tismus abzufinden.« Detlev Claussen, Grenzen der Aufklärung. Die gesellschaftliche Genese des

modernen Antisemitismus, Frankfurt a.M.: 2005, Vorwort, S. X-XII.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2026, 07:38:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


252 Möglichkeit

systematische Terror Nazideutschlands und seiner Verbündeten nicht mehr als ein ge-

nuin antisemitisches Verbrechen aufgefasst. Bei Antisemitismus und den Massenver-

brechen scheint es sich demzufolge um zwei distinkte soziale Problemkomplexe zu

handeln, die sich zwar häufig überschneiden mögen, aber keineswegs in Deckung zu

bringen sind. Die »Fabrikation der Leichen«51 ist nur in einem eingeschränkten Maße

auf antisemitische Überzeugungen rückzuführen und so formulieren Horkheimer und

Adorno:

»Der Mangel an Rücksicht aufs Subjekt macht es der Verwaltung leicht. Man versetzt

Volksgruppen in andere Breiten, schickt Individuen mit dem Stempel Jude in die Gas-

kammer.«52

Hass, etwa auf Juden, sei keine notwendige Bedingung, um die Vernichtung ganzer

Bevölkerungsgruppen zu motivieren. Der Stempel »Jude« könne jederzeit durch einen

anderen Stempel ausgetauscht werden. Horkheimer und Adorno erläutern diesen Be-

fund anhand der These vom Ticketdenken53:

»Ein Ticket wählen […] heißt die Anpassung an den zur Wirklichkeit versteinerten

Schein vollziehen.«54

Dabei sei es mehr oder minder egal, ob ein kommunistisches oder ein faschistisches

Ticket gezogen wird. Tickets zu ziehen, gehöre zu jeder Erscheinungsweise von Mas-

senkultur, die immer – und das macht die These auch so fragwürdig – in Verhältnissen

situiert ist, in denen das Subjekt seiner Liquidation überantwortet wird:

»Realitätsgerechtigkeit, Anpassung an die Macht, ist nicht mehr Resultat eines dia-

lektischen Prozesses zwischen Subjekt und Realität, sondern wird unmittelbar vom

51 Siehe das Interview mit Hannah Arendt vom 28.10.1964 zur unmöglichen Möglichkeit der Shoah.

Auf die Frage von Günter Gaus, wann sie von Auschwitz erfahren habe, antwortet Arendt: »Das

war 1943. Und erst haben wir es nicht geglaubt. Obwohl mein Mann und ich eigentlich immer

sagten, wir trauen der Bande alles zu. Dies aber haben wir nicht geglaubt, auch weil es ja gegen

alle militärischen Notwendigkeiten und Bedürfnisse war. […] Und dann haben wir es ein halbes

Jahr später doch geglaubt, weil es uns bewiesen wurde. Das ist der eigentliche Schock gewesen.

Vorher hat man sich gesagt: Nun ja, man hat halt Feinde. Das ist doch ganz natürlich. Warum

soll ein Volk keine Feinde haben? Aber dies ist anders gewesen. Das war wirklich, als ob der Ab-

grund sich öffnet. Weil man die Vorstellung gehabt hat, alles andere hätte irgendwie noch einmal

gutgemacht werden können, wie in der Politik ja alles einmal wieder gutgemacht werden kön-

nen muss. Dies nicht. Dies hätte nie geschehen dürfen. Und damit meine ich nicht die Zahl der

Opfer. Ich meine die Fabrikation der Leichen […]. Über alle anderen Sachen, die da passiert sind,

muß ich sagen: Das war manchmal ein bißchen schwierig, man war sehr arm, und man war ver-

folgt, man mußte fliehen, und man mußte sich durchschwindeln und was immer; wie das halt so

ist. […] Dies jedoch, dies nicht. Das war etwas ganz anderes. Mit allem andern konnte man auch

persönlich fertig werden.« Zur Person, Günter Gaus im Gespräch mit Hannah Arendt: www.rbb-

online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html, aufgerufen am 29.07.2020.

52 Horkheimer und Adorno, Dialektik der Aufklärung, S. 228.

53 Wie mit »Racket« greifen Horkheimer und Adorno mit »Ticket« auf einen in den USA verbreiteten

Ausdruck zurück. Er ist von Paul Massing in der »Laborstudy« des Instituts eingeführt worden. Vgl.

Ziege, Antisemitismus und Gesellschaftstheorie, S. 132.

54 Horkheimer und Adorno, Dialektik der Aufklärung, S. 231. Dort auch das nächste Zitat.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2026, 07:38:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. Die eigene Zeit in Gedanken erfasst 253

Räderwerk der Industrie hergestellt. Der Vorgang ist einer der Liquidation anstatt

der Aufhebung, der formalen anstatt der bestimmten Negation. Nicht indem sie ihm

die ganze Befriedigung gewährten, haben die losgelassenen Produktionskolosse das

Individuum überwunden, sondern indem sie es als Subjekt auslöschten.«

Hat die siebte These der »Elemente des Antisemitismus« in dem Versuch, die Massen-

vernichtung vom Antisemitismus loszueisen, eine neue Interpretation der auf Vernich-

tung zielenden Zivilisation der Gegenwart geliefert, so geht mit ihr zugleich ein Bruch

einher, welcher das Möglichkeitsdenken betrifft. Während die ersten sechs Thesen stets

noch ein die brutale Wirklichkeit transzendierendes Moment enthielten, verschwindet

es in der siebtenThese nahezu vollständig.55 Die Relevanz für Möglichkeitsdenken zeigt

sich im letzten Absatz der siebten These:

»Der Übergang von solchen Bedingungen zum menschlicheren Zustand aber kann

nicht geschehen, weil dem Guten dasselbe wie dem Bösen widerfährt. Die Freiheit

auf dem progressiven Ticket ist den machtpolitischen Strukturen, auf welche die pro-

gressiven Entscheidungen notwendig hinauslaufen, so äußerlich wie die Judenfeind-

schaft dem chemischen Trust. Zwar werden die psychologisch Humaneren von jenem

angezogen, doch verwandelt der sich ausbreitende Verlust der Erfahrung auch die

Anhänger des progressiven Tickets am Ende in Feinde der Differenz.«56

Es war gerade die Furcht vor der Entdifferenzierung57, die Adorno in der Mitte der

1940er Jahre zu einer der wenigen positiven Aussagen über die befreite Gesellschaft

veranlasste. Man müsse »den besseren Zustand aber denken als den, in dem man oh-

ne Angst verschieden sein kann.«58 Ein gesellschaftliches Ganzes hingegen, das dem

Ticketdenken unterworfen ist, entbirgt keine Potentiale mehr, die diesen besseren Zu-

stand als reale Möglichkeit hätten qualifizieren können. AmEnde gibt es nur noch Fein-

de der Differenz.

Die Diagnose der Gegenwart verdunkelt sich im Angesicht der Massenverbrechen

in den beherrschten Gebieten Nazi-Deutschlands, ergänzt durch die ersten Informa-

55 Eine über die totalitären und unmenschlichen Verhältnisse hinausreichende Perspektive findet

sich meist am Ende der ersten sechs Thesen, hier exemplarisch ein Ausschnitt aus dem letzten

Absatz von These II: »Denen, die Natur krampfhaft beherrschen, spiegelt die gequälte aufreizend

den Schein von ohnmächtigem Glück wider. Der Gedanke an Glück ohne Macht ist unerträglich,

weil es überhaupt erst Glück wäre. Das Hirngespinst von der Verschwörung lüsterner jüdischer

Bankiers, die den Bolschewismus finanzieren, steht als Zeichen eingeborener Ohnmacht, das gute

Leben als Zeichen von Glück.« A.a.O., S. 196.

56 Horkheimer und Adorno, Dialektik der Aufklärung, S. 233.

57 Vgl. Gösta Gantner, Das Ende der »Deutschen Philosophie«. Zäsuren und Spuren eines Neube-

ginns bei Karl Jaspers, Martin Heidegger und Theodor W. Adorno, in: Hans Braun et al. (Hg.), Die

lange StundeNull. Gelenkter sozialerWandel inWestdeutschland nach 1945, Baden-Baden: 2007,

S. 199f.

58 Adorno, Minima Moralia, S. 116. Im Übrigen sinniert Adorno in diesem Aphorismus 66 über die

Technik der Konzentrationslager, die einen absoluten Rassenunterschied zwischen Tätern und

Opfern herstellt, und darauf hinausliefe, ihn absolut abzuschaffen, indem nichts »Verschiedenes

mehr überlebt«.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2026, 07:38:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


254 Möglichkeit

tionen über die Menschenrechtsverletzungen in der stalinistischen Hemisphäre.59 Die

siebteThese steht für die reale Unmöglichkeit, den Blick auf die andere, befreite Gesell-

schaft, also den Blick auf das Mögliche und Erstrebenswerte zu richten. Das Ticketden-

ken negiert Subjektivität und damit die Möglichkeit der Emanzipation. Die Vernunft-

und Zeitdiagnose, die für die zweite Stufe des Möglichkeitsdenkens einschlägig ist,

kulminiert in der These vom Verschwinden sozialer Alternativen zum status quo. Die

Gegenwart erscheint als reale Hölle ohne Ausweg.

c. »Auschwitz« als totaler Bruch. Schockstarre im Möglichkeitsdenken

Die Lähmung des Möglichkeitssinns gilt es nun näher zu betrachten. Sie resultiert aus

dem Schock über das, was unter der Chiffre namens »Auschwitz« in Worte zu fassen

versucht wurde.60 Die nationalsozialistischen Massenverbrechen sind gleichsam das

Epizentrum derjenigen in Gedanken zu erfassenden Zeit, der sich Horkheimer und

Adorno zuwenden.61 Mit »Auschwitz« ist das Denken einem Schock ausgesetzt, der ei-

ne Liminalität, ein Innehalten jeglichen Reflektierens erfordert.62 In den Jahren 1945/46

zeichnet sich bei Horkheimer und Adorno eine entscheidende geschichtsphilosophi-

sche und philosophiegeschichtliche Zäsur angesichts des Entsetzens über die Barbarei

ab. Die Katastrophe, so heißt es in einem Brief von Horkheimer an Adorno von 1945,

war bereits da.63 Auch wenn Horkheimer und Adorno in der Vergegenwärtigung der

59 Diese Erkenntnisse scheinen ein wesentlicher Grund zu sein, warum die siebte These in gewis-

serWeise eine Neubewertung totalitärer Massengewalt vornimmt. Eine Kommentierung des Ent-

wurfs der siebten These, die mit »M« gezeichnet und auf den 4. September 1946 datiert ist, ma-

chen eswahrscheinlich, dass esMarcusewar, der zur Verallgemeinerung der Ticketthese, also über

den Herrschaftsbereich der Nazis hinweg, beigetragen hat. Im Kommentar heißt es: »Allgemein

bemerkt: Der Gedankengang ist mitunter unnötig erschwert und die Übersetzungskraft der The-

se gefährdet durch die (absichtliche?) Vernachlässigung des konkreten politischen Milieus. Dass

die Vollendung der Menschenverwaltung imMachtbereich des ›Bolschewismus‹ mit keinemWort

erwähnt wird, geht nicht länger an. Die These trifft dort in klassischer Form zu. Die russischen

Massen wissen am Vorabend des 21. Juni 1941 noch nicht, gegen wen ihre Regierung Krieg führen

wird und erhalten durch den öffentlichen Lautsprecher Genehmigung und Befehl, den deutschen

Faschismus zu hassen. Dass er es und nicht die Plutokratie war, ist ein geschichtlich-politischer

Zufall. Die Rote Armee hätte mit derselben Aufopferung gegen den Westen gekämpft. Dass die

Juden dort heute nicht ein Posten im rechtgläubigen ticket sind, ist ein ebensolcher Zufall, vom

verwalteten Subjekt aus betrachtet.« DasDokument findet sich imHorkheimerNachlass XI 6 6-65,

S. 1f.

60 Vgl. die Aussage vonGreteWeil: »Auschwitz ist Realität, alles andere Traum. […] Auschwitz ist Chif-

fre, kein Ort auf der Landkarte. Meine Nerven reagieren auf jede Gewalt, Menschen, ihre Mörder,

eine sadistischeMeute beamteter, uniformierter Peiniger. Eltern, die ihre Kinder quälen, Eheleute,

die sich langsam erwürgen, Gemetzel mit Bajonetten, Peitschen, Elektroden, Wörtern, in Folter-

kellern und guten Stuben.« Grete Weil, Generationen, Frankfurt a.M.: 1985, S. 6f.

61 Vgl. hierzu auch meine Ausführungen zu »Lissabon« und »Auschwitz« in der Einleitung zur vorlie-

genden Studie.

62 Adorno, Negative Dialektik, S. 357. Vgl. Martin Jay, Reason After Its Eclipse, Madison, Wisconsin:

2016, S. 99f.

63 Theodor W. Adorno und Max Horkheimer, Briefwechsel Bd. III: 1945-1949, Frankfurt a.M.: 2005,

S. 84. Im Brief von Adorno an Horkheimer vom 9. Mai 1945 heißt es dann: »Trotz der schwarzen

Perspektive – über die wir uns ja stets einig waren – ist aber doch Grund zur Freude, einmal weil

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2026, 07:38:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. Die eigene Zeit in Gedanken erfasst 255

Barbarei der grundlegenden Einsicht Hegels folgen, dass Philosophie ihre Zeit in Ge-

danken erfasst ist, wird mit der Figur der Katastrophe eine Vorstellung von Geschichte

berührt, die alles andere als hegelianisch anmutet. Es ist der Gedanke eines Bruchs in

der Geschichte. Von der »Dialektik der Aufklärung« bis hin zur »Negativen Dialektik«

wird dieser »Zivilisationsbruch«64 reflektiert. Noch 1966, in der »Negativen Dialektik«,

beschreibt Adorno den Bruch als ein Ereignis, mit dem auch die Fähigkeit zur Meta-

physik gelähmt worden sei. Das Denken also – bis hinein in die so scheinbar ewigen

Gefilde – kommt zu einem Stillstand im Angesicht der Massenverbrechen.65 Die Ak-

tualität der Philosophie besteht darin, die »neue Art von Barbarei«66 zu thematisieren,

ohne noch von der Zuversicht geleitet zu werden, man könne diesen Zivilisationsbruch

behandeln wie andere weltgeschichtlich bedeutsame Zusammenhänge.67

Damit erweitert sich der Möglichkeitsraum. Mit »Auschwitz« ist auch das »abso-

lut Böse« möglich geworden.68 Doch diese Möglichkeit zeigt sich nur retrospektiv: Sie

musste erst wirklich werden.69 Der Bruch führt zur Negation traditionellen Möglich-

keitsdenkens, wie es in den Schriften der 1930er und frühen 1940er Jahre bei Horkhei-

mer und Adorno noch zum Vorschein kam. »Auschwitz« wird als Zivilisationsbruch und

in einer Welt, die von einer Katastrophe in die andere zu stürzen scheint, schon jede Atempause

ein Glück vorstellt, und dannweil das äußerste Entsetzen eben dochHitler undHimmler hieß und

anderswo möglich, aber doch noch nicht wirklich ist.« A.a.O., S. 101f.

64 Laut Diner besteht der Zivilisationsbruch, wie er imWerk vonHorkheimer thematisch wird, darin,

dass »eine grundlose Vernichtung von Menschen möglich und wirklich geworden ist.« Dan Diner,

Aporie der Vernunft. Horkheimers Überlegungen zu Antisemitismus und Massenvernichtung, in:

ders. (Hg.), Zivilisationsbruch. Denken nach Auschwitz, Frankfurt a.M.: 1988, S. 31.

65 Adorno, Negative Dialektik S. 354.

66 Horkheimer und Adorno, Dialektik der Aufklärung, S. 11.

67 »Was die Deutschen begangen haben, entzieht sich dem Verständnis, zumal dem psychologi-

schen, wie denn in der Tat die Greuel mehr als planvoll-blinde und entfremdete Schreckmaßnah-

men verübt zu sein scheinen denn als spontane Befriedigungen. Nach den Berichten der Zeugen

ward lustlos gefoltert, lustlos gemordet und darum vielleicht gerade so über alles Maß hinaus.

Dennoch sieht das Bewußtsein, das dem Unsagbaren standhalten möchte, immer wieder auf den

Versuch zu begreifen sich zurückgeworfen, wenn es nicht subjektiv demWahnsinn verfallen will,

der objektiv herrscht.« Adorno, Minima Moralia, S. 116f.

68 Horkheimer und Adorno, Dialektik der Aufklärung, S. 192.

69 Auch für Kertész erschließen sich die barbarischen Möglichkeiten der menschlichen Gattung erst

in der Retrospektive: »Wir können und wollen und wagen es einfach nicht, uns mit der brutalen

Tatsache zu konfrontieren, daß jener Tiefpunkt der Existenz, auf den derMensch in unserem Jahr-

hundert zurückgefallen ist, nicht nur die eigenartige und befremdliche – ›unbegreifliche‹ – Ge-

schichte von ein oder zwei Generationen darstellt, sondern zugleich eine generelle Möglichkeit des

Menschen, das heißt eine in einer gegebenen Konstellation auch unsere eigene Möglichkeit ein-

schließende Erfahrungsnorm. Uns entsetzt die Leichtigkeit, mit der totalitäre, diktatorische Syste-

me die autonome Persönlichkeit liquidieren undmit der sich der Mensch in ein genau passendes,

gefügiges Teil einer dynamischen Staatsmaschine verwandelt. Es erfüllt mit Angst und Unsicher-

heit, daß in einem bestimmten Abschnitt unseres Lebens so viele Menschen oder gar wir selbst zu

Wesen geworden sind, die wir später als rationale, unbeeinträchtigt empfindende, mit bürgerli-

cher Moral versehene Wesen nicht wiedererkennen, mit denen wir uns nicht mehr identifizieren

können und wollen.« Imre Kertész, Rede über das Jahrhundert, in: ders., Eine Gedankenlänge Stil-

le, während das Erschießungskommando neu lädt, Reinbek bei Hamburg: 1999, S. 21.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2026, 07:38:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


256 Möglichkeit

nicht anhand des Schemas »sozialerWandel« erfasst. Was mit den Massenmorden ver-

bunden wird, geht sowohl über die aristotelische Vorstellung der Verwirklichung von

Möglichkeiten als auch über die Vorstellung eines revolutionären Prozesses hinaus.Die-

ser Bruch im Möglichkeitsdenken wird in den folgenden Absätzen ausgelegt.

Für den vom Grauen wie gelähmten Zeitgenossen wird der Schrecken zum zentra-

len Thema philosophischer Reflexion.70 Im Aphorismus »Halblang«, im dritten Teil der

»Minima Moralia«, setzt sich Adorno mit der intellektuellen Verharmlosung des Mas-

senmords und demVorwurf der Hysterie auseinander, die denjenigen entgegenschlägt,

die »die Todeslager [nicht] als Betriebsunfall des zivilisatorischen Siegeszuges […], als

welthistorisch gleichgültig registriert.«71 Er konfrontiert die schnellstmöglich wieder

zum Tagesgeschäft übergehen wollenden Mitmenschen, welche die Verbrechen bes-

tenfalls zur Kenntnis nehmen und einreihen in die Kontinuität der Gräuel der Mensch-

heitsgeschichte, explizit mit der nationalsozialistischen »Hölle« in Europa: Kein Regime

zuvor habe zuMaßnahmen gegriffen, die »plangemäßMillionen vonMenschenmit Gas

die Lungen zerreißen ließen«, dies war so noch »nie zuvor« erfahren worden. Und dann

fällt zum ersten Mal der Name »Auschwitz«:

»Man kann nicht Auschwitz auf eine Analogie mit der Zernichtung der griechischen

Stadtstaaten bringen als bloß graduelle Zunahme des Grauens, der gegenüber man

den eigenen Seelenfrieden bewahrt.Wohl aber fällt von der nie zuvor erfahrenenMar-

ter und Erniedrigung der in Viehwagen Verschleppten das tödlich-grelle Licht noch

auf die fernste Vergangenheit, in deren stumpfer und planloser Gewalt die wissen-

schaftlich ausgeheckte teleologisch bereits mitgesetzt war. Die Identität liegt in der

Nichtidentität, dem noch nicht Gewesenen, das denunziert, was gewesen ist. Der Satz,

es sei immer dasselbe, ist unwahr in seiner Unmittelbarkeit, wahr erst durch die Dy-

namik der Totalität hindurch. Wer sich die Erkenntnis vom Anwachsen des Entsetzens

entwinden läßt, verfällt nicht bloß der kaltherzigen Kontemplation, sondern verfehlt

mit der spezifischen Differenz des Neuesten vom Vorhergehenden zugleich die wahre

Identität des Ganzen, des Schreckens ohne Ende.«

Kaum eine Stelle in Adornos philosophischem Oeuvre ist schwärzer, kaum ein Urteil

erinnert mehr an Benjamins Interpretation des Bildes vom Engel der Geschichte. Die

Chiffre »Auschwitz« steht für unzählige Verbrechen an Menschen, ohne dass mit ihrer

Vernichtung nur ein noch so winziger historischer Sinn oder Zweck verbunden werden

könnte.Was da, im »Angesicht der Verzweiflung«, einzig noch zu bleiben scheint, »wäre

der Versuch, alle Dinge so zu betrachten, wie sie vom Standpunkt der Erlösung aus sich

darstellten.«72 Doch, so fährt Adorno im letzten Aphorismus der »MinimaMoralia« fort,

sei es unmöglich, diesen Standpunkt einzunehmen.

70 In diesem Sinne kommentiert auch Dubiel: »Die kritische Theorie der Gesellschaft ist der Versuch,

für diesen lebensgeschichtlichen Schock Worte zu finden.« Dubiel, Kritische Theorie der Gesell-

schaft, S. 15.

71 Adorno, Minima Moralia, S. 267. Die kommenden Zitate finden sich auch dort und auf der folgen-

den Seite. Der Name »Auschwitz« fällt nur an dieser einen Stelle in der 1951 erstmals erschienenen

Aphorismus-Sammlung. Der Aphorismus 149, aus dem hier zitiert wird, befindet sich im dritten

Teil, der in den Jahren 1946-47 verfertigt wurde.

72 A.a.O., Aph. 153, S. 283.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2026, 07:38:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. Die eigene Zeit in Gedanken erfasst 257

Bislang wurde das Mögliche als dasjenige begriffen, das sich aus dem Wirklichen

heraus ergeben kann: Möglich ist etwas aufgrund von Vermögen. Aktive und passi-

ve Vermögen können zu Tendenzen sich verdichten, in denen sich eine mögliche und

wahrscheinliche Entwicklung des Sozialen abzeichnet.Ganz anders aber verhält es sich,

wenn die Wirklichkeit nicht mehr diejenigen Ressourcen zu enthalten scheint, die aus

der verzweifelten Lage herausführen. Mit dem Zivilisationsbruch mangelt es an eman-

zipatorischen Perspektiven, die sich aus dem Wirklichen ergeben könnten: Die Wirk-

lichkeit ist so entstellt, dass sich aus ihr heraus kein mögliches Anderes denken lässt.

Das Mögliche aus dem Wirklichen zu entfalten, hieße, sich ihrer Entstelltheit auszu-

liefern. Was da noch zu bleiben scheint, ist der »Standpunkt der Erlösung«. Doch auch

er, wenn er denn nicht vollkommen weltfremd geraten wollte, bräuchte einen Bezug

zur sozialen Wirklichkeit – und das wiederum wäre sein Verhängnis. Weder die religi-

ös konnotierte Transzendenz in der Figur der Erlösung, noch die innerweltliche Tran-

szendenz in der Figur des Reichs der Freiheit scheinen noch als denkbar oder möglich.

In gewisser Weise wiederholt sich die Diagnose der »Modernen« im Streit mit den

»Alten« zu Beginn des 18. Jahrhunderts: Die Jetztzeit bricht radikal mit dem Vergan-

genen, wodurch die erfahrene Neuheit der eigenen Zeit keine Bezüge mehr auf die

Vergangenheit zulässt.73 Doch zugleich, und das übersteigt diese Querelen aus fer-

nen Zeiten, entbirgt die absolute Gegenwart der Barbarei keine Potentiale, die über

sie hinauswiesen. Dies kann als Negation von Möglichkeit und Wirklichkeit interpre-

tiert werden. Ich charakterisiere die Negation anhand der Ausdrücke Entmöglichung

und Entwirklichung, die zwar eher an Heideggers Sprachduktus erinnern mögen, aber

mir geeignet erscheinen, das Problem im »Erfassen der eigenen Zeit« zu erörtern. Der

Schock und die damit verbundene Starre taugen keineswegs nur zur Selbstbeschrei-

bung emigrierter Intellektueller, vielmehr wird damit ein gesellschaftliches Bewusst-

sein der Perspektiv- und Alternativlosigkeit thematisch:

»Ohnmächtig wird die Vernunft, das Wirkliche zu begreifen, nicht bloß um der eige-

nen Ohnmacht willen, sondern weil das Wirkliche nicht die Vernunft ist.«74

Die Entwirklichung besteht in dieser Ohnmacht. Die Entmöglichung drückt sich aus

in einem dem Zeitgenossen weitgehend versperrten Möglichkeitsraum.75 Die Ernüch-

terung, welche in Thesen wie der vom Müll aller Kultur gipfelt76, befällt auch das Mög-

lichkeitsdenken: Es ist gelähmt. Doch Ataraxie ist gerade nicht die Haltung, die sich

daraus ergibt – das wäre sonst Helmut Schelsky samt seiner skeptischen Generation.

73 Im Geiste dieser »Querelle des Anciens et des Modernes« konnte Paul Valéry 1932 noch behaup-

ten: »Dieser gegenwärtige Zustand, der unserWerk ist, leitet notwendig eine gewisse Zukunft ein,

aber eine Zukunft, die wir uns ganz unmöglich vorstellen können, und das ist eine große Neuheit.

Sie entspringt der Neuartigkeit der Gegenwart, in der wir leben. Wir können aus der Vergangen-

heit kein Licht mehr borgen, kein wahrscheinliches Bild der Zukunft, weil wir einige Jahrzehnte

hindurch einen Zustand geschaffen, bewirkt und organisiert haben auf Kosten der Vergangen-

heit«. Paul Valéry, Die Politik des Geistes. Unser höchstes Gut (1932), in: ders., Werke (Frankfurter

Ausgabe) Bd. 7, Frankfurt a.M.: 1995, S. 75.

74 Adorno, Drei Studien zu Hegel. Erfahrungsgehalt, S. 323.

75 Auf »Entmöglichung« und »Entwirklichung«werde ich imkommendenKapitel etwas ausführlicher

in Bezug auf Hegels »bestimmte Negation« eingehen.

76 Adorno, Negative Dialektik, S. 359.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2026, 07:38:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


258 Möglichkeit

Nicht die Gartenpflege, wie sie in den Schlusssätzen aus Voltaires »Candide« als ver-

meintliches Happy End gefeiert wird, ist die erstrebenswerte Haltung gegenüber dem

realen Bösen, sondern Kritik. Denn:

»Solange es Zug um Zug weitergeht, ist die Katastrophe perpetuiert.«77

Hier, so scheint mir, werden verschiedene Lösungen deutlich. Eine sozialwissenschaftli-

che Aufarbeitung schlägt Horkheimer seinemGetreuenHeinzMaus vor.Horkheimer gibt

ihm mit auf den Weg, er möge beim ersten Soziologentag nach dem II. Weltkrieg in

Deutschland den Gedanken einbringen, eine »Soziologie des Terrors« zu konzipieren.78

Die andere Lösung besteht darin, die Auseinandersetzung mit den Massenverbrechen

an eine Kritik der Vernunft zu binden. Wenn die Vernunft beschädigt ist, so ist es auch

das Möglichkeitsdenken. Es bedarf also einer Art Bestandsaufnahme der rationalen Po-

tentiale im Angesicht der Massenverbrechen; man könnte darin eine Erneuerung des

kantischen Projekts erachten. Ziel muss es sein, die Möglichkeiten der beschädigten

Vernunft zu heben. Dieses Unternehmen mündet letztlich in die »Negative Dialektik«:

»Nachdem Philosophie das Versprechen, sie sei eins mit der Wirklichkeit oder stünde

unmittelbar vor deren Herstellung, brach, ist sie genötigt, sich selber rücksichtslos zu

kritisieren.«79

Der Kontrast zur Idee der »Verwirklichung der Philosophie«, wie sie noch in den Schrif-

ten der 1930er Jahre bemüht wurde, könnte kaum größer ausfallen. Keine Praxis scheint

in greifbarer Nähe, die dieser Verwirklichung irgend zuträglich wäre. Denken ist auf

sich selbst zurückgeworfen. Innerhalb der Schockstarre geht es nicht um die richtige

Praxis, sondern nur noch um die Bedingung der Möglichkeit, irgendwann einmal –

wenn der Zustand des Vertagens aufgehoben ist – »das Richtige« zu be- und ergreifen.

Hierfür ist vorerst die Kritik der Vernunft in dieser historischen Situation unabdingbar

– und einzig möglich.80

Die Vernunft als Quelle von Gesellschaftstheorie und möglicher Praxis ist in Be-

drängnis geraten. Die Schockstarre ist gekennzeichnet von Entwirklichungs- und

77 Adorno, Minima Moralia, Aph. 32, S. 62.

78 Horkheimer schreibt an Heinz Maus im Vorfeld dieser Veranstaltung: »Da der für den Herbst ge-

plante Soziologenkongress das Thema ›Die gegenwärtigen Aufgaben der Soziologie‹ trägt, so ha-

ben Sie dort vielleicht Gelegenheit darauf hinzuweisen, dass eine der wichtigsten und spezifisch

deutschen Aufgaben die Ausbildung einer zeitgemäßen Soziologie des Terrors wäre, angefangen

vom Übergang der Erziehung des Kindes aufs schlagkräftige Kollektiv der kindlichen Gruppe in

Spiel und Schulklasse bis zur Verwandlung des Erwachsenen in ein bloßes Mitglied vorgegebener

Verbände, ohne deren Schutz er arbeits- und rechtlos ist. In ihrem Rahmen gewinnt er die Exis-

tenz, indemer auf die Entscheidung verzichtet und zumObjekt, zumDingwird.«MaxHorkheimer,

Briefwechsel 1941-1947, in: ders., Gesammelte Schriften Bd. 17, Frankfurt a.M.: 1996, Brief an Maus

vom 28. Juni 1946, S. 740.

79 Adorno, Negative Dialektik, S. 15.

80 Überspitzt und polemisch formuliert ließe sich die zweite Stufe als Rückzug der Vernunft in sich

selbst, als Glasperlenspiel, interpretieren. Ist also vielleicht nicht doch die zweite Stufe des Mög-

lichkeitsdenkens der Entwicklung Candides frappant verwandt? Zumindestwirkt sie bisweilenwie

dessen Rückzug in den Garten am Ende der Novelle von Voltaire: Durch die Hölle auf Erden ge-

gangen bleibt nichts mehr, außer das theoretische Feld zu bestellen.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2026, 07:38:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. Die eigene Zeit in Gedanken erfasst 259

Entmöglichungstendenzen. Die bis auf Aristoteles zurückreichende Bindung zwischen

demMöglichen und demWirklichen wird damit wenn nicht gelöst, so doch gelockert.81

Es könnte sogar der Eindruck entstehen, dass Horkheimer und Adorno auf den als

»bürgerlich« bezeichneten Urteilstyp zurückfallen, wonach alles Mögliche sein kann.82

Denn die Möglichkeit der Veränderung wird in dieser zweiten Stufe nur noch äußerst

rudimentär von Vermögensprädikationen unterfüttert: Das Mögliche wird nicht mehr

im Rekurs auf reale Potentiale und Realisationsbedingungen gewonnen. Allerdings

wird im Blick auf das Grauen bereits die Voraussetzung des Widerstandes erachtet.83

Deswegen wird in den »Minima Moralia« gegen die Perpetuierung des Terrors der

uneingeschränkte Blick auf ihn empfohlen:

»[N]och das unschuldige Wie schön wird zur Ausrede für die Schmach des Daseins,

das anders ist, und es ist keine Schönheit und kein Trost mehr außer in dem Blick, der

aufs Grauen geht, ihm standhält und im ungemilderten Bewußtsein der Negativität

die Möglichkeit des Besseren festhält.«84

Der auf das Grauen gehende und daran nicht verzweifelnde Blick hält die »Möglichkeit

des Besseren« fest. Auch wenn (bisher) nicht klar wird, aus welchen Ressourcen dieser

widerständige Blick die Möglichkeit des Besseren schöpft, hat Adorno in ihm den Zweck

von Kritischer Gesellschaftstheorie überhaupt erachtet:

»Begriff und Theorie der Gesellschaft sind nur dann legitim, wenn sie […] die Möglich-

keit, die sie beseelt, negativ festhalten: aussprechen daß die Möglichkeit erstickt zu

werden droht. Solche Erkenntnis, ohne Vorwegnahme dessen, was darüber hinaus-

führte, wäre die erste Bedingung dafür, daß der Bann der Gesellschaft einmal doch

sich löse.«85

Der Zweck von Kritischer Theorie besteht also im Widerstand gegen die bloße Im-

manenz und gegen die Schließung des Möglichkeitsraums. Dieser Zweck bereitet den

Übergang zur dritten Stufe. Sie umfasst die Lösung der Schockstarre vermöge der be-

stimmten Negation eines Bewusstseins, das gebannt ist von Entmöglichung und Ent-

wirklichung. Auch wenn das beinahe absurd klingen mag: Transzendenz – theoretisch

wie praktisch – kann innerhalb der zweiten Stufe nur als »Möglichkeit« gedacht wer-

den. Sie zu aktualisieren, wird zur Aufgabe und zum Problem der dritten Stufe.

81 Diese Lockerung kann gleichsam als Tor zur Utopie betrachtet werden. Siehe hierzu dann das fol-

gende Kapitel und die Überlegungen in den Schlussbetrachtungen.

82 Siehe hierzu oben in diesem Teil »Kapitel III. Stufe 1: Kein Wandel ohne gesellschaftliche Poten-

tiale. Ein marxsches Verständnis von Wirklichkeit und Möglichkeit«.

83 Theoria wurde traditionell als Schau aufgefasst, deswegen ist der Blick nicht bloß ein Sinnes-

produkt. Vgl. hierzu oben Fußnote 36 im Zweiten Teil im Kapitel »I. Epistemologische Näherungen

an den Möglichkeitsbegriff: Zur Terminologie Kritischer Gesellschaftstheorie«.

84 Adorno, Minima Moralia, Aph. 5, S. 26.

85 Adorno, Gesellschaft, S. 19.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2026, 07:38:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


260 Möglichkeit

Stufe 3: Überwindung der Schockstarre:
Bestimmte Negation der Möglichkeitslähmung

Kaum eine historische Situation ist vorstellbar, in welcher der Möglichkeitsgedanke ge-

schwächter wäre. Wenn das Denken bis ins Mark erschüttert worden ist, liegt es nahe,

dass die Konzeption von »sozialer Möglichkeit«, wie sie von Hegel und Marx herrührt,

an ein Ende gelangt. Ob die zweite Stufe überhaupt von Horkheimer und Adorno über-

stiegenwurde, ist keineswegs unumstritten.86 Im Folgenden soll gezeigt werden, inwie-

fern eine dritte Stufe, die ich vorerst als »Überwindung der Schockstarre« umschreibe,

in den Schriften Adornos festzustellen ist.

Die dritte Stufe lässt sich als bestimmte Negation der Möglichkeitslähmung deuten. Als

bestimmte Negation hat sie den Schock erfahren und in sich aufgenommen, ihn also

nicht schlicht beiseitegelegt. Sie bleibt Negation, weil sie sich dem Ausmalen gesamt-

gesellschaftlicher Alternativen weitgehend enthält, ohne damit eine emanzipatorische

Perspektive zu verunmöglichen.87 Wenn allerdings gar keine positiven Bestimmungen

mehr zu formulieren wären über emanzipatorische und gesellschaftlich mögliche Ent-

wicklungen, sondern lediglich angegeben werden könnte, was ihnen entgegensteht,

tritt ein progressiv Mögliches weitgehend unbestimmt und in Form eines Postulats auf.

Die Möglichkeit des Besseren wird ›festgehalten‹, ohne sie irgend positivieren, also his-

torisch anhand realer Potentiale verorten zu können: Der »Blick auf das Grauen« – und

das war das Resultat der zweiten Stufe – hält lediglich »im ungemilderten Bewußtsein

der Negativität die Möglichkeit des Besseren« fest. Im Folgenden gehe ich einigen Spu-

ren nach,welche darauf hindeuten, dass Adorno die Lähmung desMöglichkeitsdenkens

sachte aufzuheben versuchte. Inwiefern das Möglichkeitsdenken dieser dritten Stufe

86 Mir scheint, dass ich gegen zumindest zwei Interpretationenmit dieser dritten Stufe argumentie-

re. Die eine konträrere Interpretation lautet, dass die Selbstreflexion und -verurteilung der Ver-

nunft noch das Äußerste war, das aus der Erfahrung des terroristischen Totalitarismus hervorge-

hen konnte: Das emanzipatorische Potential der Vernunft sei nicht mehr von Horkheimer und

Adorno, sondern lediglich noch von Marcuse und Habermas nach 1945 (wieder) freigelegt wor-

den. Vgl. Hindrichs, Die Idee einer Kritischen Theorie und die Erfahrung totalitärer Gesellschaften,

S. 221 sowie Habermas, Der philosophische Diskurs der Moderne, S. 144. Die andere Interpretati-

on, die sich an der dritten Stufe reibt, spricht der Kritischen Theorie bei Adorno nach Auschwitz

das Potential ab, überhaupt als Denken von Gesellschaft aufzutreten. In Adornos kulturkritischen

Nachkriegsschriften zeige sich der Irrtum der marxistischen Gesellschaftsanalyse, »die eigenen

Kategorien so gewählt und angelegt zu haben, daß sich zwischen einem hypostasierten System

der ökonomischen Reproduktion und einer dazu komplementär gedachten Sphäre individuellen

Handelns die Dimension des Sozialen nicht mehr zu erkennen gibt.« Honneth, Kritik der Macht,

S. 111. Gemäß den beiden Interpretationen wäre Möglichkeitsdenken und ein Begriff der sozialen

Möglichkeit, wie ich sie in Gestalt einer dritten Stufe vorzufinden glaube, kaummehr ›möglich‹.

87 »Sie [die marxsche Theorie, GG] dachte die Möglichkeit der Veränderung der Welt von Grund auf

als jetzt und hier gegenwärtig. Bloß Sturheit aber könnte diese Möglichkeit noch so unterstellen

wie Marx. Das Proletariat, an das er sich wandte, war noch nicht integriert: es verelendete zu-

sehends, während andererseits die gesellschaftliche Macht noch nicht über die Mittel verfügte,

im Ernstfall mit überwältigender Chance sich zu behaupten. Philosophie, als der zugleich kon-

sequente und freie Gedanke, findet sich in einer gänzlich anderen Situation. Marx wäre der letz-

te gewesen, den Gedanken vom realen Gang der Geschichte loszureißen.« Adorno, Wozu noch

Philosophie, S. 469.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2026, 07:38:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. Die eigene Zeit in Gedanken erfasst 261

mehr sein kann als ein Widerstand gegen das Prinzip der Immanenz, den Positivismus

und die Ticket-Mentalität, soll nun dargelegt werden.

Die Besonderheit der dritten Stufe besteht darin, nahezu ausschließlich auf Überle-

gungen Adornos zurückgreifen zu können. ImWerk von Horkheimer ließ sie sich nicht

aufdecken. Es scheint, als wäre Horkheimer über die Schockstarre nicht so hinausge-

langt, dass sich das Denken auf eine mögliche, andere Gesellschaft (wieder) richten

könnte. Die »eclipse of reason« – und eine hiermit einhergehende Verunmöglichung

emanzipatorischer Perspektivität – wirken wie Horkheimers letzte Worte.88 Wenn ich

im Folgenden dennoch auf Horkheimer zu sprechen komme, so greife ich auf Schriften

vor der Schockstarre zurück. Sie sind insofern dienlich, als sie dazu beitragen, einzelne

für die dritte Stufe relevante Argumente in ihrer Entstehung zu rekonstruieren.

a. Negation und Transzendenz in Zeiten von Entwirklichung und Entmöglichung

Das Denken von sozialen Möglichkeiten auf der dritten Stufe knüpft an Hegels Kon-

zept der bestimmten Negation an. In der »Phänomenologie des Geistes« wird es wie folgt

dargestellt:

»Indem […] das Resultat, wie es in Wahrheit ist, aufgefaßt wird, als bestimmte Ne-

gation, so ist damit unmittelbar eine neue Form entsprungen und in der Negation

der Übergang gemacht, wodurch sich der Fortgang durch die vollständige Reihe der

Gestalten von selbst ergibt.«89

Adorno sieht hierin eine Vorgehensweise, die das zu Begreifende nicht dem Begriff

vollends ausliefert, es nicht durch die mit begrifflichem Denken verbundenen Iden-

tifizierungen komplett zurichtet. In der bestimmten Negation wird die Differenz des

Begriffenen zu sich selbst markiert. Die Wahrheit der bestimmten Negation besteht im

Moment der Transzendenz des je unvollständig Begriffenen:

»Was es ist, ist immer mehr als es selber.«90

Das, was begriffen werden soll, ragt somit über seine jeweilige begriffliche Bestimmung

hinaus. In der bestimmten Negation wird das Urteil über etwas mit dem ihm Wi-

dersprechenden oder ihm Widerstrebenden konfrontiert und insofern transzendiert.

Adorno knüpft an dieses Verfahren aber keineswegs im Sinne einer bloßen Adapti-

on an. Vielmehr entspringt seine Interpretation einer Kritik der bestimmten Negation in

ihrer spekulativen Konzeption. Diese Konzeption stelle das zu Begreifende in seiner

transzendierenden Dynamik in letzter Konsequenz still, indem es als je Einzelnes mit

88 Alway kommentiert zusammenfassend zu den Schriften Horkheimers nach dem Zweiten

Weltkrieg: »So although he points to practices (faith, love, retreat) that express and sustain the

›longing for something other‹ (and thus the image of the better world), these practices are not

connected to any possibility of actually realizing such a world. They are acts of defiance and so-

lace, not acts oriented to practice and social transformation.Horkheimer’s theoretical and political

›regression‹ then, includes a fundamental rejection of the project of theory with practical intent.«

Alway, Critical Theory and Political Possibilities, S. 68.

89 Hegel, Phänomenologie des Geistes, S. 74.

90 Adorno, Drei Studien zu Hegel. Erfahrungsgehalt, S. 319.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2026, 07:38:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


262 Möglichkeit

seinem Gegensatz, dem Ganzen, ob seiner »Insuffizienz« notwendigerweise vermittelt

werde. Was Adorno am Verfahren der bestimmten Negation bei Hegel als unwahr aus-

zeichnet, ist die Gefahr des Verschwindens solcher Transzendenz und Differenz am zu

begreifenden Gegenstand:

»Die Lehre, daß, als ›bestimmte Negation‹, nur der Gedanke etwas tauge, der sich mit

der Schwere seines Gegenstands ansättigt, anstatt unverweilt über ihn hinauszuschie-

ßen, ist nun freilich in den Dienst des apologetischen Aspekts, der Rechtfertigung des

Seienden getreten. Stets unterliegt der Gedanke, der zurWahrheit erst wird, indem er

das ihmWiderstrebende ganz in sich aufnimmt, zugleich der Versuchung, eben damit

das Widerstrebende selber zum Gedanken, zur Idee, zur Wahrheit zu erklären.«91

Adorno unterstellt Hegel, die widerstrebenden Momente, welche in der bestimmten

Negation aufkeimen, letztlich wieder einzuhegen. Wenn das Allgemeine am Ende über

das Besondere triumphiere, dann sei dieses Resultat gleichzusetzen mit der These von

der Vernünftigkeit des Wirklichen. Mit ihr, so Adorno, korrespondiere eine Möglich-

keitskonzeption, die nur das als »real« qualifiziere, was bereits wirklich geworden ist,

während das Mögliche, was (noch) nicht ist, als »abstrakt« disqualifiziert werde. Die

Apologie der Wirklichkeit zeige sich also auch in einer polemischen Distinktion zwischen

realer und abstrakter Möglichkeit. In dieser Lesart wäre eine megarische Konzeption der

Realmöglichkeit92 von Hegel reanimiert worden. Hegel brandmarkt ein künftig Mögli-

ches als abstrakt, es gleicht einemHirngespinst und ist des philosophischen Bemühens

unwürdig. Adorno kommentiert:

»Solche Philosophie marschiert mit den stärksten Bataillonen. Sie eignet den Urteils-

spruch einer Realität zu, die stets wieder, was anders sein könnte, unter sich be-

gräbt.«93

Ein Marschieren mit den stärksten Bataillonen kann nicht Ziel der Kritik, Ziel der phi-

losophischen Tätigkeit sein. Die Konzeption von bestimmter Negation, die Adorno vor-

schwebt, muss sich von Identifizierungen distanzieren, die am Ende das Besondere im

Allgemeinen, das Einzelne im Ganzen aufgehen lassen. Diese Finalisierung und Ent-

dynamisierung, wie Adorno sie der hegelschen spekulativen Dialektik im Allgemeinen

und dem Prozess der bestimmten Negation im Besonderen unterstellt, ist auch deswe-

gen zu kritisieren, weil sie zur Entmöglichung der Wirklichkeit beitrage. Auch hier zeigt

sich die von Adorno vorgenommene Engführung von Totalitätsdenken und Totalitaris-

mus: Wer die Wirklichkeit als Ganze so konzipiert, dass die in ihr liegenden und das

Gegebene überschreitenden Möglichkeiten unberücksichtigt bleiben, gerät nicht nur

theorieintern, sondern zugleich auch ob der historischen Situation (Faschismus und

Massenverbrechen) in Bedrängnis.94

91 A.a.O., S. 320.

92 Zum megarischen Möglichkeitsgedanken, wonach nur das möglich ist, was wirklich ist oder im

Begriff ist zu werden, siehe im Ersten Teil dieser Untersuchung Kapitel »I.2.a. Kinetische Realmög-

lichkeit und Wirklichkeit«.

93 Adorno, Drei Studien zu Hegel. Erfahrungsgehalt, S 320.

94 Dies ist die Interpretation von Adorno. Ich habe im Ersten Teil eine Hegel-Lesart des Abschnittes

über die bürgerliche Gesellschaft in der »Rechtsphilosophie« vorgeschlagen, die zu zeigen ver-

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2026, 07:38:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. Die eigene Zeit in Gedanken erfasst 263

Nun waren es aber gerade Horkheimer und Adorno selbst, die in der Vergegen-

wärtigung der Massenverbrechen in totalitären Zeiten kaum noch Möglichkeiten der

Veränderung vernahmen. Die Ticket-These habe ich im vorangegangenen Kapitel als

Ausdruck solcher Entmöglichung interpretiert. Wenn Adorno demgegenüber in seiner

Beschäftigung mit Hegel das Ausklammern von systemtransformierenden Möglichkei-

ten als Apologie der Wirklichkeit bezeichnet, aus der es kein Entrinnen mehr zu geben

scheint, so ist diese Kritik als erstes Anzeichen der Überwindung der Schockstarre zu

verstehen. An Adornos Auseinandersetzung mit der bestimmten Negation lässt sich

sehen, inwiefern die Verteidigung des Möglichen zum Grundimpuls wird, auf dem die

dritte Stufe des Möglichkeitsdenkens zu entwickeln ist. Dezidierten Einspruch erhebt

Kritische Theorie deswegen gegen den Glauben an das Bestehende.95 Das Klammern

an den status quo lässt jegliche Möglichkeit der Infragestellung, Distanzierung oder

kritischen – und das heißt: transzendierenden – Einstellung ihm gegenüber erlöschen.

Adorno sieht hierin den Keim inhumaner Verhältnisse.96 Die Fixierung aufs Bestehen-

de, konstitutives Merkmal einer Ich-schwachen Persönlichkeit und eines von regressi-

ven Stereotypen beherrschten Bewusstseins, ist die subjektive Seite entmöglichter Zei-

ten.

Die diagnostizierte Apologie der Wirklichkeit in Form der Entmöglichung bedeu-

tet ebenso eine Entwirklichung, denn gerade gesellschaftliche Möglichkeiten werden als

wirklich vorgestellt, nämlich in Gestalt von Vermögen. Wer also reale Möglichkeiten

ignoriert, ›entwirklicht‹ die Wirklichkeit, indem er sie aufs bloß Bestehende reduziert.

Die Ideologie einer solchenWirklichkeitskonzeption besteht nun nicht darin, das Gege-

bene zu beschönigen, sondern es als die einzige »mögliche Wirklichkeit« darzustellen.97

Sprach Leibniz noch von der besten aller möglichen Welten, so wird diese Auffassung

in der These von der einzigen möglichen Wirklichkeit überboten: Die Frage nach der

besseren (aber auch nach der schlechteren) Welt lässt sich so gar nicht mehr stellen.

Kritische Theorie tritt an, um der Entmöglichung und Entwirklichung entgegenzu-

wirken. Adorno, so wurde bereits deutlich, verteidigt unentwegt und in allenWerkpha-

sen die »Möglichkeit des Anderen« gegen den Positivismus in Philosophie, Theologie,

Wissenschaft und Gesellschaft. Die Verteidigung der Möglichkeit des Anderen meint

sucht, dass auch Hegel selbst nicht seiner grundsätzlichen Devise durchwegs zu folgen vermag,

wonach ein Denken der wirklichkeitstranszendieren Möglichkeiten der Philosophie äußerlich zu

bleiben hat. Siehe im Ersten Teil Kapitel »II.3.c. Conclusio: Pöbel-Kontingenz und die Bindung von

Vermögen in Institutionen zur Einhegung des gesellschaftlich Möglichen«.

95 Vgl. hierzu auch die Kritik am Positivismus weiter oben im Zweiten Teil dieser Untersuchung in

Kapitel »II.3.a. Kritik des Positivismus in Wissenschaft und Politik«.

96 »Der Nationalsozialismus lebt heute ja wohl überhaupt weniger darin nach, daßman noch an sei-

ne Doktrinen glaubte – wieweit das überhaupt je der Fall war, ist fraglich –, als in bestimmten

formalen Beschaffenheiten des Denkens. Zu ihnen rechnet beflissene Anpassung ans je Geltende,

zweiwertige Aufteilung nach Schafen und Böcken, Mangel an unmittelbaren, spontanen Bezie-

hungen zu Menschen, Dingen, Ideen, zwangshafter Konventionalismus, Glaube an Bestehendes

um jeden Preis. Derlei Denkstrukturen und Syndrome sind als solche, dem Inhalt nach, apolitisch,

aber ihr Überleben hat politische Implikationen. Das ist vielleicht an dem, was ich mitzuteilen

suche, das Ernsteste.« Adorno, Philosophie und Lehrer (1962), S. 484.

97 Sommer, Das Konzept einer negativen Dialektik, S. 344.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2026, 07:38:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


264 Möglichkeit

schlichtweg, die Möglichkeit der Transzendenz dem wissenschaftlichen und philoso-

phischen Blick nicht von vornherein zu entziehen: Es wäre eben eine gestutzte Wahr-

heit, jedwede Wirklichkeitserkenntnis auf das geschichtlich Gewordene zu beschrän-

ken. Der Bereich des unverwirklicht Möglichen darf zumindest nicht ausgeschlossen

werden, bevor an die Erkenntnis der Sache selbst herangegangen wird. Dies wäre also

gegen Hegel zu wenden: Er nimmt methodische Restriktionen in seiner Art der Wirk-

lichkeitserkenntnis vor, die es verunmöglichen, diejenigen Potentiale zu heben, die über

die Wirklichkeit, im Sinne des epochalen Erfassens, hinausgehen.

Die Verteidigung des Möglichen fußt auf einemMöglichkeitsbegriff, der sowohl re-

trospektiv als auch prospektiv ausgerichtet ist. Retrospektiv ist er bezogen auf den Zi-

vilisationsbruch, und auch prospektiv umfasst er die Möglichkeit weiterer Rückfälle in

die Barbarei. Aber zugleich implizieren die Möglichkeitsräume der Vergangenheit und

Gegenwart wünschbare Optionen, als »besiegte« oder (weiterhin) reale Möglichkeiten:

»Auch der Gedanke, der die stets wieder besiegte Möglichkeit gegen die Wirklichkeit

festhält, hält sie bloß, indem er die Möglichkeit als eine der Wirklichkeit faßt unter

dem Blickpunkt ihrer Verwirklichung; als das, wonach die Wirklichkeit selbst, wie

immer auch schwach, die Fühler ausstreckt, nicht als ein Es wär so schön gewesen,

dessen Klang vorweg damit sich abfindet, daß es mißriet.«98

Die dritte Stufe des Möglichkeitsdenkens zeichnet sich also dadurch aus, dass (wie-

der) der Gedanke formuliert werden kann, wonach Möglichkeiten aus dem Wirklichen

erwachsen und, wie es Adorno in blumigen Worten ausdrückt, die Wirklichkeit die

»Fühler« nach dem Möglichen ausstreckt, was verwirklicht werden mag.99 Doch zu-

gleich wirkt die Resignation weiter: »Die« Möglichkeit unterliegt immer und immer

wieder, sie lässt sich nicht realisieren. Diese Erfahrung prägt die eigene Zeit, es ist die

Erfahrung der Entmöglichung und Entwirklichung. Sie bildet sich zeitgenössisch ab in

den philosophischen Entwürfen und Gesellschaftstheorien. Insofern sind Idealismus

und Positivismus wahr und falsch zugleich: Wahr, indem sie die Immanenz radikali-

sieren und damit ein Abbild ihrer »eigenen Zeit in Gedanken erfasst« darstellen; falsch,

weil sie jedwede Möglichkeit der Transzendenz kategorisch unterbinden und damit die

Wirklichkeit auf das Bestehende reduzieren.

b. Das Andere im Besonderen und Randständigen: Kauz und Bohemien

Wenn sich wieder Fühler nach realen Möglichkeiten ausstrecken lassen, so ist damit

nicht unbedingt eine gesamtgesellschaftliche Perspektive verbunden, wonach die kom-

mende, bessere Gesellschaft aus der Bestehenden aus einem Guss antizipiert werden

könnte.Vielmehrwerden imBesonderen und imKleinen alternativeMöglichkeiten zum

98 Adorno, Drei Studien zu Hegel. Erfahrungsgehalt, S. 322.

99 Pathetisch und Habermas paraphrasierend ließe sich davon sprechen, dass aus der »Asche [des]

Negativismus der Funke einer Erneuerung« desMöglichkeitsdenkens bei Adorno hervorgegangen

ist und dass dieser Funke die dritte Stufe desselben darstellt. Habermas bezog dieses Bild auf

metaphysische Konzepte im Anschluss an Heidegger und Adorno: Jürgen Habermas, Nachmeta-

physisches Denken. Philosophische Aufsätze, Frankfurt a.M.: 1988, S. 35.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2026, 07:38:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. Die eigene Zeit in Gedanken erfasst 265

status quo, nahezu experimentierend, ausgelotet. Möglichkeitsdenken wird in Konstel-

lationen entfacht, die in Hinblick auf ein anderes, besseres gesellschaftliches Ganzes

immer Fragment bleiben.100 Solche begrifflichen Konstellationen vollziehen sich als

Kritik der Wirklichkeit, die theoretische Widersprüche, Interessensgegensätze, inhu-

mane Verhältnisse oder ideologische Sachverhalte eruiert und in dem Ausweis dieser

Defizite zugleich dem gewahr wird, was anders und besser sein könnte. In dieser Ne-

gation emergiert unter Umständen das Richtige, das Humane, das Gerechte – all das

sind Umschreibungen Adornos.

Die Figur des Kauzes ist ein erstes Beispiel für Konstellationen des Falschen, in denen

sich modellhaft etwas von ihm Verschiedenes zeigt. Der Kauz erweist sich als individu-

elle Negation der gesellschaftlichen Wirklichkeit bei Adorno. Seine Andersartigkeit eröffnet

Perspektiven auf mögliche Alternativen zum status quo. Zumindest auf Ebene der Sym-

ptome wird an einzelnen Randexistenzen ein Anderes deutlich, das dem Immanenzzu-

sammenhang irgend entraten ist. Eine erste instruktive Stelle findet sich im zweiten

Teil der »Minima Moralia«:

»Es ist dasWesen des Besiegten, in seiner Ohnmacht unwesentlich, abseitig, skurril zu

scheinen. Was die herrschende Gesellschaft transzendiert, ist nicht nur die von dieser

entwickelte Potentialität, sondern ebensowohl das, was nicht recht in die historischen

Bewegungsgesetze hineinpaßte.«101

Diese Überlegung ist vor demHintergrund einer fatalen Logik der Geschichte und dem

Erfordernis, aus ihr auszubrechen, von Belang.Der Ausbruch aus den allgemeinen zeit-

geschichtlichen Tendenzen gelingt einerseits durch Rekurs auf über die gegenwärtige

Gesellschaft hinausreichende Potentiale und anderseits durch Verweis auf ohnmächti-

ge und ausgeschlossene Individuen, auf diejenigen Subjekte also, die nicht hineinpas-

sen in die bestehende Ordnung. Solche Randfiguren werden deswegen für kritisches

Möglichkeitsdenken in der dritten Stufe von eminentem Interesse, weil sie erstens die

Möglichkeit des Anderen – andere Praktiken, Lebensweisen und Einstellungen – und

zweitens den Konformitätsdruck vergegenwärtigen, dem sie ausgesetzt sind. Das Pre-

käre an der Figur des Kauzes wird in totalitären Gesellschaften besonders deutlich. Er

– als Repräsentant von Subjektivität überhaupt – ist in seiner Existenz bedroht:

»Das Subjekt […] galt von je als Anomalie, als Kauz; im totalitären Zeitalter ist sei-

ne Stätte das Arbeits- oder Konzentrationslager, wo es ›fertig gemacht‹, erfolgreich

integriert wird.«102

100 Zur Konstellation siehe oben im Zweiten Teil dieser Abhandlung Kapitel »I.2. Das Problem des

definitorischen Verfahrens. Explikation begrifflicher Bedeutungen, das Modell der Entwicklung

von Begriffen«.

101 Adorno, Minima Moralia, Aph. 98, S. 172.

102 Adorno, ZumVerhältnis von Soziologie undPsychologie (1955), S. 54. VomKauz grenzt er eine Form

von Subjektivität ab, in der die Zurichtung auf die Spitze getrieben wurde, weil es diesen Typen

nahezu krampfhaft nachMacht und Unterdrückung dürstet. In den oberen Hierarchien totalitärer

Gesellschaften seien solche »Narren oder seelisch Verkrüppelte« aufzufinden, weil ihre rationale

Verfasstheit bestens harmoniere mit der Irrationalität des Systems.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2026, 07:38:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


266 Möglichkeit

Das im Kauz verkörperte Individuum, so Adorno, sei die nicht vollends zugerichtete,

den gesellschaftlichen Zwängen nicht vollständig unterlegene Form von Subjektivität.

Er wird marginalisiert, weil er nicht im Bestehenden aufgehe, und er ist deswegen als

isoliertes Einzelnes gefährdet, weil er nur sehr eingeschränkt anpassungsfähig ist (und

sich deswegen auch nicht mit anderen Ausgegrenzten solidarisieren und organisieren

kann):

»Was immer sich übers Bestehende erhebt, ist mit dem Zerfall bedroht und damit

dem Bestehenden meist erst recht ausgeliefert.«103

In Adornos Gesellschaftsdiagnosen repräsentiert der Kauz etwas dem Zufall in der Ge-

schichte Vergleichbares. Der Kauz ist vom »Bann« nicht vollends absorbiert; er erweist

sich als Moment oder Erscheinung von Freiheit und ist doch von ihm verstümmelt und

geschlagen:

»Ich würde sagen – wenn ich […] rekurrieren darf auf den Begriff des Bannes, unter

dem die Geschichte steht […] –, daß der Zufall die Gestalt von Freiheit ist unter dem

Bann. Soweit der Bann der Geschichte reicht, ist das, was diesem Bann sich entzieht,

selber verstümmelt, geschlagen, wird zu etwas Sinnfremden und Blindem und damit

etwas Zufälligem.«104

Der Kauz korrespondiert zudem mit der Rolle des Besonderen innerhalb logischer Re-

flexionen. Eine dieser Reflexionen findet sich in den »Minima Moralia«:

»Es ist eben jenes Weitergehen und nicht Verweilenkönnen, jene stillschweigende

Zuerkennung des Vorrangs ans Allgemeine gegenüber dem Besonderen, worin nicht

nur der Trug des Idealismus besteht, der die Begriffe hypostasiert, sondern auch sei-

ne Unmenschlichkeit, die das Besondere, kaum daß sie es ergreift, schon zur Durch-

gangsstation herabsetzt und schließlich mit Leiden und Tod der bloß in der Refle-

xion vorkommenden Versöhnung zuliebe allzu geschwind sich abfindet – in letzter

Instanz die bürgerliche Kälte, die das Unausweichliche allzu gern unterschreibt. Nur

dort vermag Erkenntnis zu erweitern, wo sie beim Einzelnen so verharrt, daß über der

Insistenz seine Isoliertheit zerfällt. Das setzt freilich auch eine Beziehung zum Allge-

meinen voraus, aber nicht die der Subsumtion, sondern fast deren Gegenteil.«105

Ich interpretiere den Kauz als eine begriffliche Konstellation, in der die Erfahrung von

Ausgrenzung und Leid einerseits, Spuren von Individualität und Eigensinn anderer-

seits erfasst werden. In der bedrohten, verspotteten und misshandelten Figur des Kau-

zes wird eine Differenz zum Bestehenden markiert. Der Kauz repräsentiert insofern ein

Mögliches im Wirklichen, als er sich in seinem Eigensinn dem Bestehenden nicht voll-

ständig unterordnen lässt: Der Kauz ist gleichsam eine Lücke im System. Das Besonde-

re, das der bloßen Faktizität des Bestehenden auf ganz spezifische Weise entraten ist,

drückt sich in der Figur des Kauzes aus: Als eines, dessen Subjektivität zwar bedroht ist

103 A.a.O., S. 68.

104 Adorno, Zur Lehre von der Geschichte und von der Freiheit, S. 142.

105 Adorno, Minima Moralia, Aph. 46, S. 82f.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2026, 07:38:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. Die eigene Zeit in Gedanken erfasst 267

durch die Übermacht des bestehenden Allgemeinen, das aber eine Ahnung davon ver-

mittelt, was gesellschaftlich anders sein könnte, also möglich ist. An ihm zeigen sich

fragmenthaft Umrisse einer anderen Praxis, womöglich sogar einzelne Aspekte einer

besseren sozialen Wirklichkeit.

Doch es bleiben Zweifel, ob dieses Vertrauen auf die »kleinen Figuren« und auf das

Besondere, was ein »richtiges Allgemeines« ansatzweise erahnen lässt, in schlüssiger

Weise untermauert werden kann.Denn die Abweichung,wie sie in der Figur des Kauzes

zutage tritt, könnte sich auch als isolierte praktische Möglichkeit eines vereinzelten In-

dividuums entpuppen.106 Entscheidendwird dabei sein, ob undwie sich imBesonderen

– hier vorerst nur exemplarisch an der Figur des Kauzes vorgestellt – ein Allgemeines

in Form von gesellschaftlichen Möglichkeiten erschließen lässt. Beim Kauz zumindest

sind Bezüge auf gesellschaftliche Potentiale begrenzt, denn er verkörpert primär indivi-

duelle Potentiale des Anderen imWirklichen.107 Weder lassen sich Transformationspo-

tentiale noch soziale Möglichkeiten direkt aus ihm ablesen. Ob also die Stufe 3 tatsäch-

lich als Denken von sozialenMöglichkeiten erachtet werden kann, ist hiermit noch nicht

entschieden.108 Hier setzt Gesellschaftskritik an, indem sie diese individuellen Potentiale

im Kontext der Mechanismen der gesellschaftlichen Reproduktion behandelt. Verblüf-

fend ist die Rolle, welche die Gesellschaftskritikerin dabei annimmt: Sie versetzt sich

selbst in die Rolle des Kauzes, indem sie allgemein akzeptierte Beschreibungssysteme

infrage stellt. Sie unterliegt, so hat es Honneth beschrieben, nicht den Spielregeln, de-

nen sich der normalisierte Intellektuelle unterwerfen muss, um in der demokratischen

Öffentlichkeit Gehör zu finden, also mitreden zu können. Die Gesellschaftskritikerin

wird zum Kauz, indem sie heraustritt »aus demHorizont an öffentlich geteilten Selbst-

106 Auf die Spitze getrieben würde dieses vereinzelte Individuum in der Möglichkeit der Abweichung

selbst seinen Frieden finden. Im Verhalten des Kauzes träte kaum mehr als die bloße oder einfa-

cheNegation zutage, seinwiderspenstiges Verhaltenwäre indifferent gegenüber dem,was anders

und besser sein könnte. Wäre dem so, dann gliche der Kauz eher dem Typus einer Persönlichkeit,

wie ihn Giorgio Agamben in Melvilles Bartleby zu entdecken glaubte: »In dem asketischen Schla-

raffenland, in dem Bartleby zuhause ist, gibt es nur ein ›lieber‹, das völlig von jeder ratio befreit ist,

eine Präferenz und eine Potenz, die nicht mehr dazu dienen, die Vorherrschaft des Seins über das

Nichts zu sichern, sondern ohne Grund in der Indifferenz zwischen Sein und Nichts existieren.«

Die damit einhergehenden praktischen Möglichkeiten reduzierten sich dann auf das individuelle

Vermögen der Indifferenz, also auf die Fähigkeit, sich nicht zwischen verschiedenenHandlungsal-

ternativen zu entscheiden. Es wäre dann kein Überstieg über das Gegebene, sondern ein Ausstieg

aus denalltäglichenAnforderungen.GiorgioAgamben, Bartleby oder dieKontingenz, Berlin: 1998,

S. 44.

107 Um mit Hegel zu sprechen: Der Kauz scheint kaum über Fähigkeiten zu verfügen, die durch die

Teilnahme am allgemeinen Vermögen angeeignet werden können. Er nimmt nicht teil an den-

jenigen gesellschaftlichen Vermittlungsprozessen, die das allgemeine Vermögen bereichern. Um

mit Marx zu sprechen: Er ist auch kein Teil einer gesellschaftlichen Gruppe, welche in der Lage

wäre, gesellschaftliche Potentiale so zu aktualisieren, dass hierdurch ein grundlegender sozialer

Wandel stattfindet.

108 Fest steht aber: Das Denken in Konstellationen ist ein Denken in Modellen. Es wird konstelliert,

bis das Rätsel gelöst ist. DasModell ist imMöglichkeitsmodus verfasst: Es ist und ist zugleich nicht

›wirklich‹ wirklich. Es ist im Konjunktiv. Vgl. oben im Zweiten Teil das Kapitel »II.11. Aktualität der

Philosophie. Wirklichkeit-Wirksamkeit-Wahrheit«.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2026, 07:38:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


268 Möglichkeit

verständnissen«.109 Anstelle des gallischen Hahns wird der Kauz zum Wappentier der

Kritischen Theorie.110 Der Kauz – nun nicht mehr als Steinkauz (Athene noctua) vor-

gestellt – avanciert zum Sinnbild derjenigen Subjekte und Verhaltensweisen, die nicht

recht ins System passen und ein Interesse daran entwickeln, die gesellschaftlicheWirk-

lichkeit in ihrer Veränderbarkeit zu erfassen. Bestenfalls formulieren sie Alternativen

zum status quo, zumindest aber öffnen sie Denkräume zur Reflexion auf die mögliche

»andere Welt«.

Allerdings gerät die Gleichsetzung von Gesellschaftskritikerin und Kauz an ein En-

de, wenn eine begriffliche Unterscheidung zwischen Divergenz und Devianz bemüht

wird, die in den Sozialwissenschaften heute geläufig ist. Divergenz wird als eine Form

der Abweichung begriffen, die insbesondere einem kritischen, intellektuellen Habitus

zukommt. Sie stellt eine bewusste und freiwillige Randständigkeit dar.111 Demgegen-

über resultiert Devianz aus Defiziten der eigenen Sozialisation, aus der körperlichen

Verfasstheit (Krankheit, Alter) und den damit einhergehenden Benachteiligungen. Die-

ses abweichende Verhalten wird bei marginalisierten Gruppen oder Individuen beob-

achtet.112 Nun scheint der Kauz, wie Adorno ihn charakterisiert, in seinem abweichen-

den Verhalten der Devianz nahezukommen. Demgegenüber muss die kritische Gesell-

schaftstheoretikerin über einen Habitus verfügen, dem laut Horkheimer ein »kritisches

Verhalten« zukomme.Dieses Verhalten entspringe zwar der bestehenden »gesellschaft-

lichen Struktur«, ist aber nicht darauf bezogen, »daß irgend etwas in dieser Struktur

besser funktioniere.«113 Wenn, wie von mir vorgeschlagen, die Gesellschaftskritikerin

als Kauz zu typisieren sei, so doch zumindest als »divergenter Kauz«.

Solch kritische Divergenz kann einhergehen mit der Fähigkeit zur Transzendenz.

Sie vermag, wie oben bereits dargestellt, Möglichkeitsräume zu öffnen und gelegent-

lich sogar Alternativen zumBestehenden aufzuzeigen. In diesemZusammenhang greift

Adorno auf die Figur des Bohemien zurück. Im Bohemien zeige sich eine abweichende Le-

bensweise, die dazu verleitet, das Bestehende gedanklich zu transzendieren. Zu den di-

vergenten Personen, die Adorno vorschweben, gehört augenscheinlich Peter Altenberg

(1859-1919). Ihmwidmet sich Adorno in einer Vorlesung.114 Altenberg, ein impressionis-

109 Axel Honneth, Idiosynkrasie als Erkenntnismittel. Gesellschaftskritik im Zeitalter des normalisier-

ten Intellektuellen, in: Uwe JustusWenzel (Hg.), Der kritischeBlick. Über intellektuelle Tätigkeiten

und Tugenden, Frankfurt a.M.: 2002, S. 67.

110 Alternativ zu dieser Rollenzuweisung greift Adorno an prominenter Stelle auf die Figur des Nar-

ren zurück, wenn er den »geistig Gebildeten« unter den gegebenen gesellschaftlichen Verhältnis-

sen zu beschreiben versucht: »Der Gedanke, der vor dem elend Ontischen nicht kapituliert, wird

vor dessen Kriterien zunichte, Wahrheit zur Unwahrheit, Philosophie zur Narretei. […] Narretei

ist Wahrheit in der Gestalt, mit der die Menschen geschlagen werden, sobald sie inmitten des

Unwahren nicht von ihr ablassen.« Adorno, Negative Dialektik, S. 396. Auch in Hinblick auf die

Mechanismen der Kulturindustrie kommt Adorno auf diejenigen zu sprechen, die an ihrer Macht

noch zweifeln. Sie gelten als Narren: Horkheimer und Adorno, Dialektik der Aufklärung, S. 174.

111 Zum Begriff der Divergenz vgl. Helmut Dahmer, Divergenzen. Holocaust, Psychoanalyse, Utopia,

Münster: 2009.

112 Christian Reutlinger, Rand, in: ders. (Hg.), Raumwissenschaftliche Basics,Wiesbaden: 2010, S. 212.

113 Horkheimer, Traditionelle und kritische Theorie, S. 180.

114 Adorno, Zur Lehre von der Geschichte und von der Freiheit, S. 217f. Altenberg dürfte Adorno auch

deswegen vertraut gewesen sein, weil die sog. »Altenberg-Lieder« (1911/12) von seinem Lehrer Al-

ban Berg komponiert wurden.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2026, 07:38:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. Die eigene Zeit in Gedanken erfasst 269

tischer Schriftsteller, lebte inWien, saß in Kaffeehäusern und schrieb. Diesem Bohemi-

en wurde vorgeworfen, seine Lebensweise sei dekadent. Für Adorno aber wird in dieser

Dekadenz – gerade weil sie von Seiten der bürgerlichen Leistungsmoral mit Verachtung

gestraft wird – ein Anderes ersichtlich, das nicht nur eine Lücke im System, sondern

einen Überstieg im Sinne eines »Vorscheins« auf eine andere und bessere Gesellschaft

impliziert.115 Selbstverständlich kann aus diesem dekadenten Anderen keine Utopie im

Sinne der Darstellung eines erstrebenswerten gesellschaftlichen Ganzen hervorgehen.

Und dennoch weist die Lebensweise des Bohemien einzelne Aspekte utopischen Denkens

auf, denn, so Adorno, »durch dies Extrem von Differenzierung, von Individuation hin-

durch, nicht als umfangener Oberbegriff, ist Menschheit zu denken.«116 In Altenberg

zeige sich die extreme Individuation, sie wird zum »Platzhalter von Menschheit«.117

Adorno zitiert den Schriftsteller, um diese extreme Individuation zu illustrieren:

»Denn insofern eine Individualität nach irgend einer Richtung hin eine Berechtigung

[…] hat, darf sie nichts anderes sein als ein Erster, ein Vorläufer in irgend einer organi-

schen Entwicklung des Menschlichen überhaupt, die aber auf dem naturgemäßenWege

dermöglichenEntwicklung für alleMenschen liegt!Der ›Einzige‹ sein ist wertlos, eine arm-

selige Spielerei des Schicksals mit einem Individuum. Der ›Erste‹ sein ist alles! […] er

weiß, die ganze Menschheit kommt hinter ihm! Er ist nur von Gott vorausgeschickt!

[…] Alle Menschen werden einst ganz fein, ganz zart, ganz liebevoll sein […] Wahre

Individualität ist, das im voraus allein zu sein, was später alle, alle werden müssen!«118

»Wahre Individualität« wird in Umschreibungen wie »fein«, »zart« oder »liebevoll« an-

gedeutet. Sie stellen einerseits Momente des Glücks und Elemente einer versöhnten

Menschheit heraus, die aber andererseits schief, gar falsch geraten, weil sie dem ver-

einzelten Geist des Bohemien entspringen. Dekadenz, so Adorno, verwechselt die Par-

tikularität des in ihr vorgestellten Glücks »mit der Utopie unmittelbar, mit der ver-

wirklichten Menschheit, während sie selbst [die Dekadenz, G.G.] von Unfreiheit, Vor-

recht, Klassenherrschaft entstellt wird«.119 Dieses, in der dekadenten Lebensform her-

vorscheinende partikulare Andere zur gegebenen bürgerlichen Wirklichkeit wird ver-

kehrt, wenn die dekadente Individualität für die Utopie selbst gehalten wird: Der Bohe-

mien ist Ausdruck einer Gesellschaftsformation, die kein gelingendes Miteinander her-

vorzubringen vermag. Die Figur des Bohemien ist zugleich ein Beispiel für transzen-

dierende Konstellationen. In der bestimmten Negation des Bestehenden, wie sie der

Bohemien praktiziert und wie sie die Gesellschaftskritikerin in der Konstellation nach-

vollzieht, erscheint etwas Anderes und Richtiges. Es sind zumindest utopische Splitter,

115 Anstelle von »erscheinen« lässt sich also auchdas vonBloch häufig verwendeteVerb »vorscheinen«

oder die Substantivierung »Vorschein« verwenden. Vgl. Gösta Gantner, Der Vorschein des Utopi-

schen im Kunstwerk. Wunschlandschaften bei Ernst Bloch, in: Tobias Dangel et al. (Hg.), Dichten

und Denken. Perspektiven zur Ästhetik, Heidelberg: 2011, S. 16ff.

116 Adorno, Zur Lehre von der Geschichte und von der Freiheit, S. 219.

117 Adorno, Fortschritt (1962), S. 626.

118 Peter Altenberg, Auswahl aus seinen Büchern. Von Karl Kraus, Wien: 1932, Aph. »Individualität«,

S. 135f.

119 Adorno, Zur Lehre von der Geschichte und von der Freiheit, S. 219.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2026, 07:38:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


270 Möglichkeit

die in der Lebensweise des Bohemien aufgedeckt werden können.120 Wie der Kauz ist

auch er in seiner Individualität noch von den Verhältnissen gezeichnet, denen er im

Gegensatz zum Kauz aber irgend zu entspringen versucht.121

c. Utopie als Fragment: Vom Ärgernis und der Unverzichtbarkeit utopischen

Denkens für einen kritischen Begriff der sozialen Möglichkeit

Die bestimmte Negation sowie die Figuren des Kauzes und des Bohemien sind ers-

te Versatzstücke des Möglichkeitsdenkens der dritten Stufe. Die bestimmte Negation

erachtet Adorno als diejenige Denkbewegung, die zur Transzendenz des Bestehenden an-

leitet. Diese Transzendenz wiederum wird vollzogen in Konstellationen, von denen ich

exemplarisch lediglich diese zwei abseitigen und vermeintlich abwegigen Figuren des

Kauzes und des Bohemien dargestellt habe.122 Dabei können, wie an der Figur des Bo-

hemien illustriert, auch utopische Spuren ersichtlich werden, was dazu veranlasst, das

Moment des utopischenDenkens ebenfalls derMöglichkeitskonzeption in der dritten Stu-

fe zuzurechnen.

120 Wie groß der Abstand zwischen Marx und Adorno in diesem Punkt ist, lässt sich am besten an

der Irrelevanz utopischen Denkens für eine Kritik der Politischen Ökonomie ablesen, aber sie wird

auch am Detail des »Bohemien« deutlich, den Marx mit dem Lumpenproletariat, dem abscheu-

lichen und reaktionären »Abhub aller Klassen« assoziiert (in einer freilich polemischen Notiz):

»Neben zerrütteten Roués mit zweideutigen Subsistenzmitteln und von zweideutiger Herkunft,

neben verkommenen und abenteuernden Ablegern der Bourgeoisie Vagabunden, entlassene Sol-

daten, entlassene Zuchthaussträflinge, entlaufene Galeerensklaven, Gauner, Gaukler, Lazzaroni,

Taschendiebe, Taschenspieler, Spieler, Maquereaus, Bordellhalter, Lastträger, Literaten, Orgeldre-

her, Lumpensammler, Scherenschleifer, Kesselflicker, Bettler, kurz, die ganze unbestimmte, auf-

gelöste, hin- und hergeworfene Masse, die die Franzosen la bohème nennen; mit diesem ihm ver-

wandten Elemente bildete Bonaparte den Stock der Gesellschaft vom 10. Dezember. ›Wohltätig-

keitsgesellschaft‹ – insofern alle Mitglieder gleich Bonaparte das Bedürfnis fühlten, sich auf Kos-

ten der arbeitenden Nation wohlzutun. Dieser Bonaparte, der sich als Chef des Lumpenproletariats

konstituiert, der hier allein in massenhafter Form die Interessen wiederfindet, die er persönlich

verfolgt, der in diesem Auswurf, Abfall, Abhub aller Klassen die einzige Klasse erkennt, auf die er

sich unbedingt stützen kann, er ist der wirkliche Bonaparte, der Bonaparte sans phrase.«Marx, Der

achtzehnte Brumaire des Louis Bonaparte, S. 160f.

121 In einer Hinsicht unterscheiden sich Kauz und Bohemien. Sie wird in dem Unterschied zwischen

dem Typus »exzentrischer Störenfried« und »egozentrischer Störenfried« deutlich, wie von Die-

ter Thomä vorgeschlagen: Der exzentrische Störenfried legt auf Regeln keinen Wert, aber weiß

nicht so recht, was er stattdessen anstrebt. Er erinnert an die Figur des Kauzes. Demgegenüber wi-

dersetzt sich der egozentrische Störenfried geltenden Regeln, um seinen Eigensinn auszuleben.

Das erinnert an die Figur des Bohemien. Dieter Thomä, Puer robustus. Eine Philosophie des Stö-

renfrieds, Berlin: 2016, S. 21. Diese Unterscheidung zwischen exzentrischem und egozentrischem

Störenfried zerrinnt allerdings Thomä, wenn er im letzten Kapitel versucht, Erscheinungsformen

dieser verschiedenen Typen in der Gegenwart zu beschreiben. Vgl. a.a.O., S. 491. Auch übersieht er

die Figur des Kauzes bei Adorno, allein Horkheimers Überlegungen zur faschistischen Persönlich-

keit und zu den »Kleinen Wilden« wird erwähnt. A.a.O., S. 446ff.

122 Es bedürfte einer eigenen Untersuchung, um die Vielfalt dieser kleinen Modelle oder Konstella-

tionen bei Adorno zu untersuchen und zu typisieren, die sich nicht nur in den »Minima Moralia«

finden und die erfüllt sind von Reflexionen auf mögliche Alternativen zum Bestehenden.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2026, 07:38:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. Die eigene Zeit in Gedanken erfasst 271

Allerdings könnten bereits diese erstenNäherungen an die Utopie es erstrebenswert

erscheinen lassen, vor ihr Reißaus zu nehmen: Für gesellschaftliches Möglichkeitsden-

ken tauge sie kaum, denn alles, was über die andere Gesellschaft sich sagen ließe, wird

unmittelbar verzerrt oder gar falsch, weil diese Aussagen auf Erfahrungen und Vorstel-

lungen beruhen, die der verhexten Gegenwart verhaftet bleiben. Daraufhin könnte man

sich wieder in marxistische Fahrgewässer begeben, indem der Wissenschaft, vom Fort-

schrittsoptimismus geschwängert, aufs Neue zugetraut wird, die emanzipatorischen

Potentiale im Wirklichen zu heben. Getrost könnte die Verfallsgeschichte der Utopie,

die mit Marx und Engels beginnt, fortgeschrieben werden.

Doch ein erstes Argument, das Adorno vor dem Rückfall in eine Tradition der Uto-

pieverachtung bewahrt hat, lautet, dass nicht (mehr) einsehbar ist, worin die Potentia-

le und Möglichkeiten im Spätkapitalismus bestehen, die zu emanzipatorischen Fort-

schritten so einfach beitragen könnten. Selbst die Wissenschaften sind vom Bann ge-

schlagen, die nach Marx und Engels noch Seit an Seit mit der revolutionären Klasse

für die Befreiung des Menschengeschlechts hätten kämpfen können und sollen. Würde

man weiterhin auf Utopie verzichten, so beteiligte man sich stattdessen an der Zemen-

tierung des status quo: In entmöglichten Zeiten bedeutet der Verzicht auf Utopie die

Akkommodation an die herrschenden Verhältnisse, weil die Möglichkeitsräume weit-

gehend verstellt sind. Zugleich sind mit der Renaissance der Utopie erhebliche Pro-

bleme verbunden. Die folgenden Überlegungen sind der Versuch, das Ärgernis und die

Unverzichtbarkeit utopischen Denkens für kritische Gesellschaftstheorien auszuloten. Sie

tragen zur Verhältnisbestimmung zwischen einer realen und einer utopischen Möglich-

keitskonzeption bei, die ihre Aktualität für kritische Theorien der Gesellschaft bis heute

keineswegs eingebüßt hat.

Im Gegensatz zu dem vielerorts als ökonomistisch oder mechanistisch kritisierten

Vorgehen von Marx muss Adornos Herangehensweise als anti-teleologisch verstanden

werden: Gesellschaftliche Möglichkeiten lassen sich nicht so deuten, dass einige un-

ter ihnen dem Sinn oder der »Logik der Geschichte« entsprechen und eine bestimmte

Entwicklung beflügeln.123 Es gelingt eben nicht, das Reich der Freiheit als logische Kon-

sequenz der realenWidersprüche, ihrer destruktiven Kräfte und der gesellschaftstrans-

formierenden Tendenzen der Produktivkräfte zu antizipieren. Nicht also liegt es in der

Natur der bürgerlichen Gesellschaft, von der klassenlosen abgelöst zu werden – ganz

im Gegenteil: Nach Auschwitz erscheint es eher so, als führe die Logik der Geschichte

in den Tod:

»Millionen Juden sind ermordet worden, und das soll ein Zwischenspiel sein und nicht

die Katastrophe selbst. Worauf wartet diese Kultur eigentlich noch? […] Die Logik

der Geschichte ist so destruktiv wie die Menschen, die sie zeitigt: wo immer ihre

Schwerkraft hintendiert, reproduziert sie das Äquivalent des vergangenen Unheils.

Normal ist der Tod.«124

123 Siehe hierzu ausführlicher auch oben in Kapitel »II.2. Potentialität der gesellschaftlichenWirklich-

keit. Vernunft-Geschichte-Ontologie« im Zweiten Teil dieser Abhandlung.

124 Adorno, Minima Moralia, Aph. 33, S. 62.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2026, 07:38:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


272 Möglichkeit

Utopie erscheint als Möglichkeit des Ausbruchs aus der Logik. Sie mobilisiert diejeni-

gen normativen Potentiale, welche die Überwindung der destruktiven Logik als ein Sol-

len anzeigt.125 Aus einer Kritik der Wirklichkeit entwachsen einerseits kaum noch reale

Möglichkeiten des Ausbruchs aus der Logik, andererseits scheint die Kritik – etwa am

Hunger in der Welt – Vorstellungen einer anderen und erstrebenswerten Gesellschaft

in groben Umrissen und zumeist negativ zu begünstigen: Keiner soll mehr hungern.126

Weil dem von Marx und Engels als »wissenschaftlich« charakterisierten Überstieg auf-

grund der geschrumpften Potentiale in spätkapitalistischen Gesellschaften zumindest

keine Plausibilität mehr gezollt wird, entwickelt Adorno ein Interesse an der Utopie.

Die Bewegung lässt sich charakterisieren als »von derWissenschaft zur Utopie«.127 Eine

entscheidende Gemeinsamkeit zwischen Adorno und Marx besteht aber weiterhin: Die

Kritik derWirklichkeit ist verschwistert mit dem Interesse an Zukunft: Das –wie Bloch

sagen würde – »Noch-Nicht«128 erwacht aus der Kritik der bestehenden Verhältnisse.

Diese prospektiv-utopische Perspektive wird für die dritte Stufe des Möglichkeitsden-

kens elementar. Konnte die zweite Stufe lediglich Transzendenz des Bestehenden pos-

tulieren, so aktualisiert und praktiziert die dritte Stufe transzendierendesDenken–wie

zurückhaltend und sachte auch immer. Folglich lässt sich Transzendenz nicht beschrän-

ken einzig auf die Bezugnahme auf soziale Realmöglichkeiten: DasMöglichkeitsdenken

der dritten Stufe ist außerdem angewiesen auf utopische Reflexionen.

Adorno hat zumindest zwei Formen utopischen Überschreitens formuliert. Die ei-

ne betrifft die Erkenntnis überhaupt und die andere richtet sich auf die menschliche

125 Iain Macdonald, Adornos’s Modal Utopianism. Possibility and Actuality in Adorno and Hegel, in:

Adorno Studies, Vol. 1 (1): 2017, S. 7ff.

126 Adorno, Minima Moralia, Aph. 100, S. 177.

127 Es lässt sich durchaus bezweifeln, dass die Anfangspassage der Einleitung in die »Negativen Dia-

lektik« starke Gründe dafür liefert, warum der Augenblick der Verwirklichung der Philosophie be-

reits schon versäumt wurde. Dazu im Kontrast steht der anti-utopische, »wissenschaftliche« Über-

stieg, wie er sich zu Beginn der 30er Jahre etwa in einer klar marxistischen Bezugnahme auf das

Reich der Freiheit als einer Überwindung der kapitalistischen Gesellschaftsform zugunsten plan-

mäßiger Organisation zeigte. Das eminent utopische Denken beginnt in den frühen vierziger Jah-

ren, und Dubiel hat sicherlich nicht unrecht, wenn er in Horkheimers und Adornos gemeinsamer

Schrift aus dem Jahr 1944/47 nachhaltige Umbrüche feststellt: »In den Schriften der vierziger Jah-

re wird der […] Bezug auf die revolutionäre Umorganisation kapitalistischer Verhältnisse aufge-

geben. Auf dem Hintergrund der in der »Dialektik der Aufklärung« entfalteten technologiekriti-

schen Geschichtsphilosophie nehmen utopische Reflexionen die Form bildhafter Imaginationen

eines Verhältnisses der Gattung zur Natur an, in welchem Selbstreproduktion der Gattung und

Naturunterdrückung entkoppelt wären. Der Konnex von utopischer Imagination und politischer

Handlungsorientierung ist zerrissen.« Helmut Dubiel, Wissenschaftsorganisation und politische

Erfahrung. Studien zur frühen Kritischen Theorie, Frankfurt a.M.: 1978, S. 127. Ich hingegen versu-

che zu zeigen, dass dieÜberlegungenAdornos zur Utopie auch gesellschaftstheoretisch gewendet

werden können, indem utopisches Denken lose und partiell an den Begriff der Realmöglichkeit

gebunden wird.

128 Doch auch eine Kritik an Bloch ist damit verbunden: Utopie bleibt bei Bloch eine Abstraktion,

weil unter demUtopischen nahezu alles zusammengefasst wird: »Die Farbe, die Blochmeint, wird

grau als Totale. Hoffnung ist kein Prinzip. Philosophie kann aber nicht vor der Farbe verstummen.

Sie kann nicht im Medium des Gedankens, der Abstraktion sich bewegen und Askese gegen die

Deutung üben, in der jene Bewegung terminiert. Sonst sind ihre Ideen Rätselbilder.« Theodor W.

Adorno, Blochs Spuren (1960), in: ders., Gesammelte Schriften Bd. 11, Frankfurt a.M.: 1997, S. 248.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2026, 07:38:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. Die eigene Zeit in Gedanken erfasst 273

Praxis, verstanden als das Totum der Vermittlungsverhältnisse von Individuum und

Gesellschaft. Einerseits verwendet also Adorno den Utopie-Begriff, wenn er erkennt-

nistheoretische Probleme identifizierenden Denkens darlegt. Andererseits reflektiert

er auf den Begriff der sozialen Utopie, wenn die Möglichkeit des Anderen und der Aus-

bruch aus den bestehenden Verhältnissen thematischwerden.Die »Utopie der Erkennt-

nis« mündet in die Zielvorstellung, »das Begrifflose mit Begriffen aufzutun.«129 Derar-

tiger Transzendenz gelänge es, das im Begriff nicht Beachtete irgend gewahr werden

zu lassen – und in diesem Überstieg über das begriffliche Denken besteht die utopische

Bewegung.

Auch wenn es gute Gründe dafür gibt, die epistemologische mit der gesellschaftli-

chen Utopievorstellung zu verknüpfen, interessiert mich im Folgenden primär das so-

zialutopische Konzept bei Adorno.130 Gemäß dem traditionellen Verständnis sollte es einer

Sozialutopie gelingen, grundlegende Überlegungen zu Freiheit, Gerechtigkeit und dem

guten Leben in einer gesamtgesellschaftlichen Perspektive zu formulieren. Die ideale

Republik wird in Kontrast zum status quo entwickelt. In dieserWeise hatte Horkheimer

in einer frühen Schrift aus den 1930er Jahren utopisches Denken bestimmt:

»In der Tat hat die Utopie zwei Seiten; sie ist die Kritik dessen, was ist, und die Dar-

stellung dessen, was sein soll.«131

Doch Horkheimer verbindet mit dieser klassisch zu nennenden Utopiekonzeption zu-

gleich eine Utopiekritik, die für die Kritische Theorie bindend bleibt. Utopie, so Hork-

heimer, überspringe in letzter Konsequenz die eigene Zeit, in der sie heranreift:

»Das Verweilen in Idealstaaten und die Verkennung der realen Entwicklungstenden-

zen hat sich am Charakter der utopistischen Systeme gerächt.«132

Die Gegenwart zu ignorieren und an ihrer Stelle ein Reich der Freien und Glückse-

ligen auszumalen, führte dazu, die »im Gegebenen liegenden Möglichkeiten« zu ver-

129 »Was aber an Wahrheit durch die Begriffe über ihren abstrakten Umfang hinaus getroffen wird,

kann keinen anderen Schauplatz haben als das von den Begriffen Unterdrückte, Mißachtete und

Weggeworfene. Die Utopie der Erkenntnis wäre, das Begriffslose mit Begriffen aufzutun, ohne es

ihnen gleichzumachen.« Adorno, Negative Dialektik, S. 21. – Auch hier aktualisiert sich die Denkfi-

gur des Kauzes, nämlich in den Begriffen »Unterdrücktes«, »Missachtetes« und »Weggeworfenes.«

130 Das Argument für die »Parallelität« der erkenntnistheoretischen und gesellschaftlichen Utopie

läuft darauf hinaus, eine Koinzidenz von praktischer und theoretischer Vernunft darzulegen. Das

scheint bei Adorno auch dringend geboten, insbesondere bei der Lektüre der »Negativen Dialek-

tik«. Zur epistemologischen Utopie vgl. Rolf Tiedemann, Begriff, Bild, Name. Über Adornos Uto-

pie der Erkenntnis, in: Theodor W. Adorno Archiv (Hg.), Frankfurter Adorno Blätter II, München:

1993, S. 92ff. ZumZusammenhang zwischen epistemischer und sozialerUtopie, die sich umdas Be-

griffspaar Identität und Nicht-Identität entfaltet, siehe diese prägnante Stelle: Adorno, Zur Lehre

von der Geschichte und von der Freiheit, S. 82. Zum Zusammenhang zwischen erkenntnistheore-

tischer und gesellschaftstheoretischer Argumentation im Spätwerk Adornos vgl. Gösta Gantner,

Metaphysik im Augenblick ihres Sturzes. Das Verhältnis von Geschichtsphilosophie und Erkennt-

nistheorie in Adornos »Negativer Dialektik« (unveröffentlichte Magisterarbeit), Heidelberg 2006.

131 Max Horkheimer, Anfänge der bürgerlichen Geschichtsphilosophie (1930), in: ders., Gesammelte

Schriften Bd. 2, Frankfurt a.M.: 1987, S. 244.

132 A.a.O., S. 243f.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2026, 07:38:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


274 Möglichkeit

kennen.133 Ein Denken in utopischen Motiven, das der Kritischen Theorie angemessen

ist, darf also mit Horkheimer nicht den Bezug auf die Möglichkeiten und Tendenzen

im Wirklichen verlieren. Utopistisch wird demgegenüber die Utopie, wenn sie den im

Wirklichen liegenden Stachel der Veränderung ausblendet und übersieht.134

Doch dieses Plädoyer für die konkrete Utopie, wie Bloch seinen damit vergleichba-

ren Ansatz nannte, der die bessere Ordnung aus den Potentialen der gesellschaftlichen

Wirklichkeit zu lesen trachtet, ist noch keineswegs auf der Höhe des Problembewusst-

seins einer Kritischen Theorie nach dem Zivilisationsbruch angesiedelt.135 Neben das

Argument für die Utopie, demzufolge sich der emanzipatorische Fortschritt nicht ge-

mäß einer Logik der Geschichte einstellen wird, tritt ein zweites hinzu: Aus den Überle-

gungen zumVerblendungszusammenhang, zur Kulturindustrie oder zu der ideologisch

verhexten Wirklichkeit folgt, dass eine »Idee« der Verstelltheit und Blockiertheit mensch-

licher Emanzipationsprozesse im Spätkapitalismus zu beobachten sei. Wenn das Den-

ken der besseren Ordnung einherzugehen hat mit einer Wirklichkeitserkenntnis, wel-

che die Potentiale zu ihrer Veränderung und zur Realisierung des erstrebenswerten

Gemeinwesens aufzuspüren vermag, dann gerät die konkrete Utopie unter spätkapi-

talistischen Bedingungen in Bedrängnis. Demzufolge wird Utopie in einer emphatisch

zu nennenden Form erforderlich, um gleichsam den Spalt zwischen den verkümmerten

emanzipatorischen Potentialen und gestutzten Möglichkeiten imWirklichen einerseits

und dem ambitionierten Anspruch auf Freiheit und Versöhnung andererseits zu füllen.

Utopie kann – und das verkompliziert die Sache ungemein – kaum noch umfangreich

konkretisiert werden, weil es nicht mehr möglich zu sein scheint, ihre ökonomischen,

politischen und kulturellen Potentiale aus der gesellschaftlichen Wirklichkeit zu heben

und als Möglichkeiten zu lesen: Utopie kann nicht mit einem konventionellen Möglich-

keitsdenken in eins gesetzt werden, weil sich das utopisch Mögliche zunehmend vom

Realmöglichen entkoppelt wird. In einer historischen Situation, in der das Realmög-

liche mehr und mehr verstellt zu werden scheint und die maßgeblichen emanzipato-

rischen Potentiale blockiert sind, tendiert utopisches Denken dazu, sich in Utopismus

zu verwandeln. Das utopisch Mögliche verliert seine Bindung an reale Möglichkeiten.

Es wird zu einem möglichen Realmöglichen.136 Wenn also auf die utopische Dimension

133 A.a.O., S. 246.

134 Die mit Marx und Engels aufgekommene Redeweise von »Utopismus« hat Buber treffend charak-

terisiert: »In unserer Epoche ›Utopist‹ sein heißt: der modernen ökonomischen Entwicklung nicht

gewachsen sein, undwas diemoderne ökonomische Entwicklung ist, lehrt derMarxismus.«Martin

Buber, Pfade inUtopia. Über Gemeinschaft undderenVerwirklichung. 3. erw. Auflage,Heidelberg:

1985, S. 26. Gegenüber dieser Verwendungsweise als Kampfbegriff möchte ich unter »Utopismus«

nicht (nur) solche auf Zukünftiges gerichtete Überlegungen verstehen, die ökonomischen Sach-

verstand entbehren. Vielmehr werden als »Utopisten« diejenigen bezeichnet, welche sich mög-

lichkeitsvergessen auf zukünftige gesellschaftliche Sachverhalte beziehen.

135 Zu Blochs konkreter Utopie im Vergleich zu Adornos utopischem Denken siehe Gunzelin Schmid

Noerr, Bloch und Adorno – bildhafte und bilderlose Utopie, in: Zeitschrift für kritische Theorie,

Vol. 13: 2001, S. 25ff.

136 Siehe auchdieÜberlegungenhierzubei Bartonek: »AnderMöglichkeit einer besserenGesellschaft

zweifelt Adorno grundsätzlich nicht. ›Möglich‹meint dabei nicht, dass eine vorhandene realeMög-

lichkeit einfach exekutiv vollzogen werden kann, sondern bezeichnet eher einemögliche (›schwa-

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2026, 07:38:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. Die eigene Zeit in Gedanken erfasst 275

nicht kategorisch verzichtet werden kann, sie sich aber zugleich nicht umfassend kon-

kretisieren, also realmöglich erden oder einhegen lässt, wird utopisches Denken der

Gefahr ausgesetzt, maßlos zu werden. Das Ärgernis und die Unverzichtbarkeit utopi-

schen Denkens137 besteht folglich darin, dass es einerseits utopistische Züge annehmen

muss, um gesellschaftlich Mögliches in vom Positivismus narkotisierten Zeiten noch ir-

gend erschließen zu können, andererseits die Utopie in ihrer Maßlosigkeit die Bezüge

zur Wirklichkeit verliert und wahnhaft zu werden droht.138 Man könnte das Verhältnis

von Utopieapologie und Utopiekritik als ein Verhältnis des negativen Aufeinanderbezo-

genseins beschreiben: Es ist ein Eintreten für die Utopie bei gleichzeitiger Suspension

derselben.139

Die »utopistische Utopie« scheint im Spätkapitalismus vonnöten und dem realen

Möglichkeitsdenken entgegengesetzt. Die Bewegung wäre also eine von der Utopie zur

Wissenschaft (Engels und Marx), zur konkreten Utopie (Bloch) – und von dort zum

Utopismus (Adorno).140 Allein, trifft es zu, utopisches Denken dem Konzept der Re-

almöglichkeit schlicht entgegenzusetzen? Selbst wenn utopisches Denken nicht davor

zurückschrecken kann, utopistisch auf Alternativen zur bestehenden Wirklichkeit zu

insistieren, bleibt auch diese Variante von Utopie raum-zeitlich gebunden: Ihre Nega-

tion der Wirklichkeit rekurriert auf das Gegebene. Diese Orientierung wiederum be-

wahrt davor, einen Überstieg über das Bestehende zu vollführen, welcher ein »ganz

Anderes« zum status quo hervorbringt, weil er sich vom Gegebenen nicht vollends (ab-

solut) entheben kann in der Reflexion auf das nichtwirkliche Andere. Weil aber dieses

Andere ans Wirkliche gebunden bleibt, sind auch Aussagen über die erstrebenswerte

künftige Gesellschaft mit Vorsicht zu genießen, denn in dieser Bindung an die eigene

Zeit liegt immer auch die Möglichkeit, das Richtige und Erstrebenswerte zu verfehlen.

Adorno verdeutlicht das in seiner Kritik am Auspinseln des richtigen Zustands. Jede soziale

Utopie wird von menschlichen Subjekten imaginiert, die aufgrund ihres endlichen und

beschränkten Verstandes den »richtigen Zustand« notwendigerweise verfehlen:

che‹)Möglichkeit; die bessere Gesellschaft istmöglicherweisemöglich.« Bartonek, Philosophie im

Konjunktiv, S. 113.

137 Zu dieser Redeweise vom Ärgernis und der Unverzichtbarkeit des utopischen Denkens wurde ich

angeregt durch Emil Angehrn, er spricht nur nicht von Ärgernis, sondern von »Fragwürdigkeit«.

Emil Angehrn,Wege des Verstehens. Hermeneutik undGeschichtsdenken,Würzburg: 2008, S. 151.

138 Das mögliche Mögliche verwandelt sich aber im Wahn in ein Unmögliches. Zum Wahn-

Verständnis Adornos siehe diese Passage: »Keine Theorie, und auch die wahre nicht, ist vor der

Perversion in den Wahn sicher, wenn sie einmal der spontanen Beziehung auf das Objekt sich

entäußert hat. Davor muß Dialektik nicht weniger sich hüten als vor der Befangenheit im Kultur-

objekt. Sie darf weder demGeistkult sich verschreiben noch der Geistfeindschaft. Der dialektische

Kritiker an der Kulturmuß an dieser teilhaben und nicht teilhaben. Nur dann läßt er der Sache und

sich selber Gerechtigkeit widerfahren.« Theodor W. Adorno, Kulturkritik und Gesellschaft (1951),

in: ders., Gesammelte Schriften Bd. 10.1, Frankfurt a.M.: 1997, S. 29.

139 Diese These fußt auf Überlegungen zum »utopisch Anderen« bei: Alo Allkemper, Rettung undUto-

pie. Studien zu Adorno, Paderborn: 1981, S. 118f.

140 Das wäre die inverse Engels-Argumentation, denn Engels ging ja davon aus, dass – jemehr der Ka-

pitalismus die Bedingungen seiner eigenen Überwindung entwickelt – der Schritt von der Utopie

zur Wissenschaft gewagt werden könne.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2026, 07:38:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


276 Möglichkeit

»Wer einen richtigen Zustand ausmalt, um dem Einwand zu begegnen, er wisse nicht,

was er wolle, kann von jener Vormacht, auch über ihn, nicht absehen. Vermöchte

selbst seine Phantasie alles radikal verändert sich vorzustellen, so bliebe sie immer

noch an ihn und seine Gegenwart als statischen Bezugspunkt gekettet, und alles wür-

de schief.«141

Die utopische Transzendenz kann sich nicht in einemWolkenkuckucksheim einrichten.

Insofern utopisches Denken aus der Negation des Bestehenden resultiert, kann sie nur

bedingt auf positivierbare Inhalte rekurrieren, weil diese Negation nicht ohne weiteres

ein Positives als Negation der Negation entbirgt:

»Das Wort positiv […] ist mittlerweile in Deutschland magisiert worden. Es schnappt

automatisch ein. Man mag seine Fragwürdigkeit daran erkennen, daß in der gegen-

wärtigen Situation die höhere Form, auf welche nach progressiver Konzeption die Ge-

sellschaft sich hinbewegen sollte, nichtmehr als Tendenz aus derWirklichkeit konkret

herauszulesen ist. Wollte man darum auf Kritik der Gesellschaft verzichten, so befes-

tigte man sie nur in eben jenem Fragwürdigen, das den Übergang zu einer höheren

Form verhindert. Die objektive Verstelltheit des Besseren betrifft nicht abstrakt das

große Ganze. In jedem Einzelphänomen, das man kritisiert, stößt man rasch auf jene

Grenze.«142

Verbleiben wir noch kurz bei dieser Grenze. Sofern utopisches Denken auf eine gelin-

gende Realisierung menschlicher Freiheit zielt, scheitern Versuche ihrer Positivierung,

weil Freiheit, so Adorno, nur in bestimmter Negation zu fassen ist. Positiv wird sie zum

»Als ob«.143 Das Neue, was als Gegensatz zur schlechten Wirklichkeit entworfen wird,

entpuppt sich als bereits Bekanntes, sogar »Totenhaftes«:

»Und es gehört vielleicht zu den schmerzlichsten Erfahrungen, die der Philosophie-

rende zu machen hat, daß, während eigentlich sein ganzes Pathos, seine ganze An-

strengung dem gilt, gerade das auszusprechen, was man nicht schon weiß, was nicht

schon da ist, was nicht schon vorhanden ist, daß er dann eigentlich doch immer wie-

der sich dazu verhalten sieht, das, was er aussprechen will, dadurch auszusprechen,

daß er es gleich macht, daß er das Neue also auf ein schon Bekanntes, schon Gege-

benes reduziert, wodurch dann eben jede Art von Theorie gegenüber dem, was sie

meint, jenen eigentümlichen Charakter des Totenhaften, des Abfallenden und Star-

ren erlangt, die den Abschluß einer jeden philosophischen Arbeit für den, der sie hat

schreiben müssen, zu einer so peinlichen Angelegenheit macht«.144

141 Adorno, Negative Dialektik, S. 345.

142 Adorno, Kritik, S. 793.

143 »Freiheit ist einzig in bestimmter Negation zu fassen, gemäß der konkreten Gestalt von Unfrei-

heit. Positiv wird sie zumAls ob.« Adorno, Negative Dialektik, S. 230. Die hier polemisch flankierte

Schrift ist: Hans Vaihinger, Die Philosophie des Als-Ob, Leipzig: 1913. Zum Problem des Bilderver-

bots siehe auch folgende Bemerkung Adornos: »Als Möglichkeit des Subjekts ist der intelligible

Charakter wie die Freiheit ein Werdendes, kein Seiendes. Er wäre verraten, sobald er dem Sei-

enden durch Deskription, auch die vorsichtigste, einverleibt würde.« Adorno, Negative Dialektik,

S. 293.

144 Theodor W. Adorno, Einführung in die Dialektik (Vorlesung 1958), Frankfurt a.M.: 2010, S. 301.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2026, 07:38:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. Die eigene Zeit in Gedanken erfasst 277

Die Kritik am Auspinseln mündet in ein säkularisiertes Bilderverbot, dem Verbot, den

richtigen Zustand zu imaginieren. Ein Räsonieren über mögliche, bislang unverwirk-

lichte und also noch nicht seiende Ausprägungen der Freiheit oder des Glücks entstel-

len das, worauf der utopische Gedanke zielt: Wer Bilder des Richtigen pinselt, begeht

Frevel an ihm. Deswegen soll vorerst angegeben werden, was Freiheit und Glück ent-

gegensteht. Im Bilderverbot steckt eine Kritik der transzendierenden Vernunft: Ihre

Grenze ist die Negation des Bestehenden, überschreitet sie diese Grenze, gerät sie nur

allzu leicht auf Ab- oder Irrwege. Das Bilderverbot begrenzt die über das Bestehende

hinausgehende Denkbewegung – sie wird zur negativen Utopie.

Doch zugleich formuliert Adorno eine Kritik des Bilderverbots: Im Gesprächmit Bloch

aus dem Jahr 1964, das der Gastgeber unter den Titel »Möglichkeit der Utopie heute«

stellte, kommt Bloch auf den Begriff der Möglichkeit zu sprechen. Er bemängelt, dass

»Möglichkeit« als »Stiefkind« unter den Kategorien behandelt wird. Adorno fügt hinzu,

dass dies auch bei Hegel der Fall sei, sie dort auch eine »aufs Dach« bekäme.145 Dar-

aufhin wird das Bilderverbot in Hinblick auf die Utopie erläutert, vor dem Auspinseln

gewarnt. Dann aber meldet Adorno – erstaunlicherweise – Bedenken an:

»[…] diese Sache hat auch ihr sehr Vertracktes, denn dadurch, daß es uns verboten

ist, das Bild zu machen, passiert auch etwas sehr Schlimmes, nämlich daß man zu-

nächst einmal sich dann unter dem, was da sein soll, je mehr es nur als Negatives

gesagt werden kann, um so weniger Bestimmtes mehr vorstellen kann. Dann aber

[…] tendiert dieses Verbot einer konkreten Aussage über die Utopie dazu, das utopi-

sche Bewußtsein selbst zu diffamieren und das zu verschlucken, worauf es eigentlich

ankäme, nämlich diesen Willen, daß es anders ist.«146

Adorno fügt noch ein weiteres Argument gegen eine strenge Auslegung des Bilderver-

bots hinzu: Weil Marx dieses Verbot postulierte und der Marxismus an ihm festhielt,

war es ein leichtes, etwa in der Sowjetunion den sozialistischen Gedanken zu verraten,

sodass »dadurch die Apparatur, das Wie, die Mittel einer sozialistischen Gesellschaft

gegenüber jedem möglichen Inhalt den Vorrang gewinnen, denn den möglichen Inhalt

kannman ja nicht sagen und soll man nicht sagen«. Adorno schildert damit ein Problem

transformierender Praxis: Wer die bestehenden Verhältnisse humaner zu gestalten be-

absichtigt, muss das Bilderverbot unterlaufen, das aufrechterhalten werden sollte, um

die Utopie nicht zu verstümmeln.

Formuliert Adorno damit eine Aporie? Vieles spricht dafür.147 Doch zugleich liefert

Adorno Argumente, die für kritische Theorien heute aufgegriffen werden könnten und

vor aporetischer Resignation bewahren. Einen Ausweg stellen konkreteMöglichkeitskon-

stellationen dar.148 In solchen Konstellationen streckt dieWirklichkeit ihre »Fühler« nach

145 Ernst Bloch, Tendenz-Latenz-Utopie (1978), Frankfurt a.M.: 1985, S. 356.

146 A.a.O., S. 363. Dort auch das nächste Zitat.

147 Dass es sich hierbei um eine Aporie handelt, behauptet etwa: Claudia Rademacher, Vexierbild der

Hoffnung. Zur Aporie utopischen Denkens bei Adorno, in: Rolf Eickelpasch und Armin Nassehi

(Hg.), Utopie und Moderne, Frankfurt a.M.: 1996, S. 114ff.

148 Auf Ebene der Erkenntnistheorie entspricht ihm das Verfahren der »Mikrologie«. Mikrologie, als

Ausweg aus einer auf Totalitätsdenken sich versteifenden Metaphysik, umschreibt Adorno auch

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2026, 07:38:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


278 Möglichkeit

dem Möglichen aus. Sie erlauben, utopische Momente in eine Betrachtung des gesell-

schaftlich Möglichen eingehen zu lassen: Nicht als ausgepinselte Utopie, wohl aber in

Gestalt von utopischen Fragmenten. Diese Fragmente oder Splitter resultieren aus Re-

flexionen, die sich dem Bilderverbot sachte widersetzen. Die beiden vorgestellten Kon-

stellationen – der Kauz und der Bohemien – kranken aber daran, dass sie letztlich in

ihrer gesellschaftstheoretischen Deutungskraft stark limitiert sind. Es sind bezeich-

nenderweise einzelne oder gar vereinzelte Subjekte, die sich den herrschenden Sicht-

weisen und Lebensgewohnheiten widersetzen. Individuelle Dissidenz und womöglich

sogar der eine oder andere Vorschein auf das richtige Leben mögen sich zwar als utopi-

sche Splitter in Kompositionen sozialerMöglichkeiten einbinden lassen, aber was ihnen

mangelt, ist eine intersubjektive Dimension. An Modellen des Zusammenlebens, in denen

sich in der Negation der gesellschaftlichen Wirklichkeit einzelne Aspekte des Richtigen

zeigen, mangelt es Adorno. Die utopischen Splitter geraten oftmals viel zu subjektiv.

Wie mir scheint, lässt sich dieser Mangel beheben. Darin liegt ein Desiderat für kriti-

scheTheorien heute – ein Desiderat, das gelegentlich bereits aufgegriffen worden ist.149

Reales Möglichkeitsdenken, das auf die Potentiale im Wirklichen rekurriert, und uto-

pisches Möglichkeitsdenken, das über die erkannten Potentiale und bewussten Möglich-

keiten hinausweist, sind also keineswegs deckungsgleich, doch sie ergänzen sich. Marc

Sommer hat zwischen einer realistischen und einer emphatischen Utopiekonzeption

bei Adorno unterschieden. Während die realistische Utopie an das Konzept der Real-

möglichkeit angelehnt sei, entspreche die emphatische Utopie der utopistischen Mög-

lichkeit, die ohne Bezugnahme auf wirkliche Vermögen, ein radikal Anderes entwirft:

eine versöhnte Gesellschaft ohne Leid, Angst und –was wohl ammaßlosesten erscheint

– das ewige Leben. Beide Momente, die realistische und die emphatische Utopie, so

ist Sommer zuzustimmen, sind konstitutiv für ein das Bestehende transzendierendes

Denken bei Adorno.150 Sie fußen, wie oben angedeutet, auf zwei verschiedenen Formen

der Transzendenz, nämlich auf immanenter und utopischer Transzendenz.151 Immanen-

te Transzendenz basiert auf einem Konzept der Realmöglichkeit und ist dem ähnlich, was

Sommer als realistische Utopie fasst. Da utopische Transzendenz die Schranke des Mögli-

chen imWirklichen überschreitet, scheint mir diese Bewegung mit dem emphatischen

Utopiekonzept übereinzustimmen. Reales Möglichkeitsdenken verhindert ein Abdrif-

ten in den reinen Utopismus, utopisches Möglichkeitsdenken reagiert auf den Mangel

an systemtransformierenden Möglichkeiten im Bestehenden. Beide Momente sind un-

verzichtbar: Fiele nur eines weg, so käme der kritische Gedanke zum Erliegen.152

als Denken inModellen. Ein Modell zielt auf das Besondere und verweist auf ein Allgemeines, das

aber nicht in Oberbegriffen zergeht. Adorno, Negative Dialektik, S. 39.

149 Hierzu siehe dann die Betrachtungen in »Abschluss und Ausblick« in Abschnitt »Diesseits der Zu-

kunft: »Prospektive Möglichkeit« als Grundbegriff kritischer Gesellschaftstheorien«.

150 Marc Nicolas Sommer, Utopie und Negativität. Adornos negative Dialektik als Paradigma utopi-

schen Denkens, in: Philosophisches Jahrbuch, 121. Jg., 2014, S. 280ff.

151 Siehe oben Kapitel »II.c. Die Richtung der Kritik: Transzendenz des Bestehenden« im Zweiten Teil

der vorliegenden Untersuchung.

152 In gewisser Weise kommt durch diese Verzahnung von realer und utopischer Möglichkeit eine

Problematik zum Vorschein, die ich bei Aristoteles innerhalb seines Konzepts der Realmöglich-

keit betrachtet habe: Das Verhältnis von kinetischer und ontologischer Realmöglichkeit. Die ki-

netische Betrachtung verzichtet zumeist auf Aussagen überWesenseigenschaften der Dinge oder

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2026, 07:38:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. Die eigene Zeit in Gedanken erfasst 279

Conclusio: Entwicklungen des Begriffs der Möglichkeit
oder das Andere als das Mögliche

Die drei vorgestellten Stufen desMöglichkeitsdenkens bauen aufeinander auf.Dennoch

ist damit keineswegs ausgeschlossen, dass gerade das Möglichkeitsverständnis der ers-

ten Stufe (»DieMöglichkeit ist bereits vorhanden«) auch in Schriften aus den 1950er und

1960er Jahren gelegentlich prägnant zum Vorschein kommt. Adornos Vortrag »Spät-

kapitalismus oder Industriegesellschaft« ist hierfür ein Paradebeispiel.153 Auch finden

sich einige wichtige Problemzusammenhänge, wie die Motive des Schreckens und des

Schocks, bereits in Schriften oder Archivmaterialien aus den frühen 1930er Jahren.154

Doch erst mit der Erfahrung totalitärer Gesellschaften und im Bewusstsein des Zivili-

sationsbruchs kommen sie voll zur Geltung.155

Die drei Stufen illustrieren einen Entwicklungsgang des Möglichkeitsdenkens bei

Horkheimer und Adorno – mit der Einschränkung, dass für die dritte Stufe lediglich

auf Schriften von Adorno zurückgegriffen werden konnte. Während die erste Stufe die

Utopie in Einklang mit der marxistischen Tradition ignorieren konnte, wird das Ver-

trauen in die rationalen Potentiale durch den Zivilisationsbruch nachhaltig erschüttert.

Mit der Überwindung der Schockstarre wird die Utopie relevant: Wurde in der zwei-

ten Stufe noch der messianische Standpunkt der Erlösung aufgegriffen und verworfen,

so wird die Utopie als negative in der dritten Stufe thematisch. Aber zugleich wird

ihre Negativität zum Problem. Um dennoch das Bilderverbot nicht abstrakt zu negie-

ren, weicht das Möglichkeitsdenken ins Modellhafte aus. Mikrologie und der Sturz der

Metaphysik zählen zu den einschlägigen Impulsen: Wenn das Denken der »besseren«

Gesellschaft angesichts der brutalen Realisierung des totalitären Staates genauso wenig

mehr möglich erscheint wie eine auf Totalität zielende Metaphysik, dann kommt es auf

das Kleine, auf den mikrologischen Blick an. Gesellschaftstheoretisch gewendet heißt

Sachverhalte. Sie muss das Streben eines Einzeldings oder Sachverhalts nach Verwirklichung von

Vermögen nicht als Verwirklichung des Wesens eines Einzeldings erachten. Demgegenüber be-

ansprucht eine ontologische Betrachtungsweise, dass Einzeldinge erst im Kontext ihres »Worum-

Willens« zu erschließen sind. Wenn aber das Telos nicht zweifelsfrei eindeutig zu bestimmen ist

oder es prinzipiell unerkannt bleiben muss, dann sind im Reich des Noch-Nicht-Seins auch eine

Fülle an Möglichkeiten verborgen. Mir scheint, die utopische Möglichkeit ähnelt ihrer Anlage und

Funktion nach dem ontologischen Verständnis von Realmöglichkeit.

153 Adorno, Spätkapitalismus oder Industriegesellschaft? (1968), in: ders., Gesammelte Schriften Bd.

8, Frankfurt a.M.: 1997, S. 354ff.

154 Mit dem Schrecken setzte sich Adorno – wenn auch nur kurz, so doch in einer Schlüsselpassa-

ge zur Konstellation bei Kierkegaard – bereits in dieser Schrift auseinander: Theodor W. Adorno,

Kierkegaard. Konstruktion desÄsthetischen (1933), in: ders., Gesammelte SchriftenBd. 2, Frankfurt

a.M.: 1997, S. 131. Vgl. auch ein Protokoll zu einer Diskussion zwischen Tillich, Mennicke, Horkhei-

mer und Adorno, datiert auf den 19.6.1931, bei dem sie auf den Schock zu sprechen kommen, im

Horkheimer-Archiv unter der Signatur VIII 12,1-10.

155 So heißt es etwa in einem Brief von Adorno an Bloch vom 26. Juli 1962: »Sehr vieles von dem,

was ich in meiner Jugend geschrieben habe, hat den Charakter einer traumhaften Antizipation,

und erst von einem gewissen Schockmoment an, der mit dem Ausbruch des Hitlerschen Reiches

zusammenfallen dürfte, glaube ich eigentlich recht getan zu haben, was ich tat.« Zitiert nach:

Detlev Claussen, Theodor W. Adorno. Ein letztes Genie, Frankfurt a.M.: 2003, S. 405.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2026, 07:38:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


280 Möglichkeit

das: Im Besonderen lassen sich zumindest »Spuren« des gesellschaftlichMöglichen und

Richtigen auffinden.156

Will Gesellschaftstheorie ihren kritischen Stachel nicht abwerfen, so muss sie an

derMöglichkeit des Anderen festhalten. Verliert sie diese Perspektive auf das, was sich als

das zum Bestehenden Differente zeigen soll, so verliert sie sich selbst. Sie wäre nicht

mehr KritischeTheorie, sondern ein weiteres Instrument der Anpassung ans Gegebene.

Sie beansprucht ein Begreifen der Wirklichkeit, die sich – und das ist ihre maßgebliche

Einsicht – nicht gelingend explizieren ließe ohne eine Reflexion auf ihreMöglichkeiten.

Was bedeutet aber diese Einsicht für uns heute? Wie können die bisher entwickel-

ten und teils auch problematisierten Aspekte eines Möglichkeitsdenkens aufgegriffen

werden, um einen Begriff der sozialen Möglichkeit für gegenwärtige kritischeTheorien

zu schärfen? Welche methodischen und inhaltlichen Weichenstellungen sind mit solch

einer Arbeit am grundbegrifflichen Repertoire von kritischen Theorien heute verbun-

den?

156 Neben diesen randständigen Figuren und im Kontrast zu ihnen zeichnen sich (alle anderen) Men-

schen nahezu banalerweise dadurch aus, nicht nur der Wirklichkeit nach, sondern auch der Mög-

lichkeit nach zu existieren. In dem offenen Brief an Horkheimer vom 12.02.1965 schreibt Adorno:

»Die Menschen sind, ihrer Möglichkeit nach, mehr als sie sind. Dies Mehrsein ist nicht abstrakt.

Immerwieder erscheint es sporadisch, auch indem,waswir sind.«Adorno,MaxHorkheimer, S. 163.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010 - am 14.02.2026, 07:38:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

