3. Autonomie und Heteronomie

Im Zusammenhang von Moral und Recht sind noch einige Bemerkungen
zu den Begriffen von Autonomie und Heteronomie angebracht. Bei vie-
len Autoren besteht der Hauptunterschied zwischen Sittlichkeit und
Recht, wie schon kurz erwihnt, in der Autonomie des individuellen
Menschen: Um sittlich zu sein, muss ein Verhalten dem ureigenen Wil-
len des Menschen entspringen und darf nicht von aussen auferlegt wer-
den oder allgemein auf etwas anderes als die aus der Vernunft abgeleitete
Pflicht ausgerichtet sein. In Kants Terminologie muss das moralische
Gesetz unmittelbar den Willen bestimmen; er muss aus Pflicht handeln,
nicht aus Selbstnutzen. In den Worten eines jiidischen Autors einer Dis-
sertation an der Wiirzburger Universitét:2!

Der kategorische Charakter des Imperativs, seine Eigenart, daf3 sein Gesetz
nicht von einem auflerhalb liegenden Zweck abhéngt, sondern es sich
Selbstzweck ist und deshalb kategorisch gebietet, diese Eigenschaft setzt
notwendig 'eine Beschaffenheit des Willens voraus, wodurch derselbe sich
selbst Gesetz gibt'.?2 Diese Beschaffenheit des Willens nennt Kant die 'Au-
tonomie' oder Selbstgesetzgebung des Willens. Dieses Vermogen des Wil-
lens bildet das 'oberste Prinzip der Sittlichkeit',>> weil ohne dasselbe ein
kategorischer Imperativ nicht mdglich wire; denn kdme das Gesetz von
einem ausserhalb des Willens liegenden Gegenstand, so gélte es bloB3 hy-
pothetisch und wire seinem Ursprung nach heteronom.

Alle anderen Moralsysteme, ausser dem kategorischen Imperativ, sind
heteronom im kantischen Sinne, da man die Notwendigkeit eines Han-
delns aus einem gewissen Interesse ableitet, nicht aus reiner Pflicht. Die
Heteronomie des Willens ist die Quelle aller unechten Prinzipien der
Sittlichkeit: ich soll etwas tun darum, weil ich etwas anderes will?* —wie
z. B. Gliickseligkeit oder Nutzen.

21 Ehrenfeld, Pflichtbegriff (Anm. 7), S. 35-36.

22 Vgl. I. Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, 2. Aufl., Riga 1786, in: Kant's
gesammelte Schriften, Koniglich Preussische Akademie der Wissenschaften, Band
IV, 1903, S. 440.

23  Ibidem.

24 Ibidem, S. 441.

18

17.01.2026, 13:00:05. ol Access - [Commm—


https://doi.org/10.5771/9783845224893-18
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Idee der Autonomie scheint deshalb bei Kant zwei Dimensionen zu
umfassen: Erstens das sittliche Handeln aus Pflicht, d.h. auf Grund der
Erkenntnis des unbedingt Gtiltigen, ohne ein dusseres zusétzliches In-
teresse am Erfolg des Handelns; zweitens die selbstédndige Erkenntnis
des Inhaltes des sittlichen Gesetzes auf Grund der persdnlichen, mensch-
lichen Vernunft. Daraus folgt, dass eine Erfiillung des Gesetzes aus
Angst vor Strafe oder in der Hoffnung auf Belohnung heteronom im
ersten Sinne ist, wie auch seine Erfiillung auf Grund irgend eines anderen
Niitzlichkeitsdenkens. Erfiillung des Gesetzes, z.B. eines staatlichen
Gesetzes, weil es Gesetz ist, d.h. aus reinem Pflichtgefiihl heraus, ist
autonom im ersten Sinne, aber heteronom im zweiten Sinne, da der spe-
zifische Inhalt des Gesetzes nicht vom Einzelnen fiir sich selbst festge-
legt wurde, sondern von einer anderen Instanz, dem Gesetzgeber. Das
gleiche gilt fiir die Sitte: Der Inhalt dieser gesellschaftlichen Ordnung
wird von aussen festgelegt; der Einzelne fiigt sich dieser Ordnung weil
er die positive gesellschaftliche Sanktion (Billigung, Lob) erwiinscht
und die negative vermeiden will (Missbilligung, Tadel etc.). Die einzige
autonome Ordnung im zweiten Sinne ist die personliche Moral, die vom
Einzelnen fiir sich selbstindig festgelegt wird.

Doch diese kantischen Voraussetzungen erfordern eine gewisse Ein-
schrinkung. Die Annahme einer vollen Autonomie des Individuums
beziiglich seiner personlichen Moral ist kaum realistisch, da unter an-
derem &dussere Einfliisse wie Erziehung und sozialer Umkreis wirksame
Faktoren in der Gestaltung dieser Moral sind. Andererseits ist das kon-
krete Verhalten einer Person schlussendlich immer in einer gewissen
autonomen Entscheidung begriindet. Wie immer das Motiv zu einer
Entscheidung sein mag, die Wahl zwischen den Alternativen ist eine
autonome "moralische Entscheidung".?® Nicht selten beschliesst eine
Person, sich einer anderen moralischen oder religiésen Autoritit zu un-
terwerfen. In diesem Fall erschopft sich ihre Autonomie in der grund-

25 Vgl. in diesem Sinne etwa M. Steckelmayer, Das Princip der Ethik vom philosophi-
schen und jiidisch-theologischen Standpunkte aus betrachtet, Mainz 1904, S. 62-67;
der Autor schreibt (S. 64): "Wenn ich das mir als gottlich tiberlieferte Gesetz aus
freien Stiicken, als meinem Inneren Sollen entsprechend, fiir mich annehme, zu dem
meinigen mache, meinem Inneren assimilire, so bin ich thatsdchlich autonom, so weit
ich es tiberhaupt als Mensch werden kann".

19

17.01.2026, 13:00:05. ol Access - [Commm—


https://doi.org/10.5771/9783845224893-18
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

