
210

1  Diskussion und Rezeption

Der Premiere von Eine Kirche der Angst vor dem Fremden in mir geht eine »Inter-
view-Offensive«28 Schlingensiefs voraus. Mit schonungsloser Offenheit berichtet 
der Autor-Regisseur in Gesprächen mit Pressevertretern von seiner Erkrankung und 
Therapie, im Magazin der Süddeutschen Zeitung lässt er Ausschnitte aus seinen tran-
skribierten Diktafonaufnahmen aus dem Krankenhaus vorabdrucken.29 Wiederholt 
erzählt er den Journalisten von seinem Hadern mit Gott und der Kirche, die er 
als »zu spröde und starr«30 kritisiert. »Ich erlebe die Beziehung zu meinem Gott 
als Kampfsituation«, erklärt er dem Tagesspiegel. »Wenn man einen solchen Schlag 
abkriegt, kann man das nicht einfach akzeptieren.«31 Die Duisburger Theaterinsze-
nierung kündigt Schlingensief als »ganz persönliche Angstkirche«32 und »eigenen 
Gottesdienst«33 an : »Es wird, im zweiten Teil, ein Begräbnisgottesdienst, eine Toten-
messe, so wie ich sie mir vorstelle, die Defizite der anonymen kirchlichen Rituale, 
die mich schon als Kind gestört haben, sollen angegangen werden. Der Versuch, eine 
Kirche zu bauen, die zu mir passt und mir wirklich hilft und die dann vielleicht auch 
anderen hilft.«34

Dass Schlingensief seine Krankheit als theatrales Material heranzieht, bleibt nicht 
ohne Kritik. Johannes Seibel, Redakteur der konservativen katholischen Wochen-
zeitung Die Tagespost, beanstandet das Schlingensief ’sche Theaterprojekt. In Seidels 
Beitrag vom 11. September 2008, zehn Tage vor der Uraufführung, lesen wir :

Anstatt zu verstummen, sich zurückzuziehen, Gedanken zu fassen, was die angemessene 
Reaktion auf die angeblich von Schlingensief gewonnene Einsicht wäre, wie hinfällig 
doch das Leben sei, übernimmt er sofort wieder eine Rolle, die nämlich des Leidensbe-
auftragten. Und schon wieder wird das Sterben öffentlich als Tragödie verhandelt, als 
heroische Kampfsituation, als Herausforderung für echte Berserker.35

Das Sterben sei »still, lautlos, wortlos, handlungslos«, schreibt Seibel, der für eine 
kontemplative Kultur des Sterbens plädiert, wie sie in der Hospizbewegung und Pal-
liativmedizin praktiziert werde. Diesem kontemplativen Moment stehe Schlingensief 
mit dem öffentlichen Verhandeln und Inszenieren seiner Todeskrankheit entgegen : 
»[D]as Denken an das Sterben wird schon wieder dramatisch, es wird inszeniert.«36 
Der Vorwurf, Schlingensief würde seine Krankheit narzisstisch ausstellen, wird 2009 

28 	 Heine 2008.
29 	 Vgl. Diez 2008.
30 	 Schlingensief / Seidler 2008.
31 	 Schlingensief / Schaper 2008.
32 	 Schlingensief / Mommert 2008.
33 	 Schlingensief / Seidler 2008.
34 	 Schlingensief / Michalzik 2008.
35 	 Seibel 2008.
36 	 Ebd. In seinem Tagebuch nimmt Schlingensief empört Bezug auf Seidels Artikel ; vgl. 

Schlingensief 2009, S. 240 f.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-024 - am 14.02.2026, 12:50:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


211

nach der Publikation seines ›Krebstagebuchs‹ So schön wir hier kanns im Himmel 
gar nicht sein ! erneut laut. So beschwert sich Richard Kämmerlings im Feuilleton 
der Frankfurter Allgemeinen Zeitung über eine grassierende »Krebsliteratur« : »Lasst 
mich mit eurem Krebs in Ruhe. Ich kann es nicht mehr hören. Und lesen.«37 Das 
Tagebuch Schlingensiefs sei zwar »ein bemerkenswertes Dokument einer radikalen 
Künstlerexistenz«, doch bediene sich der Autor im exhibitionistischen Erzählen sei-
nes Leidens »Dramatisierungsformen der Sensationspresse«, die seinem Text einen 
boulevardesken Anstrich geben.38 Dieser Kritik schließt sich Michael Angeles Kom-
mentar Wer hat geil Krebs ?, erschienen in der Wochenzeitung Der Freitag, an. Gegen 
den »gern gelesene[n] Exhibitionismus« von Kranken- und Sterbeberichten ins Feld 
ziehend, stellt Angele die Legitimation solcher »Bekenntnisliteratur« infrage : »Es 
mag eine Leistung sein, das Publikum über seine Krankheit so zu unterrichten, dass 
es sich nicht langweilt, aber läge wahre Größe nicht auch hier im Verzicht ?«39 Mithin 
variiert Angele das Postulat Seibels, Krankheit und Sterben nicht in der Öffentlich-
keit, sondern im Stillen und Privaten auszuhandeln. »Wenn die eigene Krankheit 
schon öffentlich gemacht werden muss«, so Angele weiter, »dann bitte mit dem An-
spruch, es nicht unter dem Rang von Kunst zu machen.«40

Es ist festzuhalten, dass sich die gegen Schlingensief vorgebrachte Kritik vornehm-
lich auf die – literarische oder theatrale – ›Dramatisierung‹ seiner Krankheitserfah-
rungen bezieht, die als effekthascherisch, inadäquat und »unangenehm«41 abgelehnt 
wird. Während der Umstand, dass es sich um den Erfahrungsbericht einer ›radikalen 
Künstlerexistenz‹ handelt, das kritische Urteil Kämmerlings’ wenig abmildert, ver-
weist Angeles Appell, aus der eigenen Krankheit (zumindest) Kunst zu machen, auf 

37 	 Kämmerlings 2009. Zu dieser im Jahr 2009 um Krebs- bzw. Krankheitsliteratur entbren-
nenden Feuilletondebatte siehe ferner N. Schmidt 2018, S. 24–27. Nina Schmidt interpre-
tiert die ablehnenden Reaktionen der Literaturkritik als typischen Abwehrmechanismus 
gegen »illness and disability narratives« : »The turn this debate took exhibits a societally man-
ifest uneasiness with the topics taking center stage in the contested texts« ; ebd., S. 24.

38 	 Kämmerlings 2009.
39 	 Angele 2009. Auf Angeles Artikel reagiert Schlingensief prompt mit einer Replik, die er 

auf www.freitag.de als Antwort im öffentlichen Kommentarfeld unter Angeles Text und 
zugleich als Blogeintrag auf www.geschockte-patienten.de postet : »[…] sollen wir alle ganz 
ehrenhaft schweigen, damit wir diese schreienden gesundheitsbilder im tv nicht stören : su-
permodelle, kräftige haare, weiße zähne, adoniskörper ?« Seinem Ärger unmissverständlich 
Luft machend, erklärt Schlingensief die Journalisten Angele und Kämmerlings zu »bou-
levard-deppen«, »die leiden und sterben zum boulevard erklären … – ach lass doch, sagen 
meine freunde … nicht mal ignorieren würde ich dieses freitags-mini-blatt ! nein, nein, sage 
ich ! ganz im gegenteil ! der faz-artikeldreck war der anfang für so obrigkeitshörige idioten 
wie dieser kommentarschreiber, der nun hofft[,] eventuell zum vorstellungsgespräch bei der 
faz eingeladen zu werden ! wenn er sich da mal nicht getäuscht hat. die faz hat sich mittler-
weile für diesen scheißartikel von herrn kämmerling[s] bei mir und einem teil der anderen 
krebskranken entschuldigt !« ; Patientendoktor Schlingensief berichtet 2009 : Blogeintrag vom 
3. September 2009.

40 	 Angele 2009.
41 	 Kämmerlings 2009.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-024 - am 14.02.2026, 12:50:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


212

die gesellschaftliche Sonderstellung des Künstlers, dem die Transgression – auch im 
tabuisierten Sprechen über Krankheit, Sterben und Tod – erlaubt ist. Angele verur-
teilt somit in einem paradoxen Gestus sowohl die Tatsache, dass Schlingensief sein 
Kranksein und Sterben exhibitionistisch inszeniert und künstlerisch verarbeitet, als 
auch die Tatsache, dass das Schlingensief ’sche ›Krebstagebuch‹ zu wenig Kunst sei.

Gegen die Polemik von Kämmerlings und Angele nimmt Thomas Macho in der 
Neuen Zürcher Zeitung Stellung. Der Kulturwissenschaftler, der sich für eine »neue 
Sichtbarkeit des Todes«42 starkmacht, verteidigt das öffentliche Thematisieren des 
Sterbens als eine gesellschaftspolitische Notwendigkeit. Er schreibt :

Wenn Kämmerlings und Angele die Mitteilung von Krankheiten rügen, deren Verlauf 
doch bekannt sei, verkennen sie die Pointe, die sich darin manifestiert, dass wir zwar 
allein sterben, aber dieses Schicksal mit allen Menschen teilen. Daraus erklärt sich ein 
Redewunsch und Gesprächsbedarf, der nicht in Privaträume und sogenannte Intimzo-
nen verbannt werden darf. Dass wir alle sterben müssen, ist nämlich keineswegs banal, 
sondern vielmehr ein Fundament politischer Synthesis, das die altgriechische Demo-
kratie – in der Anrede ihrer Bürger als ›Sterbliche‹ – regelmässig betonte. […] Darum 
ist die Frage nach dem literarischen Wert der neuesten Texte einer zeitgenössischen 
ars moriendi zwar legitim, doch nicht im Zeichen von Peinlichkeit oder Überdruss, 
sondern allenfalls im Geist eines geteilten politischen Interesses, wie es Schlingensief 
in seiner ›Kirche der Angst‹ bekennt. Was droht, ist nicht die (zumeist falsch zitierte) 
›Tyrannei der Intimität‹, sondern vielmehr eine Despotie der Ignoranz.43

Die öffentliche Rede über das Sterben solle nicht, gleichsam im Modus der Verdrän-
gung, sanktioniert werden, sondern aus »Solidarität unter Menschen«44 – ›im Geist 
eines geteilten politischen Interesses‹ – stattfinden. In diesem Sinne begreift Macho 
das Tagebuch Schlingensiefs als zeitgenössische Ars-moriendi-Literatur.45

Die Kontroverse um Schlingensiefs ›Krebstagebuch‹ verdeutlicht, dass auch sein auf 
die Tagebuchaufzeichnungen grundlegend rekurrierendes Kunst- und Künstlerdra-
ma Kirche der Angst in jener »Spannung zwischen Sichtbarkeit und Unsichtbarkeit, 
Phrasenhaftigkeit und Unsagbarkeit, offener Thematisierung und Verdrängung«46 
steht, die dem öffentlichen Diskurs von Krankheit, Sterben und Tod inhärent ist. 

42 	 Vgl. Macho / Marek 2007.
43 	 Macho 2009.
44 	 Ebd.
45 	 In seinen Texten und Theaterinszenierungen führt Schlingensief am eigenen Beispiel vor, 

wie der Umgang mit Krankheit, Sterben und Tod aussehen kann. Ihm sei klar geworden, er-
läutert er im Interview, dass er einen Auftrag habe, »das mitzuteilen« ; Schlingensief / Beh-
rendt 2009, S. 40. Eliza Altenhof verweist auf die »Ratgeberelemente« in Schlingensiefs 
Tagebuchveröffentlichung : »Das Erleiden einer Krebskrankheit und die Vorbereitung auf 
den Tod werden hier an einem prominenten Beispiel für die Öffentlichkeit sichtbar«, der 
Leserschaft werde eine Identifikation mit dem Künstler in dieser schwierigen Lebensphase 
ermöglicht ; Altenhof 2017, S. 261.

46 	 Caduff / Vedder 2017, S. 115.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-024 - am 14.02.2026, 12:50:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


213

Theaterkritiker, die Schlingensiefs Duisburger Stück besprechen, reflektieren dieses 
Spannungsverhältnis – Egozentrik und Exhibitionismus werden dem Autor-Regis-
seur jedoch weniger vorgeworfen als positiv angerechnet. Die überwiegende Mehrheit 
der Rezensenten zeigt sich von der Radikalität Schlingensiefs, seine Leidensgeschich-
te offenzulegen und künstlerisch zu verarbeiten, beeindruckt und ergriffen. »Hier 
hat einer sich selbst ausgebreitet, mit allen Ängsten, Zweifeln, Unzulänglichkeiten, 
in aller menschlichen Schwäche«, konstatiert Martina Herzog in der Westdeutschen 
Allgemeinen Zeitung. »Für diesen Mut verdient er Respekt.«47 Für Dorothea Marcus, 
Rezensentin auf www.nachtkritik.de, werde in Kirche der Angst »eine neue Dimen-
sion des Authentischen auf der Bühne« erreicht : »Privater und persönlicher, nackter 
und trauriger ist Schlingensief noch nie gewesen.«48 Der Abend sei, so Dirk Pilz in 
der Neuen Zürcher Zeitung, eine »von Schlingensiefs dichtesten, besten Arbeiten. 
Gerade das unerhört Distanzlose dieser Inszenierung verschafft ihr die Freiheit, ohne 
Vorbehalte in die Assoziationstiefen der leidenden Seele hinabzusteigen.«49 Man 
könne Kirche der Angst »egomanisch, exhibitionistisch, blasphemisch, kitschig und 
privat finden, aber auch anrührend, beeindruckend, authentisch, experimentell und 
mutig. Der Abend ist das alles – einerseits und andererseits, zugleich und zusam-
men«, schreibt Andreas Rossmann von der Frankfurter Allgemeinen Zeitung.50 »Das 
alles ist an Egozentrik nicht zu überbieten, aber auch nicht an Schärfe«, erklärt in der 
Süddeutschen Zeitung Egbert Tholl : »Irritiert schaut man zu, verstört, fassungslos. 
Und ja, auch bewundernd ob dieser Schonungslosigkeit.«51 Dass Schlingensief sei-
ne Krebserkrankung und Todesnähe autobiotheatral inszeniert, ist für den Zeit-Re-
dakteur Peter Kümmel die logische Konsequenz des seit jeher selbstbezogenen Pro-
gramms des Autor-Regisseurs :

Schlingensief hat immer die eigene Haut, das eigene Fleisch zu Markte getragen, er 
bewirtschaftet die eigene Biografie, ein Midas der Kunst, dem alles »Werk« und nichts 
»privat« ist. Und wieso soll man das Dringendste verschweigen ? Warum soll ausgerech-
net er Privatsache sein, der Tod ? […] Im Lauf des Abends begreift man seine Aktion 
immer weniger als den Akt eines wahnwitzigen Narzissten, der in unseren Blicken 
baden will. Man kommt dahin, Schlingensiefs Aktion auch als Akt der Großzügigkeit 
zu begreifen : Ein Mann vergesellschaftet seine Angst ; er stellt sie uns wie einen Über-
schuss an Wärme zur Verfügung.52

47 	 Herzog 2008.
48 	 Marcus 2008.
49 	 Pilz 2008.
50 	 Rossmann 2008.
51 	 Tholl 2008.
52 	 Kümmel 2008. Mit dem Bild, Schlingensief würde seine Angst wie überschüssige Wärme an 

das Publikum abgeben, spielt Kümmel auf Joseph Beuys an, dessen sozialplastisches Werk 
um den energetischen Wärmeaustausch kreist. Zu den Bezugnahmen auf Beuys in Kirche der 
Angst siehe unten, S. 323–349.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-024 - am 14.02.2026, 12:50:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


214

Indem Kümmel Schlingensiefs großzügigen Akt der ›Vergesellschaftung von Angst‹ 
würdigt, attestiert er der Theaterinszenierung, gemäß Macho, eine sozial- und gesell-
schaftspolitische Bedeutung. »Das Verbergen ist auch unter Künstlern das Übliche. 
Einer stirbt, und die anderen halten still«, so Kümmel weiter. »Die meisten Künstler 
verfahren mit eigener Krankheit wie alle anderen auch : Sie reden nicht darüber, sie 
lassen es geschehen, dass man sie abschiebt aus der Öffentlichkeit, dass man sie ent-
lässt in jene Sackgasse aus Fürsorge und Vergessen. Dass das mit Schlingensief nicht 
zu machen sein würde, war klar.«53 Ein anderer Kritiker freut sich über das »großar-
tige[] Comeback« des Regisseurs : Schlingensief, so ist in der Welt zu lesen, sei »wieder 
ganz der tolle Alte. Es ist, als hätte ihn die Krankheit vom Pfad der blödsinnigen 
Zerstreuung auf das zurückgeworfen, was ihn wirklich etwas angeht.«54

Authentizität wird als besondere Leistung von Kirche der Angst herausgestrichen, 
zugleich ist es ihre autobiografische, existenzielle Dimension, die dazu führt, dass 
sich mehrere Rezensenten einer Kritik der Schlingensief ’schen Theaterinszenierung 
verwehren.55 Ihr liege »eine Kunst der Masslosigkeit« zugrunde, »die vom Privatlei-
den ihres Künstlers lebt. Das aber entzieht sich letztlich der Kritik«,56 heißt es in der 
NZZ. Schlingensiefs Verhandlung des eigenen Todes sei so radikal, stellt eine weitere 
Rezensentin fest, »dass sich eine Kritik des Abends eigentlich von selbst verbietet«.57 
Auch der Bericht in der FAZ schließt damit, dass man über den Theaterabend nicht 
urteilen könne : »Da bleibt nur, gute Besserung zu wünschen.«58 Der Großteil der 
Kritiker versucht, Schlingensiefs Stück beschreibend beizukommen und es als emoti-
onales Kunsterlebnis zu schildern, das – »überbordend und assoziativ«59 – verschie-
dene, zuweilen widersprüchliche Bilder miteinander verknüpft und überlagert. Von 
einer »rauschhaften Überforderung«60 ist die Rede, zu der die intertextuelle und 
intermediale Dichte der Inszenierung beiträgt.

Dezidiert geht die Theaterkritik auf die liturgischen Anleihen und den kunstreli-
giösen Überbau von Kirche der Angst ein. Als eine »katholische, barocke, archaische, 
streng improvisierte Kunstmesse« und ein »bizarres, aufwühlendes Hochamt«61 
bezeichnet sie Rüdiger Schaper in seiner Rezension im Tagesspiegel. Julian Weber 
von der taz spricht von einem »Glaubensbekenntnis des Künstlers Christoph Schlin-
gensief, der vollkommen in seiner Kunst aufgeht.«62 Als »Schlingensiefs radikale 
Zwiesprache mit dem Gott der Kunst« beschreibt Marcus den Theaterabend.63 »In-

53 	 Kümmel 2008.
54 	 Heine 2008.
55 	 Vgl. auch Zorn 2017, S. 54.
56 	 Pilz 2008.
57 	 Marcus 2008.
58 	 Rossmann 2008.
59 	 Ebd.
60 	 Marcus 2008.
61 	 Schaper 2008.
62 	 Julian Weber 2008.
63 	 Marcus 2008.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-024 - am 14.02.2026, 12:50:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


215

time Beichte und künstlerische Bilanz gehen in ihm so nahtlos ineinander über wie 
das Sakrale und das Profane, das Blasphemische und das Heilig-Ernste«, konsta-
tiert Pilz.64 Für Matthias Heine, der für die Welt schreibt, ist Schlingensiefs »wilde 
synkretistische Messe« gar »der unterhaltsamste Gottesdienst«, an dem er je teilge-
nommen habe.65 Auch die magisch-sakrale Aufladung des sich als Künstlerpriester 
inszenierenden Autor-Regisseurs wird in den Rezensionen angesprochen, teilweise af-
firmativ bestärkt. Schlingensief erkläre sich zum eigenen Gott und seine Kunst zum 
Gottesritual, heißt es auf www.nachtkritik.de : »Er sitzt mit seiner ›Family‹ schließ-
lich als Christusfigur selbst beim Abendmahl und reicht seinen Leib und sein Blut«, 
»bringt uns sich selbst als Opfer dar«.66 Mit einem Augenzwinkern spricht Wolfgang 
Höbel im Spiegel von »Sankt Schlingensief« und dessen Auferstehung.67 Ferner wer-
den Schlingensief schamanistische Fähigkeiten zugesprochen. Schaper erklärt den 
Künstler zum »Schamane[n] des Ruhrgebiets« und das von ihm abgehaltene Messri-
tual zur »Voodoo-Messe«.68 Heine bekräftigt : »Wenn es unter uns einen Menschen 
gibt, der das Zeug zum Schamanen hätte, wie sie in früheren Zeiten die Schlüssel zu 
den Pforten zwischen dieser und anderen Welten bewahrten, dann ist es Schlingen-
sief.«69 In der Zeit wird Schlingensief als »Voodoo-Mann«, seine Inszenierung vor der 
Folie seines Voodoo-Glaubens ausgedeutet. Schlingensief setze

das System seiner Kunst gegen das System der Krankheit ; ein Geschwür gegen das 
andere. Was er tue, hat er mal gesagt, sei bloße Abwehr des Bösen, selbst wenn es sich 
als das Böse tarne. So funktioniere sein Voodoo-Glaube. Was den Voodoo-Gläubigen 
vom Christen unterscheide, haben wir damals gefragt. »Der Christ«, so Schlingensief, 
»geht in die Kirche, um Gott zu treffen. Der Voodoo-Mann will selbst Gott werden.« 
Diese Möglichkeit bleibt ja noch ; an ihr scheint er nun zu arbeiten.70

Dass Kümmel Schlingensiefs Theaterinszenierung als Versuch begreift, die böse 
Krankheit durch Kunst zu substituieren und dadurch abzuwehren, verweist auf den 
therapeutischen Impetus von Kirche der Angst. Die Vorstellung von der heilsamen 
Kunst wird in Kümmels Kritik jedoch gleichzeitig durch das Bild einer patholo-
gischen Kunst, das Kunst als ›Geschwür‹ imaginiert, durchkreuzt – ein Gedanke, 
der in der Besprechung von Wolfgang Höbel ebenfalls aufgegriffen wird.71 Höbel 
erinnert an Aufführungen an der Berliner Volksbühne, in welchen Schlingensief 
»mit roten Pusteln und eitrigen Blasen auf der nackten Brust durchs Publikum« 
sprang, »weil er gerade an einer Allergie laborierte und weil er ein paar Zuschauer 
erschrecken wollte.« Höbel zeigt sich von Kirche der Angst beeindruckt und bewegt, 

64 	 Pilz 2008.
65 	 Heine 2008.
66 	 Marcus 2008.
67 	 Höbel 2008.
68 	 Schaper 2008.
69 	 Heine 2008.
70 	 Kümmel 2008.
71 	 Vgl. Höbel 2008.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-024 - am 14.02.2026, 12:50:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


216

schlägt jedoch auch kritische Töne an. So bewertet er Schlingensiefs Rekurs auf die 
Fluxus-Bewegung, da »nicht allzu erhellend«, als überflüssig : »Für die Kunst, aus 
der eigenen Krankheit, aus seinem Zorn, aus seiner Hilf losigkeit einen ergreifenden 
Theaterabend zu machen«, benötige Schlingensief »kein Fluxus-Brimborium«. Die 
»Nachhilfestunde in Sachen Kunstgeschichte« vermag den Spiegel-Redakteur nicht 
zu überzeugen. Die Kraft von Kirche der Angst komme vielmehr »aus der Musik ; aus 
der Faszination am christlichen Ritual und dem Widerwillen dagegen ; aus der Spra-
che von Schlingensiefs Krankenakte ; manchmal auch aus dem Kitsch.«72 An dieser 
Stelle gilt es, Höbel zu widersprechen : Gerade die kunstwissenschaftlichen Bezü-
ge, insbesondere zu Fluxus, sind wesentlicher Bestandteil der autothanatografischen 
Theaterproduktion des Autor-Regisseurs. Um die Bedeutung dieser Referenzen, im 
Kontext der Schlingensief ’schen Krankengeschichte, erkennen und einordnen zu 
können, bedarf es jedoch eines spectator doctus. »[N]icht jede Quelle erschließt sich 
dem Betrachter – die Aufführung hatte keine Fußnoten«, stellt denn auch Welt-Re-
dakteur Heine fest.73 Mit der vorliegenden Untersuchung will ich ebendiese viel-
schichtigen Referenzen, Analogien und Assoziationen im Hinblick auf Schlingen-
siefs kunsthistorische Vorbilder aufarbeiten.

Unter den Pressestimmen bleiben Wolfgang Höbels kritische Anmerkungen die 
Ausnahme. Begeisterte Resonanz einerseits und vorsichtige Zurückhaltung ande-
rerseits bilden den Tenor der Theaterkritik. Mithin setzt die Krebserkrankung des 
Autor-Regisseurs eine Neubewertung seiner Person und Arbeit in Gang.74 Die Pres-
sereaktionen zeigen, dass Kirche der Angst dezidiert autobiografisch als Ausdruck 
authentischen Leidens gelesen, Schlingensief als Schmerzensmann und – dies beson-
ders deutlich in den Premierenkritiken Matthias Heines und Dorothea Marcus’ –  
kunstreligiös stilisiert wird.

72 	 Ebd.
73 	 Heine 2008.
74 	 Mit Blick auf das Tagebuch einer Krebserkrankung stellt auch Benjamin von Stuckrad-Barre  

fest, dass in der Rezeption ein Registerwechsel stattgefunden habe : Die Kritik schlage 
plötzlich »sakrale Töne« an, sie sei »mitunter ekelerregend einfühlsam« : »[E]s wurde offen-
bar gleichsam Abbitte für früheres Nichternstnehmen des Künstlers geleistet«, habe man 
Schlingensiefs frühere Arbeiten doch »immer wieder als bloß albern und pubertär abgetan« ; 
Stuckrad-Barre 2009. Kritisch äußert sich ebenfalls der Dramaturg Joachim Lux, der mit 
Schlingensief am Wiener Burgtheater zusammenarbeitete. Lux resümiert : »Er [Schlingen-
sief ] hat dann naturgemäß auch den Krebs zum Thema gemacht und da ist es dann aller-
dings manchmal gekippt, also weniger von seiner Seite aus als von der Seite des Publikums, 
wo jetzt sozusagen der Heiligenschein des drohenden Todes über ihm schwebte und jetzt alle 
möglichen Leute, die ihn vorher grauenhaft fanden, jetzt adoriert haben. Er war sozusagen 
salonfähig geworden durch die Krankheit und das ist natürlich selbst wiederum ein obszöner 
Vorgang, den man eigentlich eher den Leuten anlasten muss und weniger ihm« ; Joachim 
Lux, zit. nach »In memoriam Christoph Schlingensief« 2010.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-024 - am 14.02.2026, 12:50:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

