1 Diskussion und Rezeption

Der Premiere von Eine Kirche der Angst vor dem Fremden in mir geht eine »Inter-
view-Offensive«?® Schlingensiefs voraus. Mit schonungsloser Offenheit berichtet
der Autor-Regisseur in Gespriachen mit Pressevertretern von seiner Erkrankung und
Therapie, im Magazin der Siddeutschen Zeitung lisst er Ausschnitte aus seinen tran-
skribierten Diktafonaufnahmen aus dem Krankenhaus vorabdrucken.?® Wiederholt
erzihlt er den Journalisten von seinem Hadern mit Gott und der Kirche, die er
als »zu sprode und starr«®® kritisiert. »Ich erlebe die Beziechung zu meinem Gott
als Kampfsituation, erklirt er dem 7agesspiegel. »Wenn man einen solchen Schlag
abkriegt, kann man das nicht einfach akzeptieren.«3! Die Duisburger Theaterinsze-
nierung kiindigt Schlingensief als »ganz personliche Angstkirche«®? und »eigenen
Gottesdiensw?®® an: »Es wird, im zweiten Teil, ein Begribnisgottesdienst, eine Toten-
messe, so wie ich sie mir vorstelle, die Defizite der anonymen kirchlichen Rituale,
die mich schon als Kind gestért haben, sollen angegangen werden. Der Versuch, eine
Kirche zu bauen, die zu mir passt und mir wirklich hilft und die dann vielleicht auch
anderen hilft.«34

Dass Schlingensief seine Krankheit als theatrales Material heranzicht, bleibt nicht
ohne Kritik. Johannes Seibel, Redakteur der konservativen katholischen Wochen-
zeitung Die Tagespost, beanstandet das Schlingensief’sche Theaterprojekt. In Seidels
Beitrag vom 11. September 2008, zehn Tage vor der Urauffithrung, lesen wir:

Anstatt zu verstummen, sich zuriickzuziehen, Gedanken zu fassen, was die angemessene
Reaktion auf die angeblich von Schlingensief gewonnene Einsicht wire, wie hinfillig
doch das Leben sei, iibernimmt er sofort wieder eine Rolle, die nimlich des Leidensbe-
auftragten. Und schon wieder wird das Sterben éffentlich als Tragddie verhandelt, als
heroische Kampfsituation, als Herausforderung fiir echte Berserker.3>

Das Sterben sei »still, lautlos, wortlos, handlungslos«, schreibt Seibel, der fiir eine
kontemplative Kultur des Sterbens plidiert, wie sie in der Hospizbewegung und Pal-
liativmedizin praktiziert werde. Diesem kontemplativen Moment stehe Schlingensief
mit dem 6ffentlichen Verhandeln und Inszenieren seiner Todeskrankheit entgegen:
»[D]as Denken an das Sterben wird schon wieder dramatisch, es wird inszeniert.«3¢
Der Vorwurf, Schlingensief wiirde seine Krankheit narzisstisch ausstellen, wird 2009

28 HEINE 2008.

29  Vgl. D1EZ 2008.

30 SCHLINGENSIEF/SEIDLER 2008.

31 SCHLINGENSIEF/SCHAPER 2008.

32  SCHLINGENSIEF/ MOMMERT 2008.

33 SCHLINGENSIEF/SEIDLER 2008.

34  SCHLINGENSIEF/ MICHALZIK 2008.

35  SEIBEL 2008.

36 Ebd. In seinem Tagebuch nimmt Schlingensief emport Bezug auf Seidels Artikel; vgl.
SCHLINGENSIEF 2009, S. 240f.

210

https://dol.org/10.14361/9783839471920-024 - am 14.02.2026, 12:50:44, -



https://doi.org/10.14361/9783839471920-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

nach der Publikation seines >Krebstagebuchs« So schin wir hier kanns im Himmel
gar nicht sein! erneut laut. So beschwert sich Richard Kimmerlings im Feuilleton
der Frankfurter Allgemeinen Zeitung iiber eine grassierende »Krebsliteratur«: »Lasst
mich mit eurem Krebs in Ruhe. Ich kann es nicht mehr héren. Und lesen.«3” Das
Tagebuch Schlingensiefs sei zwar »ein bemerkenswertes Dokument einer radikalen
Kiinstlerexistenz«, doch bediene sich der Autor im exhibitionistischen Erzihlen sei-
nes Leidens »Dramatisierungsformen der Sensationspresse«, die seinem Text einen
boulevardesken Anstrich geben.?® Dieser Kritik schlief3t sich Michael Angeles Kom-
mentar Wer hat geil Krebs?, erschienen in der Wochenzeitung Der Freitag, an. Gegen
den »gern gelesene[n] Exhibitionismus« von Kranken- und Sterbeberichten ins Feld
zichend, stellt Angele die Legitimation solcher »Bekenntnisliteratur« infrage: »Es
mag eine Leistung sein, das Publikum tiber seine Krankheit so zu unterrichten, dass
es sich nicht langweilt, aber lige wahre Grofe nicht auch hier im Verzicht?«3® Mithin
variiert Angele das Postulat Seibels, Krankheit und Sterben nicht in der Offentlich-
keit, sondern im Stillen und Privaten auszuhandeln. »Wenn die eigene Krankheit
schon offentlich gemacht werden muss«, so Angele weiter, »dann bitte mit dem An-
spruch, es nicht unter dem Rang von Kunst zu machen.«*°

Es ist festzuhalten, dass sich die gegen Schlingensief vorgebrachte Kritik vornehm-
lich auf die — literarische oder theatrale — Dramatisierung: seiner Krankheitserfah-
rungen bezieht, die als effekthascherisch, inadiquat und »unangenechm«*! abgelehnt
wird. Wihrend der Umstand, dass es sich um den Erfahrungsbericht einer rradikalen
Kiinstlerexistenz« handelt, das kritische Urteil Kimmerlings’ wenig abmildert, ver-
weist Angeles Appell, aus der eigenen Krankheit (zumindest) Kunst zu machen, auf

37 KAMMERLINGS 2009. Zu dieser im Jahr 2009 um Krebs- bzw. Krankheitsliteratur entbren-
nenden Feuilletondebatte siche ferner N. ScHMIDT 2018, S.24—27. Nina Schmidt interpre-
tiert die ablehnenden Reaktionen der Literaturkritik als typischen Abwehrmechanismus
gegen »illness and disability narratives«: »The turn this debate took exhibits a societally man-
ifest uneasiness with the topics taking center stage in the contested texts«; ebd., S.24.

38 KAMMERLINGS 2009.

39 ANGELE 2009. Auf Angeles Artikel reagiert Schlingensief prompt mit einer Replik, die er
auf www.freitag.de als Antwort im offentlichen Kommentarfeld unter Angeles Text und
zugleich als Blogeintrag auf www.geschockte-patienten.de postet: »|...] sollen wir alle ganz
chrenhaft schweigen, damit wir diese schreienden gesundheitsbilder im tv nicht stéren: su-
permodelle, kriftige haare, weifle zihne, adoniskérper?« Seinem Arger unmissverstindlich
Luft machend, erklirt Schlingensief die Journalisten Angele und Kimmerlings zu »bou-
levard-deppens, »die leiden und sterben zum boulevard erkliren ... — ach lass doch, sagen
meine freunde ... nicht mal ignorieren wiirde ich dieses freitags-mini-blatt! nein, nein, sage
ich! ganz im gegenteil! der faz-artikeldreck war der anfang fiir so obrigkeitshorige idioten
wie dieser kommentarschreiber, der nun hofft[,] eventuell zum vorstellungsgesprich bei der
faz eingeladen zu werden! wenn er sich da mal nicht getduscht hat. die faz hat sich mittler-
weile fiir diesen scheiffartikel von herrn kimmerling[s] bei mir und einem teil der anderen
krebskranken entschuldigt!«; Patientendoktor Schlingensief berichter 2009: Blogeintrag vom
3. September 2009.

40 ANGELE 2009.

41 KAMMERLINGS 2009.

211

https://dol.org/10.14361/9783839471920-024 - am 14.02.2026, 12:50:44, -



https://doi.org/10.14361/9783839471920-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

die gesellschaftliche Sonderstellung des Kiinstlers, dem die Transgression — auch im
tabuisierten Sprechen tiber Krankheit, Sterben und Tod — erlaubt ist. Angele verur-
teilt somit in einem paradoxen Gestus sowohl die Tatsache, dass Schlingensief sein
Kranksein und Sterben exhibitionistisch inszeniert und kiinstlerisch verarbeitet, als
auch die Tatsache, dass das Schlingensief’sche »Krebstagebuch« zu wenig Kunst sei.

Gegen die Polemik von Kdmmerlings und Angele nimmt Thomas Macho in der
Neuen Ziircher Zeitung Stellung. Der Kulturwissenschaftler, der sich fiir eine »neue
Sichtbarkeit des Todes«4? starkmacht, verteidigt das 6ffentliche Thematisieren des
Sterbens als eine gesellschaftspolitische Notwendigkeit. Er schreibt:

Wenn Kimmerlings und Angele die Mitteilung von Krankheiten riigen, deren Verlauf
doch bekannt sei, verkennen sie die Pointe, die sich darin manifestiert, dass wir zwar
allein sterben, aber dieses Schicksal mit allen Menschen teilen. Daraus erklirt sich ein
Redewunsch und Gesprichsbedarf, der nicht in Privatrdume und sogenannte Intimzo-
nen verbannt werden darf. Dass wir alle sterben miissen, ist nimlich keineswegs banal,
sondern vielmehr ein Fundament politischer Synthesis, das die altgriechische Demo-
kratie — in der Anrede ihrer Biirger als »Sterbliche« — regelmissig betonte. [...] Darum
ist die Frage nach dem literarischen Wert der neuesten Texte einer zeitgendssischen
ars moriendi zwar legitim, doch nicht im Zeichen von Peinlichkeit oder Uberdruss,
sondern allenfalls im Geist eines geteilten politischen Interesses, wie es Schlingensief
in seiner »Kirche der Angst« bekennt. Was droht, ist nicht die (zumeist falsch zitierte)

’Tyrannei der Intimitit, sondern vielmehr eine Despotie der Ignoranz.43

Die 6ffentliche Rede tiber das Sterben solle nicht, gleichsam im Modus der Verdrin-
gung, sanktioniert werden, sondern aus »Solidaritit unter Menschen«#* —im Geist

eines geteilten politischen Interessesc — stattfinden. In diesem Sinne begreift Macho
das Tagebuch Schlingensiefs als zeitgendssische Ars-moriendi-Literatur.®>

Die Kontroverse um Schlingensiefs »Krebstagebuch« verdeutlicht, dass auch sein auf
die Tagebuchaufzeichnungen grundlegend rekurrierendes Kunst- und Kiinstlerdra-
ma Kirche der Angst in jener »Spannung zwischen Sichtbarkeit und Unsichtbarkeit,
Phrasenhaftigkeit und Unsagbarkeit, offener Thematisierung und Verdringung«#®
steht, die dem 6ffentlichen Diskurs von Krankheit, Sterben und Tod inhirent ist.

42 Vgl. MacHO/MAREK 2007.

43  MAcHO 2009.

44  Ebd.

45 In seinen Texten und Theaterinszenierungen fithrt Schlingensief am eigenen Beispiel vor,
wie der Umgang mit Krankheit, Sterben und Tod aussehen kann. Thm sei klar geworden, er-
ldutert er im Interview, dass er einen Auftrag habe, »das mitzuteilen«; SCHLINGENSIEF/ BEH-
RENDT 2009, S.40. Eliza Altenhof verweist auf die »Ratgeberelemente« in Schlingensiefs
Tagebuchveréffentlichung: »Das Erleiden einer Krebskrankheit und die Vorbereitung auf
den Tod werden hier an einem prominenten Beispiel fiir die Offentlichkeit sichtbar«, der
Leserschaft werde eine Identifikation mit dem Kiinstler in dieser schwierigen Lebensphase
ermoglicht; ALTENHOF 2017, S.261.

46 CaADUFF/VEDDER 2017, S.1I5.

212

https://dol.org/10.14361/9783839471920-024 - am 14.02.2026, 12:50:44, -



https://doi.org/10.14361/9783839471920-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Theaterkritiker, die Schlingensiefs Duisburger Stiick besprechen, reflektieren dieses
Spannungsverhilinis — Egozentrik und Exhibitionismus werden dem Autor-Regis-
seur jedoch weniger vorgeworfen als positiv angerechnet. Die iiberwiegende Mehrheit
der Rezensenten zeigt sich von der Radikalitdt Schlingensiefs, seine Leidensgeschich-
te offenzulegen und kiinstlerisch zu verarbeiten, beeindruckt und ergriffen. »Hier
hat einer sich selbst ausgebreitet, mit allen Angsten, Zweifeln, Unzulinglichkeiten,
in aller menschlichen Schwiche«, konstatiert Martina Herzog in der Westdeutschen
Allgemeinen Zeitung. »Fiir diesen Mut verdient er Respekt.«*” Fiir Dorothea Marcus,
Rezensentin auf www.nachtkritik.de, werde in Kirche der Angst »eine neue Dimen-
sion des Authentischen auf der Bithne« erreicht: »Privater und personlicher, nackter
und trauriger ist Schlingensief noch nie gewesen.«*® Der Abend sei, so Dirk Pilz in
der Neuen Ziircher Zeitung, eine »von Schlingensiefs dichtesten, besten Arbeiten.
Gerade das unerhért Distanzlose dieser Inszenierung verschafft ihr die Freiheit, ohne
Vorbehalte in die Assoziationstiefen der leidenden Seele hinabzusteigen.«** Man
konne Kirche der Angst »egomanisch, exhibitionistisch, blasphemisch, kitschig und
privat finden, aber auch anriihrend, beeindruckend, authentisch, experimentell und
mutig. Der Abend ist das alles — einerseits und andererseits, zugleich und zusam-
meng, schreibt Andreas Rossmann von der Frankfurter Allgemeinen Zeitung>° »Das
alles ist an Egozentrik nicht zu iiberbieten, aber auch nicht an Schirfe«, erklirt in der
Siiddeutschen Zeitung Egbert Tholl: »Irritiert schaut man zu, verstort, fassungslos.
Und ja, auch bewundernd ob dieser Schonungslosigkeit.«>> Dass Schlingensief sei-
ne Krebserkrankung und Todesnihe autobiotheatral inszeniert, ist fiir den Zeir-Re-
dakteur Peter Kiimmel die logische Konsequenz des seit jeher selbstbezogenen Pro-
gramms des Autor-Regisseurs:

Schlingensief hat immer die eigene Haut, das eigene Fleisch zu Markte getragen, er
bewirtschaftet die eigene Biografie, ein Midas der Kunst, dem alles »Werk« und nichts
»privat« ist. Und wieso soll man das Dringendste verschweigen? Warum soll ausgerech-
net er Privatsache sein, der Tod? [...] Im Lauf des Abends begreift man seine Aktion
immer weniger als den Akt eines wahnwitzigen Narzissten, der in unseren Blicken
baden will. Man kommt dahin, Schlingensiefs Aktion auch als Akt der Grof8ziigigkeit
zu begreifen: Ein Mann vergesellschaftet seine Angst; er stellt sie uns wie einen Uber-
schuss an Wirme zur Verfﬁgung.52

47 HERZOG 2008.

48 MARCUS 2008.

49  Pi1Lz 2008.

50 RossMANN 2008.

51 TnHoLL 2008.

52 KOUMMEL 2008. Mit dem Bild, Schlingensief wiirde seine Angst wie iiberschiissige Warme an
das Publikum abgeben, spielt Kiimmel auf Joseph Beuys an, dessen sozialplastisches Werk
um den energetischen Wirmeaustausch kreist. Zu den Bezugnahmen auf Beuys in Kirche der
Angst sieche unten, S.323-349.

213

https://dol.org/10.14361/9783839471920-024 - am 14.02.2026, 12:50:44, -



https://doi.org/10.14361/9783839471920-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Indem Kiimmel Schlingensiefs grof8ziigigen Akt der »Vergesellschaftung von Angst
wiirdigt, attestiert er der Theaterinszenierung, gemifl Macho, eine sozial- und gesell-
schaftspolitische Bedeutung. »Das Verbergen ist auch unter Kiinstlern das Ubliche.
Einer stirbt, und die anderen halten still«, so Kiimmel weiter. »Die meisten Kiinstler
verfahren mit eigener Krankheit wie alle anderen auch: Sie reden nicht dariiber, sie
lassen es geschehen, dass man sie abschiebt aus der Offentlichkeit, dass man sie ent-
ldsst in jene Sackgasse aus Fiirsorge und Vergessen. Dass das mit Schlingensief nicht
zu machen sein wiirde, war klar.«>® Ein anderer Kritiker freut sich tiber das »groflar-
tige[] Comeback« des Regisseurs: Schlingensief, so ist in der Welr zu lesen, sei »wieder
ganz der tolle Alte. Es ist, als hitte ihn die Krankheit vom Pfad der blédsinnigen
Zerstreuung auf das zuriickgeworfen, was ihn wirklich etwas angeht.«>*

Authentizitdt wird als besondere Leistung von Kirche der Angst herausgestrichen,
zugleich ist es ihre autobiografische, existenzielle Dimension, die dazu fiihre, dass
sich mehrere Rezensenten einer Kritik der Schlingensief’schen Theaterinszenierung
verwehren.>> Thr liege »eine Kunst der Masslosigkeit« zugrunde, »die vom Privatlei-
den ihres Kiinstlers lebt. Das aber entzieht sich letztlich der Kritik«,>¢ heifit es in der
NZZ. Schlingensiefs Verhandlung des eigenen Todes sei so radikal, stellt eine weitere
Rezensentin fest, »dass sich eine Kritik des Abends eigentlich von selbst verbietet«.>”
Auch der Bericht in der FAZ schliefit damit, dass man iiber den Theaterabend nicht
urteilen konne: »Da bleibt nur, gute Besserung zu wiinschen.«>® Der Grofiteil der
Kritiker versucht, Schlingensiefs Stiick beschreibend beizukommen und es als emoti-
onales Kunsterlebnis zu schildern, das — »iiberbordend und assoziativ«®® — verschie-
dene, zuweilen widerspriichliche Bilder miteinander verkniipft und tiberlagert. Von
einer »rauschhaften Uberforderung«® ist die Rede, zu der die intertextuelle und
intermediale Dichte der Inszenierung beitrigt.

Dezidiert geht die Theaterkritik auf die liturgischen Anleihen und den kunstreli-
giosen Uberbau von Kirche der Angst ein. Als eine »katholische, barocke, archaische,
streng improvisierte Kunstmesse« und ein »bizarres, aufwiihlendes Hochame«®!
bezeichnet sie Riidiger Schaper in seiner Rezension im 7Zagesspiegel. Julian Weber
von der faz spricht von einem »Glaubensbekenntnis des Kiinstlers Christoph Schlin-
gensief, der vollkommen in seiner Kunst aufgeht.«®? Als »Schlingensiefs radikale
Zwiesprache mit dem Gott der Kunst« beschreibt Marcus den Theaterabend.®® »In-

53 KUMMEL 2008.

54 HEINE 2008.

55  Vgl. auch Zorn 2017, S. 54.
56 PiLz 2008.

57 MaARrcus 2008.

58 ROSSMANN 2008.

59 Ebd.

60 MARcuUs 2008.

61  SCHAPER 2008.

62 JurLiaN WEBER 2008.
63 MARcuUS 2008.

214

https://dol.org/10.14361/9783839471920-024 - am 14.02.2026, 12:50:44, -



https://doi.org/10.14361/9783839471920-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

time Beichte und kiinstlerische Bilanz gehen in ihm so nahtlos ineinander iiber wie
das Sakrale und das Profane, das Blasphemische und das Heilig-Ernste«, konsta-
tiert Pilz.%% Fiir Matthias Heine, der fiir die We/r schreibt, ist Schlingensiefs »wilde
synkretistische Messe« gar »der unterhaltsamste Gottesdienst«, an dem er je teilge-
nommen habe.®> Auch die magisch-sakrale Aufladung des sich als Kiinstlerpriester
inszenierenden Autor-Regisseurs wird in den Rezensionen angesprochen, teilweise af-
firmativ bestirkt. Schlingensief erklire sich zum eigenen Gott und seine Kunst zum
Gottesritual, heiflt es auf www.nachtkritik.de: »Er sitze mit seiner »Family« schlief3-
lich als Christusfigur selbst beim Abendmahl und reicht seinen Leib und sein Blut,
»bringt uns sich selbst als Opfer dar«.®¢ Mit einem Augenzwinkern spricht Wolfgang
Hébel im Spiegel von »Sankt Schlingensief« und dessen Auferstehung.%” Ferner wer-
den Schlingensief schamanistische Fihigkeiten zugesprochen. Schaper erklirt den
Kiinstler zum »Schamane[n] des Ruhrgebiets« und das von ihm abgehaltene Messri-
tual zur »Voodoo-Messe«.*® Heine bekriftigt: »Wenn es unter uns einen Menschen
gibt, der das Zeug zum Schamanen hitte, wie sie in fritheren Zeiten die Schliissel zu
den Pforten zwischen dieser und anderen Welten bewahrten, dann ist es Schlingen-
sief.«®? In der Zeir wird Schlingensief als »Voodoo-Mann, seine Inszenierung vor der
Folie seines Voodoo-Glaubens ausgedeutet. Schlingensief setze

das System seiner Kunst gegen das System der Krankheit; ein Geschwiir gegen das
andere. Was er tue, hat er mal gesagt, sei blofSe Abwehr des Bésen, selbst wenn es sich
als das Bose tarne. So funktioniere sein Voodoo-Glaube. Was den Voodoo-Gliubigen
vom Christen unterscheide, haben wir damals gefragt. »Der Christe, so Schlingensief,
»geht in die Kirche, um Gott zu treffen. Der Voodoo-Mann will selbst Gott werden.«
Diese Moglichkeit bleibt ja noch; an ihr scheint er nun zu arbeiten.”?

Dass Kiimmel Schlingensiefs Theaterinszenierung als Versuch begreift, die bose
Krankheit durch Kunst zu substituieren und dadurch abzuwehren, verweist auf den
therapeutischen Impetus von Kirche der Angst. Die Vorstellung von der heilsamen
Kunst wird in Kiitmmels Kritik jedoch gleichzeitig durch das Bild einer patholo-
gischen Kunst, das Kunst als »Geschwiir< imaginiert, durchkreuzt — ein Gedanke,
der in der Besprechung von Wolfgang Hébel ebenfalls aufgegriffen wird.”! Hébel
erinnert an Auffithrungen an der Berliner Volksbiithne, in welchen Schlingensief
»mit roten Pusteln und eitrigen Blasen auf der nackten Brust durchs Publikumc«
sprang, »weil er gerade an einer Allergie laborierte und weil er ein paar Zuschauer
erschrecken wollte.« Hébel zeigt sich von Kirche der Angst beeindrucke und bewegt,

64 PirLz 2008.

65 HEINE 2008.

66 MARcUS 2008.
67 HOBEL 2008.

68 SCHAPER 2008.
69 HEINE 2008.

70 KUMMEL 2008.
71  Vgl. HOBEL 2008.

215

https://dol.org/10.14361/9783839471920-024 - am 14.02.2026, 12:50:44, -



https://doi.org/10.14361/9783839471920-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

schligt jedoch auch kritische Tone an. So bewertet er Schlingensiefs Rekurs auf die
Fluxus-Bewegung, da »nicht allzu erhellends, als iiberfliissig: »Fiir die Kunst, aus
der eigenen Krankheit, aus seinem Zorn, aus seiner Hilflosigkeit einen ergreifenden
Theaterabend zu machenc, bendtige Schlingensief »kein Fluxus-Brimboriume«. Die
»Nachhilfestunde in Sachen Kunstgeschichte« vermag den Spiege/-Redakteur nicht
zu Uberzeugen. Die Kraft von Kirche der Angst komme vielmehr »aus der Musik; aus
der Faszination am christlichen Ritual und dem Widerwillen dagegen; aus der Spra-
che von Schlingensiefs Krankenakte; manchmal auch aus dem Kitsch.«”? An dieser
Stelle gilt es, Hobel zu widersprechen: Gerade die kunstwissenschaftlichen Bezii-
ge, insbesondere zu Fluxus, sind wesentlicher Bestandteil der autothanatografischen
Theaterproduktion des Autor-Regisseurs. Um die Bedeutung dieser Referenzen, im
Kontext der Schlingensief’schen Krankengeschichte, erkennen und einordnen zu
konnen, bedarf es jedoch eines spectator doctus. »[N]icht jede Quelle erschliefit sich
dem Betrachter — die Auffithrung hatte keine FuSnotenc, stellc denn auch Wels-Re-
dakteur Heine fest.”> Mit der vorliegenden Untersuchung will ich ebendiese viel-
schichtigen Referenzen, Analogien und Assoziationen im Hinblick auf Schlingen-
siefs kunsthistorische Vorbilder aufarbeiten.

Unter den Pressestimmen bleiben Wolfgang Hébels kritische Anmerkungen die
Ausnahme. Begeisterte Resonanz einerseits und vorsichtige Zuriickhaltung ande-
rerseits bilden den Tenor der Theaterkritik. Mithin setzt die Krebserkrankung des
Autor-Regisseurs eine Neubewertung seiner Person und Arbeit in Gang.”# Die Pres-
sereaktionen zeigen, dass Kirche der Angst dezidiert autobiografisch als Ausdruck
authentischen Leidens gelesen, Schlingensief als Schmerzensmann und — dies beson-
ders deutlich in den Premierenkritiken Matthias Heines und Dorothea Marcus’ —
kunstreligiés stilisiert wird.

72 Ebd.

73  HEINE 2008.

74 Mit Blick auf das Tagebuch einer Krebserkrankung stellt auch Benjamin von Stuckrad-Barre
fest, dass in der Rezeption ein Registerwechsel stattgefunden habe: Die Kritik schlage
plotzlich »sakrale Tone« an, sie sei »mitunter ekelerregend einfithlsame«: »[E]s wurde offen-
bar gleichsam Abbitte fiir fritheres Nichternstnehmen des Kiinstlers geleistet«, habe man
Schlingensiefs frithere Arbeiten doch »immer wieder als blof§ albern und pubertir abgetan«;
STUCKRAD-BARRE 2009. Kritisch duf8ert sich ebenfalls der Dramaturg Joachim Lux, der mit
Schlingensief am Wiener Burgtheater zusammenarbeitete. Lux restimiert: »Er [Schlingen-
sief] hat dann naturgemifl auch den Krebs zum Thema gemacht und da ist es dann aller-
dings manchmal gekippt, also weniger von seiner Seite aus als von der Seite des Publikums,
wo jetzt sozusagen der Heiligenschein des drohenden Todes tiber ihm schwebte und jetzt alle
moglichen Leute, die ihn vorher grauenhaft fanden, jetzt adoriert haben. Er war sozusagen
salonfihig geworden durch die Krankheit und das ist natiirlich selbst wiederum ein obszoner
Vorgang, den man eigentlich eher den Leuten anlasten muss und weniger ihme«; Joachim
Lux, zit. nach »In memoriam Christoph Schlingensief« 2010.

216

https://dol.org/10.14361/9783839471920-024 - am 14.02.2026, 12:50:44, -



https://doi.org/10.14361/9783839471920-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

