Unaufrichtigkeit

Etwas ist faul an der Reaktion. Vieles sogar, aber eines fillt durchgehend ins Auge: Die
Texte der Reaktion sind von einer charakteristischen Unaufrichtigkeit bestimmt. Ma-
chen wir uns nichts vor: Es gibt keine totale Aufrichtigkeit; wahrscheinlich wire noch die
Forderung, vollstindig ehrlich zu sein, nicht nur unmenschlich, sie wiirde uns auch, vor
lauter Selbstbespiegelung, aller effektiven Handlungsmacht berauben. Ein ganz und gar
aufrichtiges Buch liefRe sich entweder nicht schreiben oder es wire ein endloser Kom-
mentar seines ersten Satzes. Vielleicht ist es ja sogar so, wie die Psychoanalyse es na-
helegt, dass der Kern unserer Strebungen, selbst noch der intellektuellsten, uns selbst
immer verschlossen bleiben muss. Doch selbst wenn das alles stimmt, dann gibt es im-
mer noch den Unterschied zwischen einem Text, der sich auf eigene Gefahr daran macht,
das Unklare zu kliren, damit Unsicherheiten, Aporien, Enttiuschungen riskierend; und
einem Text, der zwar viel von Gefahren und Risikos spricht, sich aber im Zweifel an Pa-
rolen, Phrasen oder vorgestanzten Argumentationsmustern und Schemata des Denkens
hilt, um sich gerade nicht der Fragwiirdigkeit auszusetzen.

Der Reaktion kommt eine primdre oder konstitutive Unaufrichtigkeit zu. Es geschieht
ihr nicht, hier und da, dass sie einen Begriff ungeklirt lisst oder sich irrtiimlich auf ei-
ne Scheinevidenz verlisst. Insofern die Aufgabe des reaktioniren Textes der Exorzismus
der ontologischen Nichtigkeit mit den Mitteln des Erhabenen ist, muss er vom Weg der
kritischen Durchdringung der Wirklichkeit abbiegen. Der reaktionire Text hat etwas in-
trinsisch Phantasmatisches, »etwas Fiktives. Es glaubt eigentlich niemand mehr so ganz
daran.« Adorno, der das sagt, spricht itber den Rechtsradikalismus der 60er wie der 30er

Jahre.

Dieses Moment des Angedrehten, sich selbst nicht ganz Glaubenden, hat er [der Natio-
nalismus] brigens schon in der Hitlerzeit gehabt. Und dieses Schwanken, diese Am-
bivalenz, zwischen dem liberdrehten Nationalismus und dem Zweifel daran, der dann
wieder es notwendig macht, ihn zu iiberspielen, damit man ihn sich selbst und ande-
ren gleichsam einredet, das war damals auch schon zu beobachten.?

1 Adorno: Aspekte. 13.
2 Ebd. 14.

14.02.2026, 09:55:59. B -


https://doi.org/10.14361/9783839469798-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

284

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Der hypertrophe Nationalismus und die Reaktion haben etwas »Angedrehtes«, und es
ist exakt diese Unglaubwiirdigkeit, die es erzwingt, dass ihre Evokationen immer wieder
von vorne anfangen miissen. Sie gelangen nie tiber die erste Seite hinaus, nun aber aus
dem exakt gegenteiligen Grund als bei den Texten, die vollstindig aufrichtig sein wollen:
diesmal kann der Text nicht fortschreiten, weil er immer von neuem seine eigene Fiktion
bekriftigen muss, die er sich selbst nicht glaubt.

Adorno bietet einen wichtigen Hinweis auf den Grund dieses Angedrehten und Fikti-
ven: Da soll etwas glaubhaft gemacht werden, was faktisch schon vergangen ist, und ge-
nau aus dieser Diskrepanz entsteht die zerstorerische Kraft des Rechtsradikalismus: »[...]
es ist ja sehr oft so, dass Uberzeugungen und Ideologien gerade dann, wenn sie eigent-
lich durch die objektive Situation nicht mehr recht substantiell sind, ihr Dimonisches,
ihr wahrhaft Zerstorerisches annehmenc, wie der Fall der Hexenverfolgungen zeigt.?

Das ist richtig, aber es fithrt nicht weit genug: Die Reaktion, ebenso der Faschismus
sind nicht archaisch und urtiimelnd, ohne zugleich maximal futuristisch und itbermo-
dern zu sein. Der Faschismus ist der Versuch, die Moderne rechts zu iiberholen, und die
Reaktion versteht sich gerade nicht als Riickkehr zum Ancien Regime, sondern als Be-
grindung einer Neuen Ordnung — und zwar spitestens seit dem Zeitpunkt, zu dem der
Kampf gegen die Moderne faktisch verloren ist: Die pseudodemokratische Legitimie-
rung der faschistischen Diktaturen beweist, dass der Faschismus eine Antwort auf die
Fragestellungen der Moderne ist, »die demokratische Formulierung eines antidemokra-
tischen Aktes«.* (Bei Bedarf kann die Reaktion freilich gemiitlichste Pflege der feudalen,
aristokratischen, monarchischen und selbst tribalen Vergangenheiten betreiben — oder
was sie sich darunter vorstellt.)

Natiirlich ist die Reaktion fiktiv, insofern sie meint, Tote wiederbeleben zu kénnen.
Sie ist aber auch fiktiv, angedreht, insofern sie gleich einen neuen Schlag Menschen pro-
duzieren will. Ihre Unaufrichtigkeit ist auch dort, wo sie sich in eine unbekannte, aber
grofde Zukunft entwirft. Woran liegt das?

Bekanntlich hat Sartre einen wichtigen Vorschlag zum Verstindnis der Unaufrich-
tigkeit gemacht, der uns vor Leichtfertigkeiten bewahren kann.® Seine Erérterung des
Phinomens verweist auf die Struktur menschlicher Existenz: Dieses ist als ein Fiir-sich
nie von der Art objektiver Identitit, seine Wahrheit ist nicht die eines Dinges, dessen
An-sich konstatiert und iberpriift werden kann. Die Wahrheit menschlicher Existenz
liegt immer in einer reflexiven Auseinandersetzung mit sich selbst, mit der eigenen Ver-
gangenheit wie Gegenwart, in der das Spiel der Nichtungen jede eindeutige Festlegung
zuschanden macht: Ich bin eben nie ganz und gar und eindeutig der oder jener; bin ich
ein Feigling, so ist auch meine Feigheit mir nicht so Eigenschaft, dass mir nicht zugleich
auch die Nicht-Feigheit wenigstens im Grundsatz zukommt. Ich bin immer das, was ich
nicht bin, und bin das nicht, was ich bin, einfach weil meine Existenz als solche eine Di-
stanz zwischen mich und alle fixen, verdinglichten Eigenschaften setzt.®

3 Ebd. 13.

4 Jinger: Der Arbeiter. 270.

5 Sartre: Létre et le néant. 81-106.

6 Man erkennt hierim Ubrigen gut, wie viel zwischen Sartres und Heideggers Thematisierungen des
»Nichts«liegt. Bei Sartre wird dieses Nichts nicht selbst mystifiziert (ebenso wenig wie »das Sein«),

14.02.2026, 09:55:59. B -


https://doi.org/10.14361/9783839469798-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Unaufrichtigkeit

Die Unaufrichtigkeit ist daher eine Gefahr, die in allen Projekten der menschlichen
Existenz lauert. Ja, noch das Projekt der Aufrichtigkeit, das Ideal volliger Ehrlichkeit wi-
re eine Unaufrichtigkeit, weil sie eine dingliche Existenz anstrebt: ganz mit sich selbst
identisch sein. Ihr Ziel wire die Abschaffung der Existenzweise, in der allein es den Un-
terschied von Aufrichtigkeit und Unaufrichtigkeit gibt.

Sartres Analyse ist deshalb so wertvoll, weil sie aufzeigt, dass man sich von der Un-
aufrichtigkeit (wie von ihrem Gegenteil — wenn es denn eines ist) kein zu einfaches Bild
machen darf. Im Besonderen darf man nicht glauben, dass die Aufrichtigkeit in einer
schlichten Ubereinstimmung oder Deckungsgleichheit zwischen den Fakten und den
Aussagen bestehen kann. Das »Faktumc, um das es hier geht: meine Existenz, ist eines,
das es nur in seiner immer neuerlichen Aneignung gibt, so dass es von den Aussagen
oder anderen Formen der Auseinandersetzung mit ihm gar nicht zu trennen ist. Es wi-
re also nicht nur moralisch fragwiirdig, sondern auch philosophisch falsch, sich auf die
Rolle der Gesinnungspolizei zuriickzuziehen: Kein Zweifel, mein Text ist getrieben und
gepragt von einer Abneigung und einem grundlegenden Misstrauen gegeniiber den Au-
tor*innen, die hier diskutiert werden. Ich meine aber doch, dass meine Darlegung ihrer
philosophischen Falschheit und ihrer Unaufrichtigkeit — beides konstitutiv — nicht nur
und nicht zuerst durch diese Abneigung motiviert ist und auch nicht nur und nicht zu-
erst durch das Begehren, ihnen gegeniiber recht zu haben. Ich glaube, dass der Begriff
von Reaktion, denich vorschlage, etwas Wesentliches trifft, und dieser Begriff impliziert
sowohl die philosophische Unzulinglichkeit als auch die Unaufrichtigkeit. Diese Unauf-
richtigkeit fillt auch fiir sich auf. Es geht hier nicht darum, noch als einen zusitzlichen
Beleg fiir die Korruption der Reaktionire ihre Unaufrichtigkeit ins Feld zu fithren, und
die dann durch den Nachweis von Liigen und Verdrehungen zu belegen. Es geht darum,
die Unaufrichtigkeit als ein grundlegendes Problem der reaktioniren Prosa auszuma-
chen.”

Allerdings, es scheint ja Texte zu geben, die in die eben evozierte Kategorie gehdren:
solche, in denen mit allerlei Taktiken und Tricks das Geschehene umgebogen werden
soll. Aber selbst dort kommt man mit einem einfachen Verstindnis von Liige oder Un-
ehrlichkeit nicht weit. Soweit ich jedenfalls weif3, liigen Heidegger, Schmitt und Gehlen
nicht, wenn sie sich in ihren Schriften nach 1945 mit der Naziherrschaft und ihrer Rolle
darin auseinandersetzen. Der Punkt ist nun aber, dass sie sich eben nicht damit ausein-
andersetzen.

Wenn Aufrichtigkeit nicht in der erstrebten Deckungsgleichheit zwischen Fakt und
Bekenntnis liegen kann, weil damit das Phinomen verdinglicht und von seiner Charak-

es bleibt stets eine konkrete Funktion der menschlichen Existenz oder auch die auszeichnende
Funktion, die eine Existenz zu einer menschlichen macht. Keine Frage, diese Verwendungsweise
findetsich auch bei Heidegger, dort ndmlich, wo er Nichts, Transzendenz und Freiheit zusammen-
fiihrt. Heidegger aber bleibt nicht bei diesem prazisen Sinn stehen. Es muss, aus tieferen Griinden
eben, immer auf etwas ganz Pathetisches hinauslaufen, auf ein Hineingehaltensein in das Nichts
und so weiter. Dass aber auch Sartres Gebrauch der Nichtung nicht ohne Gefahren ist, wird sich
gleich zeigen.

7 Allerdings habe ich in einem Aufsatz vier>Strategien der reaktionaren Unaufrichtigkeit< systema-
tisch voneinander unterschieden und untersucht, in denen sich diese konstitutive Unaufrichtigkeit
je und je Ausdruck verschafft.

14.02.2026, 09:55:59. B -

285


https://doi.org/10.14361/9783839469798-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

286

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

teristik des beweglichen Selbstverhiltnisses weggefithrt wird, wie lisst sie und wie lisst
sich ihr Gegenteil dann sinnvoll beschreiben? Wenn die Unaufrichtigkeit mehr und an-
deres als Liige ist, wie ist sie dann zu bestimmen?

In den Fillen von Heidegger, Schmitt und Gehlen stellt sich die Frage ja in einer ge-
wissen Klarheit, denn sie legt sich um tatsichliche historische Geschehnisse, die man
deshalb angeben kann: die Naziherrschaft, die Shoah, der Zweite Weltkrieg, um nur die-
se drei Schlagworte zu nennen. Und da fingt das Problem schon an: Man nennt also
Schlagworte. Nehmen wir selbst an, die damit gemeinten historischen Tatsachen seien
unumstritten, was ja gerade bei der Shoah nicht der Fall ist: Es gibt solche, die behaup-
ten, es habe sie nie gegeben. Streichen wir also als eine der Strategien der Unaufrich-
tigkeit die direkte Leugnung der Tatsachen. Geben wir auch zu — was wiederum bei den
alten Nazis nicht so ohne weiteres sicher ist —, dass auch die moralische Beurteilung un-
geteiltist. Wir geben also die bestmogliche Ausgangsposition zu: dass die Nazis von 1933
nach 1945 weder tiber die Tatsachen noch tiber deren Verurteilung die Unwahrheit sagen,
dass sie also das duferliche und das innerliche Wirkliche nicht durch Liige oder Obfus-
kation fortschaffen wollen. Es bleibt dabei, dass ihre Stellungsnahmen (wenn es denn
welche gibt) unaufrichtig sind.

Das beginnt schon damit, dass sie Hemmungen haben, das, was geschehen ist, beim
Namen zu nennen. Die massenhafte Ermordung der Juden wird immer nur angezeigt, es
wird bestenfalls von den Nazis, am liebsten aber gleich nur von Hitler gesprochen — um
damit die Verantwortung fur die Geschehnisse nicht nur verbal auszublenden, sondern
gleich noch personal zu begrenzen.

Dann werden Geschichten entworfen, die weit tiber die Nazis hinausgehen, geisti-
ge oder sittliche Entwicklung oder Tendenzen werden postuliert, deren Ausdruck das
Geschehene sein soll. Wenn die Nazis Produkt des Nihilismus sind, im Ubrigen wie der
Sozialismus, der Kommunismus und selbst der Liberalismus, dann kann ja wohl keiner
wirklich was daftr.

Schliefilich wird noch eine Erzihlung aufgemacht, in der die Nazis nur der sicherlich
iibertriebene, aber nun einmal natiirliche Reflex auf eine irgendwie zu weit gehende L6-
sung aller Bindungen oder anderer, dhnlich gelagerter Erscheinungen ist. Damit ist der
Faschismus nicht nur niemandes schuld gewesen, sondern er ist, in einem bestimmten
MafR zumindest, sogar gerechtfertigt. Notwehr, sozusagen.

Gemeinsam ist allen diesen Strategien der »Idealismus«: Anstatt auf reale Ereignisse
und Zusammenhinge einzugehen, werden geistige, sittliche, willensmiRige oder kogni-
tive Kategorien bemiiht, unter die das Schreckliche subsumiert wird.

Lehrreich ist Schmitts Biichlein Die Tyrannei der Werte. Der Titel dieser zuerst 1960
erschienen kleinen Schrift sagt schon alles. Es ist der Versuch, (vorgeblich) die Rechts-
lehre von allem Bezug auf Werte zu reinigen, zumindest aber die Gesetzgebung und die
Rechtsprechung als eine Domine zu etablieren, in der die Werte nicht ungehindert zum
Zuge kommen kénnen. Denn — so die These, die sich bei Schmitt auch schon vor 1933
findet, der aber hier neue Krifte zuwachsen — es ist das Gegeneinander der Werte, der
Fanatismus der Werte, der eigentlich den permanenten Krieg produziert, den »einzu-
hegen« sich die alte, heute leider ad acta gelegte europiische Rechtsidee verpflichtet hat
(und Schmitt denkt bei »alt« und »frither« immer sehnsiichtig an die Zeit vor 1789). Wo
die Werte ungehindert zum Zuge kommen, herrscht Terror (sicher auch keine zufilli-

14.02.2026, 09:55:59. B -


https://doi.org/10.14361/9783839469798-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Unaufrichtigkeit

ge Wortwahl).® Die Schuld an allem, was seit Robespierre in Europa geschehen ist, fillt
also nicht etwa auf die Reaktion, nicht auf die Gier der Kapitalisten, nicht auf die Riick-
sichtslosigkeit der Konige und Adeligen, nicht auf die Faschisten — sondern auf die Auf-
klirung, die Emanzipation, auf die Idee menschlicher Werte, auf den Pluralismus, die
Vielfalt, die Freiheit. Freilich, fiir die kommunistischen Diktaturen wiirde Schmitt viel-
leicht noch eine Ausnahme machen: Die haben wohl auch an ihren Untaten schuld. Diese
Umkehrung der Verhiltnisse begegnet mal mehr, mal weniger offen in Schmitts Texten,
sie zieht sich aber wie ein roter Faden durch sie.

Dabei ist die Verbohrtheit und Paranoia, mit der Schmitt zu Werke geht schon au-
Rergewdhnlich, denn er kann es nicht unterlassen, seine eigene (tief reaktionire) Meta-
physik der Feindschaft und des Kampfes in die Welt der Werte hineinzuprojizieren: Das
ganze Pamphlet handelt doch nur davon, dass die Berufung auf Werte notwendig und
sofort in Terror und Krieg ausarten muss, weil ein Wert eben nur gesetzt wird (und nicht
»ist« — was auch immer das bedeuten wiirde),’ die Setzung von jemandem ist, die mit
der Setzung aller anderen sofort in Konflikt gerit. »Immer sind es die Werte, die den
Kampf schiiren und die Feindschaft wachhalten.«*®

Es kommt hinzu, dass das natiirlich ein ganz kiinstliches Bild ist: So als lief3en sich
irgendwie die Werte isoliert und alles bestimmend in ihrem titanischen Ringen beobach-
ten. Ob Werte und wenn ja, wie Werte existieren, ist eine eigene Frage. Sicher ist, dass
sie, wenn es sie denn irgendwie gibt, nicht so existieren (oder »gelten«), wie es Schmitt
imaginiert. SchlieRlich sind wir nicht iiberrascht, dass die Wert-Philosophie selbst nur
Reaktion auf eine noch tiefergehende Krise ist, indem sie nimlich »als Antwort auf die
bedrohliche Frage, die sich als die Nihilismuskrise des 19. Jahrhunderts erhoben hat-
te«, entstanden ist." Deshalb ist die Wert-Philosophie, allgemein die Berufung auf Wer-
te nicht Gegenmittel, sondern selbst Ausdruck der »allgemeinen Neutralisierung«,' die
der wahre Horror ist. Hochst praktisch ist dann, dass auch Hitler sich mal auf den Wert
berufen hat:” Der Kreis der Verantwortlichkeiten hat sich geschlossen — und man, d.h.
Schmitt selbst, ist drauflen.

Was soll das also alles? So weit ist die Tyrannei der Werte vor allen Dingen ein rettungs-
los schlechtes Buch, mit ihrer Monothematik wie -kausalitit nicht selten die Grenze zum
Wahnhaften streifend. Was aber macht es zu einem unaufrichtigen Buch? Immerhin
konnte man doch behaupten, meine Abqualifizierung liege einfach an einer anderen Me-
taphysik; man konnte mich auffordern, doch mal meine Metaphysik inklusive meines
Verstindnisses einer nachvollziehbaren Kausalitit so auszubreiten, dass man klipp und
klar erkennen kénne, dass die Berufung z.B. auf Krisen oder Nihilismus nicht als Ur-
sachen gelten kénne; man miisste demnach in sehr grundlegende ontologische Fragen

8 »[..] den Terror des unmittelbaren und automatischen Wertvollzugs zu verhindern.« (Die Tyrannei
der Werte. 54)

9 Vgl. ebd. 41.

10  Ebd. 39f

1 Ebd. 37. 24 wird der »Nihilismus« als Produkt des Vordringens der Naturwissenschaften beschrie-
ben.

12 Ebd.20.

13 Vgl.ebd.18.

14.02.2026, 09:55:59. B -

287


https://doi.org/10.14361/9783839469798-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

288

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

einsteigen, um zu wissen, ob Schmitt wirklich so realititsfern schreibt, wie ich behaup-
te. Es wire also der gesamte Begriff der Realitit in Frage, in dieser Diskussion. Und da
die Reaktion zuerst eine ontologische Sorge ist, eine Angst ums Sein, wiren wir wieder
am Anfang angekommen, und all meine Kritik wiirde sich als weltanschaulich motiviert
und also selbst unaufrichtig erweisen. Somit wire alles wieder von vorne zu erdrtern,
und die Reaktion miisste als eine gleichberechtigte Partei in diesem Streit der Metaphy-
siken gelten.

So ist es aber nicht. Denn nicht nur ist Die Tyrannei der Werte ein schlechtes Buch.
Es gibt vor allem vor, etwas anderes zu sein, als es eigentlich ist. Und das hat erstaunli-
cherweise mit der Frage, ob das Schmitt selbst bewusst war, nur sehr am Rande etwas zu
tun.

Erstens gibt sich der Text als ein Beitrag zur Rechtslehre aus, wo er doch offenkun-
dig eine ideologische, politische, weltanschauliche Intervention ist. Er ist weder Wissen-
schaft noch Juristerei, er ist Kampfschrift. Er will etwas erreichen, und das nicht nur im
Sinn des Beweises.

Zweitens gibt sich der Text als Erérterung der Frage nach den Werten. Das ist aber
in Wahrheit nur ein Vorwand. Was er eigentlich diskutiert, ist die abscheuliche Tendenz
der Moderne, jedem ein eigenes Urteil zuzugestehen, sowie der permanente Ausnahme-
zustand, der daraus, dieser Mir zufolge, resultiert. Dass diese ganze Erzihlung hochgra-
dig wahnhaft ist, hindert nicht unbedingt, dass Schmitt daran glaubt. Ja, es hindert im
Ubrigen nicht einmal, dass er im Ernst glaubt, dass der faschistische Herrschafts- und
Ordnungssinn eine Rettung ist.

Es ist diese inhaltliche Schwindelei, die den beiden Verdrehungen der realen Ver-
hiltnisse die Entsprechung gibt. Ich hatte es eben gesagt: Wollte ich von der Unwahrheit
des Textes her argumentieren, wiirde ich in allerlei metaphysische Frage geraten. Nicht
dass ich mich davor scheue; ich habe nur die Ahnung, dass diese Auseinandersetzung —
so wichtig und grundlegend sie ist, auch und gerade im Kampf gegen den Faschismus —
hier nicht hingehort: Sie tut dem Text zu viel Ehre an. Namlich welche Ehre? Sie vergreift
sich genau in der Uneindeutigkeit, die der Text selbst zu inszenieren bestrebt ist: Sie
nimmtihn als theoretischen, philosophischen Text, als eine Abhandlung oder Erérterung
eines Problems; das ist Die Tyrannei der Werte auch, nimlich auf der einen Seite seiner ge-
zielt schillernden Konstruktion. Aber er ist zugleich — und dieses »zugleich« macht das
Wesentliche dieses Textes und vieler reaktionirer Texte aus — etwas ganz anderes, nim-
lich Manifest, Propaganda, Agitation. Theorie und Agitation aber, Wissenschaft und Pro-
paganda unterstehen vollig unterschiedlichen Forderungen und Kriterien. Wahrend ich
Schmitts Theorie also widerlege, hat er seine andere Absicht lingst durchgeschmuggelt.
Es gilt also genau diese Schmuggelei zu entlarven.

Dann, aber erst dann kann man auch die beiden Verdrehungen identifizieren, ohne
sich in die metaphysischen Fragen einlullen zu lassen, die hier aufgerufen sind (d.h. der
kritische Impetus wird nicht durch die Linge dieser Fragen neutralisiert): Die eine Ver-
drehung hatten wir schon identifiziert; ich hatte sie in Anlehnung an den marxistischen
Sprachgebrauch als »Idealismus« bezeichnet, d.h. die Ersetzung realer Ursichlichkeiten
durch etwas, was bestenfalls eine Wirkung von ihnen ist. So etwa, wenn man den »Ni-
hilismus« fiir eine wirksame Macht in der abendldndischen Geschichte hilt. Oder wenn
man die Totalitarismen der Moderne fiir die direkte Folge der Gleichmacherei etc. der-

14.02.2026, 09:55:59. B -


https://doi.org/10.14361/9783839469798-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Unaufrichtigkeit

selben ansieht, und stattdessen in vormodernen Verhiltnissen nicht die Brutalititen er-
kennt, die zu ihrer Uberwindung gefiihrt haben (Uberwindung zumindest in Hinsicht
auf die Eckpunkte der ideologischen Orientierung), sondern eine irgendwie beruhigen-
de Ordnung, wo ein jeder seinen Platz hatte. Die Franzdsische Revolution (und alle an-
deren Revolutionen) ist dann nicht Antwort auf Ungerechtigkeit und die emanzipatori-
schen Mafinahmen nicht notwendige Schutzmafinahme, sondern sie sind das eigentli-
che Ubel! In dieser ersten Verdrehung der realen Verhiltnisse werden also Wirkung und
Ursache miteinander vertauscht. Einem halbwegs kritischen philosophischen Bewusst-
sein muss spatestens hier die Falschheit der reaktioniren »Theorie« augenfillig werden.
Dasistjaalles, fir Eilige, im Anhang zum Ersten Teil der Ethik in ein paar Seiten geklirt —
und es ist ja vielleicht auch kein Zufall, dass mir jedenfalls kein Reaktionir begegnet ist,
der Spinoza viel abgewinnen konnte.

Die zweite Verdrehung der realen Verhiltnisse folgt direkt aus der ersten: In ihr nim-
lich ist die Reaktion, ist der Faschismus, der Nationalsozialismus nicht die Krankheit,
sondern die Medizin: bitter, keine Frage, und vielleicht hat man es etwas iibertrieben
damit. Aber notwendig. Leider. Oder auch nicht leider - je nachdem. Es werden in die-
ser zweiten Verdrehung also schamlos die Rollen von Ubel und Gegenmittel vertauscht.
Am Ende wird die Moderne an der Ermordung der Juden schuld gewesen sein und nicht
die Nazis. Und da die Moderne bekanntlich vor allem von Juden vorangetrieben wurde...
Man sieht, worauf das hinausliuft.

Die erste Verdrehung ist metaphysisch und historisch falsch, die zweite disqualifi-
ziert sich und das, was zu ihr fithrte, durch ihre historische wie moralische Inakzepta-
bilitat. Sie beide aber sind erst moglich im Milieu eines Textes, der in sich selbst eine
Ungeklartheit kultiviert, die sein Genre, seine Thesen, seine Sprechposition und seine
Domine angeht. Jedes Mal kann der Autor eines solches Textes ausweichen: Nagelt man
ihn auf die historische Untragbarkeit seiner Thesen fest, erklirt er, dass es hier um Jura
geht. Fragt man danach, wo denn der angeblich verheerende Einfluss der Werte auf die
Rechtsprechung zu beobachten sei, verweist er auf die Geschichte seit 1789. Hat man ihn
in beidem widerlegt, hat er seine eigentliche Botschaft doch unters Volk gebracht: dass
die Geschichte eine Katastrophe ohne Aussicht auf Erlésung und Rettung ist und dass
nur die auf nichts beruhende, radikal autoritire Entscheidung eines Michtigen verhin-
dern wird, dass wir uns alle die Kopfe einschlagen. Stellt man Schmitt hingegen da zur
Rede, kann er erst recht den Unschuldigen spielen. Insofern die Reaktion primir eine
rhetorische Angelegenheit ist (noch einmal: mit schlimmsten realen Konsequenzen), ist
es nur folgerichtig, dass ihre Unaufrichtigkeit sich als eine literarische erweist. Die Re-
aktion zelebriert konsequent die Vermengung der Genres und Aussagen; sie stellt gezielt
eine Unsicherheit iiber den Status und den Sinn des Textes selbst her.”* Thre Unaufrich-
tigkeit ldsst sich auf der Oberfliche des Textes als solchem ablesen. Es ist fiir diese Dia-
gnose ganz und gar gleichgiiltig, wie bewusst oder absichtlich das geschieht. Es fillt aber
eben auf, wie absolut allgemein sie fiir die Texte der Reaktion gilt. Von daher fillt noch
ein neues Licht auf den Umstand, dass sich viele Reaktionire nicht entscheiden kénnen,

14 Esist damit exakt wie mit dem Kunstfilscher, der nicht nur ein Gemélde malt, sondern vor allen
Dingen dessen Ursprung in allen Einzelheiten miterfinden muss. »Le faussaire inverse cause et
effet.« (Breeur: Au tour de I'imposture. 59)

14.02.2026, 09:55:59. B -

289


https://doi.org/10.14361/9783839469798-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

290

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

ob sie nun Philosophen oder Schriftsteller sind. Und irgendwo schreibt Heidegger ah-
nungsvolle Gedichtlein.

All diese Manover, und eine Absicht: sich eben nicht dem Wirklichen stellen. Nicht die
Widerspriiche aushalten. Die nervigen, krinkenden Anforderungen einer Moderne, die
zumindest dem Leitgedanken nach alle gleichbehandelt (aber wie weit sind wir davon in
Wahrheit entfernt), niedermachen, disqualifizieren, bespucken. Nicht nach der eigenen
Verantwortung fragen. (Und je mehr von der Verantwortung allgemein und vage schwa-
droniert wird, desto weniger gilt sie tatsichlich.) Schon gar nicht nach Schuld. Wieder
im Kampf die Losung sehen und in der Niederlage des Feindes die sauberste Art, mit
Abweichungen und Einspriichen umzugehen. Blof3 hart bleiben. Blo an den Phrasen
festhalten. BloR keine Schwiche zeigen.

Da schreiben Leute, intelligente, hochgebildete, und jeder Satz hat die Absicht, Un-
sicherheiten zu erzeugen: Aber eben nicht im kritischen Sinn der gezielten und reflek-
tierten Infragestellung des scheinbar Selbstverstindlichen, wie es eine ernsthafte Philo-
sophie tut, der man dann ihre terminologischen und sprachlichen Mitzchen ankreidet.
Diese Mitzchen sind aber eben im Grunde keine, weil die vielgescholtene Unverstind-
lichkeit — die natiirlich gar keine ist — z.B. der »Poststrukturalisten« Ausdruck exakt der
konsequenten Bewegung eines maximal kritischen Denkens ist. Hier aber, in der Reak-
tion, wird geschrieben, damit man nicht richtig folgen kann, damit man nicht weif3, wo
man steht, damit Autor oder Autorin nicht festgenagelt werden kénnen — und unter der
Hand hat man lingst etwas anderes transportiert, nimlich die immergleichen reaktio-
niren Klischees. Muddying the waters, nennen die Englinder das. Der reaktionire Text
erzeugt Unklarheiten, um einer magischen Beschworung gleich die Gespenster zu rufen
und damit die Realitit drauflen zu halten.” Schreiben als magischer Zirkel. Den Fausti-
schen Gestus beherrschen sie ja eh alle.

Ein analoges Beispiel zu dem Text von Schmitt ist das letzte Buch von Arnold Geh-
len. Der Alt-Nazi Gehlen schreibt mit Moral und Hypermoral ein Buch, das sich als phi-
losophische Abhandlung liest, komplett mit Personen- und Sachregister, voller gelehr-
ter Referenzen, beginnend mit den alten Griechen, und das, dem Untertitel zufolge, ei-
ne pluralistische Ethik bieten soll: Damit meint Gehlen, dass es nicht eine einzige Quel-
le des Ethischen im menschlichen Leben geben kann und dass sich zwischen den ver-
schiedenen Quellen konkurrierende Anspriiche auftun konnen. Das ist sicher ein kluger
und bedenkenswerter Gedanke. Allerdings ist die Durchfithrung erniichternd und ent-
larvend: Es geht Gehlen vor allem darum, ein Instrumentarium zu entwickeln, das je-
de eindeutige Zuschreibung von Verantwortlichkeit in einem engen, eben moralischen
Sinn verunmoglicht. Nicht nur kann man immer hiibsch zwischen den verschiedenen
Systemen der Ethik hin- und herspringen. Vor allen Dingen wird eine dieser Quellen —
fiir die Gehlen wenig tiberraschend besondere Sympathie verrit — pseudo-biologisch ins
Vormenschliche und damit ins Schicksalhafte, Ubergeschichtliche verlegt: die Aggressi-
vitit, die dem Imperativ des Uberlebens untersteht, der im Ubrigen auch fiir Nationen

15 Vgl. ebd. 60: »Toutefois, afin de réussir ses subterfuges et artifices raisonnés, le faussaire doit
perpétuellement anesthésier tout ce qui du réel risque de perturber son évocation du faux (fausse
origine). Alors que l'artiste, lui, 'englobe et s’en inspire. [...]. Mais pour le faussaire, le simulacre
est avant tout refoulement du vrai.«

14.02.2026, 09:55:59. B -


https://doi.org/10.14361/9783839469798-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Unaufrichtigkeit

gilt. Na, dann kann man die Gewaltakte ja niemandem mehr vorwerfen. Auch hier ist
Hitler dann ein Schiiler Nietzsches: wie praktisch.’ So ein kleines Parteimitglied wie
Gehlen fillt da kaum ins Gewicht.

Ich erspare mir und anderen eine detaillierte Analyse dieses Buches. Wichtigist eben
nur dies: Moral und Hypermoral fingiert eine philosophische und historische Erérterung
nach den Mafigaben der philosophischen Anthropologie, um eine Praxis der allgemeinen
Entschuldigung ins Werk zu setzen und zugleich eine Ethik der Stirkeren zu rechtferti-
gen. Auch Gehlen schiebt zwei Biicher ins eins, zwei Genres, zwei Textsorten: eine theo-
retische und eine agitatorische. Dass das Ganze von einem Ton des Beleidigtseins trieft,
liegt vielleicht einfach daran, dass die Deutschen dummerweise den Krieg verloren ha-
ben. Gehlen findet das sicher unfair und verhilt sich ein bisschen wie ein Fuf$ballfan, der
die Niederlage seiner Mannschaft nicht akzeptieren kann und deshalb iiber bestochene
Schiedsrichter fabuliert. Wir haben wieder die Verwischung der Spuren, die als Praxis
einerseits ganz offensichtlich ist, und die genau deshalb andererseits die Kritik vor eine
schwierige Aufgabe stellt: Denn man kann sichtlich immer nur die eine Seite kritisieren:
entweder nachweisen, dass das Ganze philosophisch nicht sauber ist, oder nachweisen,
dass es nie um saubere Philosophie ging. Beides gleichzeitig geht nicht. Die reaktionire
Unaufrichtigkeit profitiert, zynisch wie sie ist, von der Ernsthaftigkeit ihrer Widersa-
cher.

Auch bei Jiinger findet sich diese Uberblendung zweier Texttypen, die Verwirrung
sahen soll. Das Kapitel, das ihm gewidmet ist, fithrt das aus. Immer wieder inszeniert
Jinger Passagen, in denen unentscheidbar ist, ob Fingiertes oder Reales dargestellt wird.
Aber allein damit wird schon die Macht des Wirklichen beschnitten, und mit ihr alle Ver-
antwortlichkeit ihr gegeniiber. Die fiirchterlichen Schilderungen der Kriegsereignisse
sind (spitestens seit Der Kampf als inneres Erlebnis) zugleich und unentscheidbar Zeug-
nis und Erfindung, Eid und Meineid in einem, Bericht iiber das Grauenvolle und Mittel
zur Affektsteigerung im Sinn des Erhabenen. Uberall wird das Siegel einer erlebten und
historischen Realitit eingesetzt, um einen Text zu rechtfertigen, der dieser Realitit gar
keine Rechnung zu tragen gewillt ist.

Die Tatsache, dass man einfach nicht entscheiden kann, ob Jinger unklar denkt oder
unklar schreibt, ob er also nichts zu sagen hat oder nicht sagen will, was er zu sagen hat,
hat absolut systematische Griinde. Die Rhetorik der Reaktion ist nun einmal nicht der
Sache, sondern lediglich dem Effekt verpflichtet. Die Unklarheit ist nicht ein Nebenef-
fekt ihres Stils, sondern geradezu deren Erméglichungsgrund. Eine klare Rede kann gar
nicht wirksam reaktionar sein.”

Eigenartigerweise wird die Klarheit auch dort nicht nennenswert verbessert, wo die
Autoren mal ungeschiitzt sprechen. Man nehme etwa die politischen Aufsitze Jiingers
aus den 20er und 30er Jahren. Er schreibt dort einigermafien offen, offener und ein-
deutiger jedenfalls als nach dem Krieg. Aber ist deshalb die Unaufrichtigkeit geringer?
Nein, denn tiberall werden Worte als Begriffe verkleidet — und wer den wenig subtilen
Trick aufdeckt, dem wird erklirt, er nehme eben nicht Teil am Wesentlichen und habe
mit seiner »Entlarvung« in Wahrheit das Urteil iiber sich selbst gesprochen. Da ist z.B.

16  Vgl. Moral und Hypermoral. 116f.
17 Burke: A Philosophical Enquiry. 58: »A clear idea is therefore another name for a little idea.«

14.02.2026, 09:55:59. B -

291


https://doi.org/10.14361/9783839469798-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

292

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

vom Schicksal die Rede und von der Nation und vom Blut und vom Willen usw. Ob es ein
Schicksal gibt, lassen wir dahingestellt; Nationen und Blut gibt es sicherlich, den Willen
wahrscheinlich auch. Aber nicht so, wie Jinger sie auftreten lisst. Im Grunde schreibt
Junger endlose Allegorien, die als politische Interventionen maskiert sind. Nur ein Bei-
spiel von vielen: der kleine Text iiber »Das Blut« von 1926. In der Tat habe auch ich Blut
in mir. Aber das meint Jiinger nicht. Er meint das Blut aber auch nicht nur im Sinn der
Grundlage einer »Volksgemeinschaft«, um damit den Nationalismus zu begriinden. Das
wohl auch. Schon hier ist die Grenze der sinnvollen Rede zwar tiberschritten. Aber der
Witz ist, dass das »Blut« fir Jiinger genau das ist, was tiefer und grundlegender als alle
sinnvolle Rede ist und dieser vielmehr erst ihre Wahrheit erschlie8t. Und dann wird das
Blut zu einem eigenstindigen Handelnden. Ich zitierte fast wahllos; man kénnte auch
Darts auf die Buchseiten werfen, mit qualitativ kaum anderem Ergebnis:

Nicht durch Worte offenbart sich das Blut. [...] Das Blut ist tiefer als alles, was man dar-
iber sagen und schreiben mag. Seine dunklen und hellen Schwingungen zaubern jene
Melodien hervor, die uns betriibt oder gliicklich stimmen. [..] Durch die Sinne erken-
nen wir; durch das Blut erkennen wir an. [...] Das Blut spurt die Verwandtschaft von
Mensch zu Mensch. [...] Ein Volk ohne Blutsverwandtschaft ist reine Masse, ein physi-
kalischer Korper [..]. Schicksal und Blut, eine unsichtbare Kraft und ein tragender Stoff,
durch den sie sich offenbart. [...] Nur am Priifstein des Schicksals beweist das Blut sei-
nen Wert. Daher lehnen wir alle jene Bestrebungen ab, die die Begriffe Rasse und Blut
verstandesgemaf zu stlitzen suchen. [..] Das Blut wittert mit untriigbarer Sicherheit
das, was ihm gefihrlich und was ihm freundlich ist. [...] Am Blute ist die Bewegung ver-
ehrungswiirdiger als das Ziel. [...] Auch uns wird man spater nicht nach unseren Zielen
werten. [...] Nach neuen Zielen verlangt unser Blut, es fordert Ideen, an denen es sich
berauschen, Bewegungen, in denen es sich erschépfen, Opfer, durch die es sich selbst
verleugnen kann. Das Blut will der groRen Liebe teilhaftig sein; es will leben und ster-
ben fiir sie."®

Wollte man sagen, die Reaktion behandle ihre Worte wie Begriffe und darin bestehe die
Unaufrichtigkeit selbst noch der unzensiertesten Auflerungen, tite man ihr offenbar im-
mer noch zu viel Ehre an. Der Begriff des Blutes wird im Lauf dieses Textes jedes ratio-
nalen Gehalts entleert. Es soll nur der irrationale bleiben. Das ist die erklarte Absicht. Es
wird eine ganz gezielte Entgrenzung des Begriffs des Blutes ins Werk gesetzt, die, ob-
gleich das Blut angeblich nichts Bestimmtes will (reaktionirer Formalismus), doch poli-
tisch in eine ganz bestimmte Richtung zielt. Es wird eine Mythologie erfunden und als
politische Wortmeldung verkauft. In diesen Texten zieht sich die Unaufrichtigkeit in die
Begriffe als solche zuriick.

Ein anderes Wort, das die Reaktionire lieben, ist der »Wille«. Jiinger hat einen Auf-
satz mit diesem Titel verdffentlicht,” und ich hitte auch den »Willen« als Beispiel fiir
einen solchen Riickzug der mauvaise foi auf ein Wort nehmen konnen. Setzt man beim

18  Jiinger: Das Blut. In: Politische Publizistik. 191-196.
19 Jinger: Der Wille. In: Ebd. 198—203. Allerdings tritt der Wille ausgerechnet hier nicht besonders
prominent auf.

14.02.2026, 09:55:59. B -


https://doi.org/10.14361/9783839469798-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Unaufrichtigkeit

Willen hat, lisst sich nochmal der Unterschied zwischen Philosophie oder Theorie einer-
seits und einem unaufrichtigen Text 4 la Jiinger nachweisen: Ob der Wille wirklich das
Ding an sich ist und nichts will, aufRer vielleicht noch sich selbst; ob er also jenseits von
Raum, Zeit und Kausalitit steht und dort als das An-sich der Welt fungiert — das alles ist
doch hochst fragwiirdig. Nicht fragwiirdig aber ist, dass Schopenhauer an diesen einen
Gedanken all seine nicht unbetrichtlichen geistigen Krifte gewandt hat, um ihn immer
wieder und méglichst systematisch durchzudenken und bis zum Ende zu verfolgen. Sei-
ne Metaphysik ist falsch oder richtig, sie ist aber fundamental aufrichtig. Auch sie, wie
alle Metaphysik, berauscht sich an sich selbst; aber sie muss sich das verdienen, nim-
lich durch eine strenge Arbeit der Argumentation und Darstellung, die genau deshalb
kritisierbar wird, weil sie nicht unangekiindigt das Genre wechselt. Schopenhauers Phi-
losophie bleibt das: Philosophie. Und wenn er doch mal an den Punkt gelangt, wo die Phi-
losophie authort und der Glaube anfingt (und so einen Punkt gibt es aus Schopenhauers
Perspektive notwendig), dann signalisiert er es ohne Zweideutigkeiten. Schopenhauer
verpflichtet sich auf seinen Gedanken und auf die Erfordernisse der Philosophie. Der
affektive Mehrwert, der sich einstellt, ist abhingig von geduldiger Unterwerfung unter
den Gang des Gedankens — und er ist zweideutig: Ja, auch diese Metaphysik hat etwas
Erhabenes. Aber sie hat auch etwas zutiefst Beunruhigendes oder gar Trostloses. Das
gilt fiir alle echte Metaphysik: Glaube ich auch, mich auf einen allmichtigen und giiti-
gen Gott berufen zu konnen, so kann ich doch nicht umhin zu bemerken, dass ich damit
ein Wesen annehme, dem ich voll und ganz ausgeliefert bin. Wenn, wie Rilke schreibt,
schon jeder Engel schrecklich ist, um wieviel mehr dann Gott?

Die Reaktion hingegen bemiiht simtliche Versatzstiicke der Tradition (Gott, der Wil-
le, der Geist usw. usf.), aber nur mit dem Ziel, immer neue und schnelle Kicks aus ihnen
zu ziehen. So werden sie in dichter Folge hintereinander gesetzt, beliebig kombiniert,
weil es auf den Inhalt ja eh nicht ankommt. Ein Reaktionir ist ein Junkie der schnellen
Affekte. Ein Hysteriker mit hoher Reizschwelle, die stindig gerissen werden muss. Wo
Schopenhauer hunderte von Seiten fiillt, um den einen Begriff des Willens metaphysisch
maximal aufzuladen, da nutzen die Reaktionire parasitir die Arbeit der Schopenhauers
und Nietzsches usw., um diese aufgeladenen Begriffe in der schnellen Collage zu entla-
den.

Bei Ayn Rand wird die strukturelle, literarische Unaufrichtigkeit noch einmal in an-
derer Variante vorgefithrt: Sie schreibt Romane, die lediglich als Illustrationen und Ve-
hikel einer trivialen Philosophie fungieren, und sie schreibt Philosophie, die pure Propa-
ganda ist. Oder wie es Corey Robin ausdriickte: »Saint Petersburg in revolt gave us Vladi-
mir Nabokov, Isaiah Berlin and Ayn Rand. The first was a novelist, the second a philoso-
pher. The third was neither but thought she was both.«*°

Sartre gibt in seiner Analyse der Unaufrichtigkeit ein interessantes Beispiel: Eine
junge Frau sitzt mit ihrem Verehrer im Café. Sie kann oder will sich aber nicht im Ernst
auf das Spiel der Lockung und des Begehrens einlassen. Sie will aber auch nicht, dass
es aufhort. Sie will das Begehren des anderen am Laufen halten, aber so, dass es von ihr
keine Festlegung und damit kein Risiko fordert. Daher nimmt sie alle Komplimente und
Ergebenheitserklirungen an, genieft sie und entkleidet sie doch sogleich des erotischen

20  Robin: The reactionary mind. 76.

14.02.2026, 09:55:59. B -

293


https://doi.org/10.14361/9783839469798-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

294

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Gehalts. Der Verehrer wird ungeduldig und ergreift ihre Hand. Was tun? Die Hand weg-
ziehen, wiirde bedeuten, dass sie das Hin und Her des Flirts, der Andeutungen, der hal-
ben Gestindnisse, die auf weitere fithren, unterbricht. Die Hand dem Verehrer aber las-
sen, bedeutet, dass sie sich nun einlisst und genau die Verbindlichkeit auf sich nimmt,
die sie zu vermeiden sucht. Die geniale Losung: Sie lisst dem anderen die Hand, tut je-
doch so, als wiirde sie es nicht bemerken.*

Man kénnte dieses brillante Bild noch weiterschreiben. Dann wiren die Reaktionire
in ihrer Prosa in der Position der jungen Frau, die im Flirt mit der Gewalt noch weiter-
geht. Noch beim Sex wiirde sie so tun, als habe das alles erstens nichts mit ihr zu tun und
zweitens nichts zu bedeuten. Man konnte es so fortschreiben...wenn mit genau dieser Si-
tuation nicht ein Aspekt verbunden wire, der im Erotischen unschuldig genug seinkann,
der bei der Reaktion aber wieder deren urtiimlichste Tendenz, sich aus aller Verantwor-
tung zu stehlen, unterstiitzen wiirde: der Aspekt der Verfithrung. Die Reaktionire sind
eben keine Verfiithrten. Sie sind wohl auch keine Verfiihrer. Sie sind vor allen Dingen Be-
triiger (in dem Sinn, den Breeur entwickelt).

Das ist aber eben auch der Punkt, an dem Sartres Analyse an ihre Grenze gerit. Bei
aller dialektischen und phinomenologischen Kraft, diese Theorie der mauvaise foi hat ei-
nen ganz fundamentalen Schwachpunkt: Da die Unaufrichtigkeit tief in die Strukturbe-
dingungen menschlicher Existenz eingeschrieben ist, lisst sich am Ende nur noch sehr
andeutungsweise die Unaufrichtigkeit von der Aufrichtigkeit unterscheiden. Nicht nur
ist es schwer, einen Begriff der Aufrichtigkeit zu entwickeln, was vielleicht gar nicht so
schlimm ist. Esist dann in der Tat alles, was wir tun, in irgendeinem Sinn unaufrichtig —
womit sich niemand mehr fiir seine Unaufrichtigkeiten schimen, rechtfertigen oder ver-
antworten miisste. Keine Frage, das ist bei Sartre so nicht gemeint. Auf der Grundlage
seiner Analyse aber wird eine systematische Abweisung dieser Gefahr schwer.

Dabei gilt aber nun einmal der Satz von Buber, der der reaktiondren Unaufrichtigkeit
das Urteil spricht (so wie Buber die reaktionire Logik nahezu in allen Punkten wirkungs-
voll entkriftet hat — wenn man denn lesen und ernstnehmen will, was dort steht): »Die
edelste Fiktion ist ein Fetisch, die erhabenste Fiktivgesinnung ist ein Laster.«**

21 Vgl. Sartre: Létre et le néant. 89f.
22 Buber: Ich und Du. 14.

14.02.2026, 09:55:59. B -


https://doi.org/10.14361/9783839469798-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

