3. Die Vollendung

anderen Seite, insofern fiir letztere die , Holle“ definitiv kein ewiger, sondern nur ein vor-
iibergehender ,Ort“ oder Bewusstseinszustand auf dem Weg zur Vollendung ist, die gro-
Re Hoffnung auf die Rettung und das Heil, die Transformation und die Vollendung aller
Menschen.

3.5 Das Feuer der Liebe Gottes

DaJohannes vom Kreuz (1542-1591), der grofRe spanische Mystiker und Schriftsteller, wie
kaum ein anderer das beschrieben hat, was mit dem alle Menschen erwartenden Fegfeuer
gemeint ist, nimlich die durch das Feuer der Liebe Gottes erfolgende Umwandlung des
Menschen in ein wahrhaft liebendes Wesen, sei ihm das letzte Kapitel gewidmet. Zu-
nichst wird kurz in seine Gesamtspiritualitit eingefithrt (Kap. 3.5.1). Dann werden zwei
seiner Hauptwerke genauer vorgestellt: Die dunkle Nacht (Kap. 3.5.2) und Die lebendige Lie-
besflamme (Kap. 3.5.3).

3.5.1 Einfiihrung in die Gesamtspiritualitat des Johannes vom Kreuz

In den vier Hauptwerken des Johannes, zu denen neben den beiden genannten noch
der Aufstieq auf den Berg Karmel und Der Geistliche Gesang gehoren, zeichnet sich das Ge-
samtkonzept seiner Spiritualitit ab.**” Fiir ihn als Christ endet das Leben des Menschen
selbstverstindlich nicht einfach mit dem Tod, sondern hat ein itbergeordnetes jenseiti-
ges Ziel.

,Johannes vom Kreuz betrachtet sich und seine Mitmenschen von dem Ziel her und
auf das Ziel hin, das die neutestamentliche Offenbarung vorgibt: Was Gott erstrebt,
ist, uns zu Gottern durch Teilhabe zu machen, wie er Gott von Natur ist* (Weisungen
2,27). An der Seite Gottes Gott sein —in freier dialogischer Partnerschaft —, das ist die
Zukunft, zu der hin der Mensch unterwegs ist. In der Ewigkeit vollendet, wird er wie
eine jede der drei gottlichen Personen sein: so zuwendungs- und liebesfiahig wie Gott,
so wahr, so kreativ [..].528

Johannes zufolge wird der Mensch an Gott selber teilhaben. Er wird der Heiligsten Dreifal-
tigkeit zugesellt sein, mit den drei géttlichen Personen in einer vollendeten persénlichen
Beziehung leben, an ihren Werken mitwirken und zugleich allen Menschen so vollendet
zugewandt sein, wie die drei einander zugewandt sind.

Von dieser absoluten Zukunft her und auf diese hin deutet Johannes das menschli-
che Leben. Alles Suchen und Sehnen, Ringen und Streben ist fiir ihn Ausdruck eines Ent-
wicklungsgeschehens auf dieses Ziel hin. Dabei ldsst sich der Gegensatz zwischen unserer
jetzigen Verfassung und dem, was nach biblischer Verheifung aus uns werden soll, als
ein Prozess der ,Umformung in Gott hinein® begreifen.>*® So gesehen ist unsere Erschaf-
fung noch nicht abgeschlossen. Wir erleben mit, wie Gott uns nach seinem Bild formt,

527 Vgl. Herzgsell 290-314.
528 Diedunkle Nacht [= N], Einflihrung 13.
529 Aufstieg auf den Berg Karmel [=S], | 4,3, 67f.

- &M 14.02.2028, 02:28:26. Idole e

435


https://doi.org/10.14361/9783839443149-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

436

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

und wie wir aufgerufen sind, dabei mitzuwirken. Wie schon vor ihm christliche Denker
wie Augustinus oder Cusanus, greift Johannes damit das biblische Verstindnis von uns
Menschen als Bild Gottes auf.>*° Wir sind schon Bild Gottes. Aber wir kénnen, sollen und
diirfen es in diesem Leben immer noch mehr werden.

Nach Johannes kommt es darauf an, himmelsfihig zu werden, das heift, ,sich einzu-
lebenin dasbereits begonnene, der Vollendung harrende Reich Gottes“und ,beziehungs-
fahig zu werden nach dem Mafle Gottes, beziehungsfihig zu Vater, Sohn und Geist, zu
jedem Mitmenschen, zu aller Schépfung“.* Vor diesem Hintergrund gehéren fiir Johan-
nes Mystik, Geschwisterlichkeit, Liebe und eine recht verstandene Askese zusammen.
Ein Mystiker ist ,ein Mensch, der mit dem Gott lebt, an den er glaubt“**. Und bei der
Geschwisterlichkeit geht es darum, sich, getragen von der Beziehung zu Gott, person-
lich dem Mitmenschen und der gesamten Schopfung zuzuwenden. Wesentlich ist dabei
die Liebe, aus der heraus dies geschieht. Die Liebe ist der Weg zum Ziel, wie sie auch das
Ziel selbst ist. Deshalb beteuert Johannes immer wieder:

,Am Abend deines Lebens wirst du nach der Liebe gefragt.<3

Zur Liebe gehért fiir Johannes das ,Zuriicknehmen**, das heifst das Loslassen und Her-
geben. Um sich auf Gott und die Mitmenschen einlassen zu kénnen, gilt es nicht nur die
Dinge, die Menschen und sich selbst loszulassen, sondern auch Gott beziehungsweise
falsche Erwartungen, Vorstellungen oder Begriffe von ihm aufzugeben. Denn ein wozu
auchimmer ,instrumentalisierter” Gott steht der Wirklichkeit des Reiches Gottes genau-
so entgegen wie das egozentrische Festhalten an sich selbst und an den Dingen. Gerade
injenen schmerzlichen Lebensphasen, in denen sich der Mensch in ,, Dunkler Nacht“be-
findet und Gott scheinbar nicht mehr erfihrt, kann er lernen, herzugeben und loszulas-
sen.

Bei allem Suchen nach Gott muss und darf man laut Johannes wissen: Auch wenn der
Mensch Gott sucht, noch viel mehr sucht Gott den Menschen.** Obwohl er schon immer
bei ihm ist und jedem ganz nahe ist, will er sich von jedem méglichst schon in diesem
Leben finden lassen, bei jedem jetzt schon wirklich ankommen. In diesem Sinn lasst sich

%36 Es gilt, die bereits an-

auch Jesu Botschaft vom Anbruch des Reiches Gottes verstehen.
gebrochene Gottesherrschaft wahrzunehmen und anzunehmen, in sie hineinzuwach-
sen und sich so selbst verwandeln zu lassen. Gott selber treibt den Umformungsprozess
voran und wird ihn vollenden. Denn der ,Schopfer bleibt dem Menschen treu als sein

Vollender>?.

530 GCen1,27.

531 N Einfithrung 13.

532 Ebd.14.

533  Zit. aus N Einfiihrung 14.

534 Sl2,,58.

535 Vgl. Die lebendige Liebesflamme [= L], 3,28, 133f.
536 Bd.2, Kap.2.2.2.4.

537 N Einfiihrung 16.

- &M 14.02.2028, 02:28:26. Idole e


https://doi.org/10.14361/9783839443149-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Vollendung

Johannes vom Kreuz verdankt diese Sicht ,seiner tiefen inneren Ich-Du-Beziehung

zu Jesus Christus, der Offenbarung Gottes in Person“>*®,

,Mit gleicher Dringlichkeit und Entschiedenheit wie seine Gefahrtin Teresa von Avila
betont er die Notwendigkeit, dass man sich dem Menschgewordenen zuwenden mis-
se, um nicht fehlzugehen. Denn wer unser gottliches Gegeniiber ist, so arbeitet er klar
heraus[..], lasstsich nuranJesus von Nazaret erkennen. Am Tun und Sagen einer histo-
risch Mensch gewordenen Person hat sich Cott offenbart. In Jesus von Nazaret kommt
erdem Menschen entgegen, damiterihn kennen und im Erkennen lieben lerne, in ihm
und in der Beziehung zu ihm dem Reich Cottes begegne und dabei ein ,anderer Chris-
tus’ werde, ein Gott an der Seite Gottes. Der Prozess der ,Umformung in Gott hinein‘
wird so ein Prozess der ,Angleichung an den Geliebten’ [..], an den, der — wie bereits

die Vitertheologen sagen — ,Mensch wurde, damit der Mensch Gott werde'“*

Fir Johannes steht demnach im Mittelpunkt des geistlichen Lebens eines Christen das
leidenschaftliche Interesse an der Person Jesu Christi, an seiner Mystik, seiner Geschwis-
terlichkeit, seinem Erleben des Reiches Gottes.

Literatur

Johannes vom Kreuz: Die dunkle Nacht und die Gedichte, 1961.

Johannes vom Kreuz: Aufstieg aufden Berg Karmel (Subida del Monte Carmelo) [= S], Gesam-
melte Werke, Band 4., 3. Auflage 2007.

Johannesvom Kreuz: Der geistliche Gesang (Cantico espiritual A), Gesammelte Werke, Band
3,3. Auflage 2011.

Johannes vom Kreuz: Die dunkle Nacht (Noche Oscura) [= N], Samtliche Werke, Band 1, 11.
Auflage 2013.

Johannes vom Kreuz: Die lebendige Liebesflamme (Llama de amor viva) [= L], Gesammelte
Werke, Band 5, 3. Auflage 2013.

Johannes Herzgsell: Cott iiber uns—Gott unter uns—Gott in uns. Philosophische, theologische
und spirituelle Anndherungen an Gott, 2018, 290-314.

3.5.2 Die dunkle Nacht

,In einer dunklen Nacht..“: Mit diesen Worten beginnt Johannes vom Kreuz das Gedicht,
das dem ganzen Werk den Titel gab. Seine Literarische Qualitit und seine tiefe Spiritua-
litit haben es zu einem Klassiker gemacht. Wie bei allen Hauptwerken bildet auch in die-
sem Werk den Ausgangspunkt ein selbst verfasstes Gedicht, das Johannes dann Strophe
fiir Strophe und innerhalb einer Strophe Vers fiir Vers geistlich-theologisch zu erkliren
sucht. In der Dunklen Nacht umfasst sein Gedicht acht Strophen mit jeweils fiinf Versen.
Von diesen Strophen kommentiert und interpretiert er aber tatsichlich nur die ersten

538 Ebd.
539 Ebd.

- &M 14.02.2028, 02:28:26. Idole e

437


https://doi.org/10.14361/9783839443149-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

438

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

beiden. Bei der dritten Strophe begniigt er sich mit einigen allgemeinen Hinweisen. Zur
vierten bis achten Strophe fehlt jeglicher Kommentar.

Den beiden kommentierten Strophen entsprechend unterteilt Johannes das Werk
in zwei Biicher. In ihnen beschreibt er den zweifachen geistlichen Liuterungsprozess des
Menschen. Im ersten Buch behandelt er die Nacht der Sinne, den Liuterungsprozess im
Sinnenbereich (Kap. 3.5.2.1), im zweiten Buch die Nacht des Geistes (Kap. 3.5.2.2), den
tiefinnerlichen Liuterungsprozess. Insgesamt will er bei der Deutung der beiden Ge-
dichtstrophen erkliren, ,wie sich ein Mensch auf dem geistlichen Weg verhilt, um zur
vollkommenen Liebeseinung mit Gott zu gelangen, sofern das in diesem Leben moglich
ist“>*°. Wortlich spricht Johannes hier nicht vom Menschen, sondern von der ,Seele*. Wie
fiir Teresa von Avila bezeichnet auch fiir ihn dieser Ausdruck nicht nur den seelischen
Bereich des Menschen, sondern die ganze Person, wobei deren geistliche Dimension
hervorgehoben ist.** Im Anschluss an die scholastische Tradition unterscheidet er im
Menschen drei Bereiche: den Wesenskern, den Geist und den Sinnenbereich. Innerhalb
des Geistes unterscheidet er dann mit Augustinus wiederum drei Seelenvermégen: das
Erkenntnis-, Empfindungs- und Erinnerungsvermdogen.

3.5.2.1 Die Nacht der Sinne

In diese dunkle Nacht beginnen laut Johannes ,die Menschen hineinzugehen, wenn Gott
sie nach und nach aus dem Zustand der Anfinger herausholt - d. h. aus dem Meditieren
[...] auf dem geistlichen Weg — und anfingt, sie in den Zustand der Fortschreitenden,
d. h. der Kontemplativen, zu versetzen. Wenn sie diesen durchschritten haben, errei-
chen sie den Zustand der Vollkommenen, d. h. den Zustand der gottgewirkten Einung
des Menschen mit Gott.“*** Unter Anfingern sind hier Menschen zu verstehen, ,die sich
bereits ernsthaft um ein geistliches Leben bemiihen***. Mit der Meditation ist bei Johan-
nes wie schon bei Teresa die diskursive Betrachtung von Glaubenswahrheiten, Schrift-
stellen und dhnlichem gemeint. Bei ihr tiberwiegt noch die nachdenkende und einfiih-
lende Titigkeit und damit die Leistung des Menschen, wihrend bei der Kontemplation die
Leistung des Menschen zuriicktritt und die Selbstmitteilung Gottes in den Mittelpunkt
rickt. Bei der Kontemplation empfingt der Mensch Johannes zufolge durch liebendes
Aufmerken auf Gott die Gnade oder Selbstmitteilung Gottes, die ihm ohne sein eigenes
Zutun zuteilwird. Dabei werden ihm das Licht (d. h. die Weisheit) und die Warme (d. h.
die Liebe) Gottes eingegossen.

,Sie lautert und erleuchtet ihn bzw. eint ihn mit Cott. Anfangs wird die Kontemplation
als dunkel und schmerzlich erfahren, weil sie dem Menschen sein eigenes Ungeldutert-
sein vor Augen fiihrt. [...] Spater erfahrt sie der Mensch als ein umfassendes Erkennen
und Lieben [...]. In der Kontemplation werden dem Menschen Glaube, Hoffnung und
Liebe vermittelt, mit denen er die Selbstmitteilung Gottes aufnehmen kann.**

540 N Titel 25.

541 Bd.2, Kap.3.5.1.1.

542 1N1,1,31f

543 1N1,1,31, Anm. 21.

544 N Anhang: Kontemplation, 211.

- &M 14.02.2028, 02:28:26. Idole e


https://doi.org/10.14361/9783839443149-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Vollendung

Um die Nacht der Sinne besser verstindlich zu machen, beschreibt Johannes zunichst
einige fir Anfinger typische Unvollkommenheiten, die jeweils in geistlicher Hinsicht zu
verstehen sind: die Uberheblichkeit, die Habgier, die Unzucht, den Zorn, die Genuss-
sucht, den Neid und die Trigheit. Diese Unvollkommenheiten nehmen im Laufe der
Nacht, die vielen zust6f3t, ab. Die damit verbundene Liuterung ist ,bitter und fiirchter-
lich fiir das Reich der Sinne***. Denn die Anfinger auf dem Weg zu Gott sind ,noch sehr

von Unzulinglichkeit, Eigenliebe und Wohlgeschmack durchsetzt“*,

,Gott aber will sie weiterfithren und aus dieser unzuldanglichen Liebe zu einer hohe-
ren Stufe der Gottesliebe heraufholen und sie von der unzuldnglichen Ubungsweise
im Sinnenbereich und den Gedankengingen befreien [..]. Er mochte sie in die Ubung
des Ceistes stellen, wo sie sich ausgiebiger und schon mehr befreit von Unvollkom-
menheiten mit Gott austauschen kénnen.*#

Deshalb mutet er ihnen starke Trockenheit und Dunkelheit zu. ,Gott lisst sie“, wie Johannes
sagt, ,in solcher Trockenheit zuriick, dass sie in geistlichen Dingen und guten Ubungen
[...] nicht nur keinen Saft und Geschmack mehr finden, sondern im Gegenteil in diesen

«548

Dingen Unbehagen und Bitterkeit empfinden.“** Und er lisst sie ,so sehr im Dunkeln,

dass sie nicht wissen, wohin sie mit ihren Vorstellungen und Gedankengingen gehen
sollen**.

Fiir Johannes gibt es drei Kennzeichen, mittels deren sich die liuternde Trockenheit
in der Nacht der Sinne ,von Siinden oder Unvollkommenheiten, von Nachlissigkeit und
Lauheit, oder von einer schlechten Gemiitsverfassung oder einem korperlichen Unwohl-

sein“ unterscheiden lisst.>*°

- Der Mensch findet in dieser Situation ,nicht nur keinen Geschmack und Trost in den
gottlichen, sondern genauso wenig in den geschaffenen Dingen**".

« Der Mensch ist ganz bekiimmert und denkt voll schmerzlicher Sorge dauernd an
Gott, weil er meint, Gott nicht zu dienen, sondern Riickschritte zu machen, wie das
auch aus seiner Unfihigkeit, die gottlichen Dinge zu verkosten, zu ersehen ist.

«  Der Mensch kann nicht mehr, wie gewohnt, mit der Vorstellungskraft meditieren
und diskursiv nachdenken, ,mag er auch noch so viel von sich aus tun. Hier beginnt
Gott namlich sich mitzuteilen, und zwar nicht iiber den Sinnenbereich [...], sondern

durch den reinen Geist, in dem es keine aufeinanderfolgenden Gedanken gibt.“**

Johannes rit Menschen, die sich in einer solche Lage sehen, sich zu trésten, geduldig
auszuharren und sich nicht zu grimen. Sie sollen ihre Seele frei von allen Erkenntnissen

545 1N 8,2,58.
546 1N 8,3,59.
547 Ebd.

548 1N 8,3, 60.
549 Ebd.

550 1N9,1,61.
551 1N 9,2, 62.
552 1N 9,8, 66.

- &M 14.02.2028, 02:28:26. Idole e

439


https://doi.org/10.14361/9783839443149-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

440

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

und Gedanken ausruhen lassen. ,Sie sollen sich einzig mit einem liebevollen und ruhigen
Aufmerken auf Gott zufriedengeben und unbesorgt und ohne Leistungsdruck sein und
ohne ihn verspiiren oder verschmecken zu wollen. >

Was die Menschen in der Nacht der Sinne geistlich voranbringt, ist die Kontempla-
tion. Johannes unterscheidet noch nicht, wie das spiter geschah, zwischen erworbener
und eingegossener Kontemplation. Fiir ihn ist jede Kontemplation per definitionem ein-
gegossen. Aber mit ihm lassen sich zwei Formen der Kontemplation auseinanderhalten:
eine lduternde, die beim ungeliduterten Menschen Trockenheit und Leere verursacht, und
eine einende, die sich beim Menschen umso deutlicher als Liebe und Fiille duf3ert, je ge-
liuterter der Mensch bereits ist. Dem Menschen, der sich in der Nacht der Sinne befin-
det, rit er daher:

,Er schaffe Raum, dass er im Geist der Liebe, die diese dunkle und geheime Kontem-
plation mit sich bringt und die dem Menschen anhaftet, entbrenne und sich entflam-
me. Kontemplation ist ja nichts anderes als ein geheimes, friedliches und liebendes
Einstromen Gottes, sodass er, wenn man ihm Raum gibt, den Menschen im Geist der
Liebe entflammt.*%*

Johannes definiert Kontemplation demnach als ein ,,geheimes, friedliches und liebendes
Einstromen Gottes“, das den Menschen ,im Geist der Liebe entflammt“.5

Die Nacht des Sinnes bringt nach Johannes dem Menschen vier Vorteile:

« Ererlangt die wahre Selbsterkenntnis und nimmt seine Unzuldnglichkeit und Arm-
seligkeit wahr, sodass er nun nichts mehr von sich selbst hilt, noch vor Selbstzufrie-
denheit glinzt, weil er weif}, wie wenig er von sich aus zu tun vermag.

«  Mit dem Bewusstsein der eigenen Unzulinglichkeit und Armseligkeit wichst der
Einblick in die GroRe und Herrlichkeit Gottes. Deshalb sagte — so Johannes — der
heilige Augustinus: ,Gib mich mir zu erkennen, Herr, und ich werde dich erken-
nen.“>® Der Mensch denkt nun immer an Gott, ,voll Furcht und Besorgnis, er kénnte
auf dem geistlichen Weg zuriickfallen>’.

« Aus den Trockenheiten und der Leere der Nacht holt sich der Mensch auch geistli-
che Demut, die dann zur Nichstenliebe fithrt, ,weil er die Nichsten nun schitzt und
nicht mehr iiber sie urteilt wie frither“>®.

«  Schlief3lich schwinden beim Menschen nach und nach die Unvollkommenheiten und
er kommt in allen Tugenden voran, so zum Beispiel in der Geduld und in der Lang-

mut.

553 1N10,4,70.

554 1N10,6,71.

555 Ebd.

556 Augustinus: Soliloquia, lib. 2,1,1.
557 1N13,4, 84.

558 1N12,8,81.

- &M 14.02.2028, 02:28:26. Idole e


https://doi.org/10.14361/9783839443149-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Vollendung

In der Nacht der Sinne ,wichst im Menschen die Sorge um Gott und die brennende
Sehnsucht, ihm zu dienen**®. So wird er von Gott gemif Johannes den Weg der Fort-
schreitenden und Fortgeschrittenen gefiithrt, den man auch den Weg der Erleuchtung
nennt.**® Wihrend jedoch der Mensch in der Nacht der Sinne eine Liuterung durch-
macht, indem sich sein Sinnenbereich dem Geist anpasst, macht er in der Nacht des
Geistes eine Liuterung und Entbl6fung durch, indem sich sein Geist auf die Liebesei-
nung mit Gott einstellt und vorbereitet.

3.5.2.2 Die Nacht des Geistes

War schon die Nacht der Sinne schlimm genug, soist nach Johannes die zweite Nacht, die
Nacht des Geistes, noch schwerer. Mit ihr kann man nichts vergleichen, ,weil sie grauen-
voll und schauderhaft fiir den Geist ist***. Nur im puren Glauben kann der Mensch den
schmalen, dunklen, fiirchterlichen Weg dieser Nacht gehen.

Johannes erklirt auch diese Nacht zunichst als ,ein Einstromen Gottes in den Men-
schen, das ihn von seinen gewohnheitsmifigen natiirlichen und geistlichen Unkennt-
“62 Esist fiir ihn die gleiche liebende Weisheit,
die den Menschen in der Nacht der Sinne und in der des Geistes erleuchtet und liutert.

nissen und Unvollkommenheiten liutert

Im Unterschied zu ersterer bereitet jedoch zweitere den Menschen unmittelbar auf die
hochste Liebeseinung mit Gott vor, weshalb sie auch viel schmerzlicher und qualvoller
istalsjene. Da Gott den Menschen hier auf geheimnisvolle Weise in der Vollkommenheit
der Liebe unterrichtet, wird sie auch , mystische Theologie“ genannt.

Die Nacht des Geistes ist so schmerzhaft und qualvoll, weil es zwischen der gottli-
chen und der menschlichen Wirklichkeit, die sich hier einen, einen Gegensatz gibt. Vor
diesem Hintergrund erldutert Johannes vier Arten des Leids und des Schmerzes dieser
Nacht.

1. Beider Nachtdes Geistes st68t in den Menschen das géttliche Licht in den Menschen
hinein. Da der Mensch aber noch nicht ganz erhellt ist, bewirkt es in ihm geistliche
Nacht und Finsternis. Diese tun ihm weh, weil zwischen ihm, der noch dunkel und
ungeldutert ist, und dem gottlichen Licht, das klar und lauter ist, ein scharfer Ge-
gensatz besteht. Deshalb meint er auch, ,Gott sei gegen ihn und er selbst sei zum
Gegner Gottes geworden>®,

2. Auch empfindet der Mensch ,wegen der moralischen und geistlichen Schwiche seiner
natiirlichen Veranlagung“ diese Nacht als schmerzhaft.’** ,Da diese géttliche Kon-
templation mit einer gewissen Kraft in den Menschen hineinst6{3t, um ihn allmih-
lich zu stirken und zu beherrschen, figt sie dem Menschen in seiner Schwiche ei-
nen solchen Schmerz zu, dass er fast ohnmichtig wird.“*® Es ist, als wiirden sein

559 1N13,13,88.

560 Bd.1, Kap. 2.5.3.

561 1N 8,2,58.

562 2NG5,1,103 (H.d. V).
563 2N5,5,105f

564 2N5,6,106 (H.d. V).
565 Ebd.(H.d.V.).

- &M 14.02.2028, 02:28:26. Idole e

44


https://doi.org/10.14361/9783839443149-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

442

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

Sinn und sein Geist von einer riesigen, unsichtbaren Last niedergedriickt, weshalb
er Schmerz und Todesangst aussteht. ,Unter der Last dieses Erdriicktwerdens und
dieses Gewichtes fiihlt sich der Mensch meilenweit davon entfernt, in Gottes Gunst

566 Das ist fiir Johannes umso verwunderlicher, als die Hand Gottes von

zu stehen.
sich aus so sanft und zirtlich ist, hier aber als so schwer und ablehnend empfunden
wird. Dabei rithrt Gott den Menschen nur an, ,,und das noch voller Erbarmen. Denn
er tut dies ja, um dem Menschen Gnaden zu schenken, und nicht um ihn zu bestra-
fen!«s¢7

3. Die dritte Art von Leid und Schmerz, die den Menschen in der Nacht des Geistes
quilt, rithrt vom Gegensatz zwischen dem Géttlichen und dem Menschlichen her, die
hier eins werden. Das Gottliche dringt in den Menschen ein, um ihn zu erneuern und
zu vergéttlichen, indem es ihn von allen angewdhnten Neigungen und Eigenschaf-
ten des alten Menschen befreit. ,So sehr zerstiickelt und zerschneidet das Gottliche
den Wesenskern des Geistes [...], dass der Mensch sich im Angesicht und Anblick sei-
ner Armseligkeiten in einem grausamen geistlichen Tod aufgelst und zerschmolzen
fithle. 56

4. ,Dievierte Artvon Schmerz wird im Menschen durch eine andere einzigartige Eigen-
schaft dieser dunklen Kontemplation verursacht, nimlich durch ihre Majestit und
Grif3e.*® Diese lisst den Menschen ein weiteres ihm eigenes Extrem spiiren: seine
innerste Armut und Armseligkeit, eine tiefe Leere, Einsamkeit und Verlassenheit.

Aufdiese Weise wird der Mensch in seinem Wesenskern zunichte und leer. Er selbst wird
betritbt und vertilgt, zerstiickelt und zermalmt. Auch seine Seelenvermégen sind von der
Vernichtung betroffen. Sein Erkenntnisvermégen wird von seinem Licht, sein Empfin-
dungsvermogen von seinen Neigungen und sein Erinnerungsvermogen von seinen Er-
wigungen und Erkenntnissen geldutert. Die natitrlichen Seelenvermégen miissen, wie
Johannes sagt, ,hinsichtlich der géttlichen Dinge dunkel gemacht werden’®. Sie miis-
sen in ihrem allzu beschrinkten, hiufig fehlgeleiteten menschlichen Wirken zunichte-
werden, damit sich Gott ihnen mitteilen und in ihnen wirken kann. Denn solange sie
noch nicht geldutert sind, fehlt ihnen die Kraft und die Fihigkeit, ,die iibernatiirlichen
Dinge auf die diesen entsprechende, nimlich géttliche Weise zu verschmecken und zu
empfangen“”. Die dunkle Nacht holt den Geist mit seinen Seelenvermégen ,allmihlich
aus seinem normalen und gewohnlichen Gespiir fir die Dinge heraus, um ihn zum gott-

«572

lichen Sinn zu fithren“’*. Sie verdunkelt den Geist zwar, ,aber*, so Johannes, ,nur des-

halb, um ihm beziiglich aller Dinge Licht zu spenden*”.

566 2N5,7,107.

567 Ebd.

568 2N 6,1,107f.

569 2N6,4,109 (H.d. V).
570 2N16,4,158.

571  Ebd.

572 2N9,5,127.

573 2N9,1,123.

- &M 14.02.2028, 02:28:26. Idole e


https://doi.org/10.14361/9783839443149-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Vollendung

,Sie machtihn zwar demditig und erbarmenswiirdig, aber doch nur, um ihn zu erheben
und aufzurichten; auch macht sie ihn arm und leer von jedem Besitz und jeder natiir-
lichen Neigung, aber nur, damit er sich auf gottliche Weise ausweiten kann, um alle
Dinge von oben und alle Dinge von unten zu geniefien und zu schmecken; denn nun
eignetihm in allem die umfassende Freiheit des Geistes.*7*

Die Nacht verdunkelt das Innere des Menschen, bis sein Geist demiitig und sanft wird
und so subtil, einfach und feinfiihlig ist, dass er sich einen kann mit dem Geist Gottes.
Gott macht den Menschen, so fasst Johannes zusammen, ,,sehr demiitig, um ihn danach
sehr hoch zu erheben”.

Bei der Liebeseinung mit Gott gibt es Johannes zufolge unterschiedliche Stufen - je
nachdem welche Liebeseinung Gott dem einzelnen Menschen in seinem Erbarmen ge-
wiahrt. Dementsprechend fillt auch der Liuterungsprozess mehr oder weniger stark und
langer oder kiirzer aus. In jedem Fall muss aber die Liuterung, soll sie tatsichlich etwas
sein, einige Jahre andauern, mag sie auch noch so stark sein.

Fiir Johannes steht die Liuterung der Nacht des Geistes auf einer Linie mit der Liute-
rung des Menschen nach dem Tod, die traditionell Purgatorium (Fegfeuer) genannt wird.
Das heifdt, ,sofern diese Liuterung nicht bereits in diesem Leben erfolgt, muss sie nach
dem Tod stattfinden””®. Umgekehrt wird ein Mensch, der diesen Liuterungsprozess in
diesem Leben durchmacht, nach Johannes jenen Ort des Fegfeuers nicht betreten oder
sich nur sehr kurz dort aufhalten.

Wie bei Teresa von Avila in ihrem Werk der Wohnungen der Inneren Burg dem Gleichnis
von der Seidenraupe eine zentrale Bedeutung zukommt, nimmt bei Johannes vom Kreuz
im Werk der Dunklen Nacht ein Vergleich eine zentrale Stellung ein. Er selbst will durch
den Vergleich, der seiner Bedeutung wegen hier in seiner ganzen Linge zitiert wird, den
Liuterungsprozess der Nacht des Geistes von Grund auf erkliren.

,Um das bereits Gesagte und das, was noch zu sagen ist, deutlicher zu machen, muss
hier noch folgendes angemerkt werden: Dieses lduternde und liebende Erkennen oder
das gottliche Licht, von dem wir hier sprechen, geht bei der Liuterung des Menschen
und dessen Vorbereitung auf die vollkommene Einung mit sich genauso um wie das
Feuer mit einem Holzscheit, das es in sich tberformt. Das Erste, was echtes Feuer mit
einem Holzscheit macht, ist, es allmahlich auszutrocknen, indem es alle Feuchtigkeit
heraustreibt und alles Wasser, das es enthalt, herausweinen ldsst; dann macht es
das Holzscheit schwarz, dunkel und héasslich und gibt ihm dazu noch einen iiblen
Geruch. Durch die allm&hliche Austrocknung beférdert und treibt es alle hasslichen
und dunklen Bestandteile, die dem Holzscheit im Gegensatz zum Feuer anhaften,
heraus ans Licht. Und indem das Feuer das Holz allmihlich von aufien her entflammt
und erhitzt, iberformt es dieses in sich selbst und macht es so schén wie das Feuer. In
dieser Schlussphase gibt es fiir das Holzstiick kein Erleiden und keine Eigenwirkung
mehr aufler seiner Schwere und Masse, die noch dichter ist als die des Feuers. Es
hat jetzt die Eigenschaften und die Wirkungen des Feuers in sich: Es ist trocken und
macht trocken, es ist warm und macht warm, es ist licht und macht licht, und es ist

574 Ebd.
575 2N6,6,111.
576 2N 6,6,112, Anm. 33.

- &M 14.02.2028, 02:28:26. Idole e

443


https://doi.org/10.14361/9783839443149-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

444 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert 111

viel leichter als vorher, weil das Feuer in ihm diese Eigenschaften und Wirkungen
hervorruft <"

Der ausfithrlichen Beschreibung des Gleichnisses lisst Johannes unmittelbar eine an-
fangliche Deutung folgen.

,Genauso miissen wir uns dieses gottliche Liebesfeuer der Kontemplation vorstellen.
Bevor es den Menschen mitsich eintund in sich Gberformt, ldutert es ihn zuerst von al-
len gegensitzlichen Bestandteilen. Es lasst seine hidsslichen Ziige herauskommen und
machtihnschwarz und dunkel, sodass ersich schlechter vorkommtals vorher und hass-
licher und abscheulicher als sonst. Wahrend diese gottliche Lauterung nach und nach
alle bosen und iblen Launen entfernt, die er nicht bemerkte, da sie sich sehr tief in
ihm verwurzelt und eingenistet hatten, sodass er nicht verstand, dass er so viel Boses
in sich hatte, werden sie ihm jetzt vor Augen gefiihrt, damit sie ausgetrieben und zu-
nichte gemachtwerden. Erleuchtet durch dieses dunkle Licht der Kontemplation, sieht
er sie nun sehr deutlich (obwohl er nicht schlechter ist als vorher, weder in sich, noch
vor Gott), da er nun in sich sieht, was er vorher nicht sah; von daher hat er deutlich den
Eindruck, er sei so schlecht, dass er fiir Gott nicht nur nicht sehenswert, sondern sogar
verabscheuenswert ist und dass Gott ihn bereits tatsiachlich verabscheut. Ausgehend
von diesem Vergleich kénnen wir nun vieles von dem verstehen, was wir gerade sagen
und noch sagen wollen 7

Nach dieser grundsitzlichen Deutung arbeitet Johannes sieben konkrete Vergleichs-

punkte heraus.

579

Das Licht und die liebende Weisheit, die sich mit dem Menschen einen und ihn iiber-
formen sollen, sind dieselben wie die, die ihn am Anfang liutern und vorbereiten.
Die Schmerzen, die der Mensch in der Nacht des Geistes erleidet, sind nicht von der
gottlichen Weisheit, sondern durch seine eigene Schwiche und Unvollkommenheit
verursacht.

,Wenn die Unvollkommenheiten ein Ende nehmen, hat das Leiden fiir den Menschen
auch ein Ende, und es bleibt nur das Geniefien.“®* Dies gilt sowohl in Bezug auf die
diesseitige wie in Bezug auf die jenseitige Liuterung.

Dadurch dass der Mensch durch das géttliche Liebesfeuer geliutert und gereinigt
wird, wird er immer mehr in Liebe entflammt. ,Doch spiirt der Mensch diese Lie-
besentflammung nicht immer, sondern nur ab und zu.*® Dann hat er Gelegenheit,
das Gute, das Gott in ihm gewirkt hat, in sich zu bemerken.

Nach solchen Erleichterungen leidet der Mensch allerdings noch intensiver und
empfindlicher als vorher. Denn das Liebesfeuer verletzt ihn nun in dem, was tiefer
in seinem Inneren verzehrt und geliutert werden soll. ,Dabei ist das Leiden des

577
578
579
580
581

2N10,1,131.

2N10,2,131f.

Siehe dazu 2 N 10,3-10, 132—135.
2N10,5,133.

2N10,6,133.

- &M 14.02.2028, 02:28:26. Idole e


https://doi.org/10.14361/9783839443149-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Vollendung

Menschen umso innerlicher, subtiler und geistiger, als das Feuer die innerlichsten,
feinsten und geistigsten Unvollkommenheiten nach und nach auszehrt, die ganz im
Innern verwurzelt sind.“%?

« Deshalb hat der Mensch den Eindruck, alles Gute sei fiir ihn zu Ende und er sei vol-
ler Schlechtigkeiten, denn in dieser Zeit kommt bei ihm nichts als nur Bitterkeit an.
Freilich wird er in Zeiten des Aufatmens bereits mehr von innen her geniefRen, weil
die Liuterung bereits tiefer im Inneren stattgefunden hat.

« ,Der Mensch geniefdt in diesen Zwischenzeiten sehr ausgiebig, so sehr, dass er [..]
manchmal gar meint, die schlimmen Zeiten wiirden nicht wieder kommen, obwohl
sie doch schon bald wiederkommen werden. Doch wenn er aufmerksam ist, entgeht

ihm nicht, dass da noch eine Wurzel geblieben ist.®3

Johannes zufolge greift das gottliche Liebesfeuer wihrend der Nacht des Geistes im Men-
schen nach und nach um sich. Im menschlichen Geist entbrennt dadurch eine starke Lie-
besleidenschaft und Liebessehnsucht, die Johannes dhnlich wie Teresa von Avila als eine
zugleich késtliche und qualvolle Verwundung kennzeichnet. Die auf diese Weise erwach-
te Liebe hatihm zufolge bereits etwas von der Gotteinung an sich. Sie ist mehr Tun Gottes
als Tun des Menschen und wird vom Menschen passiv aufgenommen. ,Trotzdem bleibt
fiir den Menschen hier etwas zu tun, nimlich seine Zustimmung zu geben. Doch ist es
einzig und allein die sich ihm einende Liebe Gottes, welche in ihm Wirme und Kraft,
Gestimmtheit und Leidenschaft der Liebe einprigt.<%

All die Wirkungen des géttlichen Liebesfeuers im Menschen fasst Johannes im Be-
grift der Liebesentflammung zusammen. Diese spiirt der Mensch am Beginn der Nacht
noch nicht, weil das Liebesfeuer mit seiner Wirkung noch nicht begonnen hat. Doch mit
der Zeit, wenn ihn das Liebesfeuer nach und nach erwirmt, ,spiirt er recht hiufig diese
Entflammung und Wirme der Liebe“®.

Bei der Liebesentflammung hilt Gott alle Krifte und Seelenvermogen des Menschen
auf sich konzentriert, sodass der Mensch gemif dem biblischen Liebesgebot beginnt,
Gott mit ganzem Herzen, mit ganzer Seele und mit ganzer Kraft zu lieben.** Auch
die Seelenvermégen werden demnach bei der Liebesentflammung umgeformt. Das
Erkenntnisvermégen, das Empfindungsvermégen und das Erinnerungsvermogen des
Menschen werden mit den ihnen entsprechenden géttlichen Vermégen geeint und, wie
Johannes kithn ausfithrt, selbst vergottlicht. So wird aus dem alten Menschen ein neuer
und aus dem irdischen Menschen ein himmlischer.

So wie Johannes vom Kreuz den mystischen Aufstieg zu Gott durch die Nacht der
Sinne und des Geistes beschreibt, wechseln einander iiber einen lingeren Zeitraum hin-
weg Phasen des Leidens und der Qual und Phasen der Faszination und des Genusses ab,
bis der Weg in die bleibende intuitive Schau Gottes und in die stetige Liebeseinung mit
Gott miindet.

582 Ebd.

583 2N10,9,134.

584 2N11,2,136.

585 2N12,5,143.

586 Dtn6,5; Mk 12,30 par.

- &M 14.02.2028, 02:28:26. Idole e

445


https://doi.org/10.14361/9783839443149-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

448

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI
3.5.3 Die lebendige Liebesflamme

Das letzte und reifste Hauptwerk des Johannes vom Kreuz ist Die lebendige Liebesflamme.
Thm ist ein Gedicht von vier Strophen mit je sechs Versen vorangestellt, die er nachein-
ander und Vers und fiir Vers kommentiert, mit Ausnahme der letzten Strophe, die er
nur noch kurz behandelt. Das Werk lasst sich als Fortsetzung der Dunklen Nacht lesen,
die wiederum Voraussetzung des ersteren ist. Wihrend Johannes in der Dunklen Nacht
wie schon zuvor im Aufstieg auf den Berg Karmel den spirituellen Weg in den Blick nimmt,
wendet er sich in der Lebendigen Liebesflamme dem spirituellen Ziel zu. Er wagt sich ,an
die Beschreibung der tiefsten spirituellen und mystischen Erfahrungen heran, die einem
Menschen in diesem Leben zuteilwerden kénnen*®,

Es hieRe aber Johannes vom Kreuz griindlich missverstehen, wiirde man meinen, er
habe mit diesem Buch ein esoterisches Werk fiir eine kleine Gruppe von Eingeweihten
oder Auserwihlten, also fiir eine kleine Elite schreiben wollen. Vielmehr diirfte er ,von
Anfang an damit gerechnet haben, dass dieses Werk innerhalb kurzer Zeit genauso in
spirituellen Kreisen kursieren wiirde wie seine iibrigen Schriften auch*®®. Zudem ,ist er
viel zu sehr Seelsorger, um nur solche Gottsucher ansprechen und bestirken zu wollen,
die bereits am Ende des Weges angelangt sind“*®.

Auch sein Werk Die Lebendige Liebesflamme schrieb er daher bewusst fir alle.

,Wenn Johannes vom Kreuz liber Erfahrungen schreibt, die etwas von der Fiille am Ziel
des geistlichen Weges aufleuchten lassen, so deshalb, weil er der Uberzeugung ist,
dass sie von Gott her eben nicht nur einer Elite, sondern jedem Suchenden zugedacht
sind, sofern ersich wirklich auf eine persénliche Gottesbeziehung einldsst und sich von
ihm an die Hand nehmen l3sst. Es ist, als wollte der Mystagoge seinen Lesern sagen:
Der Weg, den ich in meinen (ibrigen Werken aufgezeigt habe, fiihrt wirklich ans Ziel;
ich habe es selbst erprobt. Haben Sie nur Mut, diesen Weg zu gehen!“**°

Johannes moéchte zeigen, ,wer Gott ist, wie sehr er um den Menschen wirbt und was er
ihm zu schenken bereit ist“*”. Er méchte die Leserinnen und Leser seines Werkes ermu-
tigen, sich ganz auf diesen Gott der Liebe einzulassen. Sucht Gott den Menschen doch
,noch viel dringlicher* als dieser ihn.**

Bei der Beschreibung seiner Grenzerfahrungen steht Johannes vor dem Dilemma,
einerseits iber seine wunderbaren Erfahrungen mit Gott berichten zu wollen, um auch
andere fiir den Weg zu Gott zu begeistern, andererseits aber zu wissen, dass diese Er-
fahrungen letztlich unaussprechlich sind. Trotz ihrer Unaussprechlichkeit entschied er
sich dafiir, iiber sie, soweit es moglich ist, zu sprechen.

Der Gottsucher der Lebendigen Liebesflamme ist ein Grenzginger. Er bewegt sich auf

dem schmalen Grat zwischen Erde und Himmel, zwischen Diesseits und Jenseits, zwi-

587 LEinfithrung 2s.
588 Ebd. 26.

589 Ebd.

590 Ebd.

591 Ebd.

592 L3,28,133f.

- &M 14.02.2028, 02:28:26. Idole e


https://doi.org/10.14361/9783839443149-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Vollendung

schen der hochsten spirituellen und mystischen Vollendung, die einem Menschen in die-
sem Leben moglich ist, und der vollen Gleichgestaltung mit Gott im Jenseits. Zu diesem
Weg an der Grenze, auf dem der Mensch fiir das Jenseitige erwacht und Gott zu schauen
beginnt, schreibt Johannes:

,Es ist daher, sofern ich etwas von dem verstehe, wie sich dieses Erwachen und diese
Schau des Menschen vollzieht, so, dass Gott dem Menschen, der wie jedes Geschopf
wesenhaftinihm weilt, einige dervielen Schleier und Vorhange, die er vor sich hingen
hat, wegnimmt, damit er ihn sehen kann, wie erist; und dann scheint und leuchtet ein
wenig im Halbdunkel — weil nicht alle Schleier weggenommen werden —dieses durch
sein von Liebreizen erfiilltes Antlitz durch %3

Die geistliche Verfassung, die Johannes hier anzielt, iibersteigt die bewihrten Schemata,
derenersich selberin seinen anderen Werken noch bedient hatte: das Schema von Liute-
rung — Erleuchtung - Einung, und das Schema Anfinger — Fortgeschrittene — Vollkom-
mene. Hatte Johannes nach eigenen Worten frither (insbesondere im Geistlichen Gesang)
vom hochsten Grad an Vollkommenheit gesprochen, ,,zu dem man in diesem Leben ge-
langen kann, die die Gleichgestaltung mit Gott ist*, so handeln seine Strophen der Leben-
digen Liebesflamme ,von der noch bewihrteren und vervollkommneteren Liebe in eben-
dieser Verfassung der Gleichgestaltung“.®* Denn die Liebe kann sich mit der Zeit und
durch Ubung bewihren und viel mehr ,verwesentlichen®; das heifft noch wesentlicher
werden, bis der Mensch durch das gottliche Liebesfeuer erglitht und entflammt, Funken
spritht und auflodert.” Der Mensch ist dann ,dem Liebesfeuer schon so sehr gleichge-
staltet und in ihm bewihrt, dass er mit diesem Feuer nicht nur geeint, sondern es schon
zur lebendigen Flamme in ihm geworden ist“*.

Das Hauptthema der Lebendigen Liebesflamme ist darum bei Johannes nicht einfach
die Erleuchtung oder die Gotteinung, sondern die Verherrlichung des Menschen. , Und
dasbedeutet nicht weniger, als dass der dreieine Gott dem Menschen Anteil an seinem ei-
genen trinitarischen Liebesleben gibt.“*”” Die Teilnahme am trinitarischen Leben Gottes
bringt Johannes an zwei Stellen besonders deutlich zum Ausdruck. So schreibt er bereits
im Vorwort, ,dass zu dem, der ihn [Gott] liebt, Vater, Sohn und Heiliger Geist kommen
und Wohnung in ihm nehmen (Joh 14,23); das geschehe, indem er [Gott] ihn im Vater,
Sohn und Heiligen Geist im Leben Gottes leben und wohnen lisst“**®. Bei der Erklirung
der ersten Gedichtstrophe stellt Johannes dann die Teilhabe des Menschen am innergott-
lichen Leben so dar:

,und man moge es nicht fiir unglaubwiirdig halten, dass bei einer bereits erprobten,
gelduterten, im Feuer der Betriibnisse und Mithsale und vielfaltiger Versuchungen ge-
priften und in der Liebe fiir treu befundenen Menschenseele in diesem Leben die Er-

593 L4,7,183.

594 L \Vorwort 3, 46.
595 L Vorwort 3,46f.
596 L Vorwort 4, 47.
597 LEinfithrung 29.
598 L Vorwort 2, 46.

- &M 14.02.2028, 02:28:26. Idole e

447


https://doi.org/10.14361/9783839443149-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

448

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

fillung dessen nicht ausbleibt, was der Sohn Gottes versprochen hat, namlich dass,
wenn jemand ihn liebt, die Heiligste Dreifaltigkeit zu ihm kommen und festen Wohn-
sitz in ihm nehmen werde (Joh 14,23). Das geschieht, indem sie ihr das Erkenntnisver-
mogen auf gottgewirkte Weise mit der Weisheit des Sohnes erleuchtet und ihr Emp-
findungsvermégen im Heiligen Geist erfreut, und der Vater sie macht- und kraftvoll in
die abgriindige Umarmung seiner Stiifie hineinzieht.**

In der ersten Strophe des Gedichts beschreibt Johannes dann vor allem das Wirken des
Heiligen Geistes im Inneren des Menschen. Das Liebesfeuer beziehungsweise die Lie-
besflamme ist der Heilige Geist selbst. In der zweiten Strophe besingt Johannes das je
eigene Wirken aller drei Personen. Es sind, wie er sagt, ,die drei Personen der Allerhei-
ligsten Dreifaltigkeit“ — Vater, Sohn und Heiliger Geist —, die im Menschen das ,géttliche
Werk der Gotteinung vollbringen®.®®® In der dritten Strophe lobt Johannes die gottliche
Dreifaltigkeit in ihrer ungeteilten Einheit. Sie teilt dem Menschen ihre géttlichen Eigen-
schaften, wie Stirke, Schonheit, Gerechtigkeit und so weiter mit. Und der Mensch gibt
Gott immer wieder das zuriick, was er von ihm empfingt. ,Denn da der Mensch hier
mit Gott eins geworden ist, ist er in gewisser Weise Gott durch Teilhabe; und wenn auch
«601

nicht so vollkommen, wie im anderen Leben, so ist er doch [...] wie Gottes Schatten.
Der Mensch gibt immer wieder Gott an Gott in Gott zuriick. Er vermag das nun.

,Denn hier sieht der Mensch, dass Cott wirklich sein ist, und dass er ihn als Erbbesitz
mit Eigentumsrecht als Gottes Adoptivkind besitzt, aufgrund der Gnade, die Gott dem
Menschen erwies, ihm sich selbst zu geben; und dass er Gott als etwas, was ihm gehort,
geben und mitteilen kann, wem er aus freiem Willen mochte. Und so gibt ihn die Men-
schenseele ihrem Liebsten, nimlich Gott selbst, der sich ihr gab, womit sie Gott alles
begleicht, was sie ihm schuldet, insofern als sie ihm aus freiem Willen ebenso viel gibt,
wie sie von ihm empfingt“¢°?

In der vierten Strophe dankt Johannes schlieflich Gott fiir zwei Wirkungen im Inneren
des Menschen: fiir das Erwachen Gottes in der Seele und fiir das Hauchen Gottes in der
Seele. Mit ersterem meint er die Mitteilung des Sohnes Gottes bei der Gotteinung, mit
zweiterem die Mitteilung des Heiligen Geistes.

Wie fiir Teresa von Avila bedeutet fiir Johannes die Gotteinung keinen Riickzug in
die reine Innerlichkeit, sondern die volle Integration von , Innenwelt* und ,,Aufenwelt“.
,Die Gleichgestaltung mit Gott befihigt den Menschen gerade dazu, die Schépfung, sei-
ne Mit-Welt, mit neuen Augen zu sehen. Eine vollige Umkehrung findet statt: Nun fin-
det der Mystiker nicht mehr Gott in seiner Schépfung, sondern er sieht die Schépfung in
Gott und mit den Augen Gottes.“®> Er erwacht wie aus einem tiefen Schlaf und sieht die
Wirklichkeit endlich so, wie sie wirklich ist, das heifdt wie sie vor Gott ist. Diese Umkehr
der Sichtweise formuliert Johannes in metaphysischer Ausdrucksweise so:

599 L1,15, 61.

600 L2,,83.

601 L3,78,174.

602 Ebd.

603 LEinfiihrung 30f.

- &M 14.02.2028, 02:28:26. Idole e


https://doi.org/10.14361/9783839443149-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Vollendung

,und wenn es auch wahr ist, dass der Mensch hier merkt, dass diese Dinge von Gott
unterschieden sind, insofern als sie geschaffenes Sein sind und er sie mit ihrer Kraft,
Ursache und Lebendigkeit in Gott sieht, so ist doch die Erkenntnis, dass Cott seinem
Wesen nach all diese Dinge in unendlichem Uberschwang ist, so grof, dass der Mensch
die Dinge besser im Wesen Gottes als in ihnen selbst erkennt. Und das ist die grofie
Beseligung dieses Erwachens: die Geschdpfe durch Gott zu erkennen, und nicht Cott
durch die Geschopfe, was bedeutet, die Wirkungen in ihrer Ursache zu erkennen und
nicht die Ursache in den Wirkungen, was eine Erkenntnis von hinten ist; jene andere
Erkenntnis ist aber eine wesenhafte “**

Johannes vom Kreuz bestatigt durch mystische Erfahrung, was die Theologie lehrt: Alle
Menschen haben durch die Liebe Gottes bereits teil an der Dreieinigkeit Gottes selbst. Sie
sind in die Liebe des Vaters und des Sohnes durch den Heiligen Geist, der die Liebe sel-
ber ist, einbezogen. Die andere Seite dieser theologischen Wahrheit ist: Der Heilige Geist
wohnt jedem Menschen schon in seinem Innern ein. All das ist bereits Wirklichkeit. Wir
Menschen miissen uns dessen nur noch durch einen Liuterungsprozess bewusst wer-
den, bei dem wir durch das gottliche Liebesfeuer selbst zu Liebenden entflammt werden
und der als jenseitiger Fegfeuer heifit.

Wir alle werden lebendige Liebesflammen sein. Jeder von uns Menschen wird, um
den kithnen Ausdruck des Johannes vom Kreuz aufzugreifen, Gott durch Teilhabe sein.
Einer nach dem anderen wird sterben und im Tod seine persénliche Vollendung finden.
Am Ende der irdischen Zeiten wird Gott die Welt als ganze vollenden. Dann werden wir
als Gemeinschaft aller Menschen und aller Geschopfe vervollkommnet sein. Wenn auch
nur ein Mensch oder ein Geschépf fiir immer verloren ginge, wire Gott nicht der Retter

65 und niemals alles in allem. Wir alle diirfen

aller, wie der erste Timotheusbrief sagt
jedoch fest darauf vertrauen, dass sich Gott als Retter aller erweisen wird und dass alle
mit allen und allem verséhnt sein werden, weil — mit dem Apostel Paulus gesprochen®®®

— Gott alles in allem sein wird.

A.M.D.G.

604 L4,5,182.
605 1Tim 4,10.
606 1Kor1s,28.

- &M 14.02.2028, 02:28:26. Idole e

449


https://doi.org/10.14361/9783839443149-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

M 14.02.2026, 02:28:26.


https://doi.org/10.14361/9783839443149-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

