
3. Die Vollendung 435 

anderen Seite, insofern für letztere die „Hölle“ definitiv kein ewiger, sondern nur ein vor
übergehender „Ort“ oder Bewusstseinszustand auf dem Weg zur Vollendung ist, die gro
ße Hoffnung auf die Rettung und das Heil, die Transformation und die Vollendung aller 
Menschen. 

3.5 Das Feuer der Liebe Gottes 

Da Johannes vom Kreuz (1542–1591), der große spanische Mystiker und Schriftsteller, wie 
kaum ein anderer das beschrieben hat, was mit dem alle Menschen erwartenden Fegfeuer 
gemeint ist, nämlich die durch das Feuer der Liebe Gottes erfolgende Umwandlung des 
Menschen in ein wahrhaft liebendes Wesen, sei ihm das letzte Kapitel gewidmet. Zu
nächst wird kurz in seine Gesamtspiritualität eingeführt (Kap. 3.5.1). Dann werden zwei 
seiner Hauptwerke genauer vorgestellt: Die dunkle Nacht (Kap. 3.5.2) und Die lebendige Lie
besflamme (Kap. 3.5.3). 

3.5.1 Einführung in die Gesamtspiritualität des Johannes vom Kreuz 

In den vier Hauptwerken des Johannes, zu denen neben den beiden genannten noch 
der Aufstieg auf den Berg Karmel und Der Geistliche Gesang gehören, zeichnet sich das Ge
samtkonzept seiner Spiritualität ab.527 Für ihn als Christ endet das Leben des Menschen 
selbstverständlich nicht einfach mit dem Tod, sondern hat ein übergeordnetes jenseiti
ges Ziel. 

„Johannes vom Kreuz betrachtet sich und seine Mitmenschen von dem Ziel her und 
auf das Ziel hin, das die neutestamentliche Offenbarung vorgibt: ,Was Gott erstrebt, 
ist, uns zu Göttern durch Teilhabe zu machen, wie er Gott von Natur ist‘ (Weisungen 
2,27). An der Seite Gottes Gott sein – in freier dialogischer Partnerschaft –, das ist die 
Zukunft, zu der hin der Mensch unterwegs ist. In der Ewigkeit vollendet, wird er wie 
eine jede der drei göttlichen Personen sein: so zuwendungs- und liebesfähig wie Gott, 
so wahr, so kreativ […].“528 

Johannes zufolge wird der Mensch an Gott selber teilhaben. Er wird der Heiligsten Dreifal
tigkeit zugesellt sein, mit den drei göttlichen Personen in einer vollendeten persönlichen 
Beziehung leben, an ihren Werken mitwirken und zugleich allen Menschen so vollendet 
zugewandt sein, wie die drei einander zugewandt sind. 

Von dieser absoluten Zukunft her und auf diese hin deutet Johannes das menschli
che Leben. Alles Suchen und Sehnen, Ringen und Streben ist für ihn Ausdruck eines Ent
wicklungsgeschehens auf dieses Ziel hin. Dabei lässt sich der Gegensatz zwischen unserer 
jetzigen Verfassung und dem, was nach biblischer Verheißung aus uns werden soll, als 
ein Prozess der „Umformung in Gott hinein“ begreifen.529 So gesehen ist unsere Erschaf
fung noch nicht abgeschlossen. Wir erleben mit, wie Gott uns nach seinem Bild formt, 

527 Vgl. Herzgsell 290–314. 
528 Die dunkle Nacht [= N], Einführung 13. 
529 Aufstieg auf den Berg Karmel [= S], I 4,3, 67f. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-017 - am 14.02.2026, 02:28:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


436 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

und wie wir aufgerufen sind, dabei mitzuwirken. Wie schon vor ihm christliche Denker 
wie Augustinus oder Cusanus, greift Johannes damit das biblische Verständnis von uns 
Menschen als Bild Gottes auf.530 Wir sind schon Bild Gottes. Aber wir können, sollen und 
dürfen es in diesem Leben immer noch mehr werden. 

Nach Johannes kommt es darauf an, himmelsfähig zu werden, das heißt, „sich einzu
leben in das bereits begonnene, der Vollendung harrende Reich Gottes“ und „beziehungs
fähig zu werden nach dem Maße Gottes, beziehungsfähig zu Vater, Sohn und Geist, zu 
jedem Mitmenschen, zu aller Schöpfung“.531 Vor diesem Hintergrund gehören für Johan
nes Mystik, Geschwisterlichkeit, Liebe und eine recht verstandene Askese zusammen. 
Ein Mystiker ist „ein Mensch, der mit dem Gott lebt, an den er glaubt“532. Und bei der 
Geschwisterlichkeit geht es darum, sich, getragen von der Beziehung zu Gott, persön
lich dem Mitmenschen und der gesamten Schöpfung zuzuwenden. Wesentlich ist dabei 
die Liebe, aus der heraus dies geschieht. Die Liebe ist der Weg zum Ziel, wie sie auch das 
Ziel selbst ist. Deshalb beteuert Johannes immer wieder: 

„Am Abend deines Lebens wirst du nach der Liebe gefragt.“533 

Zur Liebe gehört für Johannes das „Zurücknehmen“534, das heißt das Loslassen und Her
geben. Um sich auf Gott und die Mitmenschen einlassen zu können, gilt es nicht nur die 
Dinge, die Menschen und sich selbst loszulassen, sondern auch Gott beziehungsweise 
falsche Erwartungen, Vorstellungen oder Begriffe von ihm aufzugeben. Denn ein wozu 
auch immer „instrumentalisierter“ Gott steht der Wirklichkeit des Reiches Gottes genau
so entgegen wie das egozentrische Festhalten an sich selbst und an den Dingen. Gerade 
in jenen schmerzlichen Lebensphasen, in denen sich der Mensch in „Dunkler Nacht“ be
findet und Gott scheinbar nicht mehr erfährt, kann er lernen, herzugeben und loszulas
sen. 

Bei allem Suchen nach Gott muss und darf man laut Johannes wissen: Auch wenn der 
Mensch Gott sucht, noch viel mehr sucht Gott den Menschen.535 Obwohl er schon immer 
bei ihm ist und jedem ganz nahe ist, will er sich von jedem möglichst schon in diesem 
Leben finden lassen, bei jedem jetzt schon wirklich ankommen. In diesem Sinn lässt sich 
auch Jesu Botschaft vom Anbruch des Reiches Gottes verstehen.536 Es gilt, die bereits an
gebrochene Gottesherrschaft wahrzunehmen und anzunehmen, in sie hineinzuwach
sen und sich so selbst verwandeln zu lassen. Gott selber treibt den Umformungsprozess 
voran und wird ihn vollenden. Denn der „Schöpfer bleibt dem Menschen treu als sein 
Vollender“537. 

530 Gen 1,27. 
531 N Einführung 13. 
532 Ebd. 14. 
533 Zit. aus N Einführung 14. 
534 S I 2,1, 58. 
535 Vgl. Die lebendige Liebesflamme [= L], 3,28, 133f. 
536 Bd. 2, Kap. 2.2.2.4. 
537 N Einführung 16. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-017 - am 14.02.2026, 02:28:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Vollendung 437 

Johannes vom Kreuz verdankt diese Sicht „seiner tiefen inneren Ich-Du-Beziehung 
zu Jesus Christus, der Offenbarung Gottes in Person“538. 

„Mit gleicher Dringlichkeit und Entschiedenheit wie seine Gefährtin Teresa von Ávila 
betont er die Notwendigkeit, dass man sich dem Menschgewordenen zuwenden müs

se, um nicht fehlzugehen. Denn wer unser göttliches Gegenüber ist, so arbeitet er klar 
heraus […], lässt sich nur an Jesus von Nazaret erkennen. Am Tun und Sagen einer histo
risch Mensch gewordenen Person hat sich Gott offenbart. In Jesus von Nazaret kommt 
er dem Menschen entgegen, damit er ihn kennen und im Erkennen lieben lerne, in ihm 
und in der Beziehung zu ihm dem Reich Gottes begegne und dabei ein ,anderer Chris
tus‘ werde, ein Gott an der Seite Gottes. Der Prozess der ,Umformung in Gott hinein‘ 
wird so ein Prozess der ,Angleichung an den Geliebten‘ […], an den, der – wie bereits 
die Vätertheologen sagen – ,Mensch wurde, damit der Mensch Gott werde‘.“539 

Für Johannes steht demnach im Mittelpunkt des geistlichen Lebens eines Christen das 
leidenschaftliche Interesse an der Person Jesu Christi, an seiner Mystik, seiner Geschwis
terlichkeit, seinem Erleben des Reiches Gottes. 

Literatur 

Johannes vom Kreuz: Die dunkle Nacht und die Gedichte, 1961. 
Johannes vom Kreuz: Aufstieg auf den Berg Karmel (Subida del Monte Carmelo) [= S], Gesam

melte Werke, Band 4., 3. Auflage 2007. 
Johannes vom Kreuz: Der geistliche Gesang (Cántico espiritual A), Gesammelte Werke, Band 

3, 3. Auflage 2011. 
Johannes vom Kreuz: Die dunkle Nacht (Noche Oscura) [= N], Sämtliche Werke, Band 1, 11. 

Auflage 2013. 
Johannes vom Kreuz: Die lebendige Liebesflamme (Llama de amor viva) [= L], Gesammelte 

Werke, Band 5, 3. Auflage 2013. 
Johannes Herzgsell: Gott über uns – Gott unter uns – Gott in uns. Philosophische, theologische 

und spirituelle Annäherungen an Gott, 2018, 290–314. 

3.5.2 Die dunkle Nacht 

„In einer dunklen Nacht …“: Mit diesen Worten beginnt Johannes vom Kreuz das Gedicht, 
das dem ganzen Werk den Titel gab. Seine Literarische Qualität und seine tiefe Spiritua
lität haben es zu einem Klassiker gemacht. Wie bei allen Hauptwerken bildet auch in die
sem Werk den Ausgangspunkt ein selbst verfasstes Gedicht, das Johannes dann Strophe 
für Strophe und innerhalb einer Strophe Vers für Vers geistlich-theologisch zu erklären 
sucht. In der Dunklen Nacht umfasst sein Gedicht acht Strophen mit jeweils fünf Versen. 
Von diesen Strophen kommentiert und interpretiert er aber tatsächlich nur die ersten 

538 Ebd. 
539 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-017 - am 14.02.2026, 02:28:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


438 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

beiden. Bei der dritten Strophe begnügt er sich mit einigen allgemeinen Hinweisen. Zur 
vierten bis achten Strophe fehlt jeglicher Kommentar. 

Den beiden kommentierten Strophen entsprechend unterteilt Johannes das Werk 
in zwei Bücher. In ihnen beschreibt er den zweifachen geistlichen Läuterungsprozess des 
Menschen. Im ersten Buch behandelt er die Nacht der Sinne, den Läuterungsprozess im 
Sinnenbereich (Kap. 3.5.2.1), im zweiten Buch die Nacht des Geistes (Kap. 3.5.2.2), den 
tiefinnerlichen Läuterungsprozess. Insgesamt will er bei der Deutung der beiden Ge
dichtstrophen erklären, „wie sich ein Mensch auf dem geistlichen Weg verhält, um zur 
vollkommenen Liebeseinung mit Gott zu gelangen, sofern das in diesem Leben möglich 
ist“540. Wörtlich spricht Johannes hier nicht vom Menschen, sondern von der „Seele“. Wie 
für Teresa von Avila bezeichnet auch für ihn dieser Ausdruck nicht nur den seelischen 
Bereich des Menschen, sondern die ganze Person, wobei deren geistliche Dimension 
hervorgehoben ist.541 Im Anschluss an die scholastische Tradition unterscheidet er im 
Menschen drei Bereiche: den Wesenskern, den Geist und den Sinnenbereich. Innerhalb 
des Geistes unterscheidet er dann mit Augustinus wiederum drei Seelenvermögen: das 
Erkenntnis-, Empfindungs- und Erinnerungsvermögen. 

3.5.2.1 Die Nacht der Sinne 
In diese dunkle Nacht beginnen laut Johannes „die Menschen hineinzugehen, wenn Gott 
sie nach und nach aus dem Zustand der Anfänger herausholt – d. h. aus dem Meditieren 
[…] auf dem geistlichen Weg – und anfängt, sie in den Zustand der Fortschreitenden, 
d. h. der Kontemplativen, zu versetzen. Wenn sie diesen durchschritten haben, errei
chen sie den Zustand der Vollkommenen, d. h. den Zustand der gottgewirkten Einung 
des Menschen mit Gott.“542 Unter Anfängern sind hier Menschen zu verstehen, „die sich 
bereits ernsthaft um ein geistliches Leben bemühen“543. Mit der Meditation ist bei Johan
nes wie schon bei Teresa die diskursive Betrachtung von Glaubenswahrheiten, Schrift
stellen und ähnlichem gemeint. Bei ihr überwiegt noch die nachdenkende und einfüh
lende Tätigkeit und damit die Leistung des Menschen, während bei der Kontemplation die 
Leistung des Menschen zurücktritt und die Selbstmitteilung Gottes in den Mittelpunkt 
rückt. Bei der Kontemplation empfängt der Mensch Johannes zufolge durch liebendes 
Aufmerken auf Gott die Gnade oder Selbstmitteilung Gottes, die ihm ohne sein eigenes 
Zutun zuteilwird. Dabei werden ihm das Licht (d. h. die Weisheit) und die Wärme (d. h. 
die Liebe) Gottes eingegossen. 

„Sie läutert und erleuchtet ihn bzw. eint ihn mit Gott. Anfangs wird die Kontemplation 
als dunkel und schmerzlich erfahren, weil sie dem Menschen sein eigenes Ungeläutert
sein vor Augen führt. […] Später erfährt sie der Mensch als ein umfassendes Erkennen 
und Lieben […]. In der Kontemplation werden dem Menschen Glaube, Hoffnung und 
Liebe vermittelt, mit denen er die Selbstmitteilung Gottes aufnehmen kann.“544 

540 N Titel 25. 
541 Bd. 2, Kap. 3.5.1.1. 
542 1 N 1,1, 31f. 
543 1 N 1,1, 31, Anm. 21. 
544 N Anhang: Kontemplation, 211. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-017 - am 14.02.2026, 02:28:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Vollendung 439 

Um die Nacht der Sinne besser verständlich zu machen, beschreibt Johannes zunächst 
einige für Anfänger typische Unvollkommenheiten, die jeweils in geistlicher Hinsicht zu 
verstehen sind: die Überheblichkeit, die Habgier, die Unzucht, den Zorn, die Genuss
sucht, den Neid und die Trägheit. Diese Unvollkommenheiten nehmen im Laufe der 
Nacht, die vielen zustößt, ab. Die damit verbundene Läuterung ist „bitter und fürchter
lich für das Reich der Sinne“545. Denn die Anfänger auf dem Weg zu Gott sind „noch sehr 
von Unzulänglichkeit, Eigenliebe und Wohlgeschmack durchsetzt“546. 

„Gott aber will sie weiterführen und aus dieser unzulänglichen Liebe zu einer höhe
ren Stufe der Gottesliebe heraufholen und sie von der unzulänglichen Übungsweise 
im Sinnenbereich und den Gedankengängen befreien […]. Er möchte sie in die Übung 
des Geistes stellen, wo sie sich ausgiebiger und schon mehr befreit von Unvollkom

menheiten mit Gott austauschen können.“547 

Deshalb mutet er ihnen starke Trockenheit und Dunkelheit zu. „Gott lässt sie“, wie Johannes 
sagt, „in solcher Trockenheit zurück, dass sie in geistlichen Dingen und guten Übungen 
[…] nicht nur keinen Saft und Geschmack mehr finden, sondern im Gegenteil in diesen 
Dingen Unbehagen und Bitterkeit empfinden.“548 Und er lässt sie „so sehr im Dunkeln, 
dass sie nicht wissen, wohin sie mit ihren Vorstellungen und Gedankengängen gehen 
sollen“549. 

Für Johannes gibt es drei Kennzeichen, mittels deren sich die läuternde Trockenheit 
in der Nacht der Sinne „von Sünden oder Unvollkommenheiten, von Nachlässigkeit und 
Lauheit, oder von einer schlechten Gemütsverfassung oder einem körperlichen Unwohl
sein“ unterscheiden lässt.550 

• Der Mensch findet in dieser Situation „nicht nur keinen Geschmack und Trost in den 
göttlichen, sondern genauso wenig in den geschaffenen Dingen“551. 

• Der Mensch ist ganz bekümmert und denkt voll schmerzlicher Sorge dauernd an 
Gott, weil er meint, Gott nicht zu dienen, sondern Rückschritte zu machen, wie das 
auch aus seiner Unfähigkeit, die göttlichen Dinge zu verkosten, zu ersehen ist. 

• Der Mensch kann nicht mehr, wie gewohnt, mit der Vorstellungskraft meditieren 
und diskursiv nachdenken, „mag er auch noch so viel von sich aus tun. Hier beginnt 
Gott nämlich sich mitzuteilen, und zwar nicht über den Sinnenbereich […], sondern 
durch den reinen Geist, in dem es keine aufeinanderfolgenden Gedanken gibt.“552 

Johannes rät Menschen, die sich in einer solche Lage sehen, sich zu trösten, geduldig 
auszuharren und sich nicht zu grämen. Sie sollen ihre Seele frei von allen Erkenntnissen 

545 1 N 8,2, 58. 
546 1 N 8,3, 59. 
547 Ebd. 
548 1 N 8,3, 60. 
549 Ebd. 
550 1 N 9,1, 61. 
551 1 N 9,2, 62. 
552 1 N 9,8, 66. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-017 - am 14.02.2026, 02:28:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


440 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

und Gedanken ausruhen lassen. „Sie sollen sich einzig mit einem liebevollen und ruhigen 
Aufmerken auf Gott zufriedengeben und unbesorgt und ohne Leistungsdruck sein und 
ohne ihn verspüren oder verschmecken zu wollen.“553 

Was die Menschen in der Nacht der Sinne geistlich voranbringt, ist die Kontempla
tion. Johannes unterscheidet noch nicht, wie das später geschah, zwischen erworbener 
und eingegossener Kontemplation. Für ihn ist jede Kontemplation per definitionem ein
gegossen. Aber mit ihm lassen sich zwei Formen der Kontemplation auseinanderhalten: 
eine läuternde, die beim ungeläuterten Menschen Trockenheit und Leere verursacht, und 
eine einende, die sich beim Menschen umso deutlicher als Liebe und Fülle äußert, je ge
läuterter der Mensch bereits ist. Dem Menschen, der sich in der Nacht der Sinne befin
det, rät er daher: 

„Er schaffe Raum, dass er im Geist der Liebe, die diese dunkle und geheime Kontem

plation mit sich bringt und die dem Menschen anhaftet, entbrenne und sich entflam

me. Kontemplation ist ja nichts anderes als ein geheimes, friedliches und liebendes 
Einströmen Gottes, sodass er, wenn man ihm Raum gibt, den Menschen im Geist der 
Liebe entflammt.“554 

Johannes definiert Kontemplation demnach als ein „geheimes, friedliches und liebendes 
Einströmen Gottes“, das den Menschen „im Geist der Liebe entflammt“.555 

Die Nacht des Sinnes bringt nach Johannes dem Menschen vier Vorteile: 

• Er erlangt die wahre Selbsterkenntnis und nimmt seine Unzulänglichkeit und Arm
seligkeit wahr, sodass er nun nichts mehr von sich selbst hält, noch vor Selbstzufrie
denheit glänzt, weil er weiß, wie wenig er von sich aus zu tun vermag. 

• Mit dem Bewusstsein der eigenen Unzulänglichkeit und Armseligkeit wächst der 
Einblick in die Größe und Herrlichkeit Gottes. Deshalb sagte – so Johannes – der 
heilige Augustinus: „Gib mich mir zu erkennen, Herr, und ich werde dich erken
nen.“556 Der Mensch denkt nun immer an Gott, „voll Furcht und Besorgnis, er könnte 
auf dem geistlichen Weg zurückfallen“557. 

• Aus den Trockenheiten und der Leere der Nacht holt sich der Mensch auch geistli
che Demut, die dann zur Nächstenliebe führt, „weil er die Nächsten nun schätzt und 
nicht mehr über sie urteilt wie früher“558. 

• Schließlich schwinden beim Menschen nach und nach die Unvollkommenheiten und 
er kommt in allen Tugenden voran, so zum Beispiel in der Geduld und in der Lang
mut. 

553 1 N 10,4, 70. 
554 1 N 10,6, 71. 
555 Ebd. 
556 Augustinus: Soliloquia, lib. 2, 1,1. 
557 1 N 13,4, 84. 
558 1 N 12,8, 81. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-017 - am 14.02.2026, 02:28:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Vollendung 441 

In der Nacht der Sinne „wächst im Menschen die Sorge um Gott und die brennende 
Sehnsucht, ihm zu dienen“559. So wird er von Gott gemäß Johannes den Weg der Fort
schreitenden und Fortgeschrittenen geführt, den man auch den Weg der Erleuchtung 
nennt.560 Während jedoch der Mensch in der Nacht der Sinne eine Läuterung durch
macht, indem sich sein Sinnenbereich dem Geist anpasst, macht er in der Nacht des 
Geistes eine Läuterung und Entblößung durch, indem sich sein Geist auf die Liebesei
nung mit Gott einstellt und vorbereitet. 

3.5.2.2 Die Nacht des Geistes 
War schon die Nacht der Sinne schlimm genug, so ist nach Johannes die zweite Nacht, die 
Nacht des Geistes, noch schwerer. Mit ihr kann man nichts vergleichen, „weil sie grauen
voll und schauderhaft für den Geist ist“561. Nur im puren Glauben kann der Mensch den 
schmalen, dunklen, fürchterlichen Weg dieser Nacht gehen. 

Johannes erklärt auch diese Nacht zunächst als „ein Einströmen Gottes in den Men
schen, das ihn von seinen gewohnheitsmäßigen natürlichen und geistlichen Unkennt
nissen und Unvollkommenheiten läutert“562. Es ist für ihn die gleiche liebende Weisheit, 
die den Menschen in der Nacht der Sinne und in der des Geistes erleuchtet und läutert. 
Im Unterschied zu ersterer bereitet jedoch zweitere den Menschen unmittelbar auf die 
höchste Liebeseinung mit Gott vor, weshalb sie auch viel schmerzlicher und qualvoller 
ist als jene. Da Gott den Menschen hier auf geheimnisvolle Weise in der Vollkommenheit 
der Liebe unterrichtet, wird sie auch „mystische Theologie“ genannt. 

Die Nacht des Geistes ist so schmerzhaft und qualvoll, weil es zwischen der göttli
chen und der menschlichen Wirklichkeit, die sich hier einen, einen Gegensatz gibt. Vor 
diesem Hintergrund erläutert Johannes vier Arten des Leids und des Schmerzes dieser 
Nacht. 

1. Bei der Nacht des Geistes stößt in den Menschen das göttliche Licht in den Menschen 
hinein. Da der Mensch aber noch nicht ganz erhellt ist, bewirkt es in ihm geistliche 
Nacht und Finsternis. Diese tun ihm weh, weil zwischen ihm, der noch dunkel und 
ungeläutert ist, und dem göttlichen Licht, das klar und lauter ist, ein scharfer Ge
gensatz besteht. Deshalb meint er auch, „Gott sei gegen ihn und er selbst sei zum 
Gegner Gottes geworden“563. 

2. Auch empfindet der Mensch „wegen der moralischen und geistlichen Schwäche seiner 
natürlichen Veranlagung“ diese Nacht als schmerzhaft.564 „Da diese göttliche Kon
templation mit einer gewissen Kraft in den Menschen hineinstößt, um ihn allmäh
lich zu stärken und zu beherrschen, fügt sie dem Menschen in seiner Schwäche ei
nen solchen Schmerz zu, dass er fast ohnmächtig wird.“565 Es ist, als würden sein 

559 1 N 13,13, 88. 
560 Bd. 1, Kap. 2.5.3. 
561 1 N 8,2, 58. 
562 2 N 5,1, 103 (H. d. V.). 
563 2 N 5,5, 105f. 
564 2 N 5,6, 106 (H. d. V.). 
565 Ebd. (H. d. V.). 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-017 - am 14.02.2026, 02:28:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


442 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

Sinn und sein Geist von einer riesigen, unsichtbaren Last niedergedrückt, weshalb 
er Schmerz und Todesangst aussteht. „Unter der Last dieses Erdrücktwerdens und 
dieses Gewichtes fühlt sich der Mensch meilenweit davon entfernt, in Gottes Gunst 
zu stehen.“566 Das ist für Johannes umso verwunderlicher, als die Hand Gottes von 
sich aus so sanft und zärtlich ist, hier aber als so schwer und ablehnend empfunden 
wird. Dabei rührt Gott den Menschen nur an, „und das noch voller Erbarmen. Denn 
er tut dies ja, um dem Menschen Gnaden zu schenken, und nicht um ihn zu bestra
fen!“567 

3. Die dritte Art von Leid und Schmerz, die den Menschen in der Nacht des Geistes 
quält, rührt vom Gegensatz zwischen dem Göttlichen und dem Menschlichen her, die 
hier eins werden. Das Göttliche dringt in den Menschen ein, um ihn zu erneuern und 
zu vergöttlichen, indem es ihn von allen angewöhnten Neigungen und Eigenschaf
ten des alten Menschen befreit. „So sehr zerstückelt und zerschneidet das Göttliche 
den Wesenskern des Geistes […], dass der Mensch sich im Angesicht und Anblick sei
ner Armseligkeiten in einem grausamen geistlichen Tod aufgelöst und zerschmolzen 
fühlt.“568 

4. „Die vierte Art von Schmerz wird im Menschen durch eine andere einzigartige Eigen
schaft dieser dunklen Kontemplation verursacht, nämlich durch ihre Majestät und 
Größe.“569 Diese lässt den Menschen ein weiteres ihm eigenes Extrem spüren: seine 
innerste Armut und Armseligkeit, eine tiefe Leere, Einsamkeit und Verlassenheit. 

Auf diese Weise wird der Mensch in seinem Wesenskern zunichte und leer. Er selbst wird 
betrübt und vertilgt, zerstückelt und zermalmt. Auch seine Seelenvermögen sind von der 
Vernichtung betroffen. Sein Erkenntnisvermögen wird von seinem Licht, sein Empfin
dungsvermögen von seinen Neigungen und sein Erinnerungsvermögen von seinen Er
wägungen und Erkenntnissen geläutert. Die natürlichen Seelenvermögen müssen, wie 
Johannes sagt, „hinsichtlich der göttlichen Dinge dunkel gemacht werden“570. Sie müs
sen in ihrem allzu beschränkten, häufig fehlgeleiteten menschlichen Wirken zunichte
werden, damit sich Gott ihnen mitteilen und in ihnen wirken kann. Denn solange sie 
noch nicht geläutert sind, fehlt ihnen die Kraft und die Fähigkeit, „die übernatürlichen 
Dinge auf die diesen entsprechende, nämlich göttliche Weise zu verschmecken und zu 
empfangen“571. Die dunkle Nacht holt den Geist mit seinen Seelenvermögen „allmählich 
aus seinem normalen und gewöhnlichen Gespür für die Dinge heraus, um ihn zum gött
lichen Sinn zu führen“572. Sie verdunkelt den Geist zwar, „aber“, so Johannes, „nur des
halb, um ihm bezüglich aller Dinge Licht zu spenden“573. 

566 2 N 5,7, 107. 
567 Ebd. 
568 2 N 6,1, 107f. 
569 2 N 6,4, 109 (H. d. V.). 
570 2 N 16,4, 158. 
571 Ebd. 
572 2 N 9,5, 127. 
573 2 N 9,1, 123. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-017 - am 14.02.2026, 02:28:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Vollendung 443 

„Sie macht ihn zwar demütig und erbarmenswürdig, aber doch nur, um ihn zu erheben 
und aufzurichten; auch macht sie ihn arm und leer von jedem Besitz und jeder natür
lichen Neigung, aber nur, damit er sich auf göttliche Weise ausweiten kann, um alle 
Dinge von oben und alle Dinge von unten zu genießen und zu schmecken; denn nun 
eignet ihm in allem die umfassende Freiheit des Geistes.“574 

Die Nacht verdunkelt das Innere des Menschen, bis sein Geist demütig und sanft wird 
und so subtil, einfach und feinfühlig ist, dass er sich einen kann mit dem Geist Gottes. 
Gott macht den Menschen, so fasst Johannes zusammen, „sehr demütig, um ihn danach 
sehr hoch zu erheben“575. 

Bei der Liebeseinung mit Gott gibt es Johannes zufolge unterschiedliche Stufen – je 
nachdem welche Liebeseinung Gott dem einzelnen Menschen in seinem Erbarmen ge
währt. Dementsprechend fällt auch der Läuterungsprozess mehr oder weniger stark und 
länger oder kürzer aus. In jedem Fall muss aber die Läuterung, soll sie tatsächlich etwas 
sein, einige Jahre andauern, mag sie auch noch so stark sein. 

Für Johannes steht die Läuterung der Nacht des Geistes auf einer Linie mit der Läute
rung des Menschen nach dem Tod, die traditionell Purgatorium (Fegfeuer) genannt wird. 
Das heißt, „sofern diese Läuterung nicht bereits in diesem Leben erfolgt, muss sie nach 
dem Tod stattfinden“576. Umgekehrt wird ein Mensch, der diesen Läuterungsprozess in 
diesem Leben durchmacht, nach Johannes jenen Ort des Fegfeuers nicht betreten oder 
sich nur sehr kurz dort aufhalten. 

Wie bei Teresa von Avila in ihrem Werk der Wohnungen der Inneren Burg dem Gleichnis 
von der Seidenraupe eine zentrale Bedeutung zukommt, nimmt bei Johannes vom Kreuz 
im Werk der Dunklen Nacht ein Vergleich eine zentrale Stellung ein. Er selbst will durch 
den Vergleich, der seiner Bedeutung wegen hier in seiner ganzen Länge zitiert wird, den 
Läuterungsprozess der Nacht des Geistes von Grund auf erklären. 

„Um das bereits Gesagte und das, was noch zu sagen ist, deutlicher zu machen, muss 
hier noch folgendes angemerkt werden: Dieses läuternde und liebende Erkennen oder 
das göttliche Licht, von dem wir hier sprechen, geht bei der Läuterung des Menschen 
und dessen Vorbereitung auf die vollkommene Einung mit sich genauso um wie das 
Feuer mit einem Holzscheit, das es in sich überformt. Das Erste, was echtes Feuer mit 
einem Holzscheit macht, ist, es allmählich auszutrocknen, indem es alle Feuchtigkeit 
heraustreibt und alles Wasser, das es enthält, herausweinen lässt; dann macht es 
das Holzscheit schwarz, dunkel und hässlich und gibt ihm dazu noch einen üblen 
Geruch. Durch die allmähliche Austrocknung befördert und treibt es alle hässlichen 
und dunklen Bestandteile, die dem Holzscheit im Gegensatz zum Feuer anhaften, 
heraus ans Licht. Und indem das Feuer das Holz allmählich von außen her entflammt 
und erhitzt, überformt es dieses in sich selbst und macht es so schön wie das Feuer. In 
dieser Schlussphase gibt es für das Holzstück kein Erleiden und keine Eigenwirkung 
mehr außer seiner Schwere und Masse, die noch dichter ist als die des Feuers. Es 
hat jetzt die Eigenschaften und die Wirkungen des Feuers in sich: Es ist trocken und 
macht trocken, es ist warm und macht warm, es ist licht und macht licht, und es ist 

574 Ebd. 
575 2 N 6,6, 111. 
576 2 N 6,6, 112, Anm. 33. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-017 - am 14.02.2026, 02:28:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


444 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

viel leichter als vorher, weil das Feuer in ihm diese Eigenschaften und Wirkungen 
hervorruft.“577 

Der ausführlichen Beschreibung des Gleichnisses lässt Johannes unmittelbar eine an
fängliche Deutung folgen. 

„Genauso müssen wir uns dieses göttliche Liebesfeuer der Kontemplation vorstellen. 
Bevor es den Menschen mit sich eint und in sich überformt, läutert es ihn zuerst von al
len gegensätzlichen Bestandteilen. Es lässt seine hässlichen Züge herauskommen und 
macht ihn schwarz und dunkel, sodass er sich schlechter vorkommt als vorher und häss
licher und abscheulicher als sonst. Während diese göttliche Läuterung nach und nach 
alle bösen und üblen Launen entfernt, die er nicht bemerkte, da sie sich sehr tief in 
ihm verwurzelt und eingenistet hatten, sodass er nicht verstand, dass er so viel Böses 
in sich hatte, werden sie ihm jetzt vor Augen geführt, damit sie ausgetrieben und zu
nichte gemacht werden. Erleuchtet durch dieses dunkle Licht der Kontemplation, sieht 
er sie nun sehr deutlich (obwohl er nicht schlechter ist als vorher, weder in sich, noch 
vor Gott), da er nun in sich sieht, was er vorher nicht sah; von daher hat er deutlich den 
Eindruck, er sei so schlecht, dass er für Gott nicht nur nicht sehenswert, sondern sogar 
verabscheuenswert ist und dass Gott ihn bereits tatsächlich verabscheut. Ausgehend 
von diesem Vergleich können wir nun vieles von dem verstehen, was wir gerade sagen 
und noch sagen wollen.“578 

Nach dieser grundsätzlichen Deutung arbeitet Johannes sieben konkrete Vergleichs
punkte heraus.579 

• Das Licht und die liebende Weisheit, die sich mit dem Menschen einen und ihn über
formen sollen, sind dieselben wie die, die ihn am Anfang läutern und vorbereiten. 

• Die Schmerzen, die der Mensch in der Nacht des Geistes erleidet, sind nicht von der 
göttlichen Weisheit, sondern durch seine eigene Schwäche und Unvollkommenheit 
verursacht. 

• „Wenn die Unvollkommenheiten ein Ende nehmen, hat das Leiden für den Menschen 
auch ein Ende, und es bleibt nur das Genießen.“580 Dies gilt sowohl in Bezug auf die 
diesseitige wie in Bezug auf die jenseitige Läuterung. 

• Dadurch dass der Mensch durch das göttliche Liebesfeuer geläutert und gereinigt 
wird, wird er immer mehr in Liebe entflammt. „Doch spürt der Mensch diese Lie
besentflammung nicht immer, sondern nur ab und zu.“581 Dann hat er Gelegenheit, 
das Gute, das Gott in ihm gewirkt hat, in sich zu bemerken. 

• Nach solchen Erleichterungen leidet der Mensch allerdings noch intensiver und 
empfindlicher als vorher. Denn das Liebesfeuer verletzt ihn nun in dem, was tiefer 
in seinem Inneren verzehrt und geläutert werden soll. „Dabei ist das Leiden des 

577 2 N 10,1, 131. 
578 2 N 10,2, 131f. 
579 Siehe dazu 2 N 10,3–10, 132–135. 
580 2 N 10,5, 133. 
581 2 N 10,6, 133. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-017 - am 14.02.2026, 02:28:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Vollendung 445 

Menschen umso innerlicher, subtiler und geistiger, als das Feuer die innerlichsten, 
feinsten und geistigsten Unvollkommenheiten nach und nach auszehrt, die ganz im 
Innern verwurzelt sind.“582 

• Deshalb hat der Mensch den Eindruck, alles Gute sei für ihn zu Ende und er sei vol
ler Schlechtigkeiten, denn in dieser Zeit kommt bei ihm nichts als nur Bitterkeit an. 
Freilich wird er in Zeiten des Aufatmens bereits mehr von innen her genießen, weil 
die Läuterung bereits tiefer im Inneren stattgefunden hat. 

• „Der Mensch genießt in diesen Zwischenzeiten sehr ausgiebig, so sehr, dass er […] 
manchmal gar meint, die schlimmen Zeiten würden nicht wieder kommen, obwohl 
sie doch schon bald wiederkommen werden. Doch wenn er aufmerksam ist, entgeht 
ihm nicht, dass da noch eine Wurzel geblieben ist.“583 

Johannes zufolge greift das göttliche Liebesfeuer während der Nacht des Geistes im Men
schen nach und nach um sich. Im menschlichen Geist entbrennt dadurch eine starke Lie
besleidenschaft und Liebessehnsucht, die Johannes ähnlich wie Teresa von Avila als eine 
zugleich köstliche und qualvolle Verwundung kennzeichnet. Die auf diese Weise erwach
te Liebe hat ihm zufolge bereits etwas von der Gotteinung an sich. Sie ist mehr Tun Gottes 
als Tun des Menschen und wird vom Menschen passiv aufgenommen. „Trotzdem bleibt 
für den Menschen hier etwas zu tun, nämlich seine Zustimmung zu geben. Doch ist es 
einzig und allein die sich ihm einende Liebe Gottes, welche in ihm Wärme und Kraft, 
Gestimmtheit und Leidenschaft der Liebe einprägt.“584 

All die Wirkungen des göttlichen Liebesfeuers im Menschen fasst Johannes im Be
griff der Liebesentflammung zusammen. Diese spürt der Mensch am Beginn der Nacht 
noch nicht, weil das Liebesfeuer mit seiner Wirkung noch nicht begonnen hat. Doch mit 
der Zeit, wenn ihn das Liebesfeuer nach und nach erwärmt, „spürt er recht häufig diese 
Entflammung und Wärme der Liebe“585. 

Bei der Liebesentflammung hält Gott alle Kräfte und Seelenvermögen des Menschen 
auf sich konzentriert, sodass der Mensch gemäß dem biblischen Liebesgebot beginnt, 
Gott mit ganzem Herzen, mit ganzer Seele und mit ganzer Kraft zu lieben.586 Auch 
die Seelenvermögen werden demnach bei der Liebesentflammung umgeformt. Das 
Erkenntnisvermögen, das Empfindungsvermögen und das Erinnerungsvermögen des 
Menschen werden mit den ihnen entsprechenden göttlichen Vermögen geeint und, wie 
Johannes kühn ausführt, selbst vergöttlicht. So wird aus dem alten Menschen ein neuer 
und aus dem irdischen Menschen ein himmlischer. 

So wie Johannes vom Kreuz den mystischen Aufstieg zu Gott durch die Nacht der 
Sinne und des Geistes beschreibt, wechseln einander über einen längeren Zeitraum hin
weg Phasen des Leidens und der Qual und Phasen der Faszination und des Genusses ab, 
bis der Weg in die bleibende intuitive Schau Gottes und in die stetige Liebeseinung mit 
Gott mündet. 

582 Ebd. 
583 2 N 10,9,134. 
584 2 N 11,2, 136. 
585 2 N 12,5, 143. 
586 Dtn 6,5; Mk 12,30 par. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-017 - am 14.02.2026, 02:28:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


446 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

3.5.3 Die lebendige Liebesflamme 

Das letzte und reifste Hauptwerk des Johannes vom Kreuz ist Die lebendige Liebesflamme. 
Ihm ist ein Gedicht von vier Strophen mit je sechs Versen vorangestellt, die er nachein
ander und Vers und für Vers kommentiert, mit Ausnahme der letzten Strophe, die er 
nur noch kurz behandelt. Das Werk lässt sich als Fortsetzung der Dunklen Nacht lesen, 
die wiederum Voraussetzung des ersteren ist. Während Johannes in der Dunklen Nacht 
wie schon zuvor im Aufstieg auf den Berg Karmel den spirituellen Weg in den Blick nimmt, 
wendet er sich in der Lebendigen Liebesflamme dem spirituellen Ziel zu. Er wagt sich „an 
die Beschreibung der tiefsten spirituellen und mystischen Erfahrungen heran, die einem 
Menschen in diesem Leben zuteilwerden können“587. 

Es hieße aber Johannes vom Kreuz gründlich missverstehen, würde man meinen, er 
habe mit diesem Buch ein esoterisches Werk für eine kleine Gruppe von Eingeweihten 
oder Auserwählten, also für eine kleine Elite schreiben wollen. Vielmehr dürfte er „von 
Anfang an damit gerechnet haben, dass dieses Werk innerhalb kurzer Zeit genauso in 
spirituellen Kreisen kursieren würde wie seine übrigen Schriften auch“588. Zudem „ist er 
viel zu sehr Seelsorger, um nur solche Gottsucher ansprechen und bestärken zu wollen, 
die bereits am Ende des Weges angelangt sind“589. 

Auch sein Werk Die Lebendige Liebesflamme schrieb er daher bewusst für alle. 

„Wenn Johannes vom Kreuz über Erfahrungen schreibt, die etwas von der Fülle am Ziel 
des geistlichen Weges aufleuchten lassen, so deshalb, weil er der Überzeugung ist, 
dass sie von Gott her eben nicht nur einer Elite, sondern jedem Suchenden zugedacht 
sind, sofern er sich wirklich auf eine persönliche Gottesbeziehung einlässt und sich von 
ihm an die Hand nehmen lässt. Es ist, als wollte der Mystagoge seinen Lesern sagen: 
Der Weg, den ich in meinen übrigen Werken aufgezeigt habe, führt wirklich ans Ziel; 
ich habe es selbst erprobt. Haben Sie nur Mut, diesen Weg zu gehen!“590 

Johannes möchte zeigen, „wer Gott ist, wie sehr er um den Menschen wirbt und was er 
ihm zu schenken bereit ist“591. Er möchte die Leserinnen und Leser seines Werkes ermu
tigen, sich ganz auf diesen Gott der Liebe einzulassen. Sucht Gott den Menschen doch 
„noch viel dringlicher“ als dieser ihn.592 

Bei der Beschreibung seiner Grenzerfahrungen steht Johannes vor dem Dilemma, 
einerseits über seine wunderbaren Erfahrungen mit Gott berichten zu wollen, um auch 
andere für den Weg zu Gott zu begeistern, andererseits aber zu wissen, dass diese Er
fahrungen letztlich unaussprechlich sind. Trotz ihrer Unaussprechlichkeit entschied er 
sich dafür, über sie, soweit es möglich ist, zu sprechen. 

Der Gottsucher der Lebendigen Liebesflamme ist ein Grenzgänger. Er bewegt sich auf 
dem schmalen Grat zwischen Erde und Himmel, zwischen Diesseits und Jenseits, zwi

587 L Einführung 25. 
588 Ebd. 26. 
589 Ebd. 
590 Ebd. 
591 Ebd. 
592 L 3,28, 133f. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-017 - am 14.02.2026, 02:28:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Vollendung 447 

schen der höchsten spirituellen und mystischen Vollendung, die einem Menschen in die
sem Leben möglich ist, und der vollen Gleichgestaltung mit Gott im Jenseits. Zu diesem 
Weg an der Grenze, auf dem der Mensch für das Jenseitige erwacht und Gott zu schauen 
beginnt, schreibt Johannes: 

„Es ist daher, sofern ich etwas von dem verstehe, wie sich dieses Erwachen und diese 
Schau des Menschen vollzieht, so, dass Gott dem Menschen, der wie jedes Geschöpf 
wesenhaft in ihm weilt, einige der vielen Schleier und Vorhänge, die er vor sich hängen 
hat, wegnimmt, damit er ihn sehen kann, wie er ist; und dann scheint und leuchtet ein 
wenig im Halbdunkel – weil nicht alle Schleier weggenommen werden – dieses durch 
sein von Liebreizen erfülltes Antlitz durch.“593 

Die geistliche Verfassung, die Johannes hier anzielt, übersteigt die bewährten Schemata, 
deren er sich selber in seinen anderen Werken noch bedient hatte: das Schema von Läute
rung – Erleuchtung – Einung, und das Schema Anfänger – Fortgeschrittene – Vollkom
mene. Hatte Johannes nach eigenen Worten früher (insbesondere im Geistlichen Gesang) 
vom höchsten Grad an Vollkommenheit gesprochen, „zu dem man in diesem Leben ge
langen kann, die die Gleichgestaltung mit Gott ist“, so handeln seine Strophen der Leben
digen Liebesflamme „von der noch bewährteren und vervollkommneteren Liebe in eben
dieser Verfassung der Gleichgestaltung“.594 Denn die Liebe kann sich mit der Zeit und 
durch Übung bewähren und viel mehr „verwesentlichen“; das heißt noch wesentlicher 
werden, bis der Mensch durch das göttliche Liebesfeuer erglüht und entflammt, Funken 
sprüht und auflodert.595 Der Mensch ist dann „dem Liebesfeuer schon so sehr gleichge
staltet und in ihm bewährt, dass er mit diesem Feuer nicht nur geeint, sondern es schon 
zur lebendigen Flamme in ihm geworden ist“596. 

Das Hauptthema der Lebendigen Liebesflamme ist darum bei Johannes nicht einfach 
die Erleuchtung oder die Gotteinung, sondern die Verherrlichung des Menschen. „Und 
das bedeutet nicht weniger, als dass der dreieine Gott dem Menschen Anteil an seinem ei
genen trinitarischen Liebesleben gibt.“597 Die Teilnahme am trinitarischen Leben Gottes 
bringt Johannes an zwei Stellen besonders deutlich zum Ausdruck. So schreibt er bereits 
im Vorwort, „dass zu dem, der ihn [Gott] liebt, Vater, Sohn und Heiliger Geist kommen 
und Wohnung in ihm nehmen (Joh 14,23); das geschehe, indem er [Gott] ihn im Vater, 
Sohn und Heiligen Geist im Leben Gottes leben und wohnen lässt“598. Bei der Erklärung 
der ersten Gedichtstrophe stellt Johannes dann die Teilhabe des Menschen am innergött
lichen Leben so dar: 

„Und man möge es nicht für unglaubwürdig halten, dass bei einer bereits erprobten, 
geläuterten, im Feuer der Betrübnisse und Mühsale und vielfältiger Versuchungen ge
prüften und in der Liebe für treu befundenen Menschenseele in diesem Leben die Er

593 L 4,7, 183. 
594 L Vorwort 3, 46. 
595 L Vorwort 3,46f. 
596 L Vorwort 4, 47. 
597 L Einführung 29. 
598 L Vorwort 2, 46. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-017 - am 14.02.2026, 02:28:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


448 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

füllung dessen nicht ausbleibt, was der Sohn Gottes versprochen hat, nämlich dass, 
wenn jemand ihn liebt, die Heiligste Dreifaltigkeit zu ihm kommen und festen Wohn

sitz in ihm nehmen werde (Joh 14,23). Das geschieht, indem sie ihr das Erkenntnisver
mögen auf gottgewirkte Weise mit der Weisheit des Sohnes erleuchtet und ihr Emp

findungsvermögen im Heiligen Geist erfreut, und der Vater sie macht- und kraftvoll in 
die abgründige Umarmung seiner Süße hineinzieht.“599 

In der ersten Strophe des Gedichts beschreibt Johannes dann vor allem das Wirken des 
Heiligen Geistes im Inneren des Menschen. Das Liebesfeuer beziehungsweise die Lie
besflamme ist der Heilige Geist selbst. In der zweiten Strophe besingt Johannes das je 
eigene Wirken aller drei Personen. Es sind, wie er sagt, „die drei Personen der Allerhei
ligsten Dreifaltigkeit“ – Vater, Sohn und Heiliger Geist –, die im Menschen das „göttliche 
Werk der Gotteinung vollbringen“.600 In der dritten Strophe lobt Johannes die göttliche 
Dreifaltigkeit in ihrer ungeteilten Einheit. Sie teilt dem Menschen ihre göttlichen Eigen
schaften, wie Stärke, Schönheit, Gerechtigkeit und so weiter mit. Und der Mensch gibt 
Gott immer wieder das zurück, was er von ihm empfängt. „Denn da der Mensch hier 
mit Gott eins geworden ist, ist er in gewisser Weise Gott durch Teilhabe; und wenn auch 
nicht so vollkommen, wie im anderen Leben, so ist er doch […] wie Gottes Schatten.“601 
Der Mensch gibt immer wieder Gott an Gott in Gott zurück. Er vermag das nun. 

„Denn hier sieht der Mensch, dass Gott wirklich sein ist, und dass er ihn als Erbbesitz 
mit Eigentumsrecht als Gottes Adoptivkind besitzt, aufgrund der Gnade, die Gott dem 
Menschen erwies, ihm sich selbst zu geben; und dass er Gott als etwas, was ihm gehört, 
geben und mitteilen kann, wem er aus freiem Willen möchte. Und so gibt ihn die Men

schenseele ihrem Liebsten, nämlich Gott selbst, der sich ihr gab, womit sie Gott alles 
begleicht, was sie ihm schuldet, insofern als sie ihm aus freiem Willen ebenso viel gibt, 
wie sie von ihm empfängt.“602 

In der vierten Strophe dankt Johannes schließlich Gott für zwei Wirkungen im Inneren 
des Menschen: für das Erwachen Gottes in der Seele und für das Hauchen Gottes in der 
Seele. Mit ersterem meint er die Mitteilung des Sohnes Gottes bei der Gotteinung, mit 
zweiterem die Mitteilung des Heiligen Geistes. 

Wie für Teresa von Avila bedeutet für Johannes die Gotteinung keinen Rückzug in 
die reine Innerlichkeit, sondern die volle Integration von „Innenwelt“ und „Außenwelt“. 
„Die Gleichgestaltung mit Gott befähigt den Menschen gerade dazu, die Schöpfung, sei
ne Mit-Welt, mit neuen Augen zu sehen. Eine völlige Umkehrung findet statt: Nun fin
det der Mystiker nicht mehr Gott in seiner Schöpfung, sondern er sieht die Schöpfung in 
Gott und mit den Augen Gottes.“603 Er erwacht wie aus einem tiefen Schlaf und sieht die 
Wirklichkeit endlich so, wie sie wirklich ist, das heißt wie sie vor Gott ist. Diese Umkehr 
der Sichtweise formuliert Johannes in metaphysischer Ausdrucksweise so: 

599 L 1,15, 61. 
600 L 2,1, 83. 
601 L 3,78, 174. 
602 Ebd. 
603 L Einführung 30f. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-017 - am 14.02.2026, 02:28:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Vollendung 449 

„Und wenn es auch wahr ist, dass der Mensch hier merkt, dass diese Dinge von Gott 
unterschieden sind, insofern als sie geschaffenes Sein sind und er sie mit ihrer Kraft, 
Ursache und Lebendigkeit in Gott sieht, so ist doch die Erkenntnis, dass Gott seinem 
Wesen nach all diese Dinge in unendlichem Überschwang ist, so groß, dass der Mensch 
die Dinge besser im Wesen Gottes als in ihnen selbst erkennt. Und das ist die große 
Beseligung dieses Erwachens: die Geschöpfe durch Gott zu erkennen, und nicht Gott 
durch die Geschöpfe, was bedeutet, die Wirkungen in ihrer Ursache zu erkennen und 
nicht die Ursache in den Wirkungen, was eine Erkenntnis von hinten ist; jene andere 
Erkenntnis ist aber eine wesenhafte.“604 

Johannes vom Kreuz bestätigt durch mystische Erfahrung, was die Theologie lehrt: Alle 
Menschen haben durch die Liebe Gottes bereits teil an der Dreieinigkeit Gottes selbst. Sie 
sind in die Liebe des Vaters und des Sohnes durch den Heiligen Geist, der die Liebe sel
ber ist, einbezogen. Die andere Seite dieser theologischen Wahrheit ist: Der Heilige Geist 
wohnt jedem Menschen schon in seinem Innern ein. All das ist bereits Wirklichkeit. Wir 
Menschen müssen uns dessen nur noch durch einen Läuterungsprozess bewusst wer
den, bei dem wir durch das göttliche Liebesfeuer selbst zu Liebenden entflammt werden 
und der als jenseitiger Fegfeuer heißt. 

Wir alle werden lebendige Liebesflammen sein. Jeder von uns Menschen wird, um 
den kühnen Ausdruck des Johannes vom Kreuz aufzugreifen, Gott durch Teilhabe sein. 
Einer nach dem anderen wird sterben und im Tod seine persönliche Vollendung finden. 
Am Ende der irdischen Zeiten wird Gott die Welt als ganze vollenden. Dann werden wir 
als Gemeinschaft aller Menschen und aller Geschöpfe vervollkommnet sein. Wenn auch 
nur ein Mensch oder ein Geschöpf für immer verloren ginge, wäre Gott nicht der Retter 
aller, wie der erste Timotheusbrief sagt605, und niemals alles in allem. Wir alle dürfen 
jedoch fest darauf vertrauen, dass sich Gott als Retter aller erweisen wird und dass alle 
mit allen und allem versöhnt sein werden, weil – mit dem Apostel Paulus gesprochen606 
– Gott alles in allem sein wird. 

A. M. D. G. 

604 L 4,5, 182. 
605 1 Tim 4,10. 
606 1 Kor 15,28. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-017 - am 14.02.2026, 02:28:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839443149-017 - am 14.02.2026, 02:28:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

