
 235

Im Rückblick: Das Festival der Philosophie 

in Hannover  

ANNETTE WITTKAU-HORGBY

 

„Wer Neuerungen einführen will, hat alle zu Feinden, die aus der 
alten Ordnung Nutzen ziehen, und hat nur lasche Verteidiger an 
all denen, die von der neuen Ordnung Vorteile hätten.“ (Machia-
velli 1988/1532: 45). Diese wichtige Einsicht formulierte der italie-
nische Philosoph Niccoló Machiavelli vor fast 500 Jahren. Wer mit 
neuen Ideen, Ansätzen und Vorschlägen kommt, findet selten so-
fort Unterstützung. So erging es auch den Initiatoren des Festivals 
der Philosophie in Hannover, Prof. Dr. Peter Nickl, Assunta Ver-
rone und Dr. Georgios Terizakis. Die „alte Ordnung“ sieht im 
Hinblick auf die Philosophie im Wesentlichen vor, dass es sich 
hierbei um eine Disziplin handelt, die man an der Universität stu-
dieren kann. Gelegentlich werden die Einsichten und Forschungs-
arbeiten der professionellen Philosophen der gebildeten Öffent-
lichkeit auch in Vorträgen zugänglich gemacht. Aber um diese zu 
hören, müssen sich die Bürgerinnen und Bürger in die Universität 
aufmachen. Peter Nickl, Assunta Verrone und Georgios Terizakis 
schlugen vor, dass man diese Situation auch umkehren könnte. 
Die Bürgerinnen und Bürger der Stadt Hannover, so argumentier-
ten sie, sollten nicht nur zu der Philosophie kommen, sondern die 
Philosophie könnte sich doch auch selbst aufmachen und zu den 
Bürgerinnen und Bürgern kommen. Ihr Hauptargument für die 
Einführung dieser Neuerung war, dass dieses gleichermaßen zeit-
gemäß wie der Philosophietradition entsprechend sei.  
 Wie bei vielen Neuerungen wurde dieser Vorschlag freundlich 
aber zurückhaltend aufgenommen. Machiavelli hatte die Situation 
schon richtig beschrieben: Es gab zunächst „nur lasche Verteidi-

https://doi.org/10.14361/9783839412688-016 - am 14.02.2026, 09:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANNETTE WITTKAU-HORGBY

  236

ger“, die sich für diese Neuerung einsetzten. Einwände gegen eine 
solche Veranstaltung gab es reichlich. Gegenüber der als Wissen-
schaft betriebenen Philosophie mussten sich die Organisatoren 
des Festivals zunächst gegen den Einwand wehren, dass ein sol-
ches Gespräch auf einem interessanten philosophischen Niveau in 
allgemein verständlicher Weise sehr schwierig, vielleicht zu 
schwierig sein würde. Die Gefahr bestehe darin, dass komplexe 
Themen zu stark vereinfacht werden würden, dass die Diskussion 
über diese Themen schnell banal werden könne. Aus der Sicht der 
Universität war dabei insbesondere die Veranstaltungsform eines 
„Festivals“ zumindest nicht unproblematisch.  
 Sowohl aus der Sicht der Universität als auch für die Stadt 
stellte sich aber darüber hinaus vor allem die Frage, ob eine solche 
Veranstaltung überhaupt publikumswirksam werden könne. Wer 
würde zu philosophischen Veranstaltungen hingehen? Würde 
überhaupt jemand kommen? Eigneten sich philosophische Refle-
xionen für ein öffentliches „Event“?  
 Die Stärke der Initiatoren des Festivals der Philosophie be-
stand darin, dass sie sich nicht beirren ließen und mit Nachdruck 
die Position vertraten, dass ein „Festival der Philosophie“ für die 
Bürgerinnen und Bürger attraktiv sein würde. Ein philosophisches 
Gespräch über ein gut gewähltes Thema werde die Bürgerinnen 
und Bürger Hannovers so sehr interessieren, dass sie an einer 
Vielzahl von sehr unterschiedlichen Veranstaltungen zu diesem 
Themenkomplex teilnehmen würden. Mit großer Beharrlichkeit 
haben sie diese Position immer wieder vertreten und Sponsoren, 
Veranstalter und Akteure davon überzeugt, dass eine solche Ver-
anstaltung erfolgreich sein würde. Immer wieder haben sie mit 
Zuversicht betont, dass ein öffentliches Interesse an einem Festival 
der Philosophie bestehe, und mit großem Einsatz und Fleiß haben 
sie im Vorfeld dieses Festival bis in die Details hinein organisiert.  
 Auch bei der Themenwahl gab es dieselben Bedenken wie ge-
genüber dem Festival überhaupt: „Die Seele – Metapher oder 
Wirklichkeit?“ Auf die Frage: „Was ist die Zeit?“ antwortete der 
spätantike, christliche Philosoph Aurelius Augustinus gegen Ende 
des vierten nachchristlichen Jahrhunderts in einer zu Recht be-
rühmt gewordenen Formulierung folgendermaßen: „Wir wissen 
genau, was wir meinen, wenn wir davon sprechen, verstehen es 
auch, wenn wir einen anderen davon reden hören. Was also ist die 
Zeit? Wenn niemand mich danach fragt, weiß ich’s, will ich’s aber 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-016 - am 14.02.2026, 09:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IM RÜCKBLICK

237

einem Fragenden erklären, weiß ich es nicht.“ (Aurelius Augusti-
nus: 1982: 312).  
 Verhielt es sich mit der Seele nicht ebenso? Was ist die Seele? 
„Wenn niemand mich danach fragt, weiß ich’s, will ich’s aber ei-
nem Fragenden erklären, weiß ich es nicht.“ Vor diesem Grund-
problem, das vermeintlich Bekannte zu erklären und dabei seine 
Unbekanntheit zu entdecken und auch als solche stehen zu lassen, 
standen die Organisatoren des Festivals der Philosophie in Han-
nover. Auch gegen das Thema gab es viele Einwände. Das Thema 
sei zu breit gefasst. Außerdem sei die Zuordnung dieses Themas 
in den Kompetenzbereich der Philosophie problematisch. Denn 
obgleich die Frage nach der Existenz der Seele seit Sokrates’ Zei-
ten, also seit fast 2500 Jahren, ein Grundthema der Philosophen 
ist, könne man nicht übersehen, dass heute andere Disziplinen 
wie die Psychologie, die Psychiatrie oder die Neurologie für diese 
Frage wesentlich zuständig seien. In unserem Kulturkreis müsse 
man außerdem, wenn man über die Seele spreche, letztlich auch 
die christlichen Theologen dazu hören.  
 Die Organisatoren des Festivals nahmen diese Einwände ernst 
und reagierten auch darauf innovativ. Wenn die Zuordnung des 
Themas ‚Seele’ in den Kompetenzbereich der Philosophie heute 
zugegebenermaßen nicht mehr so klar sei, dann müsse die Ant-
wort der Philosophen eben die sein, dass sie das Gespräch zwi-
schen den verschiedenen Disziplinen ermöglichten. Und so wur-
den neben Philosophinnen und Philosophen auch Theologen, 
Künstler, Soziologen, Historiker, Politikwissenschaftler, Stadtpla-
ner und Mediziner sowie Schüler und Lehrer eingeladen, an dem 
Festival der Philosophie teilzunehmen. An prominenter Stelle – 
nämlich zum gemeinsamen Abschluss der Veranstaltung in der 
Universität – nahmen diese zum Thema „Die Seele – Metapher 
oder Wirklichkeit?“ dann auch in sehr unterschiedlicher, fächer-
spezifischer Weise Stellung. 
 Der Erfolg der Veranstaltung – insgesamt kamen etwa 5000 
Bürgerinnen und Bürger – hat den Initiatoren des Festivals der 
Philosophie Recht gegeben. Schon bei der ersten Veranstaltung im 
Rathaus konnte zur Überraschung aller ehemals „laschen Vertei-
diger“ des Festivalkonzeptes die große Halle des Hannoveraner 
Rathauses die fast 1000 Bürgerinnen und Bürger, die zu dem Er-
öffnungsvortrag gekommen waren, nicht fassen. Einige Zuhörer 
mussten deshalb nach Hause gehen, weil es nicht einmal mehr 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-016 - am 14.02.2026, 09:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANNETTE WITTKAU-HORGBY

  238

Stehplätze gab. Bei sehr schönem Sommerwetter fanden dann eine 
Vielzahl sehr gut besuchter Veranstaltungen statt, und nach zwei 
ausgefüllten Tagen trafen sich immer noch etwa 600 Bürgerinnen 
und Bürger zu der Abschlussveranstaltung im Lichthof der Leib-
niz Universität.  
 Im Rückblick kann man also sagen, dass die Einführung der 
Neuerung, dass die Philosophie auch ihrerseits zu den Bürgern 
gehen kann, zumindest den Bürgerinnen und Bürgern in Hanno-
ver sehr gut gefallen hat. Von Seiten der professionellen Philoso-
phie ist hier aber wohl dennoch weiterhin eine gewisse Gewöh-
nung nötig. Dass auch ungewöhnliche Kommunikationsformen 
das philosophische Gespräch auf einem guten Niveau möglich 
machen und dem Fach – wie das Festival gezeigt hat – fraglos zu 
größerer gesellschaftlicher Präsenz verhelfen, kann nach der ge-
machten Erfahrung kaum mehr bestritten werden. Und gerade 
Philosophinnen und Philosophen sind ja darin geübt, gelegentlich 
auch ihre Positionen zu verändern, wenn die vorgetragenen Ar-
gumente oder die sichtbaren Erfolge dieses nötig machen.  
 Denn „alle Wucht und aller Wert menschlichen Urteils“ hängt 
letztlich „von der einen Eigenschaft“ ab: „dass man es berichtigen 
kann, wenn es falsch ist ... Wie ist es denn gekommen, dass ir-
gendjemandes Urteil wirklich das Vertrauen rechtfertigt? Weil er 
sich für die Kritik seiner Worte und Taten offen hielt. Weil er auf 
all das zu hören pflegte, was man gegen ihn sagen konnte, davon 
Nutzen zog, soweit es angebracht war, und sich, wie gelegentlich 
auch anderen, die Anfechtbarkeit dessen darlegte, was anfechtbar 
war ... Kein kluger Mann (und keine kluge Frau) hat je Weisheit 
auf andere Art erworben, noch liegt es in der Natur des menschli-
chen Intellekts, auf andere Weise klug zu werden.“ (Mill: 
1988/1859: 30).  

Literatur  

Aurelius Augustinus 1982: Bekenntnisse, geschrieben 397-398 n. 
Chr., zitiert nach der deutschen Übersetzung von Wilhelm 
Thimme, dtv, München. 

Mill, John Stuart 1998/1859: Über die Freiheit, Reclam, Stuttgart. 
Machiavelli, Niccoló1988/1532: Der Fürst, Reclam, Stuttgart. 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-016 - am 14.02.2026, 09:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

