
Kategorien der Physis.

Heidegger und Fink

Cathrin Nielsen

»Ist das hen, das Sie jetzt im Blick haben,
so etwas wie ein Über-Sein, das noch
über das Sein hinausgeht?« (Heidegger an Fink)

1.

Die Phänomenologie hat durch den Begriff der Welt eine entscheiden-
de Wendung erfahren. Durch ihn ist die Philosophie auf ihre Herkünf-
tigkeit verwiesen: Sie wird ihrer Bedingtheit und Endlichkeit gewahr.
So konkurriert beim späten Husserl die traditionelle Auffassung der
Philosophie als strenger Wissenschaft und sich dem nächtlichen Dun-
kel entwindende »Bewegung der Selbsterhellung« (Husserl 1992, 269)
mit der Einsicht in ihr unaufhebbares Verwobensein in das Geschehen
der Lebenswelt bzw. der Erde als dunkel-unbeweglicher Ur-Arche.1

Heidegger, zumindest der frühe, hat die theoretische Einstellung als
nur eine, und zwar eine abkünftige Weise des vielfältig ausgerichteten
In-der-Welt-seins aufgewiesen. Das in der transzendentalen Phänome-
nologie Husserls angestrebte ›Stehen über der Welt‹ und sein Rühren
an eine Sphäre reiner Wesenheiten verfehlt sogar die ursprüngliche
Dimension einer ›Hermeneutik der Faktizität‹. Dasein ist »an ihm
selbst als In-der-Welt-sein gelichtet« (GA 2, 177) – dieser Satz aus
dem 1. Teil von Sein und Zeit hat sich für die Phänomenologie ins-
gesamt als programmatisch erwiesen. Wir sind und bleiben in die
schwebenden Netze und Gewohnheiten des Alltags, in seinen aus der
Zeit geborenen Erfahrungsspielraum und unser leibliches Ausgerich-
tetsein darin uneinholbar verstrickt.

In diesem Rückgang auf die Lebenswelt bleibt jedoch die ›Natur‹
auf eigentümliche Weise namenlos und stumm. Zwar wird der theo-
retische Zugriff der Naturwissenschaften in seiner allumfassenden Be-

154

1 »Umsturz der kopernikanischen Lehre: die Erde als Ur-Arche bewegt sich nicht.«
(Husserl 1940, 307)

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-154 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


rechtigung zurückgewiesen. Nicht jedoch, weil darin die Natur, son-
dern weil die Weltlichkeit der Welt verfehlt ist, die sich, ebenso wie
die menschliche Existenz als Dasein, dem kategorialen Zugriff entzieht
(vgl. ebd. 85). In Bezug auf die Natur scheint Heidegger die Perspektive
der ›Vorhandenheit‹ sogar weitgehend sachgemäß; diesseits der Welt
sind die Dinge eben Naturdinge, das heißt gemäß der antiken Ontolo-
gie auf ihren bloßen, aller Bezüglichkeit entkleideten Charakter von
Anwesenheit beschränkt.2 Verblassen die Bezüge der Praxis, tritt die
unterschiedslose Stofflichkeit hervor bzw. der »homogene Natur-
raum«. Die Welt geht »des spezifisch Umhaften verlustig, die Umwelt
wird zur Naturwelt« (ebd. 150). Diesen Rekurs auf den bloß passiv
gegenständlichen, auf Verwirklichung angewiesenen Charakter der
ungelichteten Natur findet man von den frühen Aristoteles-Auslegun-
gen an bis zu den Zollikoner Seminaren der 1960er-Jahre, wo Heideg-
ger den menschlichen Leib ganz und gar durch die gelichteten Welt-
bezüge bestimmt sein lässt. Die Hand etwa, die unausgerichtet bleibt,
die nicht fasst, baut, liebkost, verschließt sich in die Seinsart eines »leb-
losen Dings, in die Masse eines Leichnams, die herausfällt« (Heidegger
1994, 293). Auch die abgründige leibliche Verwandtschaft mit dem Tier
scheint aufs Ganze gesehen auf das ek-sistente Wesen des Menschen
keinen bestimmenden Einfluss zu haben.

Zugleich hat Heidegger, vor allem im Zuge der seinsgeschicht-
lichen Auseinandersetzung mit dem so genannten ›ersten Anfang‹ bei
den Griechen, der Natur als fÐsi@ eine spezifische Aufmerksamkeit
zugewandt. fÐsi@ ist Natur weder im Sinne der Vor- noch der Zuhan-
denheit, sie ist weder Ding noch Zeug. Sie erscheint insgesamt nicht
mehr aus dem das In-der-Welt-sein strukturierenden Verstehenshori-
zont der Praxis. Vielmehr ist in ihr das Geschehen des Offenbarwer-
dens überhaupt angezeigt, das lichthafte Aufgehen und An-den-Tag-
Wachsen (fue…n), so wie eine Blüte aufgeht, aber auch, wie etwas sich
zum Beispiel in die Gebärde sammelt oder in das Wort und von hier aus
in die Erscheinung tritt. Bis zum Schluss hat Heidegger hierbei vor
allem den Wesenszusammenhang von fÐsi@ und ⁄lffiqeia im Auge,
das in der abendländischen Lichtmetaphysik verdrängte Lichtungs-
geschehen selbst und seine strittige Zusammengehörigkeit mit der

155

Kategorien der Physis

2 Vgl. Husserl 1952, Erster Abschnitt, 1. Kap., §11: Die Natur als Sphäre bloßer Sachen;
bzw. Tilliette 1965. Zu Heideggers These von der griechischen ›Vorhandenheitsontolo-
gie‹ vgl. Brague 1984.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-154 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


durch das ⁄-privativum im Wort ⁄lffiqeia niedergelegten Grunderfah-
rung der Undurchdringbarkeit und Verschlossenheit der Natur. Diese
Gegenstrebigkeit ist bekanntlich im Kunstwerkaufsatz dargelegt als
Streit von aufgehender Welt und sich verschließender Erde, in die sich
der Aufgang zurückbirgt, so wie phänomenal gesehen die aufbrechen-
de Pflanze sich zugleich im dunklen Erdboden festmacht und so Stand
gewinnt. Mit der Erde hat Heidegger der zunächst ganz in die Welt
verzehrten und verzehrbaren Natur zumindest formal Tribut gezollt.
Aber hat er sich auf ihren vorweltlichen, nächtlich-verschlossenen
Charakter wirklich eigens eingelassen? Finden wir von hier Schritte
hin zu einem ›Natürlichen in der Natur‹ ?3

Es ist Eugen Fink, der nachdenkliche Zuhörer der ihm später von
Heidegger gewidmeten Vorlesung Die Grundbegriffe der Metaphysik,
der das in ›Erde‹ Gefasste aufgreift und von hier den phänomenologi-
schen Weltbegriff in entscheidender Hinsicht modifiziert. Es gilt, das
Denken nicht allein in der Lichtung, sondern ebenso sehr in der fÐsi@
im Sinne der verschlossenen Natur, der Erde, als dem der Gelichtetheit
entzogenen Dunkel zu gründen. Mit ihr ist nicht nur ein privativer
Gegenpol zur geschichtlichen Welt ins Spiel gebracht, sondern ein
zweites ontologisches Prinzip, eine dem Lichthaften und Offenen ent-
gegengesetzte Dimension. Die gelichtete Welt hat »an der Erde eine
Macht, die die Helle übermachtet« (GA 15, 83), der »Umkreis des
Lichts [ist] umgeben von der Nacht« (ebd. 90), »die ⁄lffiqeia wird von
der lffiqh umstanden« (ebd. 212). Der Mensch ist in einer elementaren
Weise von der Natur als fÐsi@ auch in diesem nächtlichen, erdhaften
Sinne durchdrungen. Er ist nicht nur ein gelichtetes Wesen, sondern
»auch ein Naturwesen und als solches in dunkler Weise in die Natur
eingesenkt« (ebd. 223), er ist nicht nur weltoffen, sondern zugleich
›erdoffen‹. Er gehört in die aufsteigende und fallende Bewegung alles
Natürlichen, die sich im Rhythmus von Tag und Nacht, in den genera-
tiven Prozessen von Zeugung und Geburt, im Blühen, Verschwenden
und Erstarren der Jahreszeiten, in den Trieben und Leidenschaften,
aber auch im Altern, Verschwinden und Sterben manifestiert. Der
Mensch ist in der Anonymität seines naturhaften Lebens ein, wie Fink
sagt, »Gewächs« der Erde, wie Pflanze und Tier. Zugleich meldet sich
im Problem der Substanzialität, in der Natur diesseits ihres Verzehrt-

156

Cathrin Nielsen

3 Zur Auseinandersetzung mit dem Naturbegriff Heideggers vgl. Riedel 1991; Cho
1987; Koenker 1980.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-154 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


werdens in die Bezüge, mehr als eine nur der Theorie anzulastende
›Entweltlichung‹. Die Substanz erscheint als »Modifikation der ur-
sprünglichen Selbstverschließung des Seins, als Wiederholung der Er-
de« (Fink 1977, 304), und weist damit auf das Strukturmoment der
Verschlossenheit im Sein, die wesenhaft zur Lichtung gehört. In der
Natur bleibt das Sein der Substanz gewahrt; sie ist nicht gänzlich in
das Subjekt aufhebbar, sondern widersetzt sich dieser Aufhebung ins
Licht und stellt sich ihr als die »Bodenstruktur« unserer Existenz ent-
gegen. Es ist nach Fink gerade die hier gelegene scheinbare Ohnmacht,
die uns immer wieder dazu verführt, jene erdoffenen Existenzstruktu-
ren als »äußerliche, objektive Naturbefunde (im Sinne der Naturwis-
senschaft) zu mißdeuten« (Fink 1979, 326).

Ich möchte im Folgenden versuchen, diese beiden Blickwendun-
gen auf die Natur als fÐsi@ einander gegenüberzustellen. Dazu werde
ich mich zunächst dem Begriff der fÐsi@ bei Heidegger zuwenden, wie
er ihn im Gespräch mit Aristoteles entfaltet. Der zweite Teil befasst
sich dann mit Fink. Im Ausgang von Heidegger, aber dann sehr viel
nachdrücklicher, denkt Fink den Menschen »verstrickt in einen Kampf
gleichsam zweier Sittlichkeiten«, dem »Weltprinzip des Geistes und
dem Weltprinzip der Erde« (Fink 1992, 82). Das Prinzip der Erde ent-
zieht sich dem phänomenologischen und hermeneutischen Zugriff und
ist dennoch auf eigentümliche Weise im Sein des Menschen da, und
zwar als dessen abgründige Grenze. Als solcher sind ihr eigene, der
Erdoffenheit des Menschen verschuldete Verstehensweisen zugeord-
net, die dem l�go@ als durchleuchtender und explizierender Weise des
Erfassens gegenübergestellt werden. Fink deutet sie an zum einen in
der Rede von der der ontologischen Gelichtetheit und Helle gegenstre-
big zugehörigen ›ontischen Verwandtschaft‹ zum Bereich der Nacht,
die sich gerade durch ihre Sprachentzogenheit auszeichnet. Zum ande-
ren stellt die insbesondere auf das Geschlechtliche und den Tod bezo-
gene Regung der Scham für Fink ein ausgezeichnetes Phänomen dieser
Zugehörigkeit dar. Beide Verstehensweisen haben nicht die Struktur
der ekstatischen Transzendenz, sondern die der bedrängenden Nähe
und Immanenz. Die Frage, wie dieses der Erde zugewandte, distanzlose
und der Sagbarkeit entzogene Verstehen dennoch ausdrücklich werden
kann, bildet das Band und zugleich die Kluft zwischen dem Denken
Heideggers und dem von Eugen Fink.

157

Kategorien der Physis

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-154 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


2.

Heidegger hat sich mit der yÐsi@ neben den Passagen in der Einfüh-
rung in die Metaphysik und den Nietzsche-Bänden vor allem in sei-
nem großen Aufsatz Vom Wesen und Begriff der yÐsi@, Aristoteles,
Physik B, 1 von 1939 befasst.4 Er steht sachlich in Zusammenhang
mit der in den Beiträgen vorgenommenen Rede vom ersten und ande-
ren Anfang und der in diesem Umkreis verorteten Auseinandersetzung
mit der Geschichte der Metaphysik als der Geschichte dieses ersten
Anfangs. Die Geschichte der Metaphysik soll nämlich nichts anderes
sein als die Geschichte der yÐsi@, insofern erstanfänglich das Seiende
als yÐsi@ erfahren und genannt wird. Die Vorgehensweise seiner Aus-
einandersetzung erklärt Heidegger als wesentlich bestimmt durch die
»Maßgabe des Ungedachten« (GA 11, 57): Die Zueignung des ersten
Anfangs soll die Möglichkeit eines anderen Anfangs vorbereiten helfen
insofern, als sie von der Metaphysik selbst Verdrängtes oder still-
schweigend Vorausgesetztes zur Sprache bringt. Wie stellt sich nun
im Zusammenhang dieser Aneignung der Physis-Aufsatz dar? Führen
wir uns die für die Heideggersche Frage nach der yÐsi@ zentralen
Schritte vor Augen. Es sind 1. die Überwindung der yÐsi@ als materia-
ler Erde zum Zusammenspiel von yÐsi@ und l�go@, 2. die Herausstel-
lung des Primats der moryffi über die ˜lh und die Problematik der
Analogie von natürlicher und technischer Erzeugung; und 3. das Mo-
ment der stffrhsi@ als Negativbestimmtheit oder ›Abwesung‹ solcher
Natur. Vor allem in den letzten zwei Punkten wird Heidegger den aris-
totelischen Ansatz in Hinsicht auf sein »Ungedachtes« modifizieren.

Die yÐsi@ wird von Aristoteles bekanntlich als o'sffla, als eine Art
und Weise der Anwesung, bestimmt. Wie der Sophist Antiphon dar-
legt, dessen yÐsi@-Auffassung Aristoteles im 2. Buch der Physik (193a
ff.) kritisch als Ausgangspunkt zur Konturierung des eigenen Ansatzes
heranzieht, muss dieser Anwesenheitscharakter der yÐsi@ gegen all
das abgegrenzt werden, was ihr nur vorübergehend oder dem Zufall
nach zukommt. So ist beispielsweise ein aus Holz gefertigtes Bett-

158

Cathrin Nielsen

4 GA 9, 239–301. Bekanntlich wird der Heideggersche Anspruch, aus dem Kapitel Phys.
II, c. 1 den aristotelischen Naturbegriff in seinem ganzen Umfang herausstellen zu wol-
len, von der Forschung als unzureichend zurückgewiesen. So bestimmt Aristoteles in
Met. G, 3. Kap. und Phys. B, 1 die yÐsi@ als eine mögliche Art der o'sffla; in Met. 1
dagegen die o'sffla als eine yÐsi@ ti@, so etwas wie yÐsi@; vgl. dazu Brogan 2000.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-154 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


gestell, Tisch, Schiff oder dergl. dem Holz selbst äußerlich, stellt nur
eine zeitweilige Gliederung («uqm�@) des von sich her eigentlich unge-
gliederten Holzes dar. In Wahrheit ist das Bett Holz, und das Bettsein
an ihm eine bloße Zutat katÞ n�mon. Aber auch das Holz ist näher
besehen bereits eine Art Prägung katÞ n�mon, insofern es seinerseits
aus der Erde gewachsen und geformt ist. Gehen wir so immer weiter
zurück, zeigt sich als bleibend wahr zuletzt die yÐsi@ im Sinne der
Prägungen überhaupt an sich duldenden Erde. Sie ist das absolut erste
Material, das ⁄rrÐqmiston pr	ton, was von sich her ohne Prägung
vorliegt, als solches aber durch den Wechsel hindurch verlässlich und
beständig anwesend bleibt (vgl. GA 9, 267).

Diese Engführung des Anwesenheitscharakters der yÐsi@ zum
⁄rrÐqmiston pr	ton nennt Heidegger hier eine Entscheidung von
größter Tragweite. In der Doppelbestimmung der Erde 1) als den ersten
(pr	ton), 2) als den von sich her unbestimmten (⁄rrÐqmiston) Bau-
stoff legt sie nämlich die Bahnen für die metaphysische Grundstellung
des Materialismus. Nach diesem ist zum einen nur wirklich, was mate-
riell als letzte dauernde Stofflichkeit greifbar ist. Die schwierige Frage
nach dem ersten, dem pr	ton, wird demnach im Rückgang auf eine in
sich verschlossene Naturdinglichkeit gelöst – Sein wird, wie Heidegger
formuliert, auf ein Seiendes zurückgeführt (ebd. 272). Zum andern
verschüttet sie die Grunderfahrung der yÐsi@ als Anwesung, als von
ihrer bloßen Vorhandenheit unterschiedenes Hervorkommen in die
Unverborgenheit.

An dieser Stelle beginnt Aristoteles gegen die Ausführungen An-
tiphons seinen eigenen Ansatz zu konturieren. Er stellt die Engführung
auf die verschlossene Ständigkeit als bloß eine Weise heraus, wie die
yÐsi@ zu fassen sei, nämlich als ˜lh. Die andere, und wichtigere, ge-
winnt er, indem er den von Antiphon ausgelagerten «uqm�@ im Sinne
der Prägung gleichsam zurückholt und selbst zu einem Wesensmoment
der yÐsi@ erklärt. Das, was sich an der yÐsi@ als eigentliche Wahrheit
durchhält, ist nicht ihr dunkles, stoffliches Dauern, sondern ihr Hervor-
treten in die Unverborgenheit und gegliederte Sichtsamkeit, morfffi.
Der hiermit etablierte »Doppelbegriff der yÐsi@« (ebd. 273) hebt die
Möglichkeit, nach der yÐsi@ zu fragen, auf eine andere und neue Ebe-
ne.5 Eine entscheidende Wendung, die Aristoteles an dieser Stelle vor-
nimmt, und die Heidegger dann emphatisch zum Ansatz seiner eigenen

159

Kategorien der Physis

5 GA 9, 273; vgl. hierzu kritisch Kühn 2002.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-154 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Überlegungen machen wird, liegt darin, die Wesensbestimmung der
yÐsi@ als morfffi und e—do@ in wechselweiser Beziehung auf den l�go@
zu klären. Erst die Möglichkeit des lffgein, der »Ansprechung« (ebd.
275), gestattet es, die yÐsi@ aus ihrer hyletischen Verschlossenheit he-
rauszuführen. Zugleich weist der l�go@ auf die yÐsi@ als das, was wir
als ursprünglicher und ›seiender‹ erfahren als den Stoff, nämlich ihre
eigentümliche Unverborgenheit (⁄lffiqeia). Das Zusammenspiel von
Sich-Zeigen und »Ansprechung« ist also jetzt das pr	ton, das Erste,
nicht die ˜lh oder gar das ⁄rrÐqmiston, an das wir sozusagen höchsten
früher anstoßen, das wir aber keineswegs früher verstehen.

Es ist dieser von Aristoteles herausgestellte fundamentale »Zu-
sammenhang zwischen yÐsi@ und […] Unverborgenheit, wie sie sich
im l�go@ ausspricht« (GA 29/30, 51), der als zentral für Heideggers
Denken von seinen ersten, durch die Dissertation Brentanos Von der
mannigfachen Bedeutung des Seienden nach Aristoteles (1862) ange-
regten, Versuchen bis zum Ende seines Denkweges geltend gemacht
werden kann. Er wurde bekanntlich nicht müde, auf die Bedeutung
des § 44 von Sein und Zeit hinzuweisen, in dem das lffgein als ein
»⁄lhqeÐein in der Weise des ⁄poyafflnesqai«: also Seiendes in seiner
Unverborgenheit sehen lassen (GA 2, 290) bestimmt wird. Dieser im
⁄lhqeÐein der Aristotelischen Metaphysik6 verwurzelte Strang des
Heideggerschen Denkens, die Auffassung des 
n als eines 
n leg�-
menon, wird noch 1963 in Mein Weg in die Phänomenologie bestätigt,
wo es heißt: »Was sich für die Phänomenologie der Bewußtseinsakte
als das sich-selbst-Bekunden der Phänomene vollzieht, wird ursprüng-
licher noch von Aristoteles und im ganzen griechischen Denken und
Dasein als ⁄–lffiqeia gedacht, als die Unverborgenheit des Anwesen-
den, dessen Entbergung, sein sich-Zeigen.«7

Was passiert aber nun mit der yÐsi@ als ˜lh? Bleibt sie als das
bloß Materielle, verschlossen Stoffliche zurück? Nein. Auch die ˜lh
wird gleichsam in die Bewegung des Lichtens und Sichtbarmachens
hineingezogen. Aristoteles kennzeichnet sie im Folgenden als Ver-
mögen oder Eignung-zu, dÐnami@. Diese Kennzeichnung geschieht

160

Cathrin Nielsen

6 Vgl. Met. IX. 10, 1051a34–1052a11.
7 GA 14, 99. Er ist dann insbesondere in der Hermeneutik Hans-Georg Gadamers auf-
gegriffen und in seiner ganzen Breite entfaltet worden. So etwa, wenn es bei Gadamer
summarisch heißt: »Sein, das verstanden werden kann, ist Sprache« (1990, 478). Zur
Frage, inwiefern bei Heidegger zugleich Ansätze zur Grenze des Hermeneutischen zu
finden sind, vgl. Nielsen 2003.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-154 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


rückwirkend von der Prägung, moryffi oder e—do@, aber nicht von ihr als
einer von außen kommenden Zutat, sondern jetzt vom e—do@ als der zu
ihrem Ziel gelangten Wirklichkeit der hyle selbst, als einer solchen
Möglichkeit-zu. Die yÐsi@ in ihrem Doppelaspekt von Eignung-zu
und ans Licht getretener Anwesung umfasst sowohl das, was später in
die Bestimmungsmomente Stoff und Form auseinandertritt, wie auch
die eigentümliche Bewegung des Umschlags, die dazu führt, dass das
Holz im Tisch gleichsam in seine Wirklichkeit gelangt. In der Wirk-
lichkeit des Tisches tritt zugleich der dynamische Charakter der ˜lh
als Eignung-zu ans Licht.

Spätestens hier jedoch stößt man auf die bekannte Schwierigkeit,
dass Aristoteles das physische Lichtungsgeschehen anhand von Kate-
gorien fasst, die dem Bereich der technischen Herstellung entnommen
sind. Wie unterscheiden sich die yÐsei 
nta von den tffcne 
nta,
wenn doch, wie Aristoteles selbst anmerkt, »ein Mensch ja aus einem
Menschen, nicht aber ein Bettgestell aus einem Bettgestell« entsteht?
(Phys. II, 193b8–9). Wie die pofflhsi@ der Natur als Zeugung, Geburt
und Wachstum vom künstlichen Erzeugungs- und Herstellungsvor-
gang der Technik? Wie Heidegger zeigt, unterscheidet Aristoteles das
von-sich-her-in-die-Anwesung-Gelangen der yÐsi@ vom technischen
Machen eben dadurch, dass im Bereich der Technik tatsächlich Stoff
und Form einander äußerlich bleiben; hier, im ›Unwesen‹ der Meta-
physik, verstummt die Erde zum bloßen, verbrauchbaren Stoff, lat.
materia, was man mit ›Nutzholz‹ oder modern mit ›Biomasse‹ über-
setzen könnte. Sie wird nicht, oder nur als das in seine Substanzhaftig-
keit verschlossene Material, in das Lichtungsgeschehen aufgehoben.
Die natürliche gffnesi@ dagegen ist dadurch charakterisiert, dass »in
ihr das e—do@ von sich her und als solches sich zur Anwesung bringt«
(GA 9, 299), also der Natur nicht äußerlich angefügt, sondern ihrem
Aufgang inhärent ist. Aristoteles nennt das genetische Prinzip daher
auch einen ¡d�@ e…@ yÐsin, ein Übergehen oder »Unterwegssein« (ebd.
291) der yÐsi@ zu sich selbst (Phys. II, 1, 193b). Dieser Übergang soll
zuletzt nichts anderes als die moryffi (Phys. II, 1, 193b18) selbst sein,
die sich somit als das Wesen der yÐsi@ überhaupt erweist. Die ˜lh ist
kein zweites Prinzip, sondern ein Aspekt der yÐsi@–als-ein-solcher-
Übergang, als moryffi.

Aber, so die letzte Frage zur Wesensbestimmung der yÐsi@, wie
ist dieser hyletische Aspekt, wenn er weder das in seine Substanzhaf-
tigkeit verschlossene ⁄rrÐqmiston noch die in ihre gelichtet-umrisse-

161

Kategorien der Physis

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-154 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ne Anwesung getretene moryffi darstellen soll, dann zu fassen? Bleibt
das Moment der Verschließung, des dunklen Widerstandes der Natur,
überhaupt noch bestehen? An dem jetzt eingeführten Begriff, dem der
stffrhsi@, wird sich der Weg scheiden, zum einen der zwischen Heideg-
ger und Fink, zum anderen in gewissem Sinne Heideggers Denkweg
selbst, der darin bis zum Schluss ambivalent bleibt. Mit ihm wird näm-
lich das dem Licht und Blick verborgene Wesen der Natur jetzt ganz auf
das Heraustreten und Erscheinen hingeordnet. Im Übergang der moryffi
soll alles Verschlossensein ein ›Noch nicht‹ bzw. ›Nicht mehr‹ sein: Die
übergängige yÐsi@ zehrt im Herausgang in ihre Wirklichkeit an sich
selbst; sie stellt den Samen in die Blüte, die Blüte in die Frucht und diese
wiederum in den Samen zurück. Das verzehrend-herausstellende
Wachstum der Pflanze hat schon immer Luft, Wasser, Erde, Licht als
für sich Geeignetes in sich hineingenommen; alles zeigt sich ihm als
geeignet-zu, es gibt in diesem Unterwegs-zu-sich-selbst schlechthin
keine unbeteiligte, in ihrem Fürsichsein zurückbleibende Substanz.
Das Moment der stffrhsi@, der negativen Bestimmtheit in Form von
»Absage« und »Abwesung« (GA 9, 297), wie Heidegger sagt, erweist
sich also als ein transitorisches Wesensmoment des Lichtungsgesche-
hens selbst. Heidegger: »yÐsi@ ist ⁄lffiqeia, Entbergung und deshalb
krÐptesqai yilei« (ebd. 301): Natur ist Unverborgenheit, Aufgang,
Entbergung und deshalb, in diesem und als dieser Aufgang, liebt sie es,
sich zu verbergen. Es ist also gewissermaßen der Ausstand ihrer selbst,
der sich in dem kryptischen, sich in sich zurückziehenden Wesenszug
der yÐsi@ aufbewahrt. Die privative Urbedeutung des griechischen Aus-
drucks für Wahrheit, ⁄-lffiqeia, macht demnach auch erst deutlich, wa-
rum und inwiefern der l�go@ in seiner »Funktion des […] ⁄poyafflnes-
qai« heraustritt: Er hat die »Aufgabe, das ”yanffi@, das, was sich verbirgt
und nicht zeigt, das sich Nichtzeigende, zum Sichzeigen zu zwingen«.8

Erinnern wir jedoch an dieser Stelle daran, dass Heidegger das Lich-
tungsgeschehen vor allem im Kunstwerkaufsatz vom technischen Her-
stellungsvorgang durch eine ebenso eigentümliche wie weittragende
Hinwendung zur Erde unterschieden hatte. Ja, es ging ausdrücklich da-
rum, das heute, am Ende der Geschichte der Metaphysik, ganz in tech-
nische Stellungsvorgänge veräußerte Entbergungsgeschehen durch die
Erde gleichsam zu binden, d. h. den Aspekt der Verborgenheit, deren
jeder Aufgang so dringend bedarf, eigens hervorzuheben. Das Kunst-

162

Cathrin Nielsen

8 GA 29/30, 44; Hervorh. C. N.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-154 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


werk greift nicht auf die Erde als omnipotente ˜lh und Baustoff zurück;
es stellt vielmehr umgekehrt die Erde her, und zwar als das, was vor
jedem Zugriff zurückweicht: »Der Stein lastet und bekundet seine
Schwere. Aber während diese uns entgegenlastet, versagt sie sich zu-
gleich jedem Eindringen in sie. Versuchen wir solches, indem wir den
Fels zerschlagen, dann zeigt er in seinen Stücken doch nie ein Inneres
und Geöffnetes. Sogleich hat sich der Stein wieder in das selbe Dumpfe
des Lastens und des Massigen seiner Stücke zurückgezogen« (GA 5, 33).
In diesem »Zurückweichen« und »Sich-selbst-verschließen« bildet die
Erde den dunklen Boden und Widerstand, an dem die Dinge überhaupt
erst in ihrer gelichteten Umgrenztheit hervortreten können. Heidegger
spricht auch vom »Aufgehen der Erde«, an der erst »die ins freie wach-
sende Bewegung selber«9 als eine solche sichtbar werde.

Das aristotelische Konzept der yÐsi@ wird durch die hier ange-
zeigte »Erdung der Lichtung« in doppelter Hinsicht modifiziert: Zum
einen wird die theoretische Schwierigkeit der Analogie zwischen natür-
licher und technischer Herstellung durch die Rückbindung beider in
das vorgängige Lichtungsgeschehen der Kunst bzw. der Dichtung ›ge-
löst‹.10 Die Werkwelt erscheint nicht mehr von der Werkstattwelt her,
wie noch in Sein und Zeit, sondern im Lichte der Erde als des dunklen,
unveräußerbaren Gegenhaltes der pofflhsi@. Sie ist nun in ihrem
›Nichterscheinen‹ zum anderen das, an dem das Erscheinen selbst ins
Aufgeschlossene und Freie hervorzutreten vermag. Auf diese Weise ist
das Nichterscheinen der Erde für Heidegger sogar »erscheinender als
das Erschienene selbst« (GA 15, 115). Halten wir hier jedoch fest, dass
es im Weiteren nicht die Natur ist, sondern die Kunst bzw. die Sprache,
der es anvertraut wird, die Wahrheit in den Glanz des Scheinenden
hervorzubringen.

3.

Brechen wir hier ab und wenden uns nun Eugen Fink zu und seinem an
die Überlegungen des Kunstwerkaufsatzes anknüpfenden Versuch,
»das Einfache der Erde schlicht zu vernehmen und auszusagen« (Fink

163

Kategorien der Physis

9 Heidegger 1964 in einem Brief an den Bildhauer Bernhard Heiliger; zit. nach Jähnig
1989, 236.
10 Vgl. zur Zurückübersetzung der tffcnh in die pofflhsi@ Heidegger, GA 7, 7–36.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-154 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


1977, 216). Fink sieht den die ganze metaphysische Tradition beherr-
schenden Unterschied zwischen e—do@ oder moryffi und ˜lh bereits bei
Platon vorgebildet, der das Verhältnis von tffcnh und yÐsi@ umgedreht
und dem no‰@ die erste welteinrichtende Kraft zugesprochen habe.
Zwar bleibt dieser als Lichtmacht zunächst bezogen auf die raumhafte
Materie der cðra, die den dunklen, sich jeder Lichtung entziehenden
Boden alles Werdens bildet. In der aristotelischen Ontologie jedoch
wird sie als ein strukturelles Moment in die lichtende Bewegung des
Aufgangs hineinverzehrt; damit wird die bei Platon noch latent vor-
handene Strittigkeit zwischen der archaischen Unbegrenztheit (˝pei-
ron) und der lichthaften Umgrenzung (pffra@), und damit auch der
»abgründige Unterschied zwischen der Dimension des Ursprungs und
derjenigen der entsprungenen Dinge« (Fink 1957, 207) zu einer bin-
nenweltlichen Ontologie nivelliert. Die Welt schwingt nicht mehr in
jenem durch den archaischen Urgegensatz von Himmel und Erde auf-
gerissenen ›Zwischen‹, sondern wird als Onto-Logie bewältigbar im
Regress auf erste Gründe und Ursachen. Es ist dabei gerade der auch
von Heidegger emphatisch aufgenommene Zusammenhang von yÐ-
si@, yafflnesqai und l�go@, der die verschwenderische Abgründigkeit
der Natur schon immer in ihre Ausgelegtheit oder Gelichtetheit zu-
rückgebunden hat. Dabei wird nicht allein das Naturding dem tech-
nischen Ding angenähert; auch »die Natur selbst, die produzierende,
rückt aufs Engste mit ihrem Produkt zusammen« (ebd. 20). Gegen die-
se, nach Fink noch Heideggers Denken kennzeichnende einseitige Kon-
zentration auf »die Zeit, die Lichtung, den Himmel« macht er das an-
dere Moment der yÐsi@ geltend: »den Raum, die Seinsverbergung, die
Erde« (Fink 1977, 258). Dabei geht es ihm vor allem darum, diese Di-
mensionen aus der strukturellen Eingebundenheit in das Lichtungs-
geschehen herauszuwenden. Stattdessen soll die Erde auch als nicht-
phänomenale, unbezügliche und vor allem nicht privativ gedachte
Dimension zum Aufweis kommen.

Der Versuch dieses Aufweises steht zunächst insofern unter pro-
blematischen Bedingungen, als Fink einerseits festhält, diese ganze Di-
mension entzöge sich bislang dem philosophischen Begriff, anderer-
seits jedoch auf eine ausdrückliche Auseinandersetzung etwa mit der
mythischen Tradition, den Eleusinischen Mysterien oder den chto-
nischen Religionen verzichtet.11 Durch diesen Verzicht bringt er sich

164

Cathrin Nielsen

11 Vgl. Barbarić 2007. Barbarić nennt beispielsweise die Spekulationen eines Xenopha-

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-154 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


in die schwierige Situation, gewissermaßen bildlos etwas für den Ge-
danken schlechthin Undurchdringliches denken zu wollen (ich werde
später auf diese ›Schwierigkeit‹, die Fink in seinen Privatnotizen als
Grundgedanken der »Meontik« verfolgt, zurückkommen). Auf der an-
deren Seite ist ihm klar, dass sich heute nicht einfach unmittelbar an
diese mythische Dimension anknüpfen lässt. Es gibt jedoch mindestens
zwei aus der kritischen Auseinandersetzung mit der Metaphysik gebo-
rene Herangehensweisen, an denen es Fink aus der heutigen geschicht-
lichen Situation heraus zumindest andeutungsweise gelingt, sich der
›nächtlichen‹ Dimension der Erde über ihre abstrakte Negativität hi-
naus zu nähern. Der eine Weg führt über das Problem des Elementaren
bzw. der Substanz; Fink hat ihm insbesondere im kritischen Ausgang
von der aristotelischen Dingontologie Kontur verliehen. Zweitens fin-
den wir den reicher ausgearbeiteten Versuch einer produktiven Auf-
nahme der Erde gerade über deren Begriffsentzogenheit: »Es gibt Wei-
sen eines dunklen Verstehens, in denen sich der Mensch mit dem nicht
gelichteten Sein vertraut weiß.« (GA 15, 213) Dieses »dunkle«, »in-
ständige« Verstehen soll gerade nicht auf der Differenz, der theoreti-
schen Abstandnahme basieren, sondern auf dem, was Fink in Anleh-
nung an das Heraklitische Fragment 26 »ontische Nähe« nennt. Ich
will versuchen, diesen Hinweisen im Folgenden zumindest ansatzweise
nachzugehen und ihren möglichen inneren Zusammenhang anzudeu-
ten.

Dabei sei in einem ersten Schritt noch einmal an die Aristotelische
Abgrenzung gegen Antiphons Auffassung erinnert, wonach die Mate-
rien als das, was sich an den Dingen als ihre ›Natur‹ durchhält, sämtlich
auf die Erde als das ⁄rrÐqmiston pr	ton bezogen sind.12 Diese Ab-

165

Kategorien der Physis

nes, nach dem »alles aus ihr [der Erde] ist, und alles in ihr ende«, und dass »wir nur die
obere Grenze der Erde sehen, […], wie sie an die Luft stößt, während die untere hin-
gegen ins Unermeßliche« (Xenophanes, DK B27, (Sextus Empiricus, Adv. Math, X 314)
reiche, oder Hesiods Theogonie, wonach die Erde (ga…a) gleich nach dem Chaos als der
»niemals wankende Sitz alles Unsterblichen« (Hesiod, Theog. V. 117f.; vgl. V. 126f.)
entstanden sei. Der Homerische Hymnos nennt die Erde »die festgegründete Ernährerin
von allem« (Die Homerischen Hymenen XXX, 1–3). Auch der späte Platon nennt die
Erde »unsere Ernährerin«; sie sei die »erste und älteste unter den in der Welt entstan-
denen Gottheiten« (Tim. 40c).
12 In der Doxographie des 1. Buches der Metaphysik hält Aristoteles dagegen fest, es sei
eigentlich merkwürdig, dass die alten physiologoi zwar Wasser, Feuer und Luft, keiner
jedoch die Erde als Prinzip und Element bezeichnet habe, »offenkundig wegen ihrer
Großteiligkeit«. Und er fährt fort: »Und doch, weshalb nennen sie nicht die Erde, wie

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-154 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


grenzung hatte Heidegger als die entscheidende Wendung gegen den
›Materialismus‹ interpretiert: Nicht die dunkle, in sich verschlossene
Vorhandenheit ist das erste Wesen der Dinge, sondern ihre zeitliche
und sprachliche Gelichtetheit. Alles Materiale wird sprechend für uns
allein aus seiner Gegründetheit im Phänomen, in dem, was sich zeigt
und zwar immer schon sprachlich umgrenzt zeigt (das 
n ist stets ein

n leg�menon).

Fink dagegen deutet Aristoteles’ Abgrenzung als eine solche hin
zu einer »Ontologie des innerweltlich Seienden«. Das umgrenzte, ans
Licht getretene Seiende wird nicht mehr im Rückgang auf seine erd-
hafte, ungegliederte, zeit- und sprachlose Herkunft verstanden, son-
dern umgekehrt im Rückgriff auf erste »Ursachen« und »Gründe«,
die jetzt gerade in ihrer Fassbarkeit seine yÐsi@ ausmachen sollen. Die
problematische Konsequenz, die Fink in dieser Umkehrung erblickt,
liegt darin, dass Aristoteles die Kategorien dieser gründenden yÐsi@
am nachträglichen »Leitmodell« des künstlich hergestellten Dinges als
der Struktur des endlich Seienden überhaupt entwickelt haben soll,
also aus dem Horizont des Technischen. Danach besteht alles Seiende
aus einem »Stoff« und hat eine »Form«, es hat ein »Worumwillen« und
einen es überhaupt erst hervorrufenden »Grund« (die spätere causa
efficiens). Zwar zögert Aristoteles, die (als Erde, Wasser, Feuer, Luft)
allem künstlich Hergestellten zugrunde liegende Gegebenheit der Na-
tur ihrerseits auf diese vierfache Gegründetheit zurückzuführen. Die-
ses Zögern vermag jedoch nicht zu verhindern, dass er »prinzipiell
durch den Hinblick auf binnenweltliche Strukturen geführt bleibt«
(Fink 1957, 206). Durch seine Konzentration auf das Binnenweltliche
nivelliert er den archaischen Unterschied zwischen yÐsi@ und yÐsei

nta, zwischen Ursprung und Entsprungenem oder, mit Finks eigenen
Worten: zwischen Welt und Ding, und legt damit den Boden für die die
abendländische Metaphysik bestimmende einseitige Ausrichtung an
der umgrenzten Gelichtetheit des Grundes: »Der aristotelische Ent-
wurf der Gegründetheit des Seienden nimmt die ⁄rcffi in die Verfas-
sung des Dinges hinein. Das Grundsein des Grundes wird vom Ding
aus verstanden – und nicht mehr primär das Dingsein vom Grunde
aus. Das Ding als solches hat die Struktur, aus etwas zu bestehen, ein

166

Cathrin Nielsen

die meisten Menschen? Diese sind doch der Meinung, daß alles Erde sei. So sagt auch
Hesiod, die Erde sei als erster Körper entstanden; so alt und auch im Volk verbreitet ist
diese Anschauung.« (Met. A, 988b-989a)

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-154 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Aussehen zu haben, ein Gesicht, in Bewegung zu sein: auf ein Ziel zu
und angetrieben von einem Bewegenden.« (ebd. 208) Auch Heidegger
soll in seiner produktiven Aufnahme der aristotelischen Wendung die-
ser Konstellation verhaftet geblieben sein.

Bei dieser Einordnung bezieht sich Fink einerseits auf die in der
Aristotelischen Ontologie angelegte Dominanz des Lichtes, anderer-
seits auf die individuierende Macht der Sprache. Das Licht, für die an-
tike Ontologie das Grundprinzip aller Lebendigkeit und Sichtbarkeit,
individuiert die Dinge, setzt sie in ihre Endlichkeit und Unterschieden-
heit aus und ›bannt‹ sie in ihren gestalthaften Umriss. Ähnliches gilt
für die Namengebung: Alles Benannte tritt für uns in seiner abgegrenz-
ten Besonderheit hervor, das 
n als 
n leg�menon ist immer schon ein
Begrenztes und Bestimmtes: »Namenhaft-sein und Vereinzelt-sein
entspricht sich.« (ebd. 69) Ebenso stehen eine Ontologie, die ihren Aus-
gang vom individuierten Ding nimmt und eine Orientierung des Seins-
begriffs am Logos der Sprache, wie sie Heidegger nach Fink verfolgt, in
einer gewissen Entsprechung zueinander. Beide Male findet eine Art
›bestimmter‹ Transzendenz dahingehend statt, dass etwas von etwas
anderem her sein Antlitz empfängt und damit gewissermaßen in den
Besitz dessen gelangt, der es herausbesondert und ihm dieses Antlitz
zuspricht (etwas als etwas sehen lassen). Dieses von Heidegger als in
der ursprünglichen Gelichtetheit des Daseins an ihm selbst (lumen na-
turale) gründende ›hermeneutische als‹ soll dabei in der metaphysi-
schen Tradition des Lichtes stehen, die vom platonischen Gedanken
eines Aufschwunges zu den Ideen über Hegels in der Phänomenologie
des Geistes ausgesprochenen Vorsatz, wonach die Substanz im Subjekt
aufzuheben sei, bis hin zu Husserls Bestimmung der Philosophie als
einer sich dem nächtlichen Dunkel entwindende »Bewegung der
Selbsterhellung« reicht. Wenn Fink dagegen in der Substanz (o'sffla)
eine »Modifikation der ursprünglichen Selbstverschließung des Seins«,
ja eine »Wiederholung der Erde« (Fink 1977, 304) erblickt, dann macht
er in diesem zentralen Begriff der abendländischen Metaphysik ein un-
aufhebbares Moment der Verschlossenheit geltend, das zugleich den
dunklen Grund und Boden aller phänomenalen Gelichtetheit bildet.13

167

Kategorien der Physis

13 Platon bringt nebenbei gesagt in den etymologischen Spekulationen des Kratylos das
wahre Sein der Dinge (o'sffla) mit der Göttin Hestia in Verbindung (401 b; o'sffla –
�stffla); sie ist die einzige Göttin, die nicht am ekstatischen Aufschwung der Ideenschau
am 'perour€nio@ t�po@ teilnimmt, sondern den ›Herd‹ oder ›Nabel‹ (¤mfal�@) der

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-154 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Fink kehrt also in gewissem Sinne zu der Auffassung Antiphons
(aber auch Hesiods und Xenophanes’) zurück, wonach die yÐsi@ als die
vordinglich-ungebunden-abgründige Natur das ›erste‹ ist, aus dem al-
les hervorkommt und in das alles zuletzt wieder zurückfällt. Alles Sei-
ende ist der steigenden und fallenden Bewegung des Natürlichen, dem
Geborenwerden, Aufsteigen, aber auch dem Hinabsinken aus dem Ei-
genstand in das Erdreich des Lebens unterworfen: »Alle Dinge gründen
in der einen Erde; alle bestehen aus Erde, aber nie Erde aus Dingen; sie
ist das unvordenklich Eine, aus dem das viele und besonderte Seiende
aufgeht« (Fink 1977, 293). Die Erde ist dabei »selbst kein ›Ding‹«, keine
»riesige Stoffmasse«, kein »vorhandenes Aggregat von wenigen Ele-
mentarstoffen, die dann irgendwie nur zu mischen wären«. Auch mit
dem Begriff der pr	th ˜lh oder materia prima wird die Erde miss-
deutet; zwar gelangen wir im Zurückfragen nach der Materialität der
Dinge schließlich zu dem Grenzfall einer ersten, form- und gesichts-
losen Materie, die als der Urstoff zu nehmen wäre, welcher jeweils
vorübergehende Formen und Gliederungen annehmen kann. Nach
Fink ist die Charakterisierung der Erde als »Urstoff« jedoch wiederum
ein »Grenzbegriff der Dingontologie« insofern, als seine Herleitung
von der Struktur des Dinges, ›aus etwas zu bestehen‹, ausgeht und
somit von einem nachträglich Entsprungenen und nicht vom Ursprung
(⁄rcffi) her gedacht ist. Denn die Erstheit der ˜lh soll sich ja erst aus
der Umgrenztheit der Form (e—do@) zeigen. Sie bewegt sich somit in der
für die abendländische Metaphysik überhaupt bestimmenden Konzen-
tration auf das haptische Bestandteil bzw. das umrissene, Überblickbar-
keit gewährende ›Objekt‹. Die Erde als ⁄rcffi ist jedoch kein solcher
erster, objektiver Stoff; sie wird »nicht wahrgenommen, nicht getastet,
gerochen und geschmeckt«, sie ist überhaupt nichts faktisch Gegebenes
und liegt auch nicht »in der Dimension möglicher vorgestellter Gegen-
stände« (ebd. 279 f.). Die Erde ist, wie Fink sagt, »in der Massivität des
Urfaktums, das den Charakter der Notwendigkeit mit sich führt; daß
überhaupt Seiendes ist, gründet in der Erde; aber sie selbst gründet
nicht wiederum irgendwo, sie ist der Raum für alle Wo, der Spielraum

168

Cathrin Nielsen

Welt hütend zu Hause bleibt. Die Neuplatoniker nehmen diese etymologische Verbin-
dung ernst; vgl. Plotin ENN. V, 5,5, 15–20: »Denn was wir als dies erste Sein bezeich-
nen, das ist von dem Einen sozusagen ein kleines Stück hinausgeschritten, wollte dann
aber nicht mehr weiter schreiten und wandte sich um und nahm seinen Stand (esti) im
Innern, und so wurde es Substanz und ›Herd‹ aller Dinge«. Vgl. hierzu auch Vernant
1965.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-154 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


für alles Wirkliche und Mögliche; die Erde verschließt sich gegen jede
Durchdringung, ist das Unerhellbare und Uneinsichtige; an ihrer un-
gegenständlichen Anwesung kommt alles Denken ans Ende.« (Ebd.
284) Finks Deutung der Verschlossenheit der ›Erde‹ sowie ihre in ihrer
Abundanz liegende Widerständigkeit gegen alle gedanklich-sprach-
liche Fassung und sich darin ausdrückenden Gegenständlichkeit stehen
dabei in gedanklichem Zusammenhang mit seiner bereits in kritischer
Auseinandersetzung mit der Husserlschen Phänomenologie entwickel-
ten Idee der Meontik.14 Sie bildet den dunklen Saum aller anschauli-
chen Evidenz, das »unentrinnbar Letzte in der phänomenologischen
Selbstexplizierung« (Bruzina 1990, 10).

4.

Wie lassen sich die Charakteristika der ungegenständlichen »Ur-Fak-
tizität«, der »schlechthinnigen Notwendigkeit« und »Undurchdring-
lichkeit« der Erde genauer verstehen? Was bedeutet ihr Elementarsein,
wenn man es nicht von den Elementen als natürlichen Grundbestand-
teilen, überhaupt vom Bestand als einem dinglich Beständigen her den-
ken kann? Eine zentrale Differenz zwischen ungegenständlicher und
gegenständlicher Anwesung liegt zweifellos in dem ungreifbaren, sich
jedem Augenmaß entziehenden Charakter des Ungegenständlichen.
Während wir uns den in ihren Umriss gebannten Dingen gegenüber-
stellen und sie mittels des Blickes in Besitz nehmen können, manifes-
tiert sich im Elementaren der Erde ein in ihrer puren Massivität zur
Erscheinung kommender unfassbarer Überfluss.15 Mit der den Antiken

169

Kategorien der Physis

14 Vgl. hierzu Bruzina 1990, 10. Bruzina umreißt die begriffliche Progression dieser
Idee hinsichtlich der Quellen, aus denen Fink hierbei schöpfte. Es handelt sich vor allem
um neuplatonisches und kantisches Gedankengut; vgl. Finks Notiz: »Nikolaus Cusanus
und die ganze negative Theologie mit ihren dunklen Begriffen des Unendlichen (hen kai
pan, non aliud, mê-on) haben als zentrales Problem das Problem des Ursprungs. Frage
nach dem Sein ist Frage nach dem Woher. Der Zeithorizont der Vergangenheit ist das
letzte philosophische Problem, ist das Problem der Ontifikation der Zeit selbst, das Pro-
blem der Thematisierung des meontischen Ursprungs« (zit. nach Bruzina 2005, 12). Auf
den wichtigen Unterschied zu Heidegger, dass nicht das Sein, sondern der Zeithorizont
der Vergangenheit das letzte philosophische Problem darstellen soll, wäre gesondert
einzugehen.
15 Vgl. den in vieler Hinsicht aufschlussreichen Aufsatz von Baur 2008 sowie Sallis
2002.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-154 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


eigenen Scheu vor dem Grenzenlosen, notiert Aristoteles einmal, In-
begriff eines solchen Überflusses sei das Wasser, es habe keine Mitte,
keinen Anfang und kein Ende. Da alles in die Wirklichkeit übergetre-
tene Sein für die Antiken jedoch eine Grenze hat, nicht als Grenze von
außen, sondern als Wesensgrenze oder in sich bewahrten Anfang, von
dem alles weitere seinen Ausgang nimmt, zeigt sich das Grenzenlose
als etwas, das nur im Hinblick auf ein anderes, eben Umgrenztes, aus-
gesagt werden kann; an ihm selbst hat es keinen Bestand und ist darin
ebenso unerkennbar wie unbestimmbar. Und dass etwas Unerkenn-
bares und Unbestimmtes eine umgrenzende, und das heißt wirklich-
keitsbestimmende Funktion übernehmen können soll, das hält Aristo-
teles (wie das gesamte Altertum) für vollkommen widersinnig: Die
Welt ist eine notwendig begrenzte Welt. Auch Heidegger, der in dieser
Hinsicht dem griechischen Denken als einem Denken des Maßes und
der Grenze verpflichtet bleibt, spricht sich in seinen Phänomenologi-
schen Interpretationen zu Aristoteles gegen den rein »formalistischen«
(Un)Gedanken der »Unendlichkeit« und »Unausschöpfbarkeit« aus:
Mit ihm »blende« sich das Leben selbst, denn faktisches Leben sei nur
in Endlichkeit möglich.16

Wie Patrick Baur in seinem Aufsatz »Die Unüberblickbarkeit des
Elementalen« zeigt, korrespondiert jener überfließenden Abundanz je-
doch eine eigene, nicht aus dem Gestalthaften entspringende Form der
Begrenzung und Immanenz. Danach manifestiert sich die Überfülle
der Erde in der Erde als dem Boden, welcher den Ort, an dem ich mich
befinde, gewissermaßen nach unten hin ins Unabsehbare und Unüber-
blickbare hinein öffnet. Der oberen Grenze der Erde, die sich in sich fest
gegründet gegen die Luft abhebt, und auf der wir als dem sichtbaren
Erdboden Halt finden, entspricht, wie schon Xenophanes festhielt,
nach unten hin eine unermessliche Weite. Dieser sind wir auf dem
Erdboden stehend gleichsam überantwortet, ohne dieses Überantwor-
tetsein seinerseits transzendieren zu können. Der dem transzendieren-
den Blick entgegengesetzte »immanente Blick« ist daher, wie Baur mit
einem zentralen Begriff Finks festhält, »›panisch‹, weil er in einem
bestimmten Sinn das Ganze (pan) erblickt, ohne es zu transzendieren,
das heißt, ohne sich durch die Beziehung zu einem umgrenzten Gegen-
stand zu stabilisieren« (Baur 2008, 27). Im Eingetauchtsein in die Un-
ermesslichkeit der Erde, der »Erdoffenheit« des menschlichen Daseins,

170

Cathrin Nielsen

16 Vgl. Baur 2008, 33. »Dasein ist Begrenztsein.« (GA 18, 72)

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-154 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


wie Fink auch sagt, wird somit das transzendierende, das das verschlos-
sen Faktische über-schreitende, intentionale Sehen gewissermaßen zu-
rückgeworfen in das Gefühl bedrängender Nähe. In ihr werden wir auf
eine durch die Finalität der ›Form‹ unvermittelbare Weise auf unsere
Endlichkeit verwiesen; fast ist es so, als erfahre sich der Mensch »im
panischen Blick selbst als intentionaler Gegenstand des Elementalen«,
auch wenn dieses sich gerade durch eine gewisse »Teilnahmslosigkeit«,
»Gleichgültigkeit« und Verschlossenheit gegen das individuelle Dasein
auszeichnet, was wiederum ein Moment der »Bedrohung«, des Fort-
gerissenwerdens und »Auf-mich-Einstürzens« impliziert (vgl. Baur
2008, 28).

Was Baur mit diesem Gedanken geltend macht, ist eine unhinter-
gehbare Selbstbetroffenheit menschlicher Existenz. Der Mensch ist,
gerade, was seinen Boden und seine individuelle Grenze betrifft, kein
transzendentaler Zuschauer, sondern ein ursprünglich und existenzial
Betroffener. Die unbestimmte Transzendenz ereignet sich mit meiner
Existenz, meinem faktischen Hiersein, meinem Stehen hier und jetzt
auf dem Erdboden, der durch seine ontische Festigkeit hindurch uner-
messlich offen, nicht-seiend, me-ontisch, ist. Gerade in dieser unmit-
telbaren, vorontologischen (= vor-binnenweltlichen) Inversion von on-
tischer Festigkeit und meontischer Weite findet Fink das der Frage nach
dem Sein noch vorausliegende Problem des Ursprungs, nach dem Wo-
her, nach der dunklen Herkunft dessen, was ›ist‹. Mit den lakonischen
und ganz vorläufigen Worten einer Notiz aus dem Umkreis seiner Dis-
sertation heißt dies: »Frage nach dem Sein ist Frage nach dem Woher.
Der Zeithorizont der Vergangenheit ist das letzte philosophische Pro-
blem, ist das Problem der Ontifikation der Zeit selbst, das Problem der
Thematisierung des meontischen Ursprungs.«17

Diese Notiz lässt sich durch eine weitere aus der gleichen Zeit
präzisieren, nach der die Verwindung des ›perfektiven‹, gegen sein
dunkles Woher verschlossenen Seinscharakters der abendländischen
Lichtmetaphysik es erfordert, neben den drei geläufigen Zeitdimensio-
nen Gegenwart, Vergangenheit und Zukunft eine vierte und fünfte
Dimension aufzuweisen: den Raum und die Möglichkeit.18 In diesen

171

Kategorien der Physis

17 Zit. nach Bruzina 2005, 12.
18 Zit. bei Bruzina 2005, XLVI: »Statt der traditionellen drei Zeithorizonte weise ich
fünf auf: Gegenwart, Vergangenheit, Zukunft als Wirklichkeitszeit mit dem Raum als
viertem Horizont. Dann die ›Möglichkeit‹ als fünfter Zeithorizont«. Zum Zusammen-

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-154 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Dimensionen scheint keimhaft eben das vorweggenommen zu sein,
was der späte Fink dann in Anlehnung an die archaische, vor-metaphy-
sische Redeweise der Mysterien (vermittelt etwa durch J. J. Bachofen)
zu evozieren sucht.19 Die Erde ist als der vorgeschichtliche Raum und
Boden, auf dem wir stehen, der alles ans Licht wachsen lässt und sich
zugleich dunkel-verschlossen dagegen abhebt, das Irdische schlechthin,
aber ein Irdisches, das von seinen Gewächsen her (Fink spricht vom
›Binnenweltlichen‹) unfassbar bleibt. Es zeigt sich zunächst als ›Mate-
rie‹, als bloßer Stoff und dingliche ›Vorhandenheit‹, aber diese zu-
nächste Ansicht verdeckt ihre eigentümliche Ständigkeit und Schwere,
die darin besteht, dass sie der Zeit nicht enthoben, sondern gleichsam
anfangs- und endlos in-der-Zeit, ja als der vorübergehende »Zeit-An-
halt« diese selbst ist, aber so, dass sie ihre Gegenwart zugleich schon
immer räumlich unterwandert. Das Räumliche als eine die drei Zeit-
ekstasen tragende und in sich aufnehmende Dimension (gr. cðra) um-
fasst alles Werden von Etwas; es gibt ihm den dunklen Rückhalt und
Boden. In diesem Rückhalt bleibt die Erde gleichsam »das Unbewegte
in allen Bewegungen« (Fink 1957, 180). Die ›Möglichkeit‹ als fünfte
Dimension der Zeit wohnt eben in dieser Unbewegtheit, die die Erde
hinsichtlich aller geschichtlichen Bewegungen beibehält. Als dem Ge-
schichtlichen gegenüber radikale Verschlossenheit (nämlich in das
Zu-nächst des scheinbar zugänglichsten Irdischen) unterläuft sie den
perfektiven Charakter des Seins und die ihm entspringende Binnen-
Ontologie: »Alle Dinge gründen in der einen Erde; alle bestehen aus
Erde, aber Erde nie aus Dingen; sie ist das unvordenklich Eine, aus dem
das viele und besondere Seiende aufgeht […]; der ur-eine Abgrund, der
durch die Vielheit […] nicht zerspalten und zerrissen wird, sondern sie
ruhig an sich erträgt.« (Fink 1977, 293)

In diesem gewaltigen Sprung im Grunde noch hinter die ersten,
›materialistischen‹ Bestimmungen der vorsokratischen Naturphiloso-

172

Cathrin Nielsen

hang der Fragen der ›Urzeitigung‹, in den diese Notiz ursprünglich gehört, vgl. Bruzina
2005, XLIff.
19 »Die Mysterien waren vorwiegend demetrischen Wesens, waren Kulte der Magna
Mater, Kulte des großen Mutterschoßes, der alles Lebendige gebiert und wieder zurück-
nimmt. […] In solchen Kulten wurde das ewige mütterliche Wesen der Erde erfahren,
ihr hütendes Bergen, sofern sie alle Gewächse, die aus ihr aufgehen, wieder in sich
zurücknimmt und im scheinbaren Tod und Untergang ein neues Leben vorbereitet. Die
Ewigkeit wurde nicht jenseits des Werdens, sie wurde gerade im Werden gesucht, im
unendlichen Wogen und Wallen der Lebensflut, die alle endlichen Gebilde durchflutet
und durchströmt« (Fink 1970, 55f.); vgl. hierzu auch Barbarić 2003.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-154 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


phie in die archaische Redeweise eines Xenophanes oder Hesiod, soll
die bei Platon aufgerissene und im Denken Aristoteles’ etablierte, auf
der Perfektivität des Seins als Geschichte gründenden, binnenweltliche
Ontologie überwunden werden. Statt des induktiven Fortganges inner-
halb der ›gelichteten‹ Welt der Gründe und Ursachen, der von der (be-
kannten) Nähe in die (offene) Ferne ausgreift,20 hält Fink an der räum-
lichen und zeitlichen Unermesslichkeit der Erde als dem pr	ton und
d.h. der reinen Ermöglichung schlechthin fest, die sich in den scheinbar
transzendenzlosen und bloß ›vorhandenen‹ Dingen des Irdischen ver-
birgt. Sie erzwingt den umgekehrten Gang aus der Ferne in die Welt
der nächsten Dinge, aber nicht aus der metaphysischen Ferne der ers-
ten Gründe und Ursachen, sondern aus der des »fragwürdige[n] dunk-
le[n] Zusammenhang[es] von der Zeit zum Raum, vom Himmel zur
Erde, von der Lichtung zum verschlossenen Grund« (Fink 1960, 114).

5.

Dieser natürlichen Eingebundenheit in den ewig vorseienden hervor-
bringend-vernichtenden Abgrund der Erde ordnet Fink einen eigenen,
nicht privativ gedachten Modus des Verstehens zu. Die Offenständig-
keit in die abundante-erdhaft-nächtliche Seite,21 in die »Anonymität
unseres naturhaften Lebens« (Fink 1992, 74), ist nicht entbergend, hat
nicht den Charakter des apophantischen l�go@, nicht einmal den der
Auslegung, sie ist nicht ›hermeneutisch‹. Das Einverständnis, in dem
der Mensch sich mit dem nicht gelichteten Sein vertraut weiß, hat
vielmehr »das Moment des Verschlossenen und Verschwiegenen« (ebd.
70). Im Anschluss an das Fragment 26 von Heraklit, in dem davon die
Rede ist, dass der Wachende an den Schlafenden, der Schlafende jedoch
an den Tod rühre,22 spricht Fink vom ¿ptesqai, vom Berühren oder
Tasten als dem eigentümlichen »Nahsinn« der nächtlichen Existenz.
Die Berührung geschieht nicht aus der existenzialen Gelichtetheit des

173

Kategorien der Physis

20 »Die Binnenweltzone läuft von der Nähe in die Ferne, die Welt gleichsam umgekehrt
von der Ferne in die Nähe.« (Fink 1985, 93)
21 »Die Nacht aber, aus der wir alle kommen und in die wir alle wieder sinken, – aus der
alle Dinge aufgehen und in die sie alle zurückkehren, diese Nacht des Pan, des einen
unteilbaren Seinsgrundes, der alle Vereinzelung unterläuft und trägt […].« (Fink 1970,
304)
22 Vgl. GA 15, 202ff.; vgl. auch Barbarić 2003.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-154 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Daseins,23 und d. h. seiner ontisch-ontologischen Differenz von allem
nicht-daseinsmäßigen Seienden, sondern weist gerade in seine unmit-
telbare »Nachbarschaft«, ja »ontische Verwandtschaft« oder »Nähe«
(GA 15, 233), die alles Seiende untergründig durchströmt. Das ¿ptes-
qai ist im Gegensatz zur Abständigkeit des im Feuer der Sonne bzw.
dem lumen naturale24 gründenden Vernehmens ohne jeden Abstand.
Das Anrühren an die Lichtmacht ist ein »distanziertes Anrühren«. Da-
gegen ist das Anrühren an die dunkle Macht »ein distanzloses Anrüh-
ren«, eine Art von Erfahrung, die kein Zustand der Bewusstlosigkeit,
sondern vielmehr ein solcher des »Nichtunterschiedenen« (ebd. 238),
der abgründigen Alleinheit, sein soll. In der tastenden Berührung ver-
lieren wir jede »Außenansicht«, auch auf uns selbst; es ist im Gegen-
satz zum optischen, vorgreifenden und differenzierenden Sehen eine
Form der unterschiedlosen Annäherung, die das ›Andere‹ zuletzt nur
noch in Form des reinen Widerstands und damit der Verschlossenheit
schlechthin wahrnimmt. Auf diesen in der metaphysischen Tradition
vernachlässigten blinden und unbestimmten Substanz- oder Materie-
sinn hat zuletzt vor allem die Leibphänomenologie wieder aufmerksam
gemacht; von Husserl Überlegungen in den Ideen II zum »passiven
Untergrund« der sensuellen, hyletischen Dimension des Bewußtseins,
über Ludwig Landgrebe und Merleau-Ponty, Sartres bzw. bereits Levi-
nas’ Beschreibung der ›Ekel‹ auslösenden sinnlichen Gewissheit, bis
hin zu Michel Henry, dessen materiale Phänomenologie die klassische
Phänomenologie überhaupt an ihre Grenzen führt.25

Und doch bleibt dieser sich im ¿ptesqai aussprechende distanz-

174

Cathrin Nielsen

23 Es ist auffallend, wie sehr Heidegger gerade an dieser Stelle auf der vorgängigen
Gelichtetheit und Offenheit des Daseins insistiert; im Zentrum steht immer die Frage
nach der »Lichtung, in der Anwesendes einem anderen Anwesenden entgegenkommt«
(GA 15, 204); selbst das »dunkle Offene ist nur möglich in der Lichtung im Sinne des
Da« (ebd. 211) usw.
24 An dieses Aristotelische Gleichnis (De an. 430a15; vgl. auch Rhet. 1411b12–13, wo
die Vernunft als »das Licht in der Seele« bezeichnet wird) knüpft bekanntlich Heideg-
gers Rede von der »Gelichtetheit« des Daseins an; vgl. Heidegger 1988, 133, 147, 170;
dazu Kalan 1999.
25 Im Gegensatz zum phänomenologisch schon immer ›verstandenen‹ Sein wird hier
ein in seine Substanz verschlossenes Sein gedacht, das sich der Durchdringung durch
das Licht des Seinsverständnisses entzieht; ein ›Sein‹ also, das Husserl im §49 der Ideen
I als »ein Nichts« bzw. einen »widersinnigen Gedanken« bezeichnet, und das der frühe
Heidegger als aus den Grenzen der Ausweisbarkeit herausfallend umgeht: »Ontologie
ist nur als Phänomenologie möglich.« (GA 2, 35)

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-154 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


lose ›Nahsinn‹ auf den ersten Blick rätselhaft und unverständlich. Fink
berührt das in das ⁄rrÐqmiston pr	ton zurückweisende Phänomen
der sinnlichen Substanz, an die wir ›anstoßen‹, erneut in dem kurzen
Wort, wonach die Substanz als »Modifikation der ursprünglichen
Selbstverschließung des Seins, als Wieder-holung der Erde« (Fink
1977, 304) aufzufassen sei. Allerdings soll nach ihm diese Annäherung
doch eine, wenn auch »dämmerhafte, dunkle, [und] herabgesetzte«
Verstehensweise sein, die »keine Geschichte der Begriffe hinter sich
hat« (GA 15, 236), sondern in das uralte Prinzip des sympathetischen
Verstehens zurückreicht, wonach »Gleiches durch Gleiches erkannt
wird« (ebd. 235)26. Inwiefern vermag uns diese, vor allem der vor-
sokratischen Naturphilosophie zugesprochene Vorstellung im Ver-
ständnis dessen, was Fink hier im Auge hat, weiterzuführen? Philoso-
phisch verfügen wir hier über wenig Anhalt. Bereits Platon steht
diesem Prinzip, zumindest in seiner vorbegrifflichen Form, skeptisch
gegenüber (Lys. 214b ff.); er beschränkt es, wie auch später Hegel, auf
die ¡mofflwsi@ qeo‰ und damit auf den Bereich des lichthaften Guten.27

Aristoteles interpretiert es in der angedeuteten Weise des Zu-sich-
selbst-kommens der yÐsi@, als die Bewegung, die stattfindet, wenn
ein dun€mei 
n oder die ˜lh »in seine Form (e—do@) gelangt« (Met.
1050a15). Das Sich-einverwandeln und Aufzehren der ˜lh in die Di-
mension der umrissenen Sichtbarkeit entfernt sich gerade durch den
Lichtungscharakter zunehmend von der frühgriechischen Annahme,
wonach sich die sympathetische Gleichheit zuletzt auf einen dunklen,
allen gemeinsamen Ursprung bezog, wie auch Fink in seinem Hinweis
auf den »ur-einen Abgrund« nahelegt. Immerhin bleibt festzuhalten,
dass die in Bezug auf das Dunkel und nächtliche Moment der Welt
behauptete ›Verwandtschaft‹, ›Ähnlichkeit‹ oder ›Analogie‹ im Grunde
ebenso geheimnisvoll bleibt wie es die im Bereich des Lichthaften ist
(angefangen bei dem ›Selben‹ von Denken und Sein des Parmenides),
wenn wir sie nicht einfach privativ zur Aufgeschlossenheit und Gelich-
tetheit denken.

Gegen die Vereinseitigung auf das Licht und eine ihm zugeord-

175

Kategorien der Physis

26 Vgl. Müller 1965.
27 Vgl. Hegel 1907, 313: »Glauben an Göttliches ist nur dadurch möglich, daß im Glau-
benden selbst Göttliches ist, welches in dem, woran es glaubt, sich selbst, seine eigene
Natur wiederfindet […]. Denn [der Mensch] ist das Eigentum des Lichts; und er wird
von einem Lichte nicht erleuchtet, wie ein dunkler Körper, der nur fremden Glanz trägt,
sondern sein eigner Feuerstoff gerät in Brand, ist eine eigene Flamme.«

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-154 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nete Hermeneutik hält Fink jedoch fest, dass es etliche Bezüge gibt, in
denen das Welt- und Seinsverständnis nicht spricht, stumm und –
wenn auch anders als das Tier – sprachlos ist, und dass demnach auch
ein Denken möglich ist »in der Sprache gegen die Sprache, wo die An-
strengung des Begriffs hart an den Rand der Sagbarkeit führt«. Die
Sprachgefangenheit des menschlichen Denkens verdeckt die Einsicht,
wie stark unser Denken und Verstehen, auch das philosophierende,
durch Schneisen und Bahnen geführt wird, »die den co-existenziellen
Grundphänomenen entsprechen« (Fink 1976, 273). Inbegriff dieser
fundamentalen, hart am Rand der Sagbarkeit beheimateten Grundphä-
nomene gerade unseres sozialen Seins ist das erotische Verhältnis der
Geschlechter sowie das Verhältnis der Lebenden zu den Toten. Gerade
also in jenen primären Differenzen der Geschlechtlichkeit und abgrün-
digen Getrenntheit der Toten von den Lebenden soll sich jene »onti-
sche«, in sich inversiv auf den me-ontischen Urgrund bezogene »Nä-
he« auf spezifische Weise geltend machen. Ebenso wie in seinen
Überlegungen zur Erde, greift Fink im Blick auf diese dunkle Genera-
tivität auf die im Zusammenhang der abendländischen Lichtmetaphy-
sik zurückgedrängten Zeugnisse der Vorsokratik zurück, genauer auf
die nach dem Demeterheiligtum in Eleusis benannten und dem Mys-
teriengott Dionysos geweihten Mysterien von Eleusis. Im Gegensatz
zur abendländischen Metaphysik sollen sich diese nämlich nicht in der
Bewegung des met€, des Über-hinaus gründen; ihre »eigentliche«, in
den durch Obszönitäten begleiteten orgiastischen Prozessionen zum
Ausdruck gebrachte »Bewegung« (Fink 1957, 145) ist vielmehr die Sel-
bigkeit von Zeugung und Untergang oder Leben und Tod: »Schoß und
Grab, Dionysos und Hades ist eines und dasselbe.«28 Mit dieser inver-
siven, die Gegensätze auflösenden Bewegung weisen diese Mysterien
den Menschen nicht über die Welt hinaus, sondern treiben sie tiefer in
sie hinein; wobei die Tragik der »bewegten Einheit des zerstückten und
zerteilten Dionysos Zagreus und des einfachen, unterschiedlosen Ha-
des« über das Schicksal des endlichen Individuums hinaus in den »ur-
sprüngliche[n] Charakter der Welt selbst« (Fink 1970, 112 f.) weisen
soll.

176

Cathrin Nielsen

28 »Denn wenn es nicht Dionysos wäre, dem sie die Prozession veranstalten und das
Lied singen für das Schamglied (Phallos), so wär’s ein ganz schamloses Treiben. Derselbe
aber ist Hades und Dionysos, dem sie da toben und ihr Lenaienfest feiern!« (Frgm. 15,
154.)

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-154 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ein zentrales Zeugnis für das diesem Weltverhältnis zugeordnete,
eigentümlich distanzlose, mitwissende Rühren an die Erde findet Fink
in der menschlichen Regung der Scham. In der metaphysischen Tradi-
tion des animal rationale wird die Scham gerade im Hinblick auf die
Zerissenheit des Menschen in Sinnlichkeit und geistig-rationales Sein
gedeutet. Man empfindet Scham, oder genauer: man hat Scham zu
empfinden, wenn die dunkle, ungeordnete und schwer fassbare Sinn-
lichkeit die Tagwelt des Verstandes zu überwältigen droht. Sie wird
hervorgerufen von unserer Vernunftnatur, oder, wie man heute lieber
sagt, von unserem ›Über-‹ oder ›sozialen Ich‹, das die Triebe und Affek-
te in eine verständige Bahn bringen soll. So behandelt etwa Sartre die
Scham unter dem Kapitel »Das Für-Andere (Le Pour-Autrui)«, verortet
es also im Bereich der Intersubjektivität: »die Scham ist in ihrer primä-
ren Struktur Scham vor jemandem.« (Sartre 1991, 406) Das unmittel-
bare Erschauern der Scham wirft mich jäh aus der abstandslosen, per-
spektivlosen Intimität des ›Für-mich‹ heraus und versetzt mich in den
Bezug des Für-Andere-Seins. Damit konstituiert sie mich nach einem
neuen Seinstypus hin, der meinem ›Für-mich-sein‹ entzogen war; es
sind also die Anderen, die dieses Sein in mir wachrufen. Diesseits des
Anderen ist das Phänomen der Scham nicht möglich. Auch Heidegger
deutet das Phänomen aus der menschlichen Offenständigkeit in die
Bezüge der gelichteten Welt. Das Erröten, das Zittern, das Senken des
Blicks als körperliches Phänomen wird unmittelbar aus den existen-
ziellen Bezügen, in denen wir uns tagtäglich aufhalten, gefasst, und
bleibt diesseits der welthaften Bezüge unverständlich und sinnlos.

Dagegen beharrt Fink auf der nicht-reaktiven, nicht situativ-welt-
bezüglichen Ursprünglichkeit der Scham. Sie entspringt weder der In-
stanz der Vernunft noch der Situativität der Welt, sondern muss durch
ihre Bezogenheit auf das andere Geschlecht bzw. die Toten aus unserer
Entsprechung zu ›Himmel‹ und ›Erde‹ begriffen werden als ein der
Erde zugewandtes »ursprünglich bergendes Hüten und Bewahren«.29

Inbegriff dessen, worauf sich die Scham bezieht, sind die generativen
Prozesse der Zeugung und Geschlechtlichkeit sowie der Tod. Wenn
Antigone den toten Polyneikos der Erde zurückgibt, spricht sich in die-

177

Kategorien der Physis

29 Fink 1992, 82; Finks Deutung impliziert, dass die eigentümliche Schamlosigkeit un-
serer eigenen Gegenwart weniger dem Verlust an ›intelligiblen‹ Werten zu tun hat, als
vielmehr mit dem Verlust des ›dunklen‹ Wissens um das Hineingehören des Menschen
in die Natur als dem Untergrund alles Lichtungsgeschehens.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-154 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ser Gebärde eine dem Aufgang der yÐsi@ entgegengesetzte Bewegung
aus; ein dunkles Wissen um den Tod, das dort, wo wir ihn als ›Phäno-
men‹ betrachten, bereits abgeleitet ist, da wir »in Wahrheit in unserem
Verhalten zum Tode uns zu der geheimnisvollen, ortlosen und zeitlo-
sen Dimension des Abwesens verhalten, die nirgends im Bereich des
Anwesenden antreffbar ist […] und die uns dennoch bestimmt« (Fink
1979, 120). Dieses Verhalten zur Dimension des Abwesens, das in An-
tigone deutlich wird, weist das menschliche Dasein als verstrickt nicht
nur in den Kampf zwischen Sitte und Natur, sondern, wie es in An-
knüpfung an Hegel heißt, als »verstrickt in einen Kampf gleichsam
zweier Sittlichkeiten« auf: »dem Weltprinzip des Geistes und dem
Weltprinzip der Erde« (Fink 1992, 82).

Ebenso bezieht sich die geschlechtliche Scham weniger auf die Se-
xualität als zwischen-menschlichen Akt und ihre Verspanntheit in die
tagoffenen, ausgesprochenen Bezüge der Welt, als auf jene geheimnis-
volle dionysische Geschlechtsmacht überhaupt als das zeugend-zerstö-
rende Leben, das, wie Fink sagt, »durch alle Tode der Individuen hin-
durchschreitet«, das sich »in allen erhält, indem es gebiert und tötet,
bringt und nimmt« (ebd. 81). Das menschliche Leben mit all der Kom-
plexität seiner reziproken Bezüge, taucht durch sein Geborenwerden
und Sterben in diese dunkle Kontinuität ein, die es als individuiertes
Leben erscheinen und wieder versinken lässt. Der Eros entbindet somit
nicht nur das Selbst des Menschen im Aufschwung zum Göttlichen,
wie Platon es gesehen hat; er bindet es auch zurück an die Erde, den
»Abgrund des Geschlechts«, wobei »Geschlecht« dabei in seinem Dop-
pelsinn zu nehmen ist: als das Sexuelle, Orgiastische wie als das Abge-
schiedene der Toten, der Ahnen.30 Die Scham, dieses alltägliche ›Phä-
nomen‹, ist danach die »schlichte Art, wie das größte Mysterium unser
Dasein durchwaltet« (ebd. 94); sie erwächst nicht aus der metaphy-
sisch-wissenschaftlichen Perspektive der ›Außenbetrachtung‹, die hier
nur eine biologische Rhythmik erkennt, sondern »von innen gesehen,
aus der unmittelbaren Zeugenschaft« (Fink 1979, 325).

Das in der Scham geborgene, verhüllte Wissen um die abgründige
Kontinuität des Lebens entzieht sich dem apophantischen Begriff, ent-
zieht sich fast der Sprache, zumindest, sofern sie sich auf die Heraus-
stellung eines Einzelnen und Umgrenzten richtet. Es scheint nur my-

178

Cathrin Nielsen

30 Vgl. Sepp 2009, 162, der im Ausgang von Finks noch unveröffentlichten Notizen zu
Rilkes Duineser Elegien die zentrale Nähe Finks zu dieser Dichtung herausstellt.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-154 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


thisch sagbar, nur im verhaltenen Unterlaufen der Individuation, sozu-
sagen im Schatten des Begriffs, im Bewahren seiner namenlosen Ab-
gründigkeit. »Wann immer dieses ›Es‹ uns durchmachtet, durchflutet
uns auch ein eigentümliches Verstehen, das nicht den Charakter expli-
ziter Begrifflichkeit, wohl aber denjenigen einer ahnungsvollen Mit-
wisserschaft hat, einer Mitwisserschaft mit dem zeugend-gebärenden,
aber auch grausam-vernichtenden Walten der Natur im Ganzen.«
(Fink 1992, 77)

Statt des lichtendes Begriffes bringt Fink die Maske ins Spiel, in
der der namenlose Abgrund in verhüllter Weise zugegen ist: »Die Le-
benden wissen sich als Glied einer endlosen Kette, hinter sich die Abge-
lebten und vor sich die Ungeborenen. Im Wissen um den Unterschied
von Leben und Tod wird ein Unterschied von Weltdimensionen ver-
standen: der Dimension des Erscheinens und der Dimension des Abwe-
sens. Der Gegenbezug von Erscheinen und Abwesen durchwaltet alles,
was ist. Er zeigt sich in auffälliger Art im menschlichen Umgang mit
den Dämonen. […] Sie erscheinen in der Maske. Wenn der Mensch
maskenlos, also einfach lebt, etwa in der Härte der Arbeit und des
Kampfes, kann er den Dämonen nicht entgegentreten, ist er ausgelie-
fert, ihrem Fluch oder ihrem Segen ausgesetzt. Aber der Mensch hat
die seltsame Möglichkeit, sich verlarven zu können. Allerdings ver-
larvt er sich anders, als es der Dämon tut. Maske des Dämons kann
jedes beliebige Ding sein. Er kann als Stier, als Schwan, als Regen er-
scheinen und irdische Weiber verführen – wie einstens Zeus. Was er
aber an ihm selbst ist, sieht kein sterbliches Auge, es sei denn: sterbend
wie Semele. Der Mensch, der sich verlarvt, bleibt ja in der Gestalt, die
die Natur ihm gegeben hat; er kann daraus nicht entfliehen; er verlarvt
sich, indem er sich überdeckt, verkleidet, in Tierfellen vermummt, in
geschnitzten Masken sein wahres Antlitz versteckt. Er gebraucht die
Maske als ein von ihm selber unterschiedenes Ding, als Überwurf, als
Tarnung. Die Maske ist so ein vom maskierten Menschen verschiede-
nes Requisit. Offenbar können wir nicht im gleichen Sinne vom Dä-
mon sagen, daß er die Dinge, in denen er zeitweilig erscheint, gebrau-
che wie der Mensch seine künstlichen Masken. Durch den in einzelnen
Dingen zeitweilig anwesenden Gott oder Dämon werden diese Dinge
zu Masken – aber durch Masken, die der Mensch sich macht oder die er
vorfindet, wird der Mensch überhaupt erst in die Möglichkeit versetzt,
zweideutig und mehrdeutig zu scheinen.« (Fink 2010, 154)

Es ist nicht schwer, in diesen Gedanken zur Physis Nietzsche wie-

179

Kategorien der Physis

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-154 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


derzuerkennen. Sein der dionysischen Natur geschuldetes Wort: »Al-
les, was tief ist, liebt die Maske.« (Nietzsche 1988, 57) scheint aus die-
ser Perspektive nichts anderes zu sein als eine späte Wiederholung der
Einsicht Heraklits, wonach die yÐsi@ krÐptesqai yilei, wonach also
die Natur als yÐsi@ es liebt, sich zu verbergen.

*

Kommen wir zum Schluss, indem wir versuchen, die Fäden zusam-
menzuführen und das Gesagte noch einmal thesenartig zu vergegen-
wärtigen. Die Natur ist heute gefangen in die Naturwissenschaft. Mo-
derne Naturwissenschaft ist apriorische Naturwissenschaft, d. h. sie
schreibt den Stil der Natur als Gesetzlichkeit überhaupt vor oder aber
fasst Natur ausschließlich als zu beschreibendes Faktum. Was Natur
diesseits oder jenseits der Stilstruktur der ontologischen bzw. modell-
haften Gesetzlichkeit sein könnte, wird zunehmend vage: Geschlecht
und Substanzialität, Produktivität und Sterblichkeit, Geburt und
Wachstum sind in selbst zunehmend disparate geschichtliche Welten
zerstreut. Was zurückbleibt, ist heute in den bloßen Widerstand ge-
flüchtet, den etwa die Phänomenologie des Leibes im Sinne einer for-
malen Anzeige als Grenze, Leiblichkeit oder Differenz thematisiert. Sie
ist dabei selbst schon eine kritische Reaktion auf das Vertrauen, das
Husserl dem Begriff der ›Welt‹ als einer den intentionalen Leistungen
der Subjektivität entsprungenem Ganzen entgegenbrachte.

Für Heidegger ist die Natur überhaupt mit der Welt bedroht und
verschwunden, sie ist als bloßer Stoff in die Stellungsvorgänge der
Technik verzehrt. Um die Natur wiederzufinden, müssten wir zuerst
die Welt wiederfinden, d. h. wir müssten die Erde im strittigen Lich-
tungsgeschehen einer Welt aufschließen, die sie als Dunkel, als Ver-
borgenheit eigens sehen lässt: »Die Natur, herausgesondert aus dem
Seienden durch die Naturwissenschaft, was geschieht ihr durch die
Technik? Die wachsende oder besser einfach zu ihrem Ende abrollende
Zerstörung der ›Natur‹. […] Warum schweigt die Erde bei dieser Zer-
störung? Weil ihr nicht der Streit mit einer Welt, weil ihr nicht die
Wahrheit des Seyns verstattet ist« (GA 65, 278 f.). Heidegger scheint
ihre Befreiung und erneute Sammlung nur einem ›anderen Anfang‹
zuzutrauen; das Verschlossene, Fürsichseiende der Natur bedarf der
Entzündung, des Einblitzes, des Anstoßes, um, mit den Worten der
Einführung in die Metaphysik, das Meer als Meer, den Stein als Stein,

180

Cathrin Nielsen

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-154 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


den Gott als Gott sehen zu lassen. Das Licht, das alles Anwesende ins
Scheinen sammelt, zeigt sein Wesen im Schlag des Blitzes. In dieser
Erinnerung an das Zeitalter des Zeus schließt Heidegger gleichsam
den Kreis zum Beginn des abendländischen Philosophierens: »Alles
aber steuert der Blitz« (Heraklit, B 64).

Im Denken Finks finden wir dagegen ein eigenartiges Vertrauen
in die Unverwüstbarkeit und das eigenständige Gewicht der yÐsi@ als
dunklem, ›mütterlichem‹ Untergrund einer jeden geschichtlichen
Welt. Wir können uns den Bedingungen der Erde, der abgründigen
Kontinuität alles Natürlichen, das sich in Zeugung, Geburt, Entwick-
lung und Tod ausspricht, nicht entwinden, wir verlieren nur zuneh-
mend die Fähigkeit, »die Natur in uns noch aus dem Zusammenhang
der Natur außer uns zu begreifen« (Fink 1992, 66). Die der ontischen
Nachbarschaft alles Natürlichen zugeordneten Verstehensweisen, ihr
Rühren an den nächtlichen Abgrund, findet Fink in den ältesten My-
then, und dann vor allem bei Nietzsche und in der Dichtung Rilkes
thematisiert. Diese Nähe zur Poesie ist nicht zufällig, insofern sie, wie
die Kunst überhaupt, eine Weise der Weltbegegnung ist, die nicht ob-
jektiviert werden kann. Insofern hat sie auch immer eher den Charak-
ter einer Haltung («uqm�@) als den einer überführbaren Theorie und
Wissenschaft. Ob und wie sich diese Verstehensweisen in den philoso-
phischen Begriff überführen lassen, in die philosophische Nötigung,
»gerade durch das Sagen zu zeigen« (GA 15, 34), oder ob wir damit
den Bereich der Philosophie überhaupt verlassen müssen, bleibt eine
offene Frage.

Literatur

Barbarić, D. (2003): »Der Mensch in der Nacht. Heraklits Fragment 26«, in: Inter-
nationales Jahrbuch für Hermeneutik, Bd. 2, hg. v. G. Figal, Tübingen, 113–
150.

– (2007): »Wende zur Erde«, in: ders.: Aneignung der Welt. Heidegger – Gadamer
– Fink, Frankfurt/M., 233–245.

Baur, P. (2008): »Die Unüberblickbarkeit des Elementalen. Überlegungen im An-
halt an Aristoteles, Heidegger und Lévinas«, in: Das Elementale. An der Schwel-
le zur Phänomenalität, hg. v. A. Böhmer u. A. Hilt, Würzburg, 24–40.

Brague, R. (1984): »La phénoménologie cosmologique voie d’accès au monde grec.
Note sur la critique de la Vorhandenheit comme mondèle ontologique dans la
lecture heideggérienne d’Aristote«, in: Phénoménologie et Métaphysique, hg. v.
J.-L. Marion u. G. Planty-Bonjour, Paris, 247–273.

181

Kategorien der Physis

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-154 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Brogan, W. (2000): »Heidegger’s Interpretation of Aristotle on the Privative Cha-
racter of Force and the Twofoldness of Being«, in: Interrogating the Tradition.
Hermeneutics and the History of Philosophy, hg. v. Ch. E. Scott u. J. Sallis, Al-
bany.

Bruzina, R. (1990): »Hinter der ausgeschriebenen Finkschen Meditation: Meontik
– Pädagogik«, in: Grundfragen der phänomenologischen Methode und Wissen-
schaft, hg. v. Eugen Fink-Archiv Freiburg, Freiburg, 5–39.

– (2005): Einleitung zu Phänomenologische Werkstatt. Eugen Finks Philosophie-
ren mit Edmund Husserl. I und II (Eugen Fink Gesamtausgabe, Bd. 3.1), hg. v.
R. Bruzina, Freiburg/München.

Cho, K. K. (1987): Bewußtsein und Natursein. Phänomenologischer West-Ost-Di-
wan, Freiburg/München.

Die Fragmente der Vorsokratiker. Griechisch und deutsch v. H. Diels, hg. v.
W. Kranz, Bd. 1, Zürich 2004.

Fink, E. (1957): Zur ontologischen Frühgeschichte von Raum – Zeit – Bewegung,
Den Haag.

– (1960): Nietzsches Philosophie, Stuttgart.
– (1970): Metaphysik der Erziehung im Weltverständnis von Platon und Aristo-

teles, Frankfurt/M.
– (1976): Nähe und Distanz. Phänomenologische Vorträge und Aufsätze, Frei-

burg/München.
– (1977): Sein und Mensch. Vom Wesen der ontologischen Erfahrung, Freiburg/

München.
– (1979): Grundphänomene des menschlichen Daseins, Freiburg/München.
– (1985): Einleitung in die Philosophie, Würzburg.
– (1992): Natur, Freiheit, Welt, Würzburg.
– (2010): Spiel als Weltsymbol (Eugen Fink Gesamtausgabe, Bd. 7), hg. v. C. Niel-

sen u. H. R. Sepp, Freiburg/München.
Gadamer, H.-G. (1990): Wahrheit und Methode. Grundzüge einer philosophi-

schen Hermeneutik, Tübingen.
Hegel, G. W. F. (1907): Der Geist des Christentums und sein Schicksal. Theologi-

sche Jugendschriften, hg. v. H. Nohl, Tübingen.
Heidegger, M.: Gesamtausgabe [GA], Frankfurt/M. 1976 ff.
GA 2: Sein und Zeit, 1977.
GA 5: Holzwege, 1977.
GA 7: Vorträge und Aufsätze, 2000.
GA 9: Wegmarken, 1996.
GA 11: Identität und Differenz, 2006.
GA 14: Zur Sache des Denkens, 2007.
GA 15: Seminare, 1986.
GA 18: Grundbegriffe der aristotelischen Philosophie, 2002.
GA 29/30: Die Grundbegriffe der Metaphysik. Welt – Endlichkeit – Einsamkeit,

1983.
GA 65: Beiträge zur Philosophie (Vom Ereignis), 1994.
– (1994): Zollikoner Seminare, hg. v. M. Boss, Frankfurt/M.
Husserl, E. (1940): »Grundlegende Untersuchungen zum phänomenologischen

182

Cathrin Nielsen

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-154 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ursprung der Räumlichkeit der Natur«, in: Philosophical Essays in Memory of
Edmund Husserl, hg. v. M. Farber, Cambridge/Mass., 307–325.

– (1952): Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Phi-
losophie. Erstes Buch (Husserliana, Bd. III), hg. v. W. Biemel, Den Haag.

– (1992): Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale
Phänomenologie (Gesammelte Schriften, Bd. 8), hg. v. E. Ströker, Hamburg.

Jähnig, D. (1989): »Der Ursprung des Kunstwerks und die moderne Kunst«, in:
Kunst und Technik. Gedächtnisschrift zum 100. Geburtstag von Martin Heideg-
ger, hg. v. W. Biemel u. Fr.-W. v. Herrmann, Frankfurt/M., 219–254.

Kalan, V. (1999): »Seele (PSYCHE) und Dasein. Phänomenologische und herme-
neutische Betrachtungen zu einer geschichtlichen Unterscheidung in Sein und
Zeit«, in: ANNÄHERUNGEN. Zur hermeneutischen Phänomenologie von
›Sein und Zeit‹, hg. v. D. Komel, Ljubljana, 97–118.

Koenker, E. B. (1980): »The Being of the Material and the Immaterial in Heideg-
ger’s Thought«, in: Philosophy Today, Spring.

Kühn, R. (2002): »Aristoteles und die metaphysische Wesenserfahrung als Verlust
der Materie«, in: EXISTENTIA. MELETAI SOFIAS, XII, Szeged/Budapest/
Münster, 31–54.

Müller, C. W. (1965): Gleiches zu Gleichem. Ein Prinzip frühgriechischen Den-
kens, Wiesbaden.

Nielsen, C. (2003): Die entzogene Mitte. Gegenwart bei Heidegger, Würzburg.
Nietzsche, F. (1988): Jenseits von Gut und Böse (KSA, Bd. 5), hg. v. G. Colli u.

M. Montinari, Berlin/New York 1988.
Plotin (1964): Schriften, übers. v. R. Halder, Bd. III, Hamburg.
Riedel, M. (1991): »Das Natürliche in der Natur. Heideggers Schritt zum ›anderen

Anfang‹ der Philosophie«, in: Von Heidegger her. Wirkungen in Philosophie –
Kunst – Medizin. Meßkircher Vorträge 1989, hg. v. H.-H. Gander, Frankfurt/
M., 51–72.

Sallis, J. (2002): »Die elementare Erde«, in: Die erscheinende Welt. Festschrift für
Klaus Held, hg. v. H. Hüni u. P. Trawny, Berlin, 25–39.

Sartre, J.-P. (1991): Das Sein und das Nichts. Versuch einer phänomenologischen
Ontologie, hg. v. T. König, Reinbek bei Hamburg.

Sepp, H. R. (2009): »Seinsarmut. Eugen Finks Übersetzung der Duineser Elegien
in philosophische Reflexion«, in: TRIGON 8, Berlin, 159–167.

Tilliette, X. (1965): »Husserl et la notion de Nature«, in: Revue de métaphysique
et de morale 3, 257–269.

Vernant, J.-P. (1965): »Hestia-Hermès. Sur l’expression religieuse de l’espace et du
mouvement chez les grecs«, in: Mythe et pensée chez les Grecs. Etudes de psy-
chologie historique, Paris, 97–143.

183

Kategorien der Physis

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-154 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1.
	2.
	3.
	4.
	5.
	Literatur

