Kategorien der Physis.
Heidegger und Fink
Cathrin Nielsen

»Ist das hen, das Sie jetzt im Blick haben,
so etwas wie ein Uber-Sein, das noch
iiber das Sein hinausgeht?« (Heidegger an Fink)

1.

Die Phinomenologie hat durch den Begriff der Welt eine entscheiden-
de Wendung erfahren. Durch ihn ist die Philosophie auf ihre Herkiinf-
tigkeit verwiesen: Sie wird ihrer Bedingtheit und Endlichkeit gewahr.
So konkurriert beim spiten Husserl die traditionelle Auffassung der
Philosophie als strenger Wissenschaft und sich dem néchtlichen Dun-
kel entwindende » Bewegung der Selbsterhellung« (Husserl 1992, 269)
mit der Einsicht in ihr unaufhebbares Verwobensein in das Geschehen
der Lebenswelt bzw. der Erde als dunkel-unbeweglicher Ur-Arche.!
Heidegger, zumindest der friihe, hat die theoretische Einstellung als
nur eine, und zwar eine abkiinftige Weise des vielfiltig ausgerichteten
In-der-Welt-seins aufgewiesen. Das in der transzendentalen Phinome-
nologie Husserls angestrebte >Stehen tiber der Welt< und sein Riihren
an eine Sphire reiner Wesenheiten verfehlt sogar die urspriingliche
Dimension einer >Hermeneutik der Faktizitit«. Dasein ist »an ihm
selbst als In-der-Welt-sein gelichtet« (GA 2, 177) — dieser Satz aus
dem 1. Teil von Sein und Zeit hat sich fiir die Phanomenologie ins-
gesamt als programmatisch erwiesen. Wir sind und bleiben in die
schwebenden Netze und Gewohnheiten des Alltags, in seinen aus der
Zeit geborenen Erfahrungsspielraum und unser leibliches Ausgerich-
tetsein darin uneinholbar verstrickt.

In diesem Riickgang auf die Lebenswelt bleibt jedoch die »Natur«
auf eigentiimliche Weise namenlos und stumm. Zwar wird der theo-
retische Zugriff der Naturwissenschaften in seiner allumfassenden Be-

! »Umsturz der kopernikanischen Lehre: die Erde als Ur-Arche bewegt sich nicht.«
(Husserl 1940, 307)

154

https://dol.org/10.5771/8783485860021-154 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- -


https://doi.org/10.5771/9783495860021-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kategorien der Physis

rechtigung zuriickgewiesen. Nicht jedoch, weil darin die Natur, son-
dern weil die Weltlichkeit der Welt verfehlt ist, die sich, ebenso wie
die menschliche Existenz als Dasein, dem kategorialen Zugriff entzieht
(vgl. ebd. 85). In Bezug auf die Natur scheint Heidegger die Perspektive
der >Vorhandenheit« sogar weitgehend sachgemif3; diesseits der Welt
sind die Dinge eben Naturdinge, das heifst gemaf3 der antiken Ontolo-
gie auf ihren blofen, aller Beziiglichkeit entkleideten Charakter von
Anwesenheit beschrinkt.2 Verblassen die Beziige der Praxis, tritt die
unterschiedslose Stofflichkeit hervor bzw. der »homogene Natur-
raum«. Die Welt geht »des spezifisch Umbhaften verlustig, die Umwelt
wird zur Naturwelt« (ebd. 150). Diesen Rekurs auf den blof3 passiv
gegenstindlichen, auf Verwirklichung angewiesenen Charakter der
ungelichteten Natur findet man von den frithen Aristoteles-Auslegun-
gen an bis zu den Zollikoner Seminaren der 1960er-Jahre, wo Heideg-
ger den menschlichen Leib ganz und gar durch die gelichteten Welt-
beziige bestimmt sein ldsst. Die Hand etwa, die unausgerichtet bleibt,
die nicht fasst, baut, liebkost, verschlief3t sich in die Seinsart eines »leb-
losen Dings, in die Masse eines Leichnams, die herausfallt« (Heidegger
1994, 293). Auch die abgriindige leibliche Verwandtschaft mit dem Tier
scheint aufs Ganze gesehen auf das ek-sistente Wesen des Menschen
keinen bestimmenden Einfluss zu haben.

Zugleich hat Heidegger, vor allem im Zuge der seinsgeschicht-
lichen Auseinandersetzung mit dem so genannten >ersten Anfang« bei
den Griechen, der Natur als ¢pUo1g eine spezifische Aufmerksamkeit
zugewandt. ¢pvo1g ist Natur weder im Sinne der Vor- noch der Zuhan-
denheit, sie ist weder Ding noch Zeug. Sie erscheint insgesamt nicht
mehr aus dem das In-der-Welt-sein strukturierenden Verstehenshori-
zont der Praxis. Vielmehr ist in ihr das Geschehen des Offenbarwer-
dens tiberhaupt angezeigt, das lichthafte Aufgehen und An-den-Tag-
Wachsen (pueiv), so wie eine Bliite aufgeht, aber auch, wie etwas sich
zum Beispiel in die Gebirde sammelt oder in das Wort und von hier aus
in die Erscheinung tritt. Bis zum Schluss hat Heidegger hierbei vor
allem den Wesenszusammenhang von ¢voig und é&in0eia im Auge,
das in der abendldndischen Lichtmetaphysik verdringte Lichtungs-
geschehen selbst und seine strittige Zusammengehorigkeit mit der

2 Vgl. Husserl 1952, Erster Abschnitt, 1. Kap., §11: Die Natur als Sphire blofer Sachen;
bzw. Tilliette 1965. Zu Heideggers These von der griechischen >Vorhandenheitsontolo-
gie« vgl. Brague 1984.

155

https://dol.org/10.5771/8783485860021-154 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- -


https://doi.org/10.5771/9783495860021-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Cathrin Nielsen

durch das &-privativum im Wort dAi0eio niedergelegten Grunderfah-
rung der Undurchdringbarkeit und Verschlossenheit der Natur. Diese
Gegenstrebigkeit ist bekanntlich im Kunstwerkaufsatz dargelegt als
Streit von aufgehender Welt und sich verschliefSender Erde, in die sich
der Aufgang zuriickbirgt, so wie phdanomenal gesehen die aufbrechen-
de Pflanze sich zugleich im dunklen Erdboden festmacht und so Stand
gewinnt. Mit der Erde hat Heidegger der zunichst ganz in die Welt
verzehrten und verzehrbaren Natur zumindest formal Tribut gezollt.
Aber hat er sich auf ihren vorweltlichen, nichtlich-verschlossenen
Charakter wirklich eigens eingelassen? Finden wir von hier Schritte
hin zu einem >Natiirlichen in der Natur<??

Es ist Eugen Fink, der nachdenkliche Zuhorer der ihm spiter von
Heidegger gewidmeten Vorlesung Die Grundbegriffe der Metaphysik,
der das in >Erde« Gefasste aufgreift und von hier den phinomenologi-
schen Weltbegriff in entscheidender Hinsicht modifiziert. Es gilt, das
Denken nicht allein in der Lichtung, sondern ebenso sehr in der ¢pvoig
im Sinne der verschlossenen Natur, der Erde, als dem der Gelichtetheit
entzogenen Dunkel zu griinden. Mit ihr ist nicht nur ein privativer
Gegenpol zur geschichtlichen Welt ins Spiel gebracht, sondern ein
zweites ontologisches Prinzip, eine dem Lichthaften und Offenen ent-
gegengesetzte Dimension. Die gelichtete Welt hat »an der Erde eine
Macht, die die Helle iibermachtet« (GA 15, 83), der »Umkreis des
Lichts [ist] umgeben von der Nacht« (ebd. 90), »die dABerar wird von
der M0n umstanden« (ebd. 212). Der Mensch ist in einer elementaren
Weise von der Natur als ¢puoig auch in diesem nichtlichen, erdhaften
Sinne durchdrungen. Er ist nicht nur ein gelichtetes Wesen, sondern
»auch ein Naturwesen und als solches in dunkler Weise in die Natur
eingesenkt« (ebd. 223), er ist nicht nur weltoffen, sondern zugleich
serdoffenc. Er gehort in die aufsteigende und fallende Bewegung alles
Natiirlichen, die sich im Rhythmus von Tag und Nacht, in den genera-
tiven Prozessen von Zeugung und Geburt, im Blithen, Verschwenden
und Erstarren der Jahreszeiten, in den Trieben und Leidenschaften,
aber auch im Altern, Verschwinden und Sterben manifestiert. Der
Mensch ist in der Anonymitit seines naturhaften Lebens ein, wie Fink
sagt, »Gewdchs« der Erde, wie Pflanze und Tier. Zugleich meldet sich
im Problem der Substanzialitit, in der Natur diesseits ihres Verzehrt-

3 Zur Auseinandersetzung mit dem Naturbegriff Heideggers vgl. Riedel 1991; Cho
1987; Koenker 1980.

156

https://dol.org/10.5771/8783485860021-154 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- -


https://doi.org/10.5771/9783495860021-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kategorien der Physis

werdens in die Beziige, mehr als eine nur der Theorie anzulastende
>Entweltlichung«. Die Substanz erscheint als »Modifikation der ur-
spriinglichen Selbstverschliefung des Seins, als Wiederholung der Er-
de« (Fink 1977, 304), und weist damit auf das Strukturmoment der
Verschlossenheit im Sein, die wesenhaft zur Lichtung gehért. In der
Natur bleibt das Sein der Substanz gewahrt; sie ist nicht ganzlich in
das Subjekt aufhebbar, sondern widersetzt sich dieser Aufhebung ins
Licht und stellt sich ihr als die »Bodenstruktur« unserer Existenz ent-
gegen. Es ist nach Fink gerade die hier gelegene scheinbare Ohnmacht,
die uns immer wieder dazu verfiihrt, jene erdoffenen Existenzstruktu-
ren als »duBerliche, objektive Naturbefunde (im Sinne der Naturwis-
senschaft) zu mifideuten« (Fink 1979, 326).

Ich mochte im Folgenden versuchen, diese beiden Blickwendun-
gen auf die Natur als ¢p01g einander gegeniiberzustellen. Dazu werde
ich mich zunichst dem Begriff der ¢p0o1g bei Heidegger zuwenden, wie
er ihn im Gespriach mit Aristoteles entfaltet. Der zweite Teil befasst
sich dann mit Fink. Im Ausgang von Heidegger, aber dann sehr viel
nachdriicklicher, denkt Fink den Menschen »verstrickt in einen Kampf
gleichsam zweier Sittlichkeiten«, dem »Weltprinzip des Geistes und
dem Weltprinzip der Erde« (Fink 1992, 82). Das Prinzip der Erde ent-
zieht sich dem phinomenologischen und hermeneutischen Zugriff und
ist dennoch auf eigentiimliche Weise im Sein des Menschen da, und
zwar als dessen abgriindige Grenze. Als solcher sind ihr eigene, der
Erdoffenheit des Menschen verschuldete Verstehensweisen zugeord-
net, die dem Aoyog als durchleuchtender und explizierender Weise des
Erfassens gegeniibergestellt werden. Fink deutet sie an zum einen in
der Rede von der der ontologischen Gelichtetheit und Helle gegenstre-
big zugehérigen sontischen Verwandtschaft« zum Bereich der Nacht,
die sich gerade durch ihre Sprachentzogenheit auszeichnet. Zum ande-
ren stellt die insbesondere auf das Geschlechtliche und den Tod bezo-
gene Regung der Scham fiir Fink ein ausgezeichnetes Phinomen dieser
Zugehorigkeit dar. Beide Verstehensweisen haben nicht die Struktur
der ekstatischen Transzendenz, sondern die der bedringenden Nihe
und Immanenz. Die Frage, wie dieses der Erde zugewandte, distanzlose
und der Sagbarkeit entzogene Verstehen dennoch ausdriicklich werden
kann, bildet das Band und zugleich die Kluft zwischen dem Denken
Heideggers und dem von Eugen Fink.

157

https://dol.org/10.5771/8783485860021-154 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- -


https://doi.org/10.5771/9783495860021-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Cathrin Nielsen
2.

Heidegger hat sich mit der @uUoig neben den Passagen in der Einfiih-
rung in die Metaphysik und den Nietzsche-Binden vor allem in sei-
nem groflen Aufsatz Vom Wesen und Begriff der quoig, Aristoteles,
Physik B, 1 von 1939 befasst.* Er steht sachlich in Zusammenhang
mit der in den Beitrdgen vorgenommenen Rede vom ersten und ande-
ren Anfang und der in diesem Umkreis verorteten Auseinandersetzung
mit der Geschichte der Metaphysik als der Geschichte dieses ersten
Anfangs. Die Geschichte der Metaphysik soll namlich nichts anderes
sein als die Geschichte der guotg, insofern erstanfinglich das Seiende
als guoig erfahren und genannt wird. Die Vorgehensweise seiner Aus-
einandersetzung erklirt Heidegger als wesentlich bestimmt durch die
»Maflgabe des Ungedachten« (GA 11, 57): Die Zueignung des ersten
Anfangs soll die Moglichkeit eines anderen Anfangs vorbereiten helfen
insofern, als sie von der Metaphysik selbst Verdringtes oder still-
schweigend Vorausgesetztes zur Sprache bringt. Wie stellt sich nun
im Zusammenhang dieser Aneignung der Physis-Aufsatz dar? Fithren
wir uns die fiir die Heideggersche Frage nach der gUoig zentralen
Schritte vor Augen. Es sind 1. die Uberwindung der @uoig als materia-
ler Erde zum Zusammenspiel von @Uotg und hoyog, 2. die Herausstel-
lung des Primats der pogg iiber die UAn und die Problematik der
Analogie von natiirlicher und technischer Erzeugung; und 3. das Mo-
ment der otégnoig als Negativbestimmtheit oder >Abwesung« solcher
Natur. Vor allem in den letzten zwei Punkten wird Heidegger den aris-
totelischen Ansatz in Hinsicht auf sein »Ungedachtes« modifizieren.
Die uotg wird von Aristoteles bekanntlich als o0oia, als eine Art
und Weise der Anwesung, bestimmt. Wie der Sophist Antiphon dar-
legt, dessen @uo1c-Auffassung Aristoteles im 2. Buch der Physik (193a
ff.) kritisch als Ausgangspunkt zur Konturierung des eigenen Ansatzes
heranzieht, muss dieser Anwesenheitscharakter der @uoig gegen all
das abgegrenzt werden, was ihr nur voriibergehend oder dem Zufall
nach zukommt. So ist beispielsweise ein aus Holz gefertigtes Bett-

4+ GA9, 239-301. Bekanntlich wird der Heideggersche Anspruch, aus dem Kapitel Phys.
1T, c. 1 den aristotelischen Naturbegriff in seinem ganzen Umfang herausstellen zu wol-
len, von der Forschung als unzureichend zuriickgewiesen. So bestimmt Aristoteles in
Met. G, 3. Kap. und Phys. B, 1 die @i01s als eine mogliche Art der ovoio; in Met. 1
dagegen die ovoia als eine gUOLS TG, so etwas wie gUOLS; vgl. dazu Brogan 2000.

158

https://dol.org/10.5771/8783485860021-154 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- -


https://doi.org/10.5771/9783495860021-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kategorien der Physis

gestell, Tisch, Schiff oder dergl. dem Holz selbst dufSerlich, stellt nur
eine zeitweilige Gliederung (QuOudg) des von sich her eigentlich unge-
gliederten Holzes dar. In Wahrheit ist das Bett Holz, und das Bettsein
an ihm eine blofle Zutat xatd vopov. Aber auch das Holz ist niher
besehen bereits eine Art Prigung »atd vouov, insofern es seinerseits
aus der Erde gewachsen und geformt ist. Gehen wir so immer weiter
zuriick, zeigt sich als bleibend wahr zuletzt die @0l im Sinne der
Pragungen iiberhaupt an sich duldenden Erde. Sie ist das absolut erste
Material, das dpoUBuLoTOV TEMTOV, Was von sich her ohne Prigung
vorliegt, als solches aber durch den Wechsel hindurch verlasslich und
bestindig anwesend bleibt (vgl. GA 9, 267).

Diese Engfithrung des Anwesenheitscharakters der @uolg zum
dpouBuotov edtov nennt Heidegger hier eine Entscheidung von
grofSter Tragweite. In der Doppelbestimmung der Erde 1) als den ersten
(medToVv), 2) als den von sich her unbestimmten (&EUOuLoTOV) Bau-
stoff legt sie namlich die Bahnen fiir die metaphysische Grundstellung
des Materialismus. Nach diesem ist zum einen nur wirklich, was mate-
riell als letzte dauernde Stofflichkeit greifbar ist. Die schwierige Frage
nach dem ersten, dem me®tov, wird demnach im Riickgang auf eine in
sich verschlossene Naturdinglichkeit gelost — Sein wird, wie Heidegger
formuliert, auf ein Seiendes zuriickgefiihrt (ebd. 272). Zum andern
verschiittet sie die Grunderfahrung der guoig als Anwesung, als von
ihrer bloflen Vorhandenheit unterschiedenes Hervorkommen in die
Unverborgenheit.

An dieser Stelle beginnt Aristoteles gegen die Ausfithrungen An-
tiphons seinen eigenen Ansatz zu konturieren. Er stellt die Engfithrung
auf die verschlossene Stindigkeit als blof3 eine Weise heraus, wie die
VOGS zu fassen sei, namlich als UAn. Die andere, und wichtigere, ge-
winnt er, indem er den von Antiphon ausgelagerten uBudg im Sinne
der Pragung gleichsam zuriickholt und selbst zu einem Wesensmoment
der @UoLg erkldrt. Das, was sich an der @uotg als eigentliche Wahrheit
durchhiilt, ist nicht ihr dunkles, stoffliches Dauern, sondern ihr Hervor-
treten in die Unverborgenheit und gegliederte Sichtsamkeit, popdm.
Der hiermit etablierte »Doppelbegriff der gpUoic« (ebd. 273) hebt die
Méglichkeit, nach der @uvoig zu fragen, auf eine andere und neue Ebe-
ne.’ Eine entscheidende Wendung, die Aristoteles an dieser Stelle vor-
nimmt, und die Heidegger dann emphatisch zum Ansatz seiner eigenen

5 GA9, 273; vgl. hierzu kritisch Kiihn 2002.

159

https://dol.org/10.5771/8783485860021-154 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- -


https://doi.org/10.5771/9783495860021-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Cathrin Nielsen

Uberlegungen machen wird, liegt darin, die Wesensbestimmung der
@UoLg als poodn und €ldog in wechselweiser Beziehung auf den Adyog
zu kldren. Erst die Moglichkeit des Aéyewv, der » Ansprechung« (ebd.
275), gestattet es, die qUoLg aus ihrer hyletischen Verschlossenheit he-
rauszufiihren. Zugleich weist der Moyog auf die gioig als das, was wir
als urspriinglicher und >seiender< erfahren als den Stoff, namlich ihre
eigentiimliche Unverborgenheit (d\0eia). Das Zusammenspiel von
Sich-Zeigen und » Ansprechung« ist also jetzt das mo@®tov, das Erste,
nicht die U1 oder gar das dpoUBULOTOV, an das wir sozusagen hochsten
frither anstoflen, das wir aber keineswegs friiher verstehen.

Es ist dieser von Aristoteles herausgestellte fundamentale »Zu-
sammenhang zwischen Uolg und [...] Unverborgenheit, wie sie sich
im Adyog ausspricht« (GA 29/30, 51), der als zentral fiir Heideggers
Denken von seinen ersten, durch die Dissertation Brentanos Von der
mannigfachen Bedeutung des Seienden nach Aristoteles (1862) ange-
regten, Versuchen bis zum Ende seines Denkweges geltend gemacht
werden kann. Er wurde bekanntlich nicht miide, auf die Bedeutung
des §44 von Sein und Zeit hinzuweisen, in dem das Aéyewv als ein
»@An0eveLy in der Weise des dmogaivesOai«: also Seiendes in seiner
Unverborgenheit sehen lassen (GA 2, 290) bestimmt wird. Dieser im
dAnBeverv der Aristotelischen Metaphysiké verwurzelte Strang des
Heideggerschen Denkens, die Auffassung des Ov als eines &v Aeyo-
uevov, wird noch 1963 in Mein Weg in die Phanomenologie bestitigt,
wo es heifst: »Was sich fiir die Phinomenologie der BewufStseinsakte
als das sich-selbst-Bekunden der Phianomene vollzieht, wird urspriing-
licher noch von Aristoteles und im ganzen griechischen Denken und
Dasein als d—An0gwa gedacht, als die Unverborgenheit des Anwesen-
den, dessen Entbergung, sein sich-Zeigen.«”

Was passiert aber nun mit der guoig als UAn? Bleibt sie als das
blof3 Materielle, verschlossen Stoffliche zuriick? Nein. Auch die ¥An
wird gleichsam in die Bewegung des Lichtens und Sichtbarmachens
hineingezogen. Aristoteles kennzeichnet sie im Folgenden als Ver-
mogen oder Eignung-zu, dUvaugs. Diese Kennzeichnung geschieht

¢ Vgl. Met. IX. 10, 1051a34-1052a11.

7 GA 14, 99. Er ist dann insbesondere in der Hermeneutik Hans-Georg Gadamers auf-
gegriffen und in seiner ganzen Breite entfaltet worden. So etwa, wenn es bei Gadamer
summarisch heil$t: »Sein, das verstanden werden kann, ist Sprache« (1990, 478). Zur
Frage, inwiefern bei Heidegger zugleich Ansitze zur Grenze des Hermeneutischen zu
finden sind, vgl. Nielsen 2003.

160

https://dol.org/10.5771/8783485860021-154 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- -


https://doi.org/10.5771/9783495860021-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kategorien der Physis

riickwirkend von der Pragung, oo oder €idog, aber nicht von ihr als
einer von auflen kommenden Zutat, sondern jetzt vom €100¢ als der zu
ihrem Ziel gelangten Wirklichkeit der hyle selbst, als einer solchen
Moglichkeit-zu. Die @Uolg in ihrem Doppelaspekt von Eignung-zu
und ans Licht getretener Anwesung umfasst sowohl das, was spiter in
die Bestimmungsmomente Stoff und Form auseinandertritt, wie auch
die eigentiimliche Bewegung des Umschlags, die dazu fiihrt, dass das
Holz im Tisch gleichsam in seine Wirklichkeit gelangt. In der Wirk-
lichkeit des Tisches tritt zugleich der dynamische Charakter der ¥An
als Eignung-zu ans Licht.

Spitestens hier jedoch stofit man auf die bekannte Schwierigkeit,
dass Aristoteles das physische Lichtungsgeschehen anhand von Kate-
gorien fasst, die dem Bereich der technischen Herstellung entnommen
sind. Wie unterscheiden sich die guogL vta von den téyve Ovta,
wenn doch, wie Aristoteles selbst anmerkt, »ein Mensch ja aus einem
Menschen, nicht aber ein Bettgestell aus einem Bettgestell« entsteht?
(Phys. 11, 193b8-9). Wie die moinoig der Natur als Zeugung, Geburt
und Wachstum vom kiinstlichen Erzeugungs- und Herstellungsvor-
gang der Technik? Wie Heidegger zeigt, unterscheidet Aristoteles das
von-sich-her-in-die-Anwesung-Gelangen der golg vom technischen
Machen eben dadurch, dass im Bereich der Technik tatsichlich Stoff
und Form einander duferlich bleiben; hier, im >Unwesen< der Meta-
physik, verstummt die Erde zum blofien, verbrauchbaren Stoff, lat.
materia, was man mit >Nutzholz< oder modern mit >Biomasse« iiber-
setzen konnte. Sie wird nicht, oder nur als das in seine Substanzhaftig-
keit verschlossene Material, in das Lichtungsgeschehen aufgehoben.
Die natiirliche yéveoig dagegen ist dadurch charakterisiert, dass »in
ihr das €idog von sich her und als solches sich zur Anwesung bringt«
(GA 9, 299), also der Natur nicht duflerlich angefiigt, sondern ihrem
Aufgang inhirent ist. Aristoteles nennt das genetische Prinzip daher
auch einen 680 &1 uoLY, ein Ubergehen oder » Unterwegssein« (ebd.
291) der @uotg zu sich selbst (Phys. 11, 1, 193b). Dieser Ubergang soll
zuletzt nichts anderes als die pog@) (Phys. II, 1, 193b18) selbst sein,
die sich somit als das Wesen der @uioug iiberhaupt erweist. Die VA1 ist
kein zweites Prinzip, sondern ein Aspekt der @uoig—als-ein-solcher-
Ubergang, als uogg.

Aber, so die letzte Frage zur Wesensbestimmung der @iolg, wie
ist dieser hyletische Aspekt, wenn er weder das in seine Substanzhaf-
tigkeit verschlossene dipeV0Owotov noch die in ihre gelichtet-umrisse-

161

https://dol.org/10.5771/8783485860021-154 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- -


https://doi.org/10.5771/9783495860021-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Cathrin Nielsen

ne Anwesung getretene oQ®1| darstellen soll, dann zu fassen? Bleibt
das Moment der VerschlieSung, des dunklen Widerstandes der Natur,
iiberhaupt noch bestehen? An dem jetzt eingefiihrten Begriff, dem der
otégnolg, wird sich der Weg scheiden, zum einen der zwischen Heideg-
ger und Fink, zum anderen in gewissem Sinne Heideggers Denkweg
selbst, der darin bis zum Schluss ambivalent bleibt. Mit ihm wird ndm-
lich das dem Licht und Blick verborgene Wesen der Natur jetzt ganz auf
das Heraustreten und Erscheinen hingeordnet. Im Ubergang der poon)
soll alles Verschlossensein ein >Noch nicht< bzw. >Nicht mehr« sein: Die
iibergingige U0l zehrt im Herausgang in ihre Wirklichkeit an sich
selbst; sie stellt den Samen in die Bliite, die Bliite in die Frucht und diese
wiederum in den Samen zuriick. Das verzehrend-herausstellende
Wachstum der Pflanze hat schon immer Luft, Wasser, Erde, Licht als
fiir sich Geeignetes in sich hineingenommen; alles zeigt sich ihm als
geeignet-zu, es gibt in diesem Unterwegs-zu-sich-selbst schlechthin
keine unbeteiligte, in ihrem Fiirsichsein zuriickbleibende Substanz.
Das Moment der otégnotg, der negativen Bestimmtheit in Form von
»Absage« und » Abwesung« (GA 9, 297), wie Heidegger sagt, erweist
sich also als ein transitorisches Wesensmoment des Lichtungsgesche-
hens selbst. Heidegger: »@uoLg ist GAj0eia, Entbergung und deshalb
%neUmTedBon @uhet« (ebd. 301): Natur ist Unverborgenheit, Aufgang,
Entbergung und deshalb, in diesem und als dieser Aufgang, liebt sie es,
sich zu verbergen. Es ist also gewissermaflen der Ausstand ihrer selbst,
der sich in dem kryptischen, sich in sich zuriickziehenden Wesenszug
der @Uowg aufbewahrt. Die privative Urbedeutung des griechischen Aus-
drucks fiir Wahrheit, &-Aj0g10, macht demnach auch erst deutlich, wa-
rum und inwiefern der A0yog in seiner »Funktion des [...] dmwogaiveo-
Bat« heraustritt: Er hat die » Aufgabe, das Ggaviig, das, was sich verbirgt
und nicht zeigt, das sich Nichtzeigende, zum Sichzeigen zu zwingen«.®
Erinnern wir jedoch an dieser Stelle daran, dass Heidegger das Lich-
tungsgeschehen vor allem im Kunstwerkaufsatz vom technischen Her-
stellungsvorgang durch eine ebenso eigentiimliche wie weittragende
Hinwendung zur Erde unterschieden hatte. Ja, es ging ausdriicklich da-
rum, das heute, am Ende der Geschichte der Metaphysik, ganz in tech-
nische Stellungsvorginge verdufSerte Entbergungsgeschehen durch die
Erde gleichsam zu binden, d.h. den Aspekt der Verborgenheit, deren
jeder Aufgang so dringend bedarf, eigens hervorzuheben. Das Kunst-

8 GA 29/30, 44; Hervorh. C. N.

162

https://dol.org/10.5771/8783485860021-154 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- -


https://doi.org/10.5771/9783495860021-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kategorien der Physis

werk greift nicht auf die Erde als omnipotente UA1 und Baustoff zuriick;
es stellt vielmehr umgekehrt die Erde her, und zwar als das, was vor
jedem Zugriff zuriickweicht: »Der Stein lastet und bekundet seine
Schwere. Aber wihrend diese uns entgegenlastet, versagt sie sich zu-
gleich jedem Eindringen in sie. Versuchen wir solches, indem wir den
Fels zerschlagen, dann zeigt er in seinen Stiicken doch nie ein Inneres
und Geoffnetes. Sogleich hat sich der Stein wieder in das selbe Dumpfe
des Lastens und des Massigen seiner Stiicke zuriickgezogen« (GA 5, 33).
In diesem »Zuriickweichen« und »Sich-selbst-verschliefen« bildet die
Erde den dunklen Boden und Widerstand, an dem die Dinge tiberhaupt
erst in ihrer gelichteten Umgrenztheit hervortreten konnen. Heidegger
spricht auch vom » Aufgehen der Erde«, an der erst »die ins freie wach-
sende Bewegung selber«® als eine solche sichtbar werde.

Das aristotelische Konzept der @Uoig wird durch die hier ange-
zeigte »Erdung der Lichtung« in doppelter Hinsicht modifiziert: Zum
einen wird die theoretische Schwierigkeit der Analogie zwischen natiir-
licher und technischer Herstellung durch die Riickbindung beider in
das vorgingige Lichtungsgeschehen der Kunst bzw. der Dichtung >ge-
16st<.1° Die Werkwelt erscheint nicht mehr von der Werkstattwelt her,
wie noch in Sein und Zeit, sondern im Lichte der Erde als des dunklen,
unverduflerbaren Gegenhaltes der moinowg. Sie ist nun in ihrem
sNichterscheinen< zum anderen das, an dem das Erscheinen selbst ins
Aufgeschlossene und Freie hervorzutreten vermag. Auf diese Weise ist
das Nichterscheinen der Erde fiir Heidegger sogar »erscheinender als
das Erschienene selbst« (GA 15, 115). Halten wir hier jedoch fest, dass
es im Weiteren nicht die Natur ist, sondern die Kunst bzw. die Sprache,
der es anvertraut wird, die Wahrheit in den Glanz des Scheinenden
hervorzubringen.

3.

Brechen wir hier ab und wenden uns nun Eugen Fink zu und seinem an
die Uberlegungen des Kunstwerkaufsatzes ankniipfenden Versuch,
»das Einfache der Erde schlicht zu vernehmen und auszusagen« (Fink

° Heidegger 1964 in einem Brief an den Bildhauer Bernhard Heiliger; zit. nach Jahnig
1989, 236.
10 Vgl. zur Zuriickiibersetzung der té)vn in die woinows Heidegger, GA 7, 7-36.

163

https://dol.org/10.5771/8783485860021-154 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- -


https://doi.org/10.5771/9783495860021-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Cathrin Nielsen

1977, 216). Fink sieht den die ganze metaphysische Tradition beherr-
schenden Unterschied zwischen €idog oder nopem und ¥An bereits bei
Platon vorgebildet, der das Verhaltnis von téyvn und @ioig umgedreht
und dem voUg die erste welteinrichtende Kraft zugesprochen habe.
Zwar bleibt dieser als Lichtmacht zunachst bezogen auf die raumhafte
Materie der ywpa, die den dunklen, sich jeder Lichtung entziehenden
Boden alles Werdens bildet. In der aristotelischen Ontologie jedoch
wird sie als ein strukturelles Moment in die lichtende Bewegung des
Aufgangs hineinverzehrt; damit wird die bei Platon noch latent vor-
handene Strittigkeit zwischen der archaischen Unbegrenztheit (dmer-
oov) und der lichthaften Umgrenzung (mtépog), und damit auch der
»abgriindige Unterschied zwischen der Dimension des Ursprungs und
derjenigen der entsprungenen Dinge« (Fink 1957, 207) zu einer bin-
nenweltlichen Ontologie nivelliert. Die Welt schwingt nicht mehr in
jenem durch den archaischen Urgegensatz von Himmel und Erde auf-
gerissenen >Zwischen¢, sondern wird als Onto-Logie bewiltigbar im
Regress auf erste Griinde und Ursachen. Es ist dabei gerade der auch
von Heidegger emphatisch aufgenommene Zusammenhang von ¢v-
olg, paiveoBor und Aoyog, der die verschwenderische Abgriindigkeit
der Natur schon immer in ihre Ausgelegtheit oder Gelichtetheit zu-
riickgebunden hat. Dabei wird nicht allein das Naturding dem tech-
nischen Ding angenihert; auch »die Natur selbst, die produzierende,
riickt aufs Engste mit ihrem Produkt zusammen« (ebd. 20). Gegen die-
se, nach Fink noch Heideggers Denken kennzeichnende einseitige Kon-
zentration auf »die Zeit, die Lichtung, den Himmel« macht er das an-
dere Moment der @uoLg geltend: »den Raum, die Seinsverbergung, die
Erde« (Fink 1977, 258). Dabei geht es ihm vor allem darum, diese Di-
mensionen aus der strukturellen Eingebundenheit in das Lichtungs-
geschehen herauszuwenden. Stattdessen soll die Erde auch als nicht-
phinomenale, unbeziigliche und vor allem nicht privativ gedachte
Dimension zum Aufweis kommen.

Der Versuch dieses Aufweises steht zunichst insofern unter pro-
blematischen Bedingungen, als Fink einerseits festhilt, diese ganze Di-
mension entzoge sich bislang dem philosophischen Begriff, anderer-
seits jedoch auf eine ausdriickliche Auseinandersetzung etwa mit der
mythischen Tradition, den Eleusinischen Mysterien oder den chto-
nischen Religionen verzichtet.!! Durch diesen Verzicht bringt er sich

11 Vgl. Barbari¢ 2007. Barbari¢ nennt beispielsweise die Spekulationen eines Xenopha-

164

https://dol.org/10.5771/8783485860021-154 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- -


https://doi.org/10.5771/9783495860021-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kategorien der Physis

in die schwierige Situation, gewissermafSen bildlos etwas fiir den Ge-
danken schlechthin Undurchdringliches denken zu wollen (ich werde
spiter auf diese >Schwierigkeit¢, die Fink in seinen Privatnotizen als
Grundgedanken der »Meontik« verfolgt, zuriickkommen). Auf der an-
deren Seite ist ihm klar, dass sich heute nicht einfach unmittelbar an
diese mythische Dimension ankniipfen ldsst. Es gibt jedoch mindestens
zwei aus der kritischen Auseinandersetzung mit der Metaphysik gebo-
rene Herangehensweisen, an denen es Fink aus der heutigen geschicht-
lichen Situation heraus zumindest andeutungsweise gelingt, sich der
snichtlichen< Dimension der Erde iiber ihre abstrakte Negativitit hi-
naus zu nihern. Der eine Weg fiihrt tiber das Problem des Elementaren
bzw. der Substanz; Fink hat ihm insbesondere im kritischen Ausgang
von der aristotelischen Dingontologie Kontur verliehen. Zweitens fin-
den wir den reicher ausgearbeiteten Versuch einer produktiven Auf-
nahme der Erde gerade iiber deren Begriffsentzogenheit: »Es gibt Wei-
sen eines dunklen Verstehens, in denen sich der Mensch mit dem nicht
gelichteten Sein vertraut weif3.« (GA 15, 213) Dieses »dunkle«, »in-
stindige« Verstehen soll gerade nicht auf der Differenz, der theoreti-
schen Abstandnahme basieren, sondern auf dem, was Fink in Anleh-
nung an das Heraklitische Fragment 26 »ontische Nihe« nennt. Ich
will versuchen, diesen Hinweisen im Folgenden zumindest ansatzweise
nachzugehen und ihren moglichen inneren Zusammenhang anzudeu-
ten.

Dabei sei in einem ersten Schritt noch einmal an die Aristotelische
Abgrenzung gegen Antiphons Auffassung erinnert, wonach die Mate-
rien als das, was sich an den Dingen als ihre >Natur< durchhilt, simtlich
auf die Erde als das dpouBuiotov medtov bezogen sind.!? Diese Ab-

nes, nach dem »alles aus ihr [der Erde] ist, und alles in ihr ende«, und dass »wir nur die
obere Grenze der Erde sehen, [...], wie sie an die Luft st63t, wihrend die untere hin-
gegen ins Unermefliche« (Xenophanes, DK B27, (Sextus Empiricus, Adv. Math, X 314)
reiche, oder Hesiods Theogonie, wonach die Erde (yaia) gleich nach dem Chaos als der
»niemals wankende Sitz alles Unsterblichen« (Hesiod, Theog. V. 117f,; vgl. V. 1261.)
entstanden sei. Der Homerische Hymnos nennt die Erde »die festgegriindete Erndhrerin
von allem« (Die Homerischen Hymenen XXX, 1-3). Auch der spite Platon nennt die
Erde »unsere Ernihrering; sie sei die »erste und ilteste unter den in der Welt entstan-
denen Gottheiten« (Tim. 40c).

12 Tn der Doxographie des 1. Buches der Metaphysik hilt Aristoteles dagegen fest, es sei
eigentlich merkwiirdig, dass die alten physiologoi zwar Wasser, Feuer und Luft, keiner
jedoch die Erde als Prinzip und Element bezeichnet habe, »offenkundig wegen ihrer
GrofSteiligkeit«. Und er fahrt fort: »Und doch, weshalb nennen sie nicht die Erde, wie

165

https://dol.org/10.5771/8783485860021-154 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- -


https://doi.org/10.5771/9783495860021-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Cathrin Nielsen

grenzung hatte Heidegger als die entscheidende Wendung gegen den
>Materialismus< interpretiert: Nicht die dunkle, in sich verschlossene
Vorhandenheit ist das erste Wesen der Dinge, sondern ihre zeitliche
und sprachliche Gelichtetheit. Alles Materiale wird sprechend fiir uns
allein aus seiner Gegriindetheit im Phanomen, in dem, was sich zeigt
und zwar immer schon sprachlich umgrenzt zeigt (das Ov ist stets ein
Ov Aeyouevov).

Fink dagegen deutet Aristoteles’ Abgrenzung als eine solche hin
zu einer »Ontologie des innerweltlich Seienden«. Das umgrenzte, ans
Licht getretene Seiende wird nicht mehr im Riickgang auf seine erd-
hafte, ungegliederte, zeit- und sprachlose Herkunft verstanden, son-
dern umgekehrt im Riickgriff auf erste »Ursachen« und »Griindex,
die jetzt gerade in ihrer Fassbarkeit seine ¢Uoig ausmachen sollen. Die
problematische Konsequenz, die Fink in dieser Umkehrung erblickt,
liegt darin, dass Aristoteles die Kategorien dieser griindenden ¢uoig
am nachtriglichen »Leitmodell« des kiinstlich hergestellten Dinges als
der Struktur des endlich Seienden tiberhaupt entwickelt haben soll,
also aus dem Horizont des Technischen. Danach besteht alles Seiende
aus einem »Stoff« und hat eine »Formg, es hat ein » Worumwillen« und
einen es iiberhaupt erst hervorrufenden »Grund« (die spétere causa
efficiens). Zwar zogert Aristoteles, die (als Erde, Wasser, Feuer, Luft)
allem kiinstlich Hergestellten zugrunde liegende Gegebenheit der Na-
tur ihrerseits auf diese vierfache Gegriindetheit zurtickzufiihren. Die-
ses Zogern vermag jedoch nicht zu verhindern, dass er »prinzipiell
durch den Hinblick auf binnenweltliche Strukturen gefiihrt bleibt«
(Fink 1957, 206). Durch seine Konzentration auf das Binnenweltliche
nivelliert er den archaischen Unterschied zwischen giolg und guoet
6vta, zwischen Ursprung und Entsprungenem oder, mit Finks eigenen
Worten: zwischen Welt und Ding, und legt damit den Boden fiir die die
abendliandische Metaphysik bestimmende einseitige Ausrichtung an
der umgrenzten Gelichtetheit des Grundes: »Der aristotelische Ent-
wurf der Gegriindetheit des Seienden nimmt die 4oy in die Verfas-
sung des Dinges hinein. Das Grundsein des Grundes wird vom Ding
aus verstanden — und nicht mehr primar das Dingsein vom Grunde
aus. Das Ding als solches hat die Struktur, aus etwas zu bestehen, ein

die meisten Menschen? Diese sind doch der Meinung, dafl alles Erde sei. So sagt auch
Hesiod, die Erde sei als erster Korper entstanden; so alt und auch im Volk verbreitet ist
diese Anschauung.« (Met. A, 988b-989a)

166

https://dol.org/10.5771/8783485860021-154 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- -


https://doi.org/10.5771/9783495860021-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kategorien der Physis

Aussehen zu haben, ein Gesicht, in Bewegung zu sein: auf ein Ziel zu
und angetrieben von einem Bewegenden.« (ebd. 208) Auch Heidegger
soll in seiner produktiven Aufnahme der aristotelischen Wendung die-
ser Konstellation verhaftet geblieben sein.

Bei dieser Einordnung bezieht sich Fink einerseits auf die in der
Aristotelischen Ontologie angelegte Dominanz des Lichtes, anderer-
seits auf die individuierende Macht der Sprache. Das Licht, fiir die an-
tike Ontologie das Grundprinzip aller Lebendigkeit und Sichtbarkeit,
individuiert die Dinge, setzt sie in ihre Endlichkeit und Unterschieden-
heit aus und >bannt« sie in ihren gestalthaften Umriss. Ahnliches gilt
fiir die Namengebung: Alles Benannte tritt fiir uns in seiner abgegrenz-
ten Besonderheit hervor, das v als &v Aeyouevov ist immer schon ein
Begrenztes und Bestimmtes: »Namenhaft-sein und Vereinzelt-sein
entspricht sich.« (ebd. 69) Ebenso stehen eine Ontologie, die ihren Aus-
gang vom individuierten Ding nimmt und eine Orientierung des Seins-
begriffs am Logos der Sprache, wie sie Heidegger nach Fink verfolgt, in
einer gewissen Entsprechung zueinander. Beide Male findet eine Art
sbestimmter« Transzendenz dahingehend statt, dass etwas von etwas
anderem her sein Antlitz empfingt und damit gewissermafien in den
Besitz dessen gelangt, der es herausbesondert und ihm dieses Antlitz
zuspricht (etwas als etwas sehen lassen). Dieses von Heidegger als in
der urspriinglichen Gelichtetheit des Daseins an ihm selbst (lumen na-
turale) griindende >hermeneutische als< soll dabei in der metaphysi-
schen Tradition des Lichtes stehen, die vom platonischen Gedanken
eines Aufschwunges zu den Ideen iiber Hegels in der Phianomenologie
des Geistes ausgesprochenen Vorsatz, wonach die Substanz im Subjekt
aufzuheben sei, bis hin zu Husserls Bestimmung der Philosophie als
einer sich dem nichtlichen Dunkel entwindende »Bewegung der
Selbsterhellung« reicht. Wenn Fink dagegen in der Substanz (ovoia)
eine »Modifikation der urspriinglichen Selbstverschlieflung des Seins«,
ja eine »Wiederholung der Erde« (Fink 1977, 304) erblickt, dann macht
er in diesem zentralen Begriff der abendliandischen Metaphysik ein un-
aufhebbares Moment der Verschlossenheit geltend, das zugleich den
dunklen Grund und Boden aller phinomenalen Gelichtetheit bildet.1

13 Platon bringt nebenbei gesagt in den etymologischen Spekulationen des Kratylos das
wahre Sein der Dinge (oUota) mit der Gottin Hestia in Verbindung (401 b; ovoio —
£0tia); sie ist die einzige Gottin, die nicht am ekstatischen Aufschwung der Ideenschau
am VTEQOVQAVIOG TOTOG teilnimmt, sondern den >Herd« oder >Nabel< (duparog) der

167

https://dol.org/10.5771/8783485860021-154 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- -


https://doi.org/10.5771/9783495860021-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Cathrin Nielsen

Fink kehrt also in gewissem Sinne zu der Auffassung Antiphons
(aber auch Hesiods und Xenophanes’) zuriick, wonach die guoig als die
vordinglich-ungebunden-abgriindige Natur das erstec ist, aus dem al-
les hervorkommt und in das alles zuletzt wieder zuriickfallt. Alles Sei-
ende ist der steigenden und fallenden Bewegung des Natiirlichen, dem
Geborenwerden, Aufsteigen, aber auch dem Hinabsinken aus dem Ei-
genstand in das Erdreich des Lebens unterworfen: » Alle Dinge griinden
in der einen Erde; alle bestehen aus Erde, aber nie Erde aus Dingen; sie
ist das unvordenklich Eine, aus dem das viele und besonderte Seiende
aufgeht« (Fink 1977, 293). Die Erde ist dabei »selbst kein >Ding««, keine
»riesige Stoffmasse«, kein »vorhandenes Aggregat von wenigen Ele-
mentarstoffen, die dann irgendwie nur zu mischen wiren«. Auch mit
dem Begriff der mo@tn VAN oder materia prima wird die Erde miss-
deutet; zwar gelangen wir im Zuriickfragen nach der Materialitit der
Dinge schlief8lich zu dem Grenzfall einer ersten, form- und gesichts-
losen Materie, die als der Urstoff zu nehmen wire, welcher jeweils
voriibergehende Formen und Gliederungen annehmen kann. Nach
Fink ist die Charakterisierung der Erde als »Urstoff« jedoch wiederum
ein »Grenzbegriff der Dingontologie« insofern, als seine Herleitung
von der Struktur des Dinges, >aus etwas zu bestehens, ausgeht und
somit von einem nachtriiglich Entsprungenen und nicht vom Ursprung
(&oyn) her gedacht ist. Denn die Erstheit der U1 soll sich ja erst aus
der Umgrenztheit der Form (€1d0g) zeigen. Sie bewegt sich somit in der
fiir die abendlandische Metaphysik {iberhaupt bestimmenden Konzen-
tration auf das haptische Bestandteil bzw. das umrissene, Uberblickbar-
keit gewihrende >Objekt«. Die Erde als oy ist jedoch kein solcher
erster, objektiver Stoff; sie wird »nicht wahrgenommen, nicht getastet,
gerochen und geschmecktc, sie ist tiberhaupt nichts faktisch Gegebenes
und liegt auch nicht »in der Dimension moglicher vorgestellter Gegen-
stinde« (ebd. 2791.). Die Erde ist, wie Fink sagt, »in der Massivitit des
Urfaktums, das den Charakter der Notwendigkeit mit sich fiihrt; daf3
iiberhaupt Seiendes ist, griindet in der Erde; aber sie selbst griindet
nicht wiederum irgendwo, sie ist der Raum fiir alle Wo, der Spielraum

Welt hiitend zu Hause bleibt. Die Neuplatoniker nehmen diese etymologische Verbin-
dung ernst; vgl. Plotin ENN. V, 5,5, 15-20: »Denn was wir als dies erste Sein bezeich-
nen, das ist von dem Einen sozusagen ein kleines Stiick hinausgeschritten, wollte dann
aber nicht mehr weiter schreiten und wandte sich um und nahm seinen Stand (esti) im
Innern, und so wurde es Substanz und >Herd« aller Dinge«. Vgl. hierzu auch Vernant
1965.

168

https://dol.org/10.5771/8783485860021-154 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- -


https://doi.org/10.5771/9783495860021-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kategorien der Physis

fiir alles Wirkliche und Mégliche; die Erde verschliefit sich gegen jede
Durchdringung, ist das Unerhellbare und Uneinsichtige; an ihrer un-
gegenstindlichen Anwesung kommt alles Denken ans Ende.« (Ebd.
284) Finks Deutung der Verschlossenheit der >Erdec sowie ihre in ihrer
Abundanz liegende Widerstiandigkeit gegen alle gedanklich-sprach-
liche Fassung und sich darin ausdriickenden Gegenstindlichkeit stehen
dabei in gedanklichem Zusammenhang mit seiner bereits in kritischer
Auseinandersetzung mit der Husserlschen Phinomenologie entwickel-
ten Idee der Meontik.™* Sie bildet den dunklen Saum aller anschauli-
chen Evidenz, das »unentrinnbar Letzte in der phianomenologischen
Selbstexplizierung« (Bruzina 1990, 10).

4.

Wie lassen sich die Charakteristika der ungegenstindlichen »Ur-Fak-
tizitits, der »schlechthinnigen Notwendigkeit« und »Undurchdring-
lichkeit« der Erde genauer verstehen? Was bedeutet ihr Elementarsein,
wenn man es nicht von den Elementen als natiirlichen Grundbestand-
teilen, iiberhaupt vom Bestand als einem dinglich Bestindigen her den-
ken kann? Eine zentrale Differenz zwischen ungegenstindlicher und
gegenstindlicher Anwesung liegt zweifellos in dem ungreifbaren, sich
jedem Augenmaf3 entziehenden Charakter des Ungegenstindlichen.
Wihrend wir uns den in ihren Umriss gebannten Dingen gegeniiber-
stellen und sie mittels des Blickes in Besitz nehmen konnen, manifes-
tiert sich im Elementaren der Erde ein in ihrer puren Massivitit zur
Erscheinung kommender unfassbarer Uberfluss.’> Mit der den Antiken

14 Vgl. hierzu Bruzina 1990, 10. Bruzina umreif3t die begriffliche Progression dieser
Idee hinsichtlich der Quellen, aus denen Fink hierbei schépfte. Es handelt sich vor allem
um neuplatonisches und kantisches Gedankengut; vgl. Finks Notiz: »Nikolaus Cusanus
und die ganze negative Theologie mit ihren dunklen Begriffen des Unendlichen (hen kai
pan, non aliud, mé-on) haben als zentrales Problem das Problem des Ursprungs. Frage
nach dem Sein ist Frage nach dem Woher. Der Zeithorizont der Vergangenheit ist das
letzte philosophische Problem, ist das Problem der Ontifikation der Zeit selbst, das Pro-
blem der Thematisierung des meontischen Ursprungs« (zit. nach Bruzina 2005, 12). Auf
den wichtigen Unterschied zu Heidegger, dass nicht das Sein, sondern der Zeithorizont
der Vergangenheit das letzte philosophische Problem darstellen soll, wire gesondert
einzugehen.

15 Vgl. den in vieler Hinsicht aufschlussreichen Aufsatz von Baur 2008 sowie Sallis
2002.

169

https://dol.org/10.5771/8783485860021-154 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- -


https://doi.org/10.5771/9783495860021-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Cathrin Nielsen

eigenen Scheu vor dem Grenzenlosen, notiert Aristoteles einmal, In-
begriff eines solchen Uberflusses sei das Wasser, es habe keine Mitte,
keinen Anfang und kein Ende. Da alles in die Wirklichkeit iibergetre-
tene Sein fiir die Antiken jedoch eine Grenze hat, nicht als Grenze von
auflen, sondern als Wesensgrenze oder in sich bewahrten Anfang, von
dem alles weitere seinen Ausgang nimmt, zeigt sich das Grenzenlose
als etwas, das nur im Hinblick auf ein anderes, eben Umgrenztes, aus-
gesagt werden kann; an ihm selbst hat es keinen Bestand und ist darin
ebenso unerkennbar wie unbestimmbar. Und dass etwas Unerkenn-
bares und Unbestimmtes eine umgrenzende, und das heif3t wirklich-
keitsbestimmende Funktion {ibernehmen kénnen soll, das hilt Aristo-
teles (wie das gesamte Altertum) fiir vollkommen widersinnig: Die
Welt ist eine notwendig begrenzte Welt. Auch Heidegger, der in dieser
Hinsicht dem griechischen Denken als einem Denken des Mafles und
der Grenze verpflichtet bleibt, spricht sich in seinen Phinomenologi-
schen Interpretationen zu Aristoteles gegen den rein »formalistischen«
(Un)Gedanken der »Unendlichkeit« und »Unausschépfbarkeit« aus:
Mit ihm »blende« sich das Leben selbst, denn faktisches Leben sei nur
in Endlichkeit moglich.16

Wie Patrick Baur in seinem Aufsatz »Die Uniiberblickbarkeit des
Elementalen« zeigt, korrespondiert jener iiberfliefenden Abundanz je-
doch eine eigene, nicht aus dem Gestalthaften entspringende Form der
Begrenzung und Immanenz. Danach manifestiert sich die Uberfiille
der Erde in der Erde als dem Boden, welcher den Ort, an dem ich mich
befinde, gewissermafSen nach unten hin ins Unabsehbare und Uniiber-
blickbare hinein 6ffnet. Der oberen Grenze der Erde, die sich in sich fest
gegriindet gegen die Luft abhebt, und auf der wir als dem sichtbaren
Erdboden Halt finden, entspricht, wie schon Xenophanes festhielt,
nach unten hin eine unermessliche Weite. Dieser sind wir auf dem
Erdboden stehend gleichsam iiberantwortet, ohne dieses Uberantwor-
tetsein seinerseits transzendieren zu kénnen. Der dem transzendieren-
den Blick entgegengesetzte »immanente Blick« ist daher, wie Baur mit
einem zentralen Begriff Finks festhilt, »panisch¢, weil er in einem
bestimmten Sinn das Ganze (pan) erblickt, ohne es zu transzendieren,
das heif3t, ohne sich durch die Beziehung zu einem umgrenzten Gegen-
stand zu stabilisieren« (Baur 2008, 27). Im Eingetauchtsein in die Un-
ermesslichkeit der Erde, der »Erdoffenheit« des menschlichen Daseins,

16 Vgl. Baur 2008, 33. »Dasein ist Begrenztsein.« (GA 18, 72)

170

https://dol.org/10.5771/8783485860021-154 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- -


https://doi.org/10.5771/9783495860021-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kategorien der Physis

wie Fink auch sagt, wird somit das transzendierende, das das verschlos-
sen Faktische iiber-schreitende, intentionale Sehen gewissermaflen zu-
riickgeworfen in das Gefiihl bedringender Néhe. In ihr werden wir auf
eine durch die Finalitit der >Form« unvermittelbare Weise auf unsere
Endlichkeit verwiesen; fast ist es so, als erfahre sich der Mensch »im
panischen Blick selbst als intentionaler Gegenstand des Elementalen,
auch wenn dieses sich gerade durch eine gewisse »Teilnahmslosigkeit,
»Gleichgiiltigkeit« und Verschlossenheit gegen das individuelle Dasein
auszeichnet, was wiederum ein Moment der »Bedrohung, des Fort-
gerissenwerdens und »Auf-mich-Einstiirzens« impliziert (vgl. Baur
2008, 28).

Was Baur mit diesem Gedanken geltend macht, ist eine unhinter-
gehbare Selbstbetroffenheit menschlicher Existenz. Der Mensch ist,
gerade, was seinen Boden und seine individuelle Grenze betrifft, kein
transzendentaler Zuschauer, sondern ein urspriinglich und existenzial
Betroffener. Die unbestimmte Transzendenz ereignet sich mit meiner
Existenz, meinem faktischen Hiersein, meinem Stehen hier und jetzt
auf dem Erdboden, der durch seine ontische Festigkeit hindurch uner-
messlich offen, nicht-seiend, me-ontisch, ist. Gerade in dieser unmit-
telbaren, vorontologischen (= vor-binnenweltlichen) Inversion von on-
tischer Festigkeit und meontischer Weite findet Fink das der Frage nach
dem Sein noch vorausliegende Problem des Ursprungs, nach dem Wo-
her, nach der dunklen Herkunft dessen, was »ist<. Mit den lakonischen
und ganz vorldufigen Worten einer Notiz aus dem Umkreis seiner Dis-
sertation heif3t dies: »Frage nach dem Sein ist Frage nach dem Woher.
Der Zeithorizont der Vergangenheit ist das letzte philosophische Pro-
blem, ist das Problem der Ontifikation der Zeit selbst, das Problem der
Thematisierung des meontischen Ursprungs.«

Diese Notiz ldsst sich durch eine weitere aus der gleichen Zeit
prézisieren, nach der die Verwindung des sperfektiven, gegen sein
dunkles Woher verschlossenen Seinscharakters der abendlindischen
Lichtmetaphysik es erfordert, neben den drei geliufigen Zeitdimensio-
nen Gegenwart, Vergangenheit und Zukunft eine vierte und fiinfte
Dimension aufzuweisen: den Raum und die Moglichkeit.’® In diesen

17 Zit. nach Bruzina 2005, 12.

18 Zit. bei Bruzina 2005, XLVI: »Statt der traditionellen drei Zeithorizonte weise ich
fiinf auf: Gegenwart, Vergangenheit, Zukunft als Wirklichkeitszeit mit dem Raum als
viertem Horizont. Dann die >Mdglichkeit« als fiinfter Zeithorizont«. Zum Zusammen-

171

https://dol.org/10.5771/8783485860021-154 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- -


https://doi.org/10.5771/9783495860021-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Cathrin Nielsen

Dimensionen scheint keimhaft eben das vorweggenommen zu sein,
was der spite Fink dann in Anlehnung an die archaische, vor-metaphy-
sische Redeweise der Mysterien (vermittelt etwa durch J. J. Bachofen)
zu evozieren sucht.!? Die Erde ist als der vorgeschichtliche Raum und
Boden, auf dem wir stehen, der alles ans Licht wachsen ldsst und sich
zugleich dunkel-verschlossen dagegen abhebt, das Irdische schlechthin,
aber ein Irdisches, das von seinen Gewichsen her (Fink spricht vom
>Binnenweltlichen<) unfassbar bleibt. Es zeigt sich zunichst als >Mate-
rie, als bloBer Stoff und dingliche >Vorhandenheit¢, aber diese zu-
nichste Ansicht verdeckt ihre eigentiimliche Stindigkeit und Schwere,
die darin besteht, dass sie der Zeit nicht enthoben, sondern gleichsam
anfangs- und endlos in-der-Zeit, ja als der voriibergehende »Zeit-An-
halt« diese selbst ist, aber so, dass sie ihre Gegenwart zugleich schon
immer raumlich unterwandert. Das Raumliche als eine die drei Zeit-
ekstasen tragende und in sich aufnehmende Dimension (gr. x®) um-
fasst alles Werden von Etwas; es gibt ihm den dunklen Riickhalt und
Boden. In diesem Riickhalt bleibt die Erde gleichsam »das Unbewegte
in allen Bewegungen« (Fink 1957, 180). Die >Mdglichkeit« als fiinfte
Dimension der Zeit wohnt eben in dieser Unbewegtheit, die die Erde
hinsichtlich aller geschichtlichen Bewegungen beibehilt. Als dem Ge-
schichtlichen gegeniiber radikale Verschlossenheit (niamlich in das
Zu-nichst des scheinbar zuginglichsten Irdischen) unterlduft sie den
perfektiven Charakter des Seins und die ihm entspringende Binnen-
Ontologie: »Alle Dinge griinden in der einen Erde; alle bestehen aus
Erde, aber Erde nie aus Dingen; sie ist das unvordenklich Eine, aus dem
das viele und besondere Seiende aufgeht [...]; der ur-eine Abgrund, der
durch die Vielheit [...] nicht zerspalten und zerrissen wird, sondern sie
ruhig an sich ertrigt.« (Fink 1977, 293)

In diesem gewaltigen Sprung im Grunde noch hinter die ersten,
smaterialistischen< Bestimmungen der vorsokratischen Naturphiloso-

hang der Fragen der >Urzeitigungs, in den diese Notiz urspriinglich gehort, vgl. Bruzina
2005, XLIff.

19 »Die Mysterien waren vorwiegend demetrischen Wesens, waren Kulte der Magna
Mater, Kulte des grolen MutterschofSes, der alles Lebendige gebiert und wieder zurtick-
nimmt. [...] In solchen Kulten wurde das ewige miitterliche Wesen der Erde erfahren,
ihr hiitendes Bergen, sofern sie alle Gewichse, die aus ihr aufgehen, wieder in sich
zuriicknimmt und im scheinbaren Tod und Untergang ein neues Leben vorbereitet. Die
Ewigkeit wurde nicht jenseits des Werdens, sie wurde gerade im Werden gesucht, im
unendlichen Wogen und Wallen der Lebensflut, die alle endlichen Gebilde durchflutet
und durchstromt« (Fink 1970, 551£.); vgl. hierzu auch Barbari¢ 2003.

172

https://dol.org/10.5771/8783485860021-154 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- -


https://doi.org/10.5771/9783495860021-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kategorien der Physis

phie in die archaische Redeweise eines Xenophanes oder Hesiod, soll
die bei Platon aufgerissene und im Denken Aristoteles’ etablierte, auf
der Perfektivitit des Seins als Geschichte griindenden, binnenweltliche
Ontologie iiberwunden werden. Statt des induktiven Fortganges inner-
halb der >gelichteten< Welt der Griinde und Ursachen, der von der (be-
kannten) Nihe in die (offene) Ferne ausgreift, 2 hilt Fink an der raum-
lichen und zeitlichen Unermesslichkeit der Erde als dem so@®tov und
d.h. der reinen Ermaglichung schlechthin fest, die sich in den scheinbar
transzendenzlosen und blof svorhandenen< Dingen des Irdischen ver-
birgt. Sie erzwingt den umgekehrten Gang aus der Ferne in die Welt
der nichsten Dinge, aber nicht aus der metaphysischen Ferne der ers-
ten Griinde und Ursachen, sondern aus der des »fragwiirdige[n] dunk-
le[n] Zusammenhang[es] von der Zeit zum Raum, vom Himmel zur
Erde, von der Lichtung zum verschlossenen Grund« (Fink 1960, 114).

5.

Dieser natiirlichen Eingebundenheit in den ewig vorseienden hervor-
bringend-vernichtenden Abgrund der Erde ordnet Fink einen eigenen,
nicht privativ gedachten Modus des Verstehens zu. Die Offenstindig-
keit in die abundante-erdhaft-néchtliche Seite,?! in die »Anonymitit
unseres naturhaften Lebens« (Fink 1992, 74), ist nicht entbergend, hat
nicht den Charakter des apophantischen Adyog, nicht einmal den der
Auslegung, sie ist nicht shermeneutisch«. Das Einverstindnis, in dem
der Mensch sich mit dem nicht gelichteten Sein vertraut weif3, hat
vielmehr »das Moment des Verschlossenen und Verschwiegenen« (ebd.
70). Im Anschluss an das Fragment 26 von Heraklit, in dem davon die
Rede ist, dass der Wachende an den Schlafenden, der Schlafende jedoch
an den Tod riihre,?? spricht Fink vom @stteoBan, vom Beriihren oder
Tasten als dem eigentiimlichen »Nahsinn« der nichtlichen Existenz.
Die Beriihrung geschieht nicht aus der existenzialen Gelichtetheit des

2 »Die Binnenweltzone lduft von der Nihe in die Ferne, die Welt gleichsam umgekehrt
von der Ferne in die Nihe.« (Fink 1985, 93)

21 »Die Nacht aber, aus der wir alle kommen und in die wir alle wieder sinken, — aus der
alle Dinge aufgehen und in die sie alle zuriickkehren, diese Nacht des Pan, des einen
unteilbaren Seinsgrundes, der alle Vereinzelung unterlduft und trégt [...].« (Fink 1970,
304)

2 Vgl. GA 15, 202 f£.; vgl. auch Barbari¢ 2003.

173

https://dol.org/10.5771/8783485860021-154 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- -


https://doi.org/10.5771/9783495860021-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Cathrin Nielsen

Daseins, > und d. h. seiner ontisch-ontologischen Differenz von allem
nicht-daseinsmifligen Seienden, sondern weist gerade in seine unmit-
telbare »Nachbarschaft«, ja »ontische Verwandtschaft« oder »Nihe«
(GA 15, 233), die alles Seiende untergriindig durchstrémt. Das dmteo-
Oou ist im Gegensatz zur Abstindigkeit des im Feuer der Sonne bzw.
dem [umen naturale®* griindenden Vernehmens ohne jeden Abstand.
Das Anriihren an die Lichtmacht ist ein »distanziertes Anriihren«. Da-
gegen ist das Anriihren an die dunkle Macht »ein distanzloses Anriih-
ren«, eine Art von Erfahrung, die kein Zustand der Bewusstlosigkeit,
sondern vielmehr ein solcher des »Nichtunterschiedenen« (ebd. 238),
der abgriindigen Alleinheit, sein soll. In der tastenden Beriithrung ver-
lieren wir jede »Aufenansicht«, auch auf uns selbst; es ist im Gegen-
satz zum optischen, vorgreifenden und differenzierenden Sehen eine
Form der unterschiedlosen Anniherung, die das >Andere< zuletzt nur
noch in Form des reinen Widerstands und damit der Verschlossenheit
schlechthin wahrnimmt. Auf diesen in der metaphysischen Tradition
vernachlassigten blinden und unbestimmten Substanz- oder Materie-
sinn hat zuletzt vor allem die Leibphdnomenologie wieder aufmerksam
gemacht; von Husserl Uberlegungen in den Ideen II zum »passiven
Untergrund« der sensuellen, hyletischen Dimension des Bewuf3tseins,
iiber Ludwig Landgrebe und Merleau-Ponty, Sartres bzw. bereits Levi-
nas’ Beschreibung der >Ekel< auslgsenden sinnlichen Gewissheit, bis
hin zu Michel Henry, dessen materiale Phdnomenologie die klassische
Phinomenologie tiberhaupt an ihre Grenzen fiithrt.>

Und doch bleibt dieser sich im dmteofou aussprechende distanz-

3 Es ist auffallend, wie sehr Heidegger gerade an dieser Stelle auf der vorgingigen
Gelichtetheit und Offenheit des Daseins insistiert; im Zentrum steht immer die Frage
nach der »Lichtung, in der Anwesendes einem anderen Anwesenden entgegenkommt«
(GA 15, 204); selbst das »dunkle Offene ist nur méglich in der Lichtung im Sinne des
Da« (ebd. 211) usw.

2 An dieses Aristotelische Gleichnis (De an. 430a15; vgl. auch Rhet. 1411b12-13, wo
die Vernunft als »das Licht in der Seele« bezeichnet wird) kniipft bekanntlich Heideg-
gers Rede von der »Gelichtetheit« des Daseins an; vgl. Heidegger 1988, 133, 147, 170;
dazu Kalan 1999.

% Im Gegensatz zum phinomenologisch schon immer >verstandenen«< Sein wird hier
ein in seine Substanz verschlossenes Sein gedacht, das sich der Durchdringung durch
das Licht des Seinsverstindnisses entzieht; ein >Sein« also, das Husserl im §49 der Ideen
I als »ein Nichts« bzw. einen »widersinnigen Gedanken« bezeichnet, und das der friihe
Heidegger als aus den Grenzen der Ausweisbarkeit herausfallend umgeht: »Ontologie
ist nur als Phinomenologie maglich.« (GA 2, 35)

174

https://dol.org/10.5771/8783485860021-154 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- -


https://doi.org/10.5771/9783495860021-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kategorien der Physis

lose s>Nahsinn« auf den ersten Blick ritselhaft und unverstindlich. Fink
beriihrt das in das dooUBwoTov mE@®TOV Zuriickweisende Phinomen
der sinnlichen Substanz, an die wir »anstof3en¢, erneut in dem kurzen
Wort, wonach die Substanz als »Modifikation der urspriinglichen
SelbstverschlieBung des Seins, als Wieder-holung der Erde« (Fink
1977, 304) aufzufassen sei. Allerdings soll nach ihm diese Annéherung
doch eine, wenn auch »dimmerhafte, dunkle, [und] herabgesetzte«
Verstehensweise sein, die »keine Geschichte der Begriffe hinter sich
hat« (GA 15, 236), sondern in das uralte Prinzip des sympathetischen
Verstehens zuriickreicht, wonach »Gleiches durch Gleiches erkannt
wird« (ebd. 235)%. Inwiefern vermag uns diese, vor allem der vor-
sokratischen Naturphilosophie zugesprochene Vorstellung im Ver-
stindnis dessen, was Fink hier im Auge hat, weiterzufiihren? Philoso-
phisch verfiigen wir hier iiber wenig Anhalt. Bereits Platon steht
diesem Prinzip, zumindest in seiner vorbegrifflichen Form, skeptisch
gegentiber (Lys. 214b ff.); er beschrinkt es, wie auch spiter Hegel, auf
die 6poiwolg Beot und damit auf den Bereich des lichthaften Guten.?
Aristoteles interpretiert es in der angedeuteten Weise des Zu-sich-
selbst-kommens der @Uoug, als die Bewegung, die stattfindet, wenn
ein duvduel &v oder die VA1 »in seine Form (€idog) gelangt« (Met.
1050a15). Das Sich-einverwandeln und Aufzehren der UAn in die Di-
mension der umrissenen Sichtbarkeit entfernt sich gerade durch den
Lichtungscharakter zunehmend von der frithgriechischen Annahme,
wonach sich die sympathetische Gleichheit zuletzt auf einen dunklen,
allen gemeinsamen Ursprung bezog, wie auch Fink in seinem Hinweis
auf den »ur-einen Abgrund« nahelegt. Immerhin bleibt festzuhalten,
dass die in Bezug auf das Dunkel und nichtliche Moment der Welt
behauptete >Verwandtschaft¢, >Ahnlichkeit< oder Analogie« im Grunde
ebenso geheimnisvoll bleibt wie es die im Bereich des Lichthaften ist
(angefangen bei dem >Selben< von Denken und Sein des Parmenides),
wenn wir sie nicht einfach privativ zur Aufgeschlossenheit und Gelich-
tetheit denken.

Gegen die Vereinseitigung auf das Licht und eine ihm zugeord-

% Vgl. Miiller 1965.

77 Vgl. Hegel 1907, 313: »Glauben an Géttliches ist nur dadurch méglich, daf8 im Glau-
benden selbst Géttliches ist, welches in dem, woran es glaubt, sich selbst, seine eigene
Natur wiederfindet [...]. Denn [der Mensch] ist das Eigentum des Lichts; und er wird
von einem Lichte nicht erleuchtet, wie ein dunkler Korper, der nur fremden Glanz trigt,
sondern sein eigner Feuerstoff gerit in Brand, ist eine eigene Flamme.«

175

https://dol.org/10.5771/8783485860021-154 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- -


https://doi.org/10.5771/9783495860021-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Cathrin Nielsen

nete Hermeneutik hilt Fink jedoch fest, dass es etliche Beziige gibt, in
denen das Welt- und Seinsverstidndnis nicht spricht, stumm und —
wenn auch anders als das Tier — sprachlos ist, und dass demnach auch
ein Denken moglich ist »in der Sprache gegen die Sprache, wo die An-
strengung des Begriffs hart an den Rand der Sagbarkeit fiihrt«. Die
Sprachgefangenheit des menschlichen Denkens verdeckt die Einsicht,
wie stark unser Denken und Verstehen, auch das philosophierende,
durch Schneisen und Bahnen gefiihrt wird, »die den co-existenziellen
Grundphidnomenen entsprechen« (Fink 1976, 273). Inbegriff dieser
fundamentalen, hart am Rand der Sagbarkeit beheimateten Grundphi-
nomene gerade unseres sozialen Seins ist das erotische Verhiltnis der
Geschlechter sowie das Verhéltnis der Lebenden zu den Toten. Gerade
also in jenen primiren Differenzen der Geschlechtlichkeit und abgriin-
digen Getrenntheit der Toten von den Lebenden soll sich jene »onti-
sche, in sich inversiv auf den me-ontischen Urgrund bezogene »Na-
he« auf spezifische Weise geltend machen. Ebenso wie in seinen
Uberlegungen zur Erde, greift Fink im Blick auf diese dunkle Genera-
tivitdt auf die im Zusammenhang der abendlandischen Lichtmetaphy-
sik zuriickgedringten Zeugnisse der Vorsokratik zuriick, genauer auf
die nach dem Demeterheiligtum in Eleusis benannten und dem Mys-
teriengott Dionysos geweihten Mysterien von Eleusis. Im Gegensatz
zur abendldndischen Metaphysik sollen sich diese namlich nicht in der
Bewegung des petd, des Uber-hinaus griinden; ihre »eigentliche«, in
den durch Obszonititen begleiteten orgiastischen Prozessionen zum
Ausdruck gebrachte »Bewegung« (Fink 1957, 145) ist vielmehr die Sel-
bigkeit von Zeugung und Untergang oder Leben und Tod: »Schofl und
Grab, Dionysos und Hades ist eines und dasselbe.«2 Mit dieser inver-
siven, die Gegensitze auflosenden Bewegung weisen diese Mysterien
den Menschen nicht iiber die Welt hinaus, sondern treiben sie tiefer in
sie hinein; wobei die Tragik der »bewegten Einheit des zerstiickten und
zerteilten Dionysos Zagreus und des einfachen, unterschiedlosen Ha-
des« tiber das Schicksal des endlichen Individuums hinaus in den »ur-
spriingliche[n] Charakter der Welt selbst« (Fink 1970, 112f.) weisen
soll.

% »Denn wenn es nicht Dionysos wire, dem sie die Prozession veranstalten und das
Lied singen fiir das Schamglied (Phallos), so wiir’s ein ganz schamloses Treiben. Derselbe
aber ist Hades und Dionysos, dem sie da toben und ihr Lenaienfest feiern!« (Frgm. 15,
154.)

176

https://dol.org/10.5771/8783485860021-154 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- -


https://doi.org/10.5771/9783495860021-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kategorien der Physis

Ein zentrales Zeugnis fiir das diesem Weltverhiltnis zugeordnete,
eigentiimlich distanzlose, mitwissende Riihren an die Erde findet Fink
in der menschlichen Regung der Scham. In der metaphysischen Tradi-
tion des animal rationale wird die Scham gerade im Hinblick auf die
Zerissenheit des Menschen in Sinnlichkeit und geistig-rationales Sein
gedeutet. Man empfindet Scham, oder genauer: man hat Scham zu
empfinden, wenn die dunkle, ungeordnete und schwer fassbare Sinn-
lichkeit die Tagwelt des Verstandes zu iiberwiltigen droht. Sie wird
hervorgerufen von unserer Vernunftnatur, oder, wie man heute lieber
sagt, von unserem >Uber-< oder >sozialen Ichs, das die Triebe und Affek-
te in eine verstindige Bahn bringen soll. So behandelt etwa Sartre die
Scham unter dem Kapitel »Das Fiir-Andere (Le Pour-Autrui)«, verortet
es also im Bereich der Intersubjektivitit: »die Scham ist in ihrer prima-
ren Struktur Scham vor jemandem.« (Sartre 1991, 406) Das unmittel-
bare Erschauern der Scham wirft mich jih aus der abstandslosen, per-
spektivlosen Intimitit des >Fiir-mich< heraus und versetzt mich in den
Bezug des Fiir-Andere-Seins. Damit konstituiert sie mich nach einem
neuen Seinstypus hin, der meinem >Fiir-mich-sein< entzogen war; es
sind also die Anderen, die dieses Sein in mir wachrufen. Diesseits des
Anderen ist das Phinomen der Scham nicht méglich. Auch Heidegger
deutet das Phdnomen aus der menschlichen Offenstindigkeit in die
Beziige der gelichteten Welt. Das Erréten, das Zittern, das Senken des
Blicks als korperliches Phanomen wird unmittelbar aus den existen-
ziellen Beziigen, in denen wir uns tagtiglich authalten, gefasst, und
bleibt diesseits der welthaften Beziige unverstindlich und sinnlos.

Dagegen beharrt Fink auf der nicht-reaktiven, nicht situativ-welt-
beziiglichen Urspriinglichkeit der Scham. Sie entspringt weder der In-
stanz der Vernunft noch der Situativitit der Welt, sondern muss durch
ihre Bezogenheit auf das andere Geschlecht bzw. die Toten aus unserer
Entsprechung zu >Himmel< und >Erdec begriffen werden als ein der
Erde zugewandtes »urspriinglich bergendes Hiiten und Bewahren«.?
Inbegriff dessen, worauf sich die Scham bezieht, sind die generativen
Prozesse der Zeugung und Geschlechtlichkeit sowie der Tod. Wenn
Antigone den toten Polyneikos der Erde zuriickgibt, spricht sich in die-

2 Fink 1992, 82; Finks Deutung impliziert, dass die eigentiimliche Schamlosigkeit un-
serer eigenen Gegenwart weniger dem Verlust an >intelligiblen< Werten zu tun hat, als
vielmehr mit dem Verlust des >dunklen< Wissens um das Hineingehoren des Menschen
in die Natur als dem Untergrund alles Lichtungsgeschehens.

177

https://dol.org/10.5771/8783485860021-154 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- -


https://doi.org/10.5771/9783495860021-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Cathrin Nielsen

ser Gebirde eine dem Aufgang der @uolg entgegengesetzte Bewegung
aus; ein dunkles Wissen um den Tod, das dort, wo wir ihn als sPhéno-
menc betrachten, bereits abgeleitet ist, da wir »in Wahrheit in unserem
Verhalten zum Tode uns zu der geheimnisvollen, ortlosen und zeitlo-
sen Dimension des Abwesens verhalten, die nirgends im Bereich des
Anwesenden antreffbar ist [...] und die uns dennoch bestimmt« (Fink
1979, 120). Dieses Verhalten zur Dimension des Abwesens, das in An-
tigone deutlich wird, weist das menschliche Dasein als verstrickt nicht
nur in den Kampf zwischen Sitte und Natur, sondern, wie es in An-
kniipfung an Hegel heifst, als »verstrickt in einen Kampf gleichsam
zweier Sittlichkeiten« auf: »dem Weltprinzip des Geistes und dem
Weltprinzip der Erde« (Fink 1992, 82).

Ebenso bezieht sich die geschlechtliche Scham weniger auf die Se-
xualitit als zwischen-menschlichen Akt und ihre Verspanntheit in die
tagoffenen, ausgesprochenen Beziige der Welt, als auf jene geheimnis-
volle dionysische Geschlechtsmacht tiberhaupt als das zeugend-zersto-
rende Leben, das, wie Fink sagt, »durch alle Tode der Individuen hin-
durchschreitet«, das sich »in allen erhilt, indem es gebiert und totet,
bringt und nimmt« (ebd. 81). Das menschliche Leben mit all der Kom-
plexitit seiner reziproken Beziige, taucht durch sein Geborenwerden
und Sterben in diese dunkle Kontinuitit ein, die es als individuiertes
Leben erscheinen und wieder versinken ldsst. Der Eros entbindet somit
nicht nur das Selbst des Menschen im Aufschwung zum Géttlichen,
wie Platon es gesehen hat; er bindet es auch zuriick an die Erde, den
»Abgrund des Geschlechts«, wobei »Geschlecht« dabei in seinem Dop-
pelsinn zu nehmen ist: als das Sexuelle, Orgiastische wie als das Abge-
schiedene der Toten, der Ahnen.?® Die Scham, dieses alltigliche >Phi-
nomeny, ist danach die »schlichte Art, wie das gréfSte Mysterium unser
Dasein durchwaltet« (ebd. 94); sie erwdchst nicht aus der metaphy-
sisch-wissenschaftlichen Perspektive der >Auflenbetrachtungs, die hier
nur eine biologische Rhythmik erkennt, sondern »von innen gesehen,
aus der unmittelbaren Zeugenschaft« (Fink 1979, 325).

Das in der Scham geborgene, verhiillte Wissen um die abgriindige
Kontinuitit des Lebens entzieht sich dem apophantischen Begriff, ent-
zieht sich fast der Sprache, zumindest, sofern sie sich auf die Heraus-
stellung eines Einzelnen und Umgrenzten richtet. Es scheint nur my-

30 Vgl. Sepp 2009, 162, der im Ausgang von Finks noch unveréffentlichten Notizen zu
Rilkes Duineser Elegien die zentrale Nihe Finks zu dieser Dichtung herausstellt.

178

https://dol.org/10.5771/8783485860021-154 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- -


https://doi.org/10.5771/9783495860021-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kategorien der Physis

thisch sagbar, nur im verhaltenen Unterlaufen der Individuation, sozu-
sagen im Schatten des Begriffs, im Bewahren seiner namenlosen Ab-
griindigkeit. »Wann immer dieses >Es< uns durchmachtet, durchflutet
uns auch ein eigentiimliches Verstehen, das nicht den Charakter expli-
ziter Begrifflichkeit, wohl aber denjenigen einer ahnungsvollen Mit-
wisserschaft hat, einer Mitwisserschaft mit dem zeugend-gebérenden,
aber auch grausam-vernichtenden Walten der Natur im Ganzen.«
(Fink 1992, 77)

Statt des lichtendes Begriffes bringt Fink die Maske ins Spiel, in
der der namenlose Abgrund in verhiillter Weise zugegen ist: »Die Le-
benden wissen sich als Glied einer endlosen Kette, hinter sich die Abge-
lebten und vor sich die Ungeborenen. Im Wissen um den Unterschied
von Leben und Tod wird ein Unterschied von Weltdimensionen ver-
standen: der Dimension des Erscheinens und der Dimension des Abwe-
sens. Der Gegenbezug von Erscheinen und Abwesen durchwaltet alles,
was ist. Er zeigt sich in auffilliger Art im menschlichen Umgang mit
den Diamonen. [...] Sie erscheinen in der Maske. Wenn der Mensch
maskenlos, also einfach lebt, etwa in der Hirte der Arbeit und des
Kampfes, kann er den Diamonen nicht entgegentreten, ist er ausgelie-
fert, ihrem Fluch oder ihrem Segen ausgesetzt. Aber der Mensch hat
die seltsame Moglichkeit, sich verlarven zu kénnen. Allerdings ver-
larvt er sich anders, als es der Damon tut. Maske des Damons kann
jedes beliebige Ding sein. Er kann als Stier, als Schwan, als Regen er-
scheinen und irdische Weiber verfithren — wie einstens Zeus. Was er
aber an ihm selbst ist, sieht kein sterbliches Auge, es sei denn: sterbend
wie Semele. Der Mensch, der sich verlarvt, bleibt ja in der Gestalt, die
die Natur ihm gegeben hat; er kann daraus nicht entfliehen; er verlarvt
sich, indem er sich iiberdeckt, verkleidet, in Tierfellen vermummt, in
geschnitzten Masken sein wahres Antlitz versteckt. Er gebraucht die
Maske als ein von ihm selber unterschiedenes Ding, als Uberwurf, als
Tarnung. Die Maske ist so ein vom maskierten Menschen verschiede-
nes Requisit. Offenbar kénnen wir nicht im gleichen Sinne vom Di-
mon sagen, dafs3 er die Dinge, in denen er zeitweilig erscheint, gebrau-
che wie der Mensch seine kiinstlichen Masken. Durch den in einzelnen
Dingen zeitweilig anwesenden Gott oder Ddmon werden diese Dinge
zu Masken — aber durch Masken, die der Mensch sich macht oder die er
vorfindet, wird der Mensch iiberhaupt erst in die Moglichkeit versetzt,
zweideutig und mehrdeutig zu scheinen.« (Fink 2010, 154)

Es ist nicht schwer, in diesen Gedanken zur Physis Nietzsche wie-

179

https://dol.org/10.5771/8783485860021-154 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- -


https://doi.org/10.5771/9783495860021-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Cathrin Nielsen

derzuerkennen. Sein der dionysischen Natur geschuldetes Wort: »Al-
les, was tief ist, liebt die Maske.« (Nietzsche 1988, 57) scheint aus die-
ser Perspektive nichts anderes zu sein als eine spite Wiederholung der
Einsicht Heraklits, wonach die gpuUoig xgUmteofou @uler, wonach also
die Natur als oG es liebt, sich zu verbergen.

Kommen wir zum Schluss, indem wir versuchen, die Fiden zusam-
menzufithren und das Gesagte noch einmal thesenartig zu vergegen-
wirtigen. Die Natur ist heute gefangen in die Naturwissenschaft. Mo-
derne Naturwissenschaft ist apriorische Naturwissenschaft, d.h. sie
schreibt den Stil der Natur als Gesetzlichkeit iiberhaupt vor oder aber
fasst Natur ausschliefllich als zu beschreibendes Faktum. Was Natur
diesseits oder jenseits der Stilstruktur der ontologischen bzw. modell-
haften Gesetzlichkeit sein konnte, wird zunehmend vage: Geschlecht
und Substanzialitit, Produktivitit und Sterblichkeit, Geburt und
Wachstum sind in selbst zunehmend disparate geschichtliche Welten
zerstreut. Was zuriickbleibt, ist heute in den bloflen Widerstand ge-
fliichtet, den etwa die Phinomenologie des Leibes im Sinne einer for-
malen Anzeige als Grenze, Leiblichkeit oder Differenz thematisiert. Sie
ist dabei selbst schon eine kritische Reaktion auf das Vertrauen, das
Husserl dem Begriff der >Weltc als einer den intentionalen Leistungen
der Subjektivitit entsprungenem Ganzen entgegenbrachte.

Fiir Heidegger ist die Natur tiberhaupt mit der Welt bedroht und
verschwunden, sie ist als blofer Stoff in die Stellungsvorginge der
Technik verzehrt. Um die Natur wiederzufinden, miissten wir zuerst
die Welt wiederfinden, d.h. wir miissten die Erde im strittigen Lich-
tungsgeschehen einer Welt aufschliefSen, die sie als Dunkel, als Ver-
borgenheit eigens sehen ldsst: »Die Natur, herausgesondert aus dem
Seienden durch die Naturwissenschaft, was geschieht ihr durch die
Technik? Die wachsende oder besser einfach zu ihrem Ende abrollende
Zerstorung der >Natur. [...] Warum schweigt die Erde bei dieser Zer-
storung? Weil ihr nicht der Streit mit einer Welt, weil ihr nicht die
Wahrheit des Seyns verstattet ist« (GA 65, 278f.). Heidegger scheint
ihre Befreiung und erneute Sammlung nur einem >anderen Anfang«
zuzutrauen; das Verschlossene, Fiirsichseiende der Natur bedarf der
Entziindung, des Einblitzes, des Anstofles, um, mit den Worten der
Einfiihrung in die Metaphysik, das Meer als Meer, den Stein als Stein,

180

https://dol.org/10.5771/8783485860021-154 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- -


https://doi.org/10.5771/9783495860021-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kategorien der Physis

den Gott als Gott sehen zu lassen. Das Licht, das alles Anwesende ins
Scheinen sammelt, zeigt sein Wesen im Schlag des Blitzes. In dieser
Erinnerung an das Zeitalter des Zeus schliefit Heidegger gleichsam
den Kreis zum Beginn des abendlidndischen Philosophierens: »Alles
aber steuert der Blitz« (Heraklit, B 64).

Im Denken Finks finden wir dagegen ein eigenartiges Vertrauen
in die Unverwiistbarkeit und das eigenstindige Gewicht der gpuoig als
dunklem, s>miitterlichem« Untergrund einer jeden geschichtlichen
Welt. Wir konnen uns den Bedingungen der Erde, der abgriindigen
Kontinuitit alles Natiirlichen, das sich in Zeugung, Geburt, Entwick-
lung und Tod ausspricht, nicht entwinden, wir verlieren nur zuneh-
mend die Fihigkeit, »die Natur in uns noch aus dem Zusammenhang
der Natur aufler uns zu begreifen« (Fink 1992, 66). Die der ontischen
Nachbarschaft alles Natiirlichen zugeordneten Verstehensweisen, ihr
Riihren an den néchtlichen Abgrund, findet Fink in den altesten My-
then, und dann vor allem bei Nietzsche und in der Dichtung Rilkes
thematisiert. Diese Nihe zur Poesie ist nicht zufillig, insofern sie, wie
die Kunst iiberhaupt, eine Weise der Weltbegegnung ist, die nicht ob-
jektiviert werden kann. Insofern hat sie auch immer eher den Charak-
ter einer Haltung (QuOuog) als den einer iiberfithrbaren Theorie und
Wissenschaft. Ob und wie sich diese Verstehensweisen in den philoso-
phischen Begriff iiberfiihren lassen, in die philosophische Notigung,
»gerade durch das Sagen zu zeigen« (GA 15, 34), oder ob wir damit
den Bereich der Philosophie iiberhaupt verlassen miissen, bleibt eine
offene Frage.

Literatur

Barbari¢, D. (2003): »Der Mensch in der Nacht. Heraklits Fragment 26« in: Inter-
nationales Jahrbuch fiir Hermeneutik, Bd. 2, hg. v. G. Figal, Tiibingen, 113—
150.

— (2007): »Wende zur Erdec, in: ders.: Aneignung der Welt. Heidegger — Gadamer
— Fink, Frankfurt/M., 233-245.

Baur, P. (2008): »Die Uniiberblickbarkeit des Elementalen. Uberlegungen im An-
halt an Aristoteles, Heidegger und Lévinas«, in: Das Elementale. An der Schwel-
le zur Phanomenalitit, hg. v. A. Bshmer u. A. Hilt, Wiirzburg, 24—40.

Brague, R. (1984): »La phénoménologie cosmologique voie d’accés au monde grec.
Note sur la critique de la Vorhandenheit comme mondele ontologique dans la
lecture heideggérienne d’Aristote, in: Phénoménologie et Métaphysique, hg. v.
J.-L. Marion u. G. Planty-Bonjour, Paris, 247-273.

181

https://dol.org/10.5771/8783485860021-154 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- -


https://doi.org/10.5771/9783495860021-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Cathrin Nielsen

Brogan, W. (2000): »Heidegger’s Interpretation of Aristotle on the Privative Cha-
racter of Force and the Twofoldness of Being, in: Interrogating the Tradition.
Hermeneutics and the History of Philosophy, hg. v. Ch. E. Scott u. J. Sallis, Al-
bany.

Bruzina, R. (1990): »Hinter der ausgeschriebenen Finkschen Meditation: Meontik
- Piddagogik«, in: Grundfragen der phinomenologischen Methode und Wissen-
schaft, hg. v. Eugen Fink-Archiv Freiburg, Freiburg, 5-39.

— (2005): Einleitung zu Phéinomenologische Werkstatt. Eugen Finks Philosophie-
ren mit Edmund Husserl. I und II (Eugen Fink Gesamtausgabe, Bd. 3.1), hg. v.
R. Bruzina, Freiburg/Miinchen.

Cho, K. K. (1987): BewufStsein und Natursein. Phinomenologischer West-Ost-Di-
wan, Freiburg/Miinchen.

Die Fragmente der Vorsokratiker. Griechisch und deutsch v. H. Diels, hg.v.
W. Kranz, Bd. 1, Ziirich 2004.

Fink, E. (1957): Zur ontologischen Friihgeschichte von Raum — Zeit — Bewegung,
Den Haag.

— (1960): Nietzsches Philosophie, Stuttgart.

- (1970): Metaphysik der Erziehung im Weltverstindnis von Platon und Aristo-
teles, Frankfurt/M.

— (1976): Ndhe und Distanz. Phinomenologische Vortrige und Aufsdtze, Frei-
burg/Miinchen.

— (1977): Sein und Mensch. Vom Wesen der ontologischen Erfahrung, Freiburg/
Miinchen.

- (1979): Grundphdnomene des menschlichen Daseins, Freiburg/Miinchen.

— (1985): Einleitung in die Philosophie, Wiirzburg.

— (1992): Natur, Freiheit, Welt, Wiirzburg.

- (2010): Spiel als Weltsymbol (Eugen Fink Gesamtausgabe, Bd. 7), hg. v. C. Niel-
sen u. H. R. Sepp, Freiburg/Miinchen.

Gadamer, H.-G. (1990): Wahrheit und Methode. Grundziige einer philosophi-
schen Hermeneutik, Tibingen.

Hegel, G. W. E. (1907): Der Geist des Christentums und sein Schicksal. Theologi-
sche Jugendschriften, hg. v. H. Nohl, Tiibingen.

Heidegger, M.: Gesamtausgabe [GA], Frankfurt/M. 1976 {f.

GA 2: Sein und Zeit, 1977.

GA 5: Holzwege, 1977.

GA 7: Vortrige und Aufsdtze, 2000.

GA 9: Wegmarken, 1996.

GA 11: Identitit und Differenz, 2006.

GA 14: Zur Sache des Denkens, 2007.

GA 15: Seminare, 1986.

GA 18: Grundbegriffe der aristotelischen Philosophie, 2002.

GA 29/30: Die Grundbegriffe der Metaphysik. Welt — Endlichkeit — Einsamkeit,
1983.

GA 65: Beitrige zur Philosophie (Vom Ereignis), 1994.

— (1994): Zollikoner Seminare, hg. v. M. Boss, Frankfurt/M.

Husserl, E. (1940): »Grundlegende Untersuchungen zum phénomenologischen

182

https://dol.org/10.5771/8783485860021-154 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- -


https://doi.org/10.5771/9783495860021-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kategorien der Physis

Ursprung der Raumlichkeit der Natur, in: Philosophical Essays in Memory of
Edmund Husserl, hg. v. M. Farber, Cambridge/Mass., 307-325.

— (1952): Ideen zu einer reinen Phinomenologie und phinomenologischen Phi-
losophie. Erstes Buch (Husserliana, Bd. III), hg. v. W. Biemel, Den Haag.

- (1992): Die Krisis der europiischen Wissenschaften und die transzendentale
Phinomenologie (Gesammelte Schriften, Bd. 8), hg. v. E. Stroker, Hamburg.
Jahnig, D. (1989): »Der Ursprung des Kunstwerks und die moderne Kunst, in:
Kunst und Technik. Gedichtnisschrift zum 100. Geburtstag von Martin Heideg-

ger, hg. v. W. Biemel u. Fr.-W. v. Herrmann, Frankfurt/M., 219-254.

Kalan, V. (1999): »Seele (PSYCHE) und Dasein. Phinomenologische und herme-
neutische Betrachtungen zu einer geschichtlichen Unterscheidung in Sein und
Zeit«, in: ANNAHERUNGEN. Zur hermeneutischen Phédnomenologie von
»Sein und Zeit¢, hg. v. D. Komel, Ljubljana, 97-118.

Koenker, E. B. (1980): »The Being of the Material and the Immaterial in Heideg-
ger’s Thoughtc, in: Philosophy Today, Spring.

Kiihn, R. (2002): »Aristoteles und die metaphysische Wesenserfahrung als Verlust
der Materie«, in: EXISTENTIA. MELETAI SOFIAS, XII, Szeged/Budapest/
Miinster, 31-54.

Miiller, C. W. (1965): Gleiches zu Gleichem. Ein Prinzip friihgriechischen Den-
kens, Wiesbaden.

Nielsen, C. (2003): Die entzogene Mitte. Gegenwart bei Heidegger, Wiirzburg.

Nietzsche, F. (1988): Jenseits von Gut und Bdse (KSA, Bd.5), hg. v. G. Colli u.
M. Montinari, Berlin/New York 1988.

Plotin (1964): Schriften, iibers. v. R. Halder, Bd. III, Hamburg.

Riedel, M. (1991): »Das Natiirliche in der Natur. Heideggers Schritt zum »anderen
Anfang< der Philosophie«, in: Von Heidegger her. Wirkungen in Philosophie —
Kunst — Medizin. Mefkircher Vortrige 1989, hg. v. H.-H. Gander, Frankfurt/
M., 51-72.

Sallis, J. (2002): »Die elementare Erdec, in: Die erscheinende Welt. Festschrift fiir
Klaus Held, hg. v. H. Hiini u. P. Trawny, Berlin, 25-39.

Sartre, J.-P. (1991): Das Sein und das Nichts. Versuch einer phinomenologischen
Ontologie, hg. v. T. Konig, Reinbek bei Hamburg.

Sepp, H. R. (2009): »Seinsarmut. Eugen Finks Ubersetzung der Duineser Elegien
in philosophische Reflexion«, in: TRIGON 8, Berlin, 159-167.

Tilliette, X. (1965): »Husserl et la notion de Nature«, in: Revue de métaphysique
et de morale 3, 257-269.

Vernant, J.-P. (1965): »Hestia-Hermes. Sur |’expression religieuse de 1’espace et du
mouvement chez les grecs«, in: Mythe et pensée chez les Grecs. Etudes de psy-
chologie historique, Paris, 97-143.

183

https://dol.org/10.5771/8783485860021-154 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- -


https://doi.org/10.5771/9783495860021-154
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1.
	2.
	3.
	4.
	5.
	Literatur

