
Manfred H. Wiegandt

Die Weimarer Staatsrechtslehre aus dem
Blickwinkel des 21. Jahrhunderts*

Weimarer Staatsrechtslehre – und kein Ende?

Die nur gut dreizehn Jahre der Weimarer Republik sind wie außerdem wohl nur
die folgenden zwölf Jahre der NS-Herrschaft in fast allen Wissenschaftsbereichen
Gegenstand intensivster Forschung gewesen und sind es immer noch. Im Bereich
der Rechtswissenschaft wurde dabei insbesondere die Debatte der Weimarer
Staatsrechtslehrer immer wieder neu betrachtet und von den verschiedensten
Seiten her beleuchtet. Inzwischen gibt es, zum Teil gar mehrere, Biografien bzw.
Werkbiografien über fast alle an der Debatte Beteiligten. Auch wenn historische
Forschung zum Teil in der immer wieder neuen Bearbeitung und Bewertung
besteht, haben neue Arbeiten zum Thema zumindest zu erklären, was sie denn
an Neuem oder zumindest neuen Ansätzen zu bieten vermögen. Im Rahmen
dieses Besprechungsaufsatzes sollen drei Bände vorgestellt werden, die jeder für
sich das Weimarer Staatsrecht aus einem besonderen Blickwinkel betrachten.

Die Weimarer Staatsrechtslehre aus der Sicht von Nichtjuristen

Die Debatte?

Der von Manfred Gangl herausgegebene Band macht insofern neugierig, als in
ihm nur ein Jurist, dafür aber sechs Politikwissenschaftler und einschließlich des
Herausgebers drei Germanisten zu Wort kommen und noch dazu drei der Be-
teiligten, inklusive Gangls selbst (Universität Angers), an französischsprachigen
Universitäten tätig sind. In seiner Einleitung stellt der Herausgeber in Aussicht,
die „ganze Breite und Relevanz der Debatte“ unter den Weimarer Staatsrechts-
lehrern mit diesem Band zu rekonstruieren. Der Leser wird diesbezüglich jedoch
recht herbe enttäuscht. Allein vier Beiträge drehen sich mehr oder minder um
Carl Schmitt und reihen sich damit nahtlos in die Publikationsinflation der „Carl
Schmitt und ...“-Werke ein. Weder der Aufsatz der Germanistin Sylvie Hürstel
aus Poitiers über den Göttinger Rechtsphilosophen Julius Binder noch der der
Chemnitzer Politikwissenschaftlerin Ellen Thümmler über die Weimarer Staats-
rechtsdebatte aus Sicht des „Nichtjuristen“ Waldemar Gurian, der nach Aussage
der Autorin selbst die Weimarer Debatten der Staatsrechtslehrer nicht einmal
kannte (234), noch der des Montrealer Politologen Augustin Simard über die aus
der Weimarer Erfahrung entwickelten Demokratieschutz-Vorstellungen von
Karl Loewenstein und Carl J. Friedrich haben viel mit dem eigentlichen Thema
zu tun. Selbst der mehr archivarisch berichtende als analysierende Beitrag des

I.

II.

1.

* Besprechungsaufsatz zu: Manfred Gangl (Hrsg.), Die Weimarer Staatsrechtsdebatte. Diskurs- und
Rezeptionsstrategien, Baden-Baden (Nomos) 2011, 291 S., brosch., 29,- €; Kathrin Groh, Demokratische
Staatsrechtslehrer in der Weimarer Republik. Von der konstitutionellen Staatslehre zur Theorie des
modernen demokratischen Verfassungsstaats, Tübingen (Mohr Siebeck) 2010, 648 S., geb., 119,- €; Ulrich
Jan Schröder/Antje von Ungern-Sternberg (Hrsg.), Zur Aktualität der Weimarer Staatsrechtslehre,
Tübingen (Mohr Siebeck) 2011, 356 S., brosch., 64,- €.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2013-4-442 - am 18.01.2026, 09:31:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2013-4-442
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schmitt-Experten Reinhard Mehring über „Carl Schmitt und de[n] Heidelberger
Rechtspositivismus“, den er nach einem Forsthoff-Diktum „Die Austreibung
des Heidelberger Geistes“ benennt und in dem er Schmitts Beziehung zu An-
schütz, Thoma und vor allem Walter Jellinek beleuchtet, streift das Thema nur
am Rande.
In seiner Einleitung skizziert Gangl zunächst, allerdings in etwas unzusammen-
hängender Weise, den Gang der Debatte an Hand der Staatsrechtslehrertagungen
in Jena (1924), Münster (1926), München (1927) und zuletzt Halle (1931). Auf
die nicht unwichtige Wiener Tagung von 1928 über die Verfassungsgerichtsbar-
keit mit den Referenten Triepel und Kelsen geht er nicht ein. In Leibholz’ Hal-
lenser Referat zur Wahlrechtsreform, das er zusammen mit dessen erst Anfang
1933 veröffentlichter Schrift über die „Auflösung der liberalen Demokratie“ aber
m.E. viel zu undifferenziert als den autoritären Staat als folgerichtige Staatsform
legitimierend bewertet (25 mit Anm. 71), sieht er den Abschluss der Weimarer
Debatte. Wie Christoph Möllers1 deutet Gangl den Methodenstreit zum Teil als
Generationenkonflikt, wobei die ältere Generation aus den Labandschen Posi-
tivisten bestanden habe, die jüngere dann aus gemäßigten Positivisten wie An-
schütz und Thoma mit Orientierung am politischen Liberalismus. Wie sich dann
aber andere Ansätze, nämlich der Positivismus Kelsenscher Prägung, der teleo-
logische Ansatz Triepels und die geisteswissenschaftlichen Ansätze von Kauf-
mann oder Holstein wie auch die kultursoziologische Variante Hellers hierbei
einordnen lassen, wird vom Autor kaum deutlich gemacht. Die wohl interessan-
teste Frage, ob dem Meinungsstreit politische Motive zu Grunde lagen, wird von
Gangl dahin beantwortet, dass die Vertreter der neuen Lehre ihre Neuinterpre-
tation meist als methodisch deklarierten, während die Verteidiger der bisherigen
Lehre in dem Angriff auf den Positivismus eine Attacke auf die Weimarer De-
mokratie witterten (30 f.). Dennoch sei eine Einteilung der Kontrahenten als Be-
fürworter bzw. Gegner der Republik nicht deckungsgleich mit der Unterschei-
dung zwischen Positivisten und Antipositivisten. Das Rechts-Links-Schema ha-
be keine entscheidende Rolle gespielt. Gut belegt scheint mir diese These aber
nicht. Wird man nicht sagen können, dass mit der Ausnahme Hellers und Preuß’
fast alle antipositivistisch denkenden Staatsrechtslehrer2 eher Skeptiker der Wei-
marer Demokratie waren? Die vielerorts zu vernehmende „differenzierende“
Bewertung der Antipositivisten als nicht unbedingt die Demokratie ablehnend
scheint mir auf einer Überbewertung des aus der Retrospektive etwas naiv an-
mutenden Diskussionsbeitrags Hellers3 auf der Münsteraner Staatsrechtslehrer-
tagung von 1926 zu beruhen.
Der Chemnitzer Politikwissenschaftler Frank Schale befasst sich mit den Früh-
schriften Erich Kaufmanns und damit mit einem sehr eng gefassten Aspekt, was
verwundert, da der Band nichts Spezifisches über das Weimarer Werk Kauf-
manns anzubieten hat. Für Schale beinhaltet die Fixierung der Staatsrechtsdebatte
auf die Weimarer Periode eine Verkennung der historischen Entwicklung der
Kontroverse. Die Frage nach den über den Wechsel der Staatsform hinausge-

1 Möllers, Der Methodenstreit als politischer Generationenkonflikt – Ein Angebot zur Deutung der Wei-
marer Staatsrechtslehre, Der Staat 43 (2004), S. 399-423.

2 Eine differenzierendere Wertung erscheint mir nur bei Leibholz angebracht. Siehe dazu zuletzt Wiegandt,
Von der Weimarer zur Bonner Republik: Gerhard Leibholz (1901-1982), in: Lege (Hrsg.), Greifswald –
Spiegel der deutschen Rechtswissenschaft 1815 bis 1945, Tübingen 2009, S. 373-397, insbes. S. 387 ff.

3 VVDStRL 3 (1927), 57: „Daß unsere Auffassung nicht der Ausdruck einer bestimmten politischen Macht-
staatslehre ist, geht schon daraus hervor, daß ich auf einem von Kaufmann sehr verschiedenen politischen
Standpunkte stehe.“

443

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2013-4-442 - am 18.01.2026, 09:31:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2013-4-442
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


henden Ursachen der Debatte ist dabei nicht neu.4 Dies muss allerdings nicht
dazu führen, dass man die Kontroverse zwischen Schmitt und Kelsen wegen de-
ren damaliger Außenseiterposition wie Schale als eine falsche Fokussierung zu
empfinden hat (41), denn die Angriffe auf Kelsen haben die Debatte ja wesentlich
geprägt. Schale weist zwar durch seine Analysen der Vor-Weimarer Schriften
Kaufmanns nach, dass dieser bereits während des Kaiserreichs stark politisiert
war, einer organischen Staatsvorstellung huldigte und den Gesetzespositivismus
daher ablehnte. So sprach er 1917 von hinter der Verfassung lebenden Mächten,
die von einer formalen Jurisprudenz nicht erfasst werden könnten (63), was dem
Leser unschwer als Vorbote auf seine oft zitierte Aussage auf der Münsteraner
Tagung, dass der Gesetzgeber nicht der Schöpfer des Rechts sei,5 erscheint. Im
Rahmen der angestrebten Rekonstruktion der Weimarer Staatsrechtsdebatte ist
dieser Nachweis antipositivistischer Züge in Kaufmanns Frühwerk zwar inter-
essant, aber insgesamt doch eher marginal.

Kelsen, Smend und Schmitt

Karsten Malowitz, Politologe aus Halle, liefert in seinem Beitrag eine ausgespro-
chen lesbare Darstellung der diametral entgegengesetzten staatstheoretischen
Konzeptionen von Kelsen und Smend und behandelt damit ein zentrales Thema
der Weimarer Debatte. Anders als Schale sieht er die Methodendiskussion nicht
als rein akademischen Streit, sondern als „politisch konnotierte Kontroverse“
(70) an und erwähnt, dass der Richtungsstreit „erst mit einer gewissen zeitlichen
Verzögerung“ nach Gründung der Republik einsetzte (71). Kelsen hatte für ihn
dabei eine gewaltige Resonanz, wenngleich diese „bei den deutschen Fachkolle-
gen fast durchweg negativ“ war. Dabei waren immer wieder die gleichen Vor-
würfe zu hören: Kelsens Lehre sei öde, leer, abstrakt und entwerfe ein „einseitig
verkürztes Zerrbild der Realität“ (77). Malowitz stellt vor allem Smends Inte-
grationslehre sehr prägnant und verständlich dar. Smend bringe mittels seines
geisteswissenschaftlichen Ansatzes „den gesamten, von Kelsen aus methodolo-
gischen Gründen ausgeklammerten Bereich der Staatssoziologie“ wieder zurück
(80). Damit die von Smend dargestellte Integration der Individuen in den Staat
funktioniere, sei es erforderlich, dass es eine auch vom politischen Kampf nicht
in Frage gestellte Wertegemeinschaft gebe (83). Für Kelsen dagegen ist der Staat
nur eine Form und gewinnt seine Inhalte erst im Rahmen der politischen Aus-
einandersetzung (75). In Smends Hauptwerk „Verfassung und Verfassungs-
recht“ sieht Malowitz zwar keine Kampfschrift gegen die Weimarer Staatsord-
nung. Dafür sei Smend zu sehr Etatist gewesen. Seine funktionalistische Argu-
mentation lasse jedoch eine „dezidiert anti-republikanische Lesart“ zu, ja lade
vielleicht sogar dazu ein (89 f.). Die unterschiedliche – im Falle des Letzteren
lange Zeit fehlende – Rezeption Smends und Kelsens in der Nachkriegszeit sieht
der Verfasser auch dadurch bedingt, dass Smend beim Wiederaufbau anwesend
und beteiligt war, während Kelsen emigriert war. Hinzu komme, dass die mate-
rialen Verfassungstheorien auch deshalb dominierten, weil sie mit der „zusam-
mengestrickten Positivismus-Legende“ als moralische Entlastung für Weimarer
Nichtpositivisten dienen konnten (92). Was man bei Malowitz’ gelungener Dar-
stellung der beiden Antipoden Kelsen und Smend allenfalls vermisst, ist ein nä-

2.

4 Siehe z. B. Korioth, Erschütterungen des staatsrechtlichen Positivismus im ausgehenden Kaiserreich, AöR
117 (1992), S. 212-238.

5 VVDStRL 3 (1927), S. 20.

444

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2013-4-442 - am 18.01.2026, 09:31:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2013-4-442
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


heres Eingehen auf Kelsens polemisch-politische Schrift gegen Smends Integra-
tionslehre, „Der Staat als Integration“.6

Volker Neumann, Schmitt-Kenner und einziger Jurist unter den Autoren des
Bandes, stellt Kelsen seinem anderen Antipoden, Carl Schmitt, gegenüber. Neu-
mann erwähnt zunächst, dass Kelsen für materiell denkende Staatsrechtslehrer
der Weimarer Zeit das Feindbild an sich (meine Worte) war und sich allen mög-
lichen haltlosen Verdächtigungen ausgesetzt sah. Mit seiner Theorie könne man
sich Ergebnisse allenfalls erschleichen (Kaufmann), sie verbreite „ideologisch ge-
tarnte Inhalte“ (Koettgen), versuche das Wesen der Staatslehre zu „verschleiern“
(Koellreutter), löse die geistige Wirklichkeit in „Betrug“ auf (Smend), sein Ver-
fahren sei „undeutsch“, „substanzlos“, „destruktiv“ (v. Hippel), verderbe die
akademische Jugend und untergrabe „jegliche Achtung vor Recht und Staat“
(Hold-Ferneck). Soweit die Kritik auf seine Methode überhaupt einging, er-
schöpfte sie sich in bald zu Kampfbegriffen werdenden Plattitüden wie „obrig-
keitsstaatlicher Rechtsformalismus“ (Kaufmann) oder „soziologischer Forma-
lismus“ (Heller). Was Schmitts Reaktion auf Kelsen angeht, erwähnt Neumann
als infamste Äußerung die im Schlusswort auf der von diesem 1936 veranstalteten
Konferenz zum „Judentum in der Rechtswissenschaft“ gegebene Charakterisie-
rung der reinen Rechtslehre als die „Wiener Schule des Juden Kelsen“. Dabei
stellt Neumann heraus, dass Schmitt zu den wenigen gehörte, die Kelsens Schrif-
ten nicht nur gelesen, sondern auch verstanden hatten (101 f.). Es gab zwar auch
Übereinstimmungen zwischen Schmitt und Kelsen, so bei der Feststellung, dass
die anzuwendende Norm die Rechtsanwendung niemals vollständig determinie-
re (103). In der Regel waren die beiden Theoretiker aber in ihren Positionen dia-
metral entgegen gesetzt. Wenn Kelsen den Staat als veränderbare Rechtsordnung
ansah, legitimierte Schmitt die staatlichen Rechtsakte mit vorstaatlichem, abs-
traktem Recht, über das das Individuum nicht verfügen kann (106). Für Kelsen
bestand das Prinzip der Demokratie in dem der Freiheit, zu dem die Gleichheit
nur dienend hinzutrat; für Schmitt dagegen war die Gleichheit in Form der Iden-
tität das Substrat der Demokratie (107 f.). Befürwortete Kelsen trotz Bedenken
die Einrichtung der Staatsgerichtsbarkeit, da eine Verfassung, die verfassungs-
widrige Akte nicht aufhebbar mache, keine volle Rechtsgültigkeit besitze, war
für Schmitt die Entscheidung über Verfassungsfragen kein justizieller Akt mehr
(111). Die Homogenität eines Staates war für Kelsen nur notwendige Bedingung
dafür, dass sich die Bürger friedlich um die Dynamik des Staates bemühen konn-
ten, für Schmitt dagegen Ausdruck von Statik (109). Die staatstheoretischen Di-
vergenzen setzten sich im Völkerrecht fort. Souveränität bedeutete für Kelsen
nur eine Eigenschaft der Rechtsordnung, nicht aber des Staates (115), für Schmitt
hingegen war sie wesentliches Attribut des Staates (115 f.). Neumann zeigt, dass
sich vieles in Schmitts Denken nur in Kontraposition zu Kelsen vollständig ana-
lysieren lässt: „Wer über Schmitt spricht, darf zu Kelsen nicht schweigen.“ (123)

Radbruch und andere Demokraten

Der vielleicht interessanteste Aufsatz des Bandes ist der der in Dijon lehrenden
Germanistin Nathalie Le Bouëdec über den Beitrag Gustav Radbruchs zur Wei-
marer Staatsrechtsdiskussion, mit dem sie einen Aspekt ihrer leider bisher nur in
Französisch veröffentlichten Pariser Dissertation7 über den Weimarer Rechts-
philosophen und Politiker auf Deutsch präsentiert. Sie vermag zunächst zu be-

3.

6 Wien 1930, Untertitel: Eine prinzipielle Auseinandersetzung.
7 Le Bouëdec, Gustav Radbruch. Juriste de gauche sous la République de Weimar, Quebec 2011. Siehe die

lobende Besprechung von Böttcher, KJ 2011, S. 467-471.

445

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2013-4-442 - am 18.01.2026, 09:31:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2013-4-442
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gründen, warum Radbruch, obwohl als Strafrechtler sicherlich kein Protagonist
der Debatte, dennoch bei der Betrachtung miteinbezogen werden muss, denn bei
ihm finde sich die für den Methodenstreit so „typische Verstrickung theoreti-
scher und politischer Momente“ (189). Höchst fraglich ist für die Autorin die oft
vorgenommene Einordnung Radbruchs als typischer Positivist. Le Bouëdec zeigt
auf, dass Radbruch schon 1914 die „Überwindung des Positivismus“ verkündete
und kurz nach der Republikgründung dem Labandschen Positivismus eine schar-
fe Absage erteilte, was er nicht nur politisch begründete, sondern auch mit dessen
Ignorierung aller metajuristischen Betrachtungen (191). Warum Radbruch aber
doch als Positivist bezeichnet werden kann, ist für die Autorin in dessen Rechts-
geltungsbegründung zu suchen. Entscheidend sei für ihn die Unterscheidung
zwischen Sein und Sollen. Die letzten Sollens-Sätze beruhten nicht auf Erkennt-
nis, sondern seien Bekenntnis-Sätze (194). Das heißt für die Rechtspraxis, dass,
wenn niemand feststellen könne, was gerecht sei, wenigstens jemand entscheiden
müsse, was rechtens sei (195). Insgesamt sollte man nach Le Bouëdec Radbruch
eher jenseits von Naturrecht und Positivismus einordnen. Die eigentliche Tren-
nungslinie zwischen Radbruch und den materiell denkenden Weimarer Staats-
theoretikern, die ihm deren Gegnerschaft eintrug, aber ihn mit Kelsen verband,
war für die Autorin nicht der Positivismus, sondern sein Relativismus (196). Un-
typisch im Vergleich zu den meisten Weimarer Staatsrechtslehrern war auch
Radbruchs ebenfalls in seinem Relativismus wurzelnde Befürwortung des Wei-
marer Parteienstaates, dessen soziologische Wirklichkeit er mit der die Parteien
nicht erwähnenden Verfassung interpretatorisch in Einklang zu bringen glaubte
(199 f.), womit er bei gleicher Analyse mit einem anderen Ergebnis als z. B.
Schmitt aufwartete.
Auch was den Volksbegriff angeht, stand Radbruch Kelsen näher, denn er un-
terschied zwischen dem kulturellen Volk als Volksgemeinschaft und dem staats-
rechtlichen Volk (200 f.). In der Frage des richterlichen Prüfungsrechts zeigte sich
dann, dass für Radbruch politische Erwägungen, die er aber als solche nicht ver-
schleierte, eine wichtige Rolle spielten. Die Autorin, seine Position als „defensi-
ven demokratischen Gesetzespositivismus“ bezeichnend, meint, dass Radbruch
das richterliche Prüfungsrecht nicht grundsätzlich ablehnte, aber doch im Wei-
marer Kontext, wo es den Gerichten an der erforderlichen „Autorität“ (202) –
vielleicht besser Legitimität – mangelte. Im Hinblick auf die Weimarer Staats-
rechtsdebatte weist Le Bouëdec auch darauf hin, dass Radbruch Smends Inte-
grationslehre ablehnte, weil er darin die Möglichkeit angelegt sah, dass die Inte-
gration nicht auf den demokratischen Volkswillen, sondern auf die nicht kontu-
rierte Volksgemeinschaft gestützt werden konnte (204). Aufmerksamkeit ver-
dient auch, was Le Bouëdec zu Radbruchs „Nachkriegswende“ zu sagen hat, die
für sie hinsichtlich der „Radbruchschen Formel“ eher eine Akzentverschiebung
war, denn Radbruch behauptete ja nicht, dass Naturrecht positives Recht breche,
und bestand weiterhin auf dem prinzipiellen Vorrang der Rechtssicherheit ge-
genüber der Gerechtigkeit. Ihm sei es bei seiner Formel im Wesentlichen um das
Problem des Unrechtsstaates gegangen (209 f.). Verhängnisvoller war für die Au-
torin Radbruchs Behauptung, der Positivismus habe die Juristen wehrlos ge-
macht, denn mit dieser These habe er einer „teilweise verzerrten Deutung und
Rezeption der Weimarer Debatte“ Vorschub geleistet und kompromittierten Ju-
risten Argumente geliefert, sich der Naturrechtsrenaissance anzuschließen (209).
Mit ihrer auch sprachlich vorzüglichen Darstellung wirft Le Bouëdec einen sehr
guten und erfrischenden Blick auf einen im Rahmen der Betrachtung des Wei-
marer Richtungsstreites oft vernachlässigten Theoretiker und Praktiker.

446

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2013-4-442 - am 18.01.2026, 09:31:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2013-4-442
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der an der Hochschule des Bundes in Lübeck lehrende Politologe Robert Chr.
van Ooyen schließlich gibt uns einen gut lesbaren, wenn auch eher feuilletonis-
tischen Überblick über drei demokratische Staatsrechtslehrer Weimars, Rad-
bruch, Thoma und Kelsen. Die sehr knappen Abrisse über Radbruch und Thoma
brauchen hier nicht Gegenstand tieferer Erörterung zu sein. Hinsichtlich Thomas
beschränkt sich der Verfasser ohnehin mehr oder minder auf die Wiedergabe des
Aufsatzes eines anderen Autors, und eine Behandlung Radbruchs war neben der
exzellenten Darstellung von Le Bouëdec in diesem Band eher überflüssig. Bei
Radbruch und Thoma zieht van Ooyen nur jeweils eine Originalschrift zu Rate
– wohingegen er in diesem kurzen Beitrag zwölf seiner eigenen Schriften zitiert.
Was der Autor über Kelsen zu sagen hat, ist wohl am Gewichtigsten. Kelsens
„Staatslehre ohne Staat“ sei vielleicht „die Verfassungslehre der offenen Gesell-
schaft in der postnationalen Moderne“ (249). Wie bei Radbruch, nur noch radi-
kaler, sei man Bürger im Kelsenschen Staat nicht qua Ethnie, sondern im nor-
mativen Sinne (251). Seine Verfassungstheorie der offenen Gesellschaft werde
erst richtig verständlich, wenn man sie nicht von seiner Rechts-, sondern von
seiner Demokratietheorie her lese (253). Die Bedeutung Kelsens komme, nach-
dem man nach 1945 zunächst dem Positivismus die Schuld am Untergang Wei-
mars gegeben habe und den staatszentrierten Theorien Schmitts und Smends ge-
folgt sei, erst jetzt zum Vorschein (253).

Die Großen Fünf unter den demokratischen Staatsrechtslehrern

In ihrer im Jahre 2008 in Bielefeld angenommenen juristischen Habilitations-
schrift vertieft Kathrin Groh, mittlerweile Professorin an der Universität der
Bundeswehr in München, ein Thema, das dem Betreuer und Anreger ihrer Ar-
beit, Christoph Gusy, bereits bei einer interdisziplinären Tagung im Jahre
20008 ein Anliegen war, nämlich den Blick auch einmal auf die demokratischen
Ansätze jener Zeit zu richten. Anders als die seinerzeitige Konferenz konzen-
triert sich Groh indes auf Staatsrechtslehrer und diesbezüglich nur auf die wohl
landläufig als die relevantesten erachteten „Big Five“ (warum Englisch?), nämlich
Hugo Preuß, Gerhard Anschütz, Richard Thoma, Hans Kelsen und Hermann
Heller. Während man gegen diese Fokussierung kaum etwas einwenden kann,
scheint der Ansatz der Autorin aber doch in dreierlei Hinsicht hinterfragenswert.
Erstens operiert sie mit dem Begriff „demokratisch“ so, als ob dies ein festste-
hender Maßstab sei. Zweitens hat sie eine doch recht eingeengte kontemporäre
und daher fast unhistorische Sichtweise des Begriffs Demokratie, der sich in ihrer
Gliederung recht klar widerspiegelt. Demokratie ist danach eine Herrschafts-
form („§ 6 Führung und [Eliten]Herrschaft“), parteienstaatlich („§ 7 Der Wei-
marer Parteienstaat“), pluralistisch („§ 8 Moderne Verbandspluralismustheo-
rie?“), parlamentarisch-repräsentativ („§ 9 Die parlamentarische Demokratie“),
grundrechtlich basiert („§ 10 Demokratische Grundrechtslehren ...“), verfas-
sungsstaatlich („§ 11 Vorrang der Verfassung“), immanent („§ 12 ... Das Prä des
Staates oder das Prä der Verfassung“) und mit einer Verfassungskontrolle in
Form des richterlichen Prüfungsrechts ausgestattet („§ 13 Gewähr der Verfas-
sung“). Die dritte Imponderabilie ist, dass das Ergebnis, die untersuchten Fünf
als demokratische Vorbilder herauszustellen, bereits von Anfang an vorgegeben
scheint. Weder wird trotz Kritik im Einzelnen deren demokratische Tendenz in

III.

8 Gusy (Hrsg.), Demokratisches Denken in Weimar, Baden-Baden 2000.

447

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2013-4-442 - am 18.01.2026, 09:31:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2013-4-442
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Frage gestellt noch wird eine klarere Trennungslinie zwischen ihnen und angeb-
lichen nicht- oder antidemokratischen Staatsrechtslehrern vorgenommen.

Staats- und Demokratielehren

Im ersten Teil ihrer Untersuchung widmet sich die Autorin den „Staats- und
Demokratielehren der [behandelten] Weimarer Staatslehrer“, beginnend mit
Hugo Preuß. Der Schöpfer der Weimarer Reichsverfassung (WRV) war der ein-
zige unter den Fünfen, der – auf Grund von antijüdischen Vorurteilen und/oder
auch seiner Persönlichkeit (Anschütz: „schnodderig“) – niemals einen Lehrstuhl
innehatte. Groh bezeichnet ihn als „Herzensrepublikaner“, dessen Verfassungs-
und Demokratietheorie aber schwer greifbar sei. Für Preuß, der einem progres-
siven Fortschrittsglauben anhing, war der Staat etwas organisch Gewachsenes,
nicht etwas Gewillkürtes, allerdings nicht in einem irgendwie naturrechtlichen
Sinne. Ausgangspunkt und Ziel der Preußschen Demokratielehre war staatliche
Selbstverwaltung. Im Gegensatz zu Antidemokraten, die in der Regel von einer
vorgegebenen Homogenität des Volkes ausgingen, sah er den Gemeinwillen des
Volkes sich durch ein „plébiscite de tous les jours“ (Renan) formen. Entscheidend
war für Groh, dass Preuß, wenngleich sein Fokus eng auf staatlichen Verbänden
lag, die Genossenschaftslehre seines Lehrers Gierke ins Demokratische wendete,
indem er die „verantwortliche Partizipation Aller am Staat“ erstrebte und sich
mit dieser „zivilgesellschaftlichen Formel“ bereits im Fahrwasser moderner De-
mokratietheorien bewegte (41).
Gerhard Anschütz war für die Autorin – Horst Dreier folgend – ein „Vernunft-
republikaner“ und „Demokrat aus Überzeugung“, obwohl er als entschiedener
Etatist und Schüler von Laband nicht von vornherein Demokrat gewesen war.
Seine Entwicklung zum Demokraten vollzog sich kurz vor und während des
Ersten Weltkrieges, als er zunächst das preußische Dreiklassenwahlrecht an-
prangerte, um dann die Einführung der Demokratie in Preußen und im Reich
einzufordern. Insgesamt betrachtet Groh den Verfasser des wichtigsten Kom-
mentars zur WRV als „gemäßigten Positivist(en)“. Gemäßigt deshalb, weil er die
ererbte Methode durch soziologische, teleologische und politische Argumenta-
tion ergänzte (52). Als Dogmatiker und Pragmatiker berücksichtigte er die prak-
tischen Auswirkungen einer Interpretation und ließ politische Wertungen zu,
wenn sie denn offen gelegt wurden. Was ihn als Positivisten charakterisierte, war
vor allem die Ablehnung naturrechtlicher Ansätze. Allerdings war er Demokrat
nicht aus idealistischen, sondern eher aus etatistischen Gründen, weil nämlich die
Selbstbestimmung des Volkes zur Leistungsfähigkeit des Staates beitrug (59 f.).
Richard Thoma, lange Zeit Anschütz’ Kollege in Heidelberg und mit diesem
Herausgeber des bedeutenden Handbuchs des Deutschen Staatsrechts, war, ob-
wohl von Hause aus eher Monarchist, auch nach Auffassung Grohs ein „über-
zeugter Vernunftrepublikaner“ und liebte die WRV (70). Seinen Positivismus
könnte man als noch moderierter als den seines Kollegen Anschütz bezeichnen,
weil er den Einfluss der Wirklichkeitswissenschaften bei der Interpretation aus-
drücklich befürwortete. Das Vorverständnis ließ sich für ihn nicht aus der Juris-
terei eliminieren, musste aber offen gelegt werden. Auch wenn er die rein logische
Konstruktion Labands für einen Irrtum hielt und die Kelsensche Gleichsetzung
von Staat und Rechtsordnung ablehnte, gab es eine deutliche Parallele zu Kelsen,
denn der Staat war für ihn weder real noch organisch, sondern eine fiktive, mit-
gliedschaftliche Zurechnungseinheit für menschliches Handeln. Das übergeord-
nete Prinzip der Demokratie sah Thoma in dem der Gleichheit, denn Demokratie
bedeutete Emanzipation der Unterschicht. Als verantwortliche und absetzbare

1.

448

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2013-4-442 - am 18.01.2026, 09:31:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2013-4-442
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Herrschaft war Demokratie für Thoma repräsentativ, wobei er aber selbst cäsa-
ristische Demokratien für konzeptionell möglich hielt, ja die freie Selbstbestim-
mung des Volkes es sogar erlaubte, die Demokratie wieder abzuschaffen.
Hans Kelsen, eigentlich mit der Sozialdemokratie sympathisierend, aber aus aka-
demischen Gründen nicht Parteimitglied, war Herzensdemokrat und Herzens-
republikaner. Er war der strikteste Vertreter einer Trennung von Sein und Sollen.
Wer den Staat naturrechtlich, theologisch oder wirklichkeitswissenschaftlich
dem positiven Recht gegenüberstellte, war als „Staatstheologe“ seiner Gegner-
schaft gewiss. Für ihn hatten Vorverständnis, politische Optionen, die normative
Kraft des Faktischen sowie empirische und Geisteswissenschaften keinen Platz
bei der juristischen Konstruktion. Der Staat hatte keine eigene Persönlichkeit,
sondern war lediglich Zurechnungspunkt für menschliches Verhalten, eine ju-
ristische Person, identisch mit der Rechtsordnung, Menschenwerk und nicht un-
ausweichliches Schicksal: „Der Staat, das sind wir.“ Das Grundprinzip der De-
mokratie war für ihn die Freiheit, denn wenn sich möglichst viele in der Mehrheit
sehen, ist der Autonomieverlust am Geringsten. Für Kelsen basierte die Demo-
kratie auf der Weltanschauung des Werterelativismus. Er glaubte aber auch an
ein evolutionäres Gesetz der Vernunft und an die Würde des Menschen und sah
ähnlich wie Preuß eine der Bedingungen der Demokratie in einer politischen
Tugendlehre, was Groh dazu verleitet, ihm die Fundierung in einer „psycholo-
gisch verkürzten, empirisch unbewiesenen und vormodernen Charakterologie
des Menschen“ (138) zu attestieren.
Hermann Heller schließlich, wie Kelsen und Preuß Jude, gehörte dem rechten
Flügel der Sozialdemokratie an. Er propagierte nicht nur die wirklichkeitswis-
senschaftliche Fundierung der Staatslehre, sondern fühlte sich, wie die Autorin
es ausdrückt, als „nicht-neutraler Beobachter ... berechtigt, eine dieser Optionen
als die wissenschaftlich gültige zu setzen“ und das „politisch Wünschenswerte“
zugleich als das „theoretisch Richtige“ auszugeben. Seine politische Staatstheorie
war wesentlich „aus seiner eigenen politischen Option für die sozialistische De-
mokratie gespeist“ (143). Groh sieht Hellers Werk, das sie prinzipiell eher kri-
tisch betrachtet, insgesamt als „vielschichtig interpretier- und ausschlachtbar“ an,
tiefgründig, mit innerer Geschlossenheit, aber auch zeitgebunden, viele Fragen
offen lassend und teilweise in sich widersprüchlich (144 f.). In Hellers induktiver
Struktur- und Kulturwissenschaft ist der Mensch Produkt seiner Umwelt, wozu
auch der Staat als Kulturgut gehört. Für Groh ist allerdings Hellers Spagat, Staat
als „eine reale und doch sinnhafte wie bewirkbare und damit veränderliche und
für die Gesellschaft notwendige Struktur zur Koordination ihres geordneten
Zusammenwirkens“ darzustellen (151), kaum gelungen. Positiv bewertet Groh
allerdings, dass Heller den Staat für das pluralistische gesellschaftliche Kräftespiel
öffnete, ohne die Organisation und Organe zu vernachlässigen. Als Etatist sah er
die erstrebte „ökonomische Vergemeinschaftung der Gesellschaft“ vor allem
über die „politische Gestaltungsmacht des Staates“ erreichbar (177). Hellers Su-
che nach Integrationsfaktoren des Staates erinnert bisweilen an Smend. Den Un-
terschied zu diesem sieht Groh darin, dass Hellers Integrationsprozess (zum Teil)
durch bewusstes und gewolltes menschliches Handeln mittels Rechtsetzung vor
sich gehe. Von Schmitt trenne ihn ebenfalls die gewollte Entscheidung aller für
die Einheit des Staates. Die Bedingung der Homogenität, die Heller ebenso wie
Schmitt sehe, sei aber eine keine illusorische spannungs- und konfliktlose, auch
kein substantieller Zustand und lasse Kompromissbereitschaft zu (182). Das ist
zwar ein (recht) kleiner, fast konstruierter Unterschied zu Smend und ein viel-
leicht etwas größerer zu Schmitt. Rechtfertigt das aber ohne Weiteres, Heller als

449

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2013-4-442 - am 18.01.2026, 09:31:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2013-4-442
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Demokraten zu sehen, die meisten anderen Anhänger von nicht-positivistischen
Lehren aber rundherum als Anti-Demokraten?

Staatsrechtliche Positionen der Demokraten

Im zweiten Teil ihres Buches beschäftigt sich die Autorin mit der „Theorie und
Praxis des Weimarer Regierungssystems“, das heißt, sie untersucht die Stellung
der fünf Protagonisten zu einzelnen Weimarer verfassungsrechtlichen und -theo-
retischen Problemen. Alle Fünf waren sich einig, dass Demokratie Führung
durch Eliten beinhalte, wobei sie aber den Schwerpunkt auf ein rechtlich gere-
geltes Auswahlverfahren und auf die grundsätzliche Ablehnung eines Einzelnen
als Führer legten. Am Weitesten voneinander entfernt scheinen dabei die beiden
der Sozialdemokratie zuneigenden Heller und Kelsen. Während Heller für Groh
eine gewisse Neigung zum Geniekult hatte und weniger Wert auf das ordinäre
Führen in verfassungsrechtlich geregelten Bahnen legte (208, 210), lehnte Kelsen
jeden Geniekult konsequent ab, betonte die Notwendigkeit der rationalen Füh-
rerauslese und verstand Demokratie nicht nur als Beteiligung der Aktivbürger-
schaft an der Auswahl der Führer, sondern gleichzeitig als Kontrolle und Ab-
wahlmöglichkeit derselben wie als Zwang zur Transparenz, damit also als per-
manente Verantwortlichkeit der Führer vor den Wählern (215 f.).
Den wohl deutlichsten Unterschied zu anti- bzw. nichtdemokratischen Staats-
lehrern sieht Groh in der Haltung der Fünf zu den politischen Parteien, denn alle
waren sie von der Notwendigkeit politischer Parteien für das Funktionieren der
repräsentativen Demokratie überzeugt. Sie verorteten die Parteien an der Schnitt-
stelle zwischen Staat und Gesellschaft. Bemängelt wird von Groh jedoch, dass
bei dem Versuch, die Parteien in den Staat zu integrieren, diese oftmals vom ge-
sellschaftlichen Pluralismus entkoppelt wurden und damit auf das tradierte Bild
der Einheit von Staat und Gesellschaft rekurriert wurde (240 f.). Bezogen ist diese
Kritik wohl vor allem auf Gustav Radbruch, dem die Autorin in diesem Kapitel,
obwohl er eigentlich weder zu den Fünfen gehörte noch Staatsrechtler war, nicht
ohne Grund breitere Aufmerksamkeit zollt. In Radbruchs Vorstellungen, die
denen des später als Parteienstaatstheoretiker apostrophierten jungen Gerhard
Leibholz (und auch Thoma) recht nahe kamen, waren die Parteien notwendig
zur Konstituierung des Volkswillens und besaßen daher eine staatsorganschaft-
liche Funktion. Dass Groh diese im Weimarer Kontext eigentlich recht fort-
schrittliche Position auf der Folie eines modernen, offensichtlich zivilgesell-
schaftlich orientierten Bezugsrahmens kritisiert, scheint mir eine etwas unhisto-
rische Herangehensweise. Eine ähnliche Kritik kann man gegen ihre Betrachtung
der (meist unterentwickelten) pluralistischen Elemente in den Theorien der de-
mokratischen Weimarer Staatsrechtslehrer vorbringen. Kann man jedoch Eta-
tisten wie Anschütz oder Thoma, aber auch Preuß oder Heller, wirklich vor-
werfen, dass sie in der Zeit des gerade erfolgten Übergangs von der Monarchie
zur Demokratie die heute anerkannte Bedeutung des Verbändepluralismus noch
nicht erkannt oder zumindest vernachlässigt haben?
Ausführlichst beschäftigt sich die Autorin mit der Stellungnahme der behandel-
ten Staatsrechtler zur parlamentarischen Demokratie. Was das Wahlrecht angeht,
wurde von allen bis in die Krisenjahre Weimars das Verhältniswahlrecht bevor-
zugt, ob sie nun wie Preuß das Wahlrecht im hergebrachten Sinn als Staatsauftrag
an den Einzelnen oder wie Kelsen fortschrittlich als subjektives Recht ansahen.
Wesentliche Unterschiede gab es jedoch in den „(d)emokratischen Rechtserzeu-
gungslehren“ der Fünf. Hugo Preuß bescheinigt Groh wegen seiner – von ihm
selbst allerdings abgestrittenen – Nähe zum Volksgeist der Historischen Schule,

2.

450

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2013-4-442 - am 18.01.2026, 09:31:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2013-4-442
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


seiner Orientierung an einem daraus abgeleiteten Common Law und seiner
„Verwurzelung im organisch Gewachsenen (und nicht Gewillkürten)“ einen fast
„parlamentarismusabträgliche(n)“ Gesetzesbegriff (307). Auch wenn Preuß kei-
ne naturrechtlichen Anleihen machte und keine Skepsis gegenüber der Gesetz-
gebung mitbrachte, vernachlässigte er nach Ansicht der Autorin die Willensbil-
dung in und außerhalb des Parlaments. Für ihn war im Ergebnis Recht doch
nichts Gewillkürtes, sondern etwas lediglich Deklariertes. Die fast diametral ent-
gegen gesetzte Auffassung offerierte der Positivist Anschütz, für den Recht nicht
erkannt oder gefunden, sondern von den zuständigen Organen gesetzt wurde,
wobei Groh aber bemängelt, dass er bis zum Preußenschlag-Prozess der zuneh-
menden Notverordnungspraxis aus Gründen der Staatsräson nicht entgegentrat
(339). Konsequenter noch als Anschütz in der Einräumung von Gestaltungsfrei-
heit an das Parlament als eigentlichem verfassungsrechtlichen Gesetzgeber war
Kelsen. Aus seiner werterelativistischen Position und seiner Reinen Rechtslehre
heraus waren dem Parlament bei der Verabschiedung von Gesetzen im Prinzip
keinerlei Hindernisse in den Weg gelegt. Er betonte den prozeduralen Charakter
der Gesetzgebung und gab der Legalität Vorzug vor nicht kontrollierbaren und
missbrauchbaren Gerechtigkeitserwägungen. Für Kelsen diente der parlamenta-
rische Kompromiss dem gesellschaftlichen Frieden und der sozialen Integration
(355). Obgleich Thoma den Werterelativismus als Fundierung seines Denkens
von sich wies, war er doch auf Kelsens Linie, wenn er den parlamentarischen
Kompromiss als wünschenswert ansah und dem Staat eine unbeschränkte Kom-
petenz zu umfassender Gesetzgebung bescheinigte. Der Volkswille werde pro-
zedural, durch den Willen der Mehrheit, bestimmt.
Etwas obskur mutet dagegen das Rechtsverständnis Hellers an. Obwohl er kein
Naturrechtler war, ging er doch davon aus, dass in einer Gesellschaft apriorische,
sittliche, evidente Rechtsgrundsätze existierten, die die Gesetzgebung zu beach-
ten habe (373 f.). Staatliche Normsetzung schaffe zunächst noch kein geltendes
Recht, sondern sei eine „Offerte des Gesetzgebers an die Normadressaten“ (376).
Diese Aussage in Hellers 1933 posthum erschienener Staatslehre klingt fast wie
die Formulierungen Kaufmanns auf der Münsteraner Staatsrechtslehrerta-
gung.9 Groh weist einen solchen Vergleich aber – vielleicht etwas vorschnell –
zurück, weil es Heller nicht darum gegangen sei, das überpositive Recht gegen
den parlamentarischen Gesetzgebers auszuspielen (374).
Ein harsches Urteil hat die Verfasserin „aus heutiger Sicht“ für die Grundrechts-
lehren der behandelten Staatsrechtslehrer parat. „Mit der fehlenden Einsicht in
die Bindung des einfachen Gesetzgebers an die verfassungsrechtlich garantierten
Konstitutionsprinzipien des Staates“ hätten sie „weder deren rechtsstaatliches
noch deren demokratisches Potential erkannt oder ausgeschöpft“ (410). Insbe-
sondere bei Kelsen, dem die Autorin ansonsten sehr gewogen ist, erkennt sie,
Horst Dreier folgend, wegen dessen „kaum vorhandene(r) Beschäftigung mit den
Grundrechten“ eine „gravierende Schwachstelle“ seiner Staats- und Demokra-
tietheorie (422). Groh weist darauf hin, dass für den konstitutionellen Dogma-
tiker Anschütz der Gesetzesvorbehalt das eigentliche Muttergrundrecht war,
wohingegen den Einzelgrundrechten nur deklaratorische Bedeutung zukam. Die
sozialen Grundrechte der WRV waren für alle Beteiligten, einschließlich Heller,
dem es auf die Umsetzung am meisten ankam, nur Programmsätze. Man könnte
daher Groh zuzustimmen geneigt sein, dass die Bedeutung der Grundrechte in
der Tat von den Weimarer Demokraten noch nicht erkannt wurde, auch wenn
Thoma mit seinem Eintreten für eine die Wirkkraft der Grundrechte betonenden

9 Siehe Fn. 5.

451

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2013-4-442 - am 18.01.2026, 09:31:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2013-4-442
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auslegung einen zukunftsweisenden Beitrag lieferte. Vielleicht war die Zeit in
Weimar aber für die demokratischen Staatsrechtslehrer auch noch nicht reif, einer
antidemokratischen Richterschaft über die Grundrechte, insbesondere den
Gleichheitssatz, ein Einfallstor zur Aushebelung des parlamentarischen Gesetz-
gebers zu öffnen. Dies wird von der Autorin nur unzureichend problematisiert.
Sie diskutiert zwar die sozialen Grundrechte, aber nicht ausdrücklich den allge-
meinen Gleichheitssatz. Gerade dieser hätte aber eine Behandlung verdient ge-
habt, war er doch der Kristallisationspunkt, an dem die Meinungen von Positi-
visten und Antipositivisten, Demokraten und Antidemokraten in Weimar be-
sonders auseinander gingen und der im Fokus der Staatsrechtsdebatte stand.

Volk, Staat, Verfassung

Im dritten Teil ihres Werks, „Demokratische Verfassungstheorie in der Weima-
rer Republik“, versucht die Verfasserin eine nicht ganz deutlich werdende Syn-
these der beiden vorangegangenen Teile. Im Kapitel über den „Vorrang der Ver-
fassung“ geht es zunächst um die Frage, ob dem Volk als pouvoir constituant
gegenüber den repräsentativen Verfassungsorganen, dem pouvoir constitué, Re-
servatrechte zukommen, wie dies Carl Schmitt mit seiner Unterscheidung von
Verfassung und Verfassungsgesetz suggerierte. Eine Trennung zwischen dem
nicht verfassten und dem verfassten Volk wurde aber von den demokratischen
Staatsrechtslehrern abgelehnt, besonders von den Positivisten Anschütz, Thoma
und Kelsen, denn für sie gab es nur das verfasste, organschaftlich handelnde Volk
als Akteur. Preuß wies bereits den Souveränitätsgedanken an sich zurück und
stieß somit nicht zum von Konservativen herausgestellten Problem vor. Einzig
Heller war hier nicht auf gleicher Linie, was von Groh im anschließenden Kapitel
über „Die Verfassung als Konstituante des Staates – Das Prä des Staates oder das
Prä der Verfassung?“ problematisiert wird.
Für Preuß, der den Staat als wesensgleiches Glied in einer Kette von Verbands-
personen sah, die den Kern seiner genossenschaftlichen Theorie ausmachten, gab
es Macht nur in rechtlich zugeteilten Kompetenzen, und für Kelsen war ein Staat
außerhalb der Rechtsordnung schlichthin undenkbar. Bei Anschütz, der im
Grunde den Staat der Verfassung vorgelagert sah, erkennt Groh einen allmähli-
chen Sinneswandel mit dem Übergang vom Kaiserreich zur Republik. Sein
Etatismus habe sich von einem rechtsstaatlichen zu einem verfassungsrechtlichen
Verständnis fortentwickelt und sei damit zu einem modernen Verständnis der
Verfassung als Konstituante des Staates und einer rechtlichen Grundordnung des
Politischen gelangt (505). Wie Anschütz sah auch Thoma ein Prä des Staates, und
Groh macht bei ihm eine „gewisse Wankelmütigkeit“ bei der Bestimmung des
Verhältnisses von Staat und Verfassung aus.
Obwohl Heller die Verfassung als Grundordnung von Staat und Gesellschaft
deklarierte, sieht die Autorin bei ihm die steuernde und motivierende Kraft der
Verfassung als zu kurz gekommen. Die normative Kraft der Verfassung werde
bei ihm in dem Augenblick aufgekündigt, in dem sie für die anderen demokra-
tischen Staatsrechtler am Notwendigsten werde, nämlich im Ausnahmezustand
(519 f.). Diesbezüglich stehe Heller Schmitt sehr nahe, auch wenn er nicht auf
dessen Feindbegriff rekurriere. Hinter Hellers Souveränitätsbegriff verberge sich
„im Grunde die Legitimierung einer weder metajuristisch noch positiv-rechtlich
gebundenen oder juristisch kontrollierten normativen Kraft des Faktischen“
(525 f.). Indem Heller quasi jedem Repräsentativorgan des Volkes im Ausnah-
mezustand die Souveränität zuspricht, sofern es diese Souveränität nur aktuali-
sieren kann (529), trennt ihn – so möchte man in Fortführung der Gedanken der

3.

452

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2013-4-442 - am 18.01.2026, 09:31:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2013-4-442
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Verfasserin bemerken – nichts mehr wirklich von Schmitt, für den Souverän der-
jenige ist, der über den Ausnahmezustand entscheidet.10

Im abschließenden Kapitel des dritten Teils widmet sich Groh der Frage, wie sich
die demokratischen Staatsrechtslehrer die „Gewähr der Verfassung“ vorstellten,
oder anders ausgedrückt, wie sie zum richterlichen Prüfungsrecht und zur Ver-
fassungsgerichtsbarkeit standen. Anfangs waren dabei alle Vertreter geschlossen
gegen das richterliche Prüfungsrecht, weil sie eine Beschneidung der Kompeten-
zen des Gesetzgebers zugunsten der Justiz fürchteten (552). Heller insbesondere
trieb die Furcht um den sozialen Rechtsstaat zur Ablehnung des Prüfungsrechts.
Die Autorin weist aber auch auf Kelsens Bemerkung in seinem Wiener Staats-
rechtslehrerreferat von 1928 über die Staatsgerichtsbarkeit hin, dass eine Verfas-
sung ohne die Möglichkeit, verfassungswidrige Akte zu vernichten, keine wirk-
liche Rechtsverbindlichkeit besitze (564 f. Anm. 63), und wagt die These, dass
die Einrichtung einer Verfassungsgerichtsbarkeit prinzipiell im Sinne der Posi-
tivisten und Preuß’ war (577).
Die trotz erwähnter kleinerer Kritikpunkte sehr gründliche und innovative Ar-
beit Grohs hat leider ein entscheidendes Manko, und das ist der komplizierte,
bisweilen fast gekünstelte Sprachstil der Verfasserin. Überlange Sätze mit sub-
stantivischer Konstruktion, ein oft merkwürdiger Satzbau mit eigenwilliger Prä-
positions- und Konjunktionswahl, reihenweise Inversionen (siehe nur 409 f.),
unvollständige, prädikatslose Sätze, dies gepaart mit überflüssigen „neudeut-
schen“ Anglizismen, lassen nicht gerade Lesevergnügen aufkommen. Das ist
schade, denn inhaltlich hätte die Arbeit Leser verdient.

Die heutige Bedeutung der Weimarer Staatsrechtslehre

Positivismus

Auf einer Münsteraner Konferenz vom Herbst 2010 ging es schließlich um die
Gretchen-Frage, ob die Weimarer Staatsrechtslehre noch eine aktuelle Relevanz
hat. Kathrin Groh greift in ihrem Beitrag das Thema ihrer Habilitationsschrift
auf und untersucht die Bedeutung der „Großen Fünf“ für die bundesdeutsche
Verfassungstheorie. Lohnenswert scheint ihr der Blick auf Weimar im Hinblick
auf das Verhältnis von Staat und Verfassungsrecht und auf die Methodenwahl bei
der Verfassungsauslegung. Was ersteren Punkt angehe, dürfe sich eine normative
Verfassungstheorie nicht dem Diktat der Wirklichkeit unterwerfen (18). Beim
Bundesverfassungsgericht sieht die Autorin aber Beispiele, wie der Staat Vorrang
vor dem Verfassungsrecht gewinnt, so etwa beim Prinzip der streitbaren Demo-
kratie oder den Staatsfunktionsvorbehalten (19). Was die Verfassungsauslegung
betrifft, ist für Groh immer noch der gemäßigte Positivismus eines Richard Tho-
ma mit seinem Einschluss der teleologischen Methode aktuell. Häberles Verfas-
sungslehre als Kulturwissenschaft scheine dagegen an Hermann Heller anzu-
knüpfen und begebe sich damit in die Gefahr des Normativitätsverlusts.
Der Erfurter Privatdozent Stephan Meyer setzt sich mit dem „Parlamentsgesetz
als höchtstrangige(m) Befehl“ auseinander, einer bereits in Weimar geführten und
weiter aktuellen rechtstheoretischen Debatte. Sein Beitrag ist im Grunde eine
Erörterung der Frage: Warum gilt eine Rechtsordnung? Hans Kelsen hatte dieser
für ihn unbeantwortbaren Frage durch den Rückgriff auf eine fiktive Grundnorm
zu entgehen versucht. Meyer erörtert die verschiedenen Lösungsansätze, kommt

IV.

1.

10 Schmitt, Politische Theologie, 5. Auflage, Berlin 1990, S. 11.

453

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2013-4-442 - am 18.01.2026, 09:31:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2013-4-442
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


am Ende aber auch nicht weiter als Kelsen. Es blieben Legitimitätsglauben,
Rechtsbefolgung aus Gewohnheit oder Alternativlosigkeit oder wegen der An-
drohung von Sanktionen, die als Grundlage der Gültigkeit des Rechtsbefehls
herhalten müssten (185).
Gegenstand der Erörterungen des Privatdozenten Heiko Sauer ist die Frage,
welchen Einfluss der Weimarer Methoden- und Richtungsstreit auf die gegen-
wärtige Debatte um Europäisierung und Internationalisierung des öffentlichen
Rechts hat, dies insbesondere bezogen auf das Lissabon-Urteil des Bundesver-
fassungsgerichts. Ein zentraler Streitpunkt in Weimar war für Sauer der um das
Wesen des Staates. Im Lissabon-Urteil, in dem gewissermaßen ein subjektives
Recht auf Staatlichkeit hergeleitet wurde, sieht der Verfasser ein Wiederaufleben
der Weimarer Debatte, denn Staatlichkeit wurde hier zum Prüfstein der Ände-
rung der europäischen Vertragsgrundlagen (251). Die zentrale Rolle des Staates
habe sich unter dem Grundgesetz auf Grund des Einflusses der Smend- und
Schmitt-Schulen gehalten. Heute gehe es um die Frage, ob die deutsche Staats-
zentriertheit der aktuellen Europäisierung und Internationalisierung noch ange-
messen sei. Was der Verfasser besonders bemängelt, ist, dass wie in Weimar Fra-
gen der Staatstheorie mit solchen des geltenden Verfassungsrechts, besonders
auch vom Bundesverfassungsgericht, vermischt werden. Er fordert daher eine
Offenlegung, worüber diskutiert wird, auch um zu verhindern, dass erneut Ver-
fassungsrecht durch Staatstheorie „überspielt“ wird. Die geltende Verfassung
müsse ernster genommen werden. Es sei angesichts der Herausforderungen der
überstaatlichen Integration an der Zeit, „die Nabelschnur zum Weimarer Me-
thoden- und Richtungsstreit endgültig zu kappen“. Das bedeute aber nicht, dass
man sich dieser Tradition nicht bewusst sein solle, denn nur, wenn man die Tra-
ditionslinien aufdecke, könne man sich von ihnen lösen (259 f.).

Smends Integrationslehre

Nele Matz-Lück, Professorin in Kiel, befasst sich mit der Frage, inwieweit die
Smendsche Integrationslehre im europäischen Einigungsprozess nutzbar ge-
macht werden kann. Im Gegensatz zum Schmittschen Verständnis bedürfe es bei
Smend zur Integration zwar keiner über das Bekenntnis des Einzelnen zur ver-
fassten Gemeinschaft hinausgehenden Homogenität. Dennoch ist Smends Dik-
tion für Matz-Lück zu unverständlich, um sie auf den europäischen Einigungs-
prozess anzuwenden. Die Autorin vermag Smends Lehre auf die moderne Si-
tuation auch deshalb nur sehr zögerlich anzuwenden, weil für sie mit der vagen
Beschreibung des Integrationsprozesses dogmatisch und legitimatorisch nichts
zu gewinnen ist. Was im Weimarer nationalen Kontext noch eine gewisse Be-
rechtigung hatte, die Integration durch Vereinheitlichung, ist in einem Europa,
in dem die Integration trotz Beibehaltung von Heterogenität bewerkstelligt wer-
den soll, kaum anwendbar. Matz-Lück spricht von einer „oberflächlichen Plau-
sibilität“ der Integrationslehre (56). Man könnte auch sagen, dass, nur weil Smend
von Integration spricht, dies noch lange nichts mit Integration in jedem Kontext
zu tun haben muss. Vielleicht sollte man offener als Matz-Lück sogar sagen, dass
nach Wegziehen des sie umgebenden sprachlich-dialektischen Schleiers die In-
tegrationslehre - zumindest oder erst recht im europäischen Kontext - ohnehin
da steht, wie der Kaiser ohne Kleider.
In seinem Beitrag „Rechtswissenschaft für Igel bei Smend und Dworkin“ ver-
gleicht der Freiburger Mathias Hong Smends „Verfassung und Verfassungs-
recht“ mit dem letzten Werk des – zwischenzeitlich verstorbenen – amerikani-
schen Rechtsphilosophen Ronald Dworkin, wobei er ohne Berücksichtigung von

2.

454

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2013-4-442 - am 18.01.2026, 09:31:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2013-4-442
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sekundärliteratur und nur durch Eigenlektüre von Smends Hauptwerk von 1928,
„Verfassung und Verfassungsrecht“, nicht nur Smend in die Nähe von Fraenkels
Pluralismus bringt (68) und die Smend vorgeworfene fehlende Normtreue an
Hand eines Nebensatzes in Verfassung und Verfassungsrecht entkräftet sieht
(70). Nein, er vermag auch „tiefgreifende(n) Gemeinsamkeiten“ mit dem ameri-
kanischen Rechtsphilosophen darin zu sehen, dass bei beiden „kulturelle Phä-
nomene aus der Teilnehmerperspektive als wertbezogene Praktiken“ gedeutet
würden. Sowohl bei Smend wie bei Dworkin bleibe indes „der demokratische
Wert der autoritativen Positivierung des Rechts unterbelichtet“, ihr holistisches
Prinzip bedürfe daher „jedenfalls unter dem Grundgesetz einer positivistischen
Wendung“ (94). Das bedeute, dass bei einer hinreichend demokratisch legiti-
mierten Verfassung der subjektive Wille des Gesetzgebers zunächst Vorrang bei
der Auslegung genieße. Die „methodenleitenden moralischen Grundsätze“, wie
etwa das Verständnis von Menschenwürde und Demokratie, blieben aber hinter
den interpretativen Fragen stets präsent (96). Hongs wohl recht übertriebenes
Fazit: Smends Lehre sei nach wie vor „hochaktuell“, etwa so aktuell wie die Ideen
von 1789 (97).

Leibholz

Johannes Saurer, inzwischen Professor in Bielefeld, geht den Weimarer Einflüs-
sen auf das Grundgesetz hinsichtlich des allgemeinen Gleichheitssatzes nach. Die
in Weimar neue Lehre, den Gleichheitssatz als Willkürverbot zu interpretieren
und den Gesetzgeber an diese Grundrechtsnorm zu binden, erfuhr seinerzeit
durch Gerhard Leibholz’ Dissertation,11 die von seinem Lehrer Heinrich Triepel
inspiriert12 und betreut war, zunehmende Akzeptanz. Stand der Gleichheitssatz
noch in Weimar im Mittelpunkt der Staatsrechtsdebatte und des Methodenstreits,
wurden die damaligen Hauptstreitpunkte, nämlich die Bindung des Gesetzgebers
an das Grundrecht und das richterliche Prüfungsrecht durch das Grundgesetz
(Art. 1 Abs. 3 GG; Schaffung des Bundesverfassungsgerichts) einer Entscheidung
zugeführt. Hong zeigt auf, dass aber auch Leibholz’ Willkürformel mit dem
Südweststaats-Urteil des Zweiten Senats des Bundesverfassungsgerichts13 zu
einem frühen Zeitpunkt zur herrschenden Doktrin und erst viel später durch die
sog. „neue Formel“ von 198014 leicht modifiziert wurde. Auf diese Weise habe
Leibholz in besonders effektiver Weise seine Weimarer Vorstellungen in die
Entwicklung der Gleichheitsdogmatik unter dem Grundgesetz eingebracht
(113). Das ist richtig. Darüber hinaus von Interesse ist aber, dass Leibholz nicht
einmal Berichterstatter in diesem Verfahren war und dass der Rückgriff auf die
Willkürformel als Auslegungsprinzip des Gleichheitssatzes im Südweststaatsur-
teil eigentlich völlig unnötig war. Mittlerweile, so der Autor, wirkt sich aber auf
die Gleichheitssatzinterpretation nicht nur die Weimarer Geschichte aus, son-
dern auch die Einflüsse der europäischen Gerichtshöfe haben ihre Rückwirkun-
gen.
Der am Max-Planck-Institut in Bonn forschende Emanuel V. Towfigh liefert
einen Beitrag mit einem neuen, nämlich aus der Neuen Politischen Ökonomie
kommenden Ansatz zur Untersuchung der demokratischen Repräsentation im
Parteienstaat. Sein Ausgangspunkt ist die von Gerhard Leibholz in Weimar ent-

3.

11 Leibholz, Die Gleichheit vor dem Gesetz, Berlin 1925.
12 Triepel, Goldbilanzenverordnung und Vorzugsaktien, Berlin 1924.
13 BVerfGE 1, 14 (52) (1951).
14 Siehe dazu Wiegandt, Norm und Wirklichkeit, Baden-Baden 1995, S. 148 f. Anm. 41.

455

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2013-4-442 - am 18.01.2026, 09:31:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2013-4-442
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


worfene und nach dem Kriege etwas weiter entwickelte15 sog. „Parteienstaats-
theorie“. Bereits die Darstellung der Leibholzschen Ideen lässt den Rezensenten,
Verfasser der einzigen Monografie über Leibholz,16 aber stutzen. Bei seinen For-
schungen ist dem Autor nämlich recht wenig und kaum originäre Sekundärlite-
ratur über den Weg gelaufen. Da nimmt es nicht Wunder, wenn die Leibholzsche
Theorie sehr holzschnittartig präsentiert wird. Richtig ist, dass Leibholz den
Niedergang des Repräsentationsgedankens im Zeitalter des Parteienstaates dia-
gnostizierte, den Abgeordneten nicht mehr als freien Repräsentanten des Volkes,
sondern als Exponenten seiner Partei ansah und dass er die Wahl nicht mehr als
repräsentativen, sondern als plebiszitären Akt wertete, bei dem der im Volk vor-
handene Parteienproporz ermittelt wird. Einiges, was der Autor sonst sagt, ist
wenig differenziert oder gar falsch, so etwa, dass Leibholz von einem ständigen
Plebiszit ausgegangen sei oder den nicht in Parteien Organisierten politische
Rechte abgesprochen hätte17 (214). Einige Irrtümer Towfighs scheinen mir da-
rauf zu beruhen, dass er Leibholz’ Idealtypenbildung als dogmatische Schlüsse
missversteht. Zuzustimmen ist dem Autor allerdings, dass Leibholz nicht als
Antidemokrat oder als besonderer Parteienfreund oder -gegner gesehen werden
sollte, sondern als jemand, der angesichts der empirischen Feststellbarkeit, dass
der Repräsentationsgedanke nicht (mehr) wirksam sei, nach einem Weg suchte,
„dem Problem der demokratischen Legitimation im Massenstaat Herr zu wer-
den“ (215).
Towfigh bricht in gewisser Weise eine Lanze für Leibholz, indem er z.B. Konrad
Hesses Versuch, Repräsentativ- und Parteienstaat in eine Synthese zu bringen,
selbst bei „oberflächliche[m] Blick“ als „unwirkliches Klischee“ bezeichnet
(218). Die Leibholzschen Überlegungen seien vielmehr von imposanter Aktua-
lität, da es heute eindeutig die Parteien und nicht etwa unabhängige, dem Ge-
meinwohl verpflichtete Abgeordnete seien, die die parlamentarische Demokratie
dominierten (219). Der Autor macht sich anschließend daran, das Problem der
repräsentativen Legitimität an Hand des Instrumentariums der „Neuen Politi-
schen Ökonomie“ zu untersuchen. Letztlich will und wird er nachweisen, dass
es einen das Volk als Gesamtheit repräsentierenden Gemeinwillen, der aus den
Wahlen hervorgeht, nicht gibt. Indes hatte keiner der genannten Autoren dies
wirklich behauptet. Selbst Leibholz hatte bei seinem Ansatz nur von einer „Iden-
tifizierung“ – und nicht Identität – des Parteienmehrheitswillens mit dem des
Volkes gesprochen. Auch Towfighs ökonomischer Untersuchungsmethode
müssen Vorbehalte entgegengebracht werden. Wenn der Wähler als homo oeco-
nomicus gesehen wird, der seinen persönlichen Nutzen verfolgt, und der
„Archetyp des Politikers“ als jemand, der seinen persönlichen Nutzen dadurch
verfolgt, dass er in erster Linie die Zahl der Wählerstimmen maximiert (223), so
scheint mir dies eine Simplifizierung der Wirklichkeit. Towfigh unterliegt einem
der grundsätzlichen Irrtümer der besonders im anglo-amerikanischen Raum ver-
breiteten Anwendung ökonomischen Denkens. Anstatt ökonomische Theorien
als Hilfsmittel zu verwenden, um die Politikwissenschaft (und Rechtwissen-
schaft) zu ergänzen und deren Thesen zu überprüfen, werden sie als Stein der
Weisen genommen. Wenn man wie der Verfasser vorgeht, kann man im Prinzip

15 Leibholz, Das Wesen der Repräsentation unter Berücksichtigung der Repräsentativverfassung, Berlin
und Leipzig 1929; 3. Auflage unter dem Titel „Das Wesen der Repräsentation und der Gestaltwandel
der Demokratie im 20. Jahrhundert“, Berlin 1966.

16 Siehe oben Fn. 14.
17 Leibholz sprach nur davon, dass, wenn sich die Massen nicht aktiv am Parteileben beteiligten, sie das

Recht verwirkt hätten, „sich über den beherrschenden Einfluß der Parteibürokratie zu beklagen“, siehe
Leibholz, Strukturprobleme der modernen Demokratie, 3. Auflage, Karlsruhe 1967, S. 35 (Wiederab-
druck des VVDStRL-Beitrags von 1931).

456

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2013-4-442 - am 18.01.2026, 09:31:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2013-4-442
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nahezu alles beweisen oder widerlegen. Man braucht nur bei seiner Untersu-
chung – ganz unempirisch – das in die Basisannahme hineinzulegen, was man
benötigt, um zu dem gewünschten Ergebnis zu gelangen.

Praktische Probleme

Der Beitrag der Juniorprofessorin an der Berliner Humboldt-Universität, Anna-
Bettina Kaiser, befasst sich mit einer Gegenüberstellung der Behandlung des
Art. 48 der WRV in der (Weimarer) Staatsrechtslehrervereinigung und auf dem
Juristentag 1924. Als aktuellen Aspekt führt die Autorin dabei einen Vergleich
zwischen Art. 48 WRV und Art. 122 Abs. 2 AEUV, der als Grundlage der Hilfs-
maßnahmen für Griechenland diente, an. Beide Vorschriften wurden trotz offe-
ner Formulierung ursprünglich nicht als auf wirtschaftliche Lagen anwendbar
angesehen. Die Wissenschaft sah in beiden Fällen das Problem, nahm die erwei-
terte Auslegung durch die Exekutive aber aus Gründen des Krisenmanagements
hin (140 f.). Damit, so sollte man entgegnen, endet aber auch schon die Parallelität,
denn dem Ausufern der Krisenbefugnis sowie dem Umfang der Kompetenz sind
im europäischen Kontext enge Grenzen gesetzt, zumal die Kompetenz ja ohnehin
nicht einem Diktator, sondern einem in vieler Hinsicht checks and balances un-
terliegenden Gremium übertragen ist.
Sebastian Graf von Kielsmansegg schreibt über die in Weimar „nicht geführte
Debatte“ über das besondere Gewaltverhältnis und zeigt dabei auf, wie dieses in
Weimar wegen personeller Kontinuität der Weimarer Staatslehrer und der kur-
zen Dauer der Republik überhaupt nicht als blinder Fleck der Grundrechts- und
Gesetzesvorbehaltsdoktrin problematisiert wurde, aber auch, weil dogmatische
Figuren ein Eigenleben zu entwickeln vermöchten und abgelöst von ihrer argu-
mentativen Basis zu einem „formelhaften Lehrsatz“ erstarren könnten. Schließ-
lich war es, so der Autor, auch nicht der verfassungstextliche Umbruch, der zur
Verwerfung des Instituts in der Bundesrepublik führte, sondern ein sich in den
1960er-Jahren wandelndes Freiheits-, Staats- und Verfassungsverständnis von
Lehre und Rechtsprechung. Kielmannsegg zeigt damit, dass – wünschenswerte
– Verfassungsentwicklung eben nicht nur den Handlungen des Gesetz- oder
Verfassungsgesetzgebers entspringt, ein Gesichtspunkt, der einem strengen Po-
sitivismus durchaus entgegengehalten werden könnte.
Die Münchener Öffentlichrechtlerin Antje von Ungern-Sternberg, Mitheraus-
geberin des Bandes, widmet sich der Weimarer Suche nach dem richtigen Wahl-
system. Das durch die WRV eingeführte Verhältniswahlrecht war damals, wenn-
gleich im europäischen Trend, eine Neuerung. Die Autorin weist darauf hin, dass
sich die Weimarer Rechtswissenschaft ausgiebig insbesondere mit dem Prinzip
der Wahlrechtsgleichheit befasste, dabei herausarbeitete, dass diese sowohl glei-
chen Zähl- wie gleichen Erfolgswert einschließe und sich sogar auf die Kandi-
datenaufstellung erstrecke. Auch die Frage der Unmittelbarkeit der Wahl im
Parteienstaat sei geklärt worden, so dass auch heute noch der Grundsatz gelte,
dass die Partei nach der Wahl keinen Einfluss mehr auf die Listenzusammenset-
zung nehmen dürfe. Bereits 1930 habe der Staatsgerichtshof des Reiches aber
auch entschieden, dass aus zwingenden staatspolitischen Gründen wie der Ar-
beitsfähigkeit des Parlaments an der strikten Wahlrechtsgleichheit Abstriche ge-
macht werden könnten. Trotz des negativen Images des Weimarer Wahlrechts
habe die Weimarer Staatsrechtslehre vieles entwickelt, was weiter Gültigkeit be-
sitze und bei künftigen Wahlreformdiskussionen Beachtung finden sollte (210).
Der Münsteraner Ulrich Jan Schröder, anderer Mitherausgeber des Bandes, be-
leuchtet die Interdisziplinarität in Weimar und heute. Er zeigt solche Ansätze

4.

457

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2013-4-442 - am 18.01.2026, 09:31:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2013-4-442
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


besonders bei Vertretern der sog. „geisteswissenschaftlichen Methode“ auf, zum
Beispiel bei Heller, der die im geschriebenen Verfassungsrecht vorhandenen Lü-
cken durch Rückgriff auf die Wirklichkeit des Staates und mit politisch-histo-
rischen Erwägungen füllen wollte (273). Eine ähnliche Herangehensweise habe
auch Smend gekennzeichnet. Schröder weist darauf hin, dass die Anhänger der
geisteswissenschaftlichen Richtung vielfach auf Autoren aus anderen Fachgebie-
ten rekurrierten. Das stimmt zwar, aber wenn man genauer hinschaut, muss man
zweifeln, wie tiefgründig dieses Rekurrieren denn wirklich war. Leibholz zum
Beispiel bescheinigt der Verfasser eine besonders „dichte“ Belegung seiner „Ge-
währsmänner“: Husserl, Hartmann, Litt und Scheler (284 f.). Allerdings ist nur
die Liste der aufgeführten Namen dicht, die Herleitung der eigenen Theorie aus
den Ideen der Genannten nicht wirklich dicht nachgewiesen. Eher hat es den
Anschein, dass durch die Nennung von Namen Wissenschaftlichkeit vorgegeben
werden soll. Der Autor stellt insoweit ganz richtig fest, dass viele der Weimarer
methodischen Positionen „einem anspruchsvollen Begriff von Interdisziplinari-
tät“ wohl nicht genügten (305). Was Interdisziplinarität heute angehe, so werde
sie zum Teil glatt bestritten und es werde behauptet, dass Auslegungsergebnisse
intuitiv gefunden und nur anschließend wissenschaftlich zu begründen versucht
würden (302 f.). Dem hält der Autor entgegen, dass man die Methode nicht mit
dem Gegenstand der Wissenschaft verwechseln dürfe, dass die Rechtswissen-
schaft nicht um rechtspolitische Erwägungen herumkomme und dass Hilfswis-
senschaften wie etwa die Linguistik eine wichtige Kontrollinstanz der Jurispru-
denz darstellten (303).
Der abschließende Beitrag des am Max-Planck-Institut für europäische Rechts-
geschichte in Frankfurt tätigen Peter Collin nimmt ein verwaltungsrechtliches
Thema ins Visier, nämlich verwaltungsrechtliche Reformen und Reformdiskus-
sionen. In Weimar ging es dabei u.a. um die Privatisierung und – teilweise im
Verbund – die effiziente Gestaltung der Verwaltung. Heute drehe sich die Dis-
kussion wieder um Privatisierung und Deregulierung und um Rationalisierung
(332). Lehren aus Weimar ließen sich bei nur ähnlicher Problemlage aber dennoch
nicht ableiten. Vielmehr müsse immer wieder neu entschieden werden, wie mit
den vielschichtigen Problemen umzugehen sei (341).

Was bleibt zu tun bei der Aufarbeitung der Weimarer Staatsrechtslehre?

Haben die behandelten Bände nun deutlich werden lassen, ob und wenn ja, war-
um die Beschäftigung mit der Weimarer Staatsrechtslehre heute noch ergiebig
ist? Der erste Band, der den Gang der Debatte darstellen wollte, hat leider sein
selbstgestecktes Ziel nicht erreicht. Trotz einiger interessanter Beiträge ist er ins-
gesamt nicht sehr sorgfältig konzipiert und liefert keinen auch nur halbwegs er-
schöpfenden Überblick über die Weimarer Debatte. Während viele Marginalien
zu ausführlich und Schmitt und Kelsen gleich in mehreren Beiträgen behandelt
werden, gibt es keine Beiträge über Heller, Triepel, Preuß oder auch Leibholz
und Holstein. Anschütz und Thoma sind bestenfalls angerissen, und hinsichtlich
Kaufmanns erfährt man nur von dessen Vor-Weimarer Schriften. Dabei wäre bei
der Fülle der Darstellungen über die Weimarer Staatsrechtslehre für ein die De-
batten, Themen und Personen komprimiert, aber doch ausführlich genug dar-
stellendes und analysierendes Werk wohl noch Bedarf. Vielleicht bleibt dies ja
ein Projekt, dem sich in näherer Zukunft ein Autor in fruchtbarerer Form an-
nehmen will als im Gangl-Band geschehen.

V.

458

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2013-4-442 - am 18.01.2026, 09:31:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2013-4-442
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Groh hat durch ihr Buch eine gewisse historische Lücke gefüllt, indem sie den
demokratischen Gegenentwurf gegen die vorwiegend konservative Staatsrechts-
lehre in Weimar – jedenfalls auf die Großen Fünf bezogen – detailliert dargestellt
hat. Vielleicht ist aber auch ihr Projekt noch nicht ganz beendet, denn es wäre
zum Einen vorstellbar, den Kreis der demokratischen Gedankenträger noch et-
was zu erweitern, und zum Anderen wäre es vielleicht sinnvoll, dem Schwarz-
Weiß-Denken etwas mehr zu entrinnen, indem man aufzeigte, dass die Tren-
nungslinie zwischen Demokraten und Nicht-Demokraten weit weniger scharf
war, als man annehmen könnte. Auch die Problematik des Übergangs von einer
autoritären zu einer demokratischen Staatsform scheint insgesamt noch nicht
vollständig erhellt zu sein.
Die vielleicht wichtigste Frage, die im Münsteraner Tagungsband behandelt wur-
de, ist die, ob die Beschäftigung mit der Weimarer Staatsrechtslehre über den rein
geschichtlichen Aspekt hinaus noch Lehren für die Gegenwart zu liefern in der
Lage ist. Der Band hat gezeigt, dass die Herstellung eines Gegenwartsbezugs
mitunter recht schwierig ist. Einige Autoren mussten sich ihn gewissermaßen aus
den Fingern saugen. Der Verweis auf Weimar ist oft lediglich eine Referenz ge-
genüber Klassikern und hat keine unmittelbare Bedeutung für die Gegenwarts-
probleme. So ist etwa mit Smends Integrationsbegriff nicht bereits deshalb etwas
anzufangen, weil das Wort Integration in anderem Zusammenhang, etwa der eu-
ropäischen Integration, wieder auftaucht. Bei einigen praktischen Problemen
wird man dagegen durchaus an einige Weimarer Ansätze anknüpfen können.
Aber auch einige größere Fragen sind seit Weimar nicht endgültig gelöst worden
oder verlangen nach einer Revision. Das Verhältnis zwischen Staat und Verfas-
sung ist gerade im deutschen Kontext ein fortwährendes Diskussionsobjekt, bei
dem ein Blick auf Weimar hilfreich ist, aber auch Fragen staatlicher Legitimation
und Entscheidungsfindung sind bei Weitem nicht ausdiskutiert und können mit
Blick auf die Weimarer Staatslehre besser auf den Punkt gebracht werden. Den-
noch sollte Vorsicht geboten sein, denn die Relevanz von historischen Debatten
hat Grenzen und sollte innovative Denkansätze nicht überlagern.

459

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2013-4-442 - am 18.01.2026, 09:31:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2013-4-442
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

