+»ZURUCK ZU DEN SACHEN!*
RELIGIONSWISSENSCHAFT VOR DEM OBJEKT

Zur Einleitung
PETER J. BRAUNLEIN

Setzt man Religionswissenschaft und die materielle Seite von Religion,
oder besser materialisierte Religion mit einander ins Verhiltnis, so fillt
auf den ersten Blick eine Leerstelle auf.

Sichtbares, Irdisches, Vergingliches, von Menschenhand Gemachtes
fallt nicht in den traditionellen Zustindigkeitsbereich dieser Wissen-
schaft. Religionswissenschaftler richteten ihre Blicke zunédchst und be-
vorzugt nach Innen oder himmelwirts. Gesucht wurde Jenseitiges,
schwer Fassbares mit der Geschmacksrichtung ,heilig‘. Religionsphi-
nomenologen begaben sich mit diesem Ansinnen, wie einst die Ritter
von der Tafelrunde, auf den Weg ins Ungewisse, Irrungen und Wirrun-
gen eingeschlossen. Diese Suche fiihrte jedoch nicht durch dichte Wil-
der, liebliche Auen und schroffe Gebirge, sondern durch endlose Regal-
reihen von Spezialbibliotheken. StieBen dann solche Schreibtisch-
Soteriologen (Gladigow 2000) bei ihren Leseabenteuern auf Dinge, die
irgendwie machtgeladen zu vibrieren schienen, wurden sie aufgespief3t
und im Zettelkasten ,,Heilige Gegenstinde* deponiert. In den ebenso
dickleibigen wie ermiidend zu lesenden Katalogen, in denen die
Fundstiicke dieser letztendlich vergeblichen Grals-Suche verzeichnet
sind, sto3t man auf merkwiirdige Lagerlisten.

Das ,,0Objekt der Religion®, das macht Gerardus van der Leeuw von
vorneherein klar, ist Gott, der dem Menschen als ,,das Andere* begegnet.
Bereits der Primitiven erfihrt dieses ,,Andere*, denn dem ,,Primitiven ist
das Ding ,Trédger einer Macht* erkldrt der Autor und ,,jedes Ding kann
Machttriger sein“. Auf den knapp acht (von 798) Seiten, denen van der
Leeuw solchen Dingen widmet, werden dann ausgewihlte Exotica (aus
Afrika und der fernen Siidsee) ausgebreitet, die unter den Stichworten
Mana, Fetisch, Totem, Amulett verzettelt sind (van der Leeuw 1970, 19-
27).

- 8m 14.02.2026, 22:11:47. =


https://doi.org/10.14361/9783839402252-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PETER J. BRAUNLEIN

Unter der Rubrik ,Heilige Gegenstinde™ sortiert ein Friedrich Heiler
eigenwillig Erde, Wasser, Feuer, Blitz, Donner, Wind, Sonne, Mond und
Sterne, ja sogar die ,,Natur als Ganzes®. Nur scheinbar konkreter ist sei-
ne Abteilung der ,von Menschenhand gefertigten Gegenstinde*:
Schwirrholz, Fetisch, Waffen, Hammer, Stab, Fahne, Spiegel, Schei-
be/Rad, Ring, Darstellung der Geschlechtsteile, Kreuz, Hakenkreuz,
Gotterbild-Bildlosigkeit, Eucharistiekult, Heiliges Kleid, Heilige Farbe
(Heiler 1961). Andere Autoren, die dem Wesen der Religion nachzuspii-
ren bemiiht waren, ignorierten entweder ,,das Ding* vollstdndig (so Wi-
dengren 1969, Lanczkowski 1978), oder legten ein dhnliches Zettelkas-
tensystem wie van der Leeuw und Heiler an.'

,,Das Heilige* — gegenstandslos

Nie war es das materielle Objekt, das interessierte, sondern stets der dar-
an haftende Heiligenschein. Es waren die ,letzten Dinge* (Andrae
1940), nicht die konkreten Dinge, fiir die die Religionswissenschaft Zu-
standigkeit beanspruchte. Kein Religionswissenschaftler wollte Gegens-
tdnde in Hianden halten und sie in ihrer Besonderheit erkennen und be-
schreiben. Es sind Mythen, Symbole, Gotterattribute, Liturgien, Etymo-
logien oder eben schlicht ,,Macht®, die bestimmte Gegenstinde auratisch

1 Kurt Goldammer beschreibt anriihrend ,,Heiliges Leben in Ding, Pflanze,

Tier und Mensch*: ,,.Die Dinge sind Substitute fiir Leben: geronnenes,
kristallisiertes Leben steht hinter ihnen als Urprinzip. [...] Es sind alle
moglichen Natur- und Kunstgegenstinde, die der Mensch als beseelte
Dinge empfindet. Zu den Naturgegenstinden gehoren Steine, Mineralien,
Metalle, Holzer.” Neben den ,,Fetischen der Naturvolker , konnen es Ge-
genstidnde verschiedener Art sein, die als Reprisentanten heiligen Lebens
verstanden werden: insbesondere Waffen, ferner Werkzeuge, Hoheits- und
Wiirdezeichen, Textilien, Hausgerite, aber auch Kultgegenstinde, spiter
hin zu den heiligen Biichern und Schriften.” Goldammer 1960, 70.
Bei Gustav Mensching (1959) finden sich im Index immerhin zwei rele-
vante Eintrdge: ,,Gegenstidnde, heilige und ,,Gegenstinde, krafthaltige®.
Einmal sind es die alten Griechen, die wie ,,iiberall sonst in den Friihreli-
gionen, ddmonische Scheu vor numinosen Michten [empfanden], die in
heiligen Gegenstianden verkorpert gedacht wurden®. Zum anderen sind es
die alten Israeliten: ,,Da ist noch die Rede von krafthaltigen Gegenstin-
den, von der Beseeltheit insbesondere des Blutes, da wird uns berichtet
von allerlei vormosaischen Kulten der Baume, Quellen, Gestirnen und
Steine. Auch Spuren eines frithen Totemismus sind noch vorhanden.*
Mensching 1959, 24, 49.

- 8m 14.02.2026, 22:11:47. =


https://doi.org/10.14361/9783839402252-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

,ZURUCK ZU DEN SACHEN!*

aufladen und gleichzeitig entriicken. Hier fiihlten sich jene Religionswis-
senschaftler, die sich selbst als Religionsphinomenologen bezeichneten,
zu Hause und in ihren Studien betrieben sie systematisch die Entmateria-
lisierung der dinglichen Welt.

Abstinenz in Sachen Gegenstindlichkeit gehorte iiber weite Strecken
der Fachgeschichte zu den Eigenarten der akademischen Religionsfor-
schung. Diese Feststellung konnte abgetan werden als modische Ab-
rechnung mit einer ldngst unmodisch gewordenen Richtung innerhalb
des Faches, wire diese unmodische und wissenschaftlich obsolet gewor-
dene Richtung nicht immer noch sehr lebendig.2 Die Religionsphinome-
nologie hatte (und hat) eine beachtliche Ausstrahlung ins Populdre. Ot-
to’s Schrift iiber ,das Heilige* wird immer noch, zumindest auszugswei-
se, im Religionsunterricht gelesen,® und Eliade’s Fantasy-Romane, seine
mehrbindige Ideengeschichte, sein Schamanismus- und Yoga-Buch ste-
hen vermutlich direkt neben Hermann Hesses Siddhartha im Biicherregal
des zeitgenossischen Esoterikers. Zudem begriindet sich besagte Leer-
stelle in Sachen Museum und Religion unmittelbar aus Theorie und Me-
thode der Religionsphidnomenologie. Kompetenz in museologischen
Fragestellungen wurde Religionswissenschaftlern ebenso wenig abver-
langt wie Kunst-Kennerschaft oder Informationen iiber Herstellungs-
techniken, Alter und Gebrauchsweisen von Objekten.4

,Zuriick zu den Sachen®, lautet die Forderung Christoph Auffarths,
der ich mich ohne zu zdgern anschliele. Bevor jedoch die daraus ableit-

2 Die Antwort auf die Frage, warum es keinen Weg zuriick zur Religions-
phénomenologie und zum ,,omindsen Numinosen* (Michaels 2001) gibt,
lasst sich auf jene 10 Punkte reduzieren, die Christoph Auffarth (2001)
formuliert hat. Strukturell angelegt, und nicht zu korrigieren, sind Reduk-
tionismus und Eklektizismus der Religionsphdnomenologie. Damit ver-
bunden ist u.a. die Unméglichkeit iiber den religionsphdnomenologischen
Ansatz die Differenziertheit der Moderne zu erfassen.

3 ... wie ich als Leiter der Religionskundlichen Sammlung in Marburg von
Lehrern bei vielen Fiihrungen erfahre.

4 Rudolf Otto hat 11 Seiten seines umfangreichen Werkes der Kunst-
betrachtung gewidmet. Es handelt sich um seine Gedanken iiber ,,.Das
Leere in der Baukunst des Islam‘ und ,,Das Numinose in buddhistischem
Bildwerk®. Es ist nicht bekannt, und vermutlich kaum rekonstruierbar, wie
Otto die von ihm gegriindete Religionskundliche Sammlung selbst einge-
richtet und unter welchen religionswissenschaftlichen Beziigen er die ge-
sammelten Objekte beschrieben hitte. Die wenigen Seiten iiber Kunst las-
sen vermuten, dass ihn auch hier vor allem eins interessierte: das Numino-
se. Vgl. Otto 1923a, b.

- 8m 14.02.2026, 22:11:47. =


https://doi.org/10.14361/9783839402252-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PETER J. BRAUNLEIN

baren Herausforderungen zu benennen sind, gilt es ,sich der fatalen
Wissenschaftsgeschichte bewusst zu werden und den Gegenstand Reli-
gion der offenen Diskussion zuginglich zu machen® (Auffarth 2001,
236). ,,Zuriick zu den Sachen* heifit damit auch, sich in Erinnerung zu
rufen, dass es Zeiten gab, in denen Religionsforschung als breit angeleg-
tes kulturwissenschaftliches Projekt betrieben wurde.

Religionsforschung war eine ficheriibergreifende Angelegenheit, ehe
sich die Religionswissenschaft zu Beginn des 20. Jahrhunderts als aka-
demische Disziplin etablierte. Befliigelt durch den Historismus erfolgte
die Entdeckung der Religionsgeschichte im Dialog von Sprachwissen-
schaft, Volkerkunde, Psychologie und Volkskunde (Kippenberg 1997).
Geologie und Archiologie zeigten, wie sich iiber Fossilien Vergangen-
heit in der Gegenwart aufspiiren lie. Freigelegte Erdschichten 6ffneten
Horizonte in die Tiefen der Geschichte. Damit war ein neues Erkennt-
nismodell geboren, das sich die Religions- und Kulturforschung schnell
aneignete: In alten Texten und Sprachen lagerten urtiimliche Weltbilder,
die sich mit der etymologischen Methode erschlieBen lieBen, wie Fried-
rich Max Miiller (1823-1900) zu demonstrieren glaubte. Beobachtbare
Brauchtiimer und Sitten, ebenso wie schwer verstdndliche abergldubi-
sche Vorstellungen waren ,,survivals®, Uberbleibsel aus der Kinderstube
der Menschheit, wie Edward Burnett Tylor (1832-1917) zu zeigen ver-
suchte.

Religionsforschung jener Tage war kein Zeitvertreib spleeniger Pri-
vatgelehrter, sondern vollzog sich vor dem Hintergrund eines kollektiv
empfundenen Krisengefiihls. Die durch den industriell-gesellschaftlichen
Fortschritt verbundene Umdeutung alles Uberlieferten weckte bei vielen
Intellektuellen das Bediirfnis nach Sinngebung. In ,survivals® unter-
schiedlichster Art erkannte man archaische Praktiken und Weltbilder, die
sich mit Fortschritt und Zivilisation nicht verrechnen lieBen. Die herge-
brachten und mittlerweile in Frage stehenden Konzeptionen von
Mensch, Natur, Gesellschaft und Geschichte sollten durch diese Quellen
belebt werden. Survivals dienten den Einen als Belege dafiir, wie diinn
die Zivilisationsschicht war, fiir die Anderen waren es dem Untergang
geweihte und daher wertvolle Reste eines einstigen Sinnhorizontes.

Das Graben nach mythischen Wurzeln war verbunden mit der Ver-
heiung einer Erneuerung des Urspriinglichen, ebenso wie mit der Vor-
stellung von kultureller Kontinuitidt. Eine von Sinnentleerung bedrohte
Moderne sah in bestimmten Leitfossilien — ,,Sprachaltertiimer*, Volks-
lieder, Sagen, Mirchen, Mythen, Erntebrduche, abergldubische Vorstel-
lungen und Praktiken — sinnspendende Urspriinge greifbar nahe riicken.

10

- 8m 14.02.2026, 22:11:47. =


https://doi.org/10.14361/9783839402252-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

,ZURUCK ZU DEN SACHEN!*

Das Objekt erlebte vor diesem Hintergrund grofite Wertschitzung
und Zuwendung. Sammelleidenschaft griff um sich. Gesammelt wurden
sprachliche Relikte, von den Grimms ,,poetische Urkunden* genannt,
und eben auch Materielles. Die ErschlieBung schriftlicher Quellen kom-
binierte sich mit der Registrierung, Bewahrung und Ausstellung von
Sachzeugnissen aller Art. Die Entwicklung vieler Geisteswissenschaften,
wie etwa der Sprach- und Literaturgeschichte, der Rechts- und Kunstge-
schichte ist ohne die Sammlungsbewegung des 19. Jahrhunderts nicht
denkbar (Schleier 2003, 338ff.).

Auch Volkskunde und Volkerkunde wurden als akademische Diszip-
linen in Museen, Archivraumen und Depots geboren.

Zur Erinnerung: es ist das Berliner ,Museum fiir deutsche Volks-
trachten und Erzeugnisse des Hausgewerbes‘, das 1889 eroffnet wird
und damit die Volkskunde und ihre Interessen sichtbar macht und insti-
tutionell verankert. Die Griindung der amerikanischen ,Anthropological
Society‘ erfolgte 1879 im Smithsonian Museum in Washington. Der
Ahnherr der deutschen Volkerkunde, Adolf Bastian (1826-1905), reiste
und sammelte bekanntlich gleichermallen besessen. Bereits ein Jahr,
nach dem auf seine Initiative hin das ,Berliner Museum fiir Volkerkun-
de‘ seine Tore offnete (1868), wurde von ihm das Fach Volkerkunde an
der dortigen Universitit gelehrt. Die universitire Volkerkunde hat seit-
her die Museums-Volkerkunde nicht mehr aus dem Blick verloren,5 dhn-
liches gilt fiir Volkskunde, die ihre beachtliche Kompetenz in der Sach-
kulturforschung bis heute weiter entwickelt.

5 Es sei darauf hingewiesen, dass die beriihmte Margaret Mead (1901-1978)
von 1926 bis zu ihrem Tod als Angestellte im Department of Anthropolo-
gy des American Museum of Natural History titig war. Dass ethnologi-
sche Forschungsreisen und Feldaufenthalte hédufig ganz wesentlich auch
dem Sammeln (Beschreiben, Klassifizieren, Vergleichen) von Objekten
dienten, erklért sich auch aus finanziellen Notwendigkeiten. Damit waren
bis nach dem Ersten Weltkrieg die Museen, nicht nur in Deutschland, ,,be-
stimmende Orte fiir das sich zunehmend als professionelle akademische
Disziplin etablierende Fach Volkerkunde®, wie dies Michael Kraus am
Beispiel der deutschen Amazonienforschung herausarbeitet (Kraus 2004,
53). Zum Verhiltnis Museum und Universitét in der deutschen Ethnologie
siche die beiden Binde von Kraus/Miinzel 2000, 2003. Benoit de
L’Estoile (2003) zeigte unldngst, welchen Einfluss die Kolonialausstel-
lung in Paris (1931) fiir die franzosische Fachgeschichte der Ethnologie
und das Musée de I’Homme hatte.

11

- 8m 14.02.2026, 22:11:47. =


https://doi.org/10.14361/9783839402252-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PETER J. BRAUNLEIN

Anfinglich waren die Fichergrenzen durchlissig. Die Kulturge-
schichte der Menschheit war disziplineniiberschreitendes Erkenntnisziel.
Beispielhaft steht hier der sdchsische Kulturhistoriker und Sammler Gus-
tav Klemm (1802-1867), der 1843 eine ,,Fantasie iiber ein Museum fiir
die Culturgeschichte der Menschheit* verfasste und der am Ende seines
Lebens eine viel zu eng gewordene Wohnung mit 16.000 Einzelstiicken
aus allen Kontinenten der Erde, aus dem griechisch-romischen Kultur-
kreis6 sowie aus deutscher Urzeit und Mittelalter zu teilen gezwungen
war.

Wihrend Volkerkundler iiber Objektkombinationen und Formver-
gleiche von Speerspitzen, Trommeln, Beilen, Masken oder Bastkorben
die Kulturgeschichte ganzer Kontinente, und schlielich das Werden und
Vergehen menschlicher Kultur insgesamt nachzeichneten, dienten die
volkskundlichen Sammlungen der historischen Sinnbildung im Eigenen.
Dabei schitzte die volkskundliche Religions- und Realienforschung
durchaus den Vergleich und damit ,.ethnographische Parallelen®, ehe
sich dann die germanisch-deutsche Ursprungssuche durchsetzte und iiber
lange Zeit das Fach beherrschte (Briickner 2001).7

Geistiges und Materielles waren eng aufeinander bezogen. Jacob
Burckhardt, angeriihrt von der Lektiire der frithen Schriften Bastians,
hebt in seinen Weltgeschichtlichen Betrachtungen diesen Bezug ein-
driicklich hervor:

»Man mochte sich eine riesige Geisteslandkarte auf der Basis einer unermess-
lichen Ethnographie denken, welche Materielles und Geistiges zusammen um-
fassen miisste und allen Rassen, Vdlker, Sitten und Religionen im Zusam-
menhang gerecht zu werden strebte” (Burckhardt 1929, 4f., nach Miihlmann
1968, 93).

6 Auf Gustav Klemms Bedeutung als Sammler und Kulturhistoriker wird
neuerdings in Hans Schleiers enzyklopadischer ,Geschichte der deutschen
Kulturgeschichtsschreibung® hingewiesen. Gleichzeitig bietet Schleier
darin eine umfassende Darstellung der Sammlungsbewegung. Vgl. Schlei-
er 2003, 338-398.

7 Zu Beginn des 20. Jahrhunderts gab es mehrere Konzepte fiir Museen der
vergleichenden europidischen Volkskunde. Michael Haberlandt wollte
1906 ein solches in das Germanische Nationalmuseum integrieren, Hoff-
mann-Krayer griff diese Idee auf, und im Basler Volkerkundlichen Muse-
um wurden in der Europa-Abteilung Vergleichssammlungen zur Erschlie-
Bung geritekundlicher Entwicklungsreihen eingerichtet (vgl. Gerndt 1981,
173).

12

- 8m 14.02.2026, 22:11:47. =


https://doi.org/10.14361/9783839402252-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

,ZURUCK ZU DEN SACHEN!*

Ihre Expertise im Umgang mit Objekten machten Volkerkunde wie
Volkskunde akademisch serids. Materialsammlung und -vergleich war,
je nach dem, unmittelbar mit Fortschrittsglaube oder Fortschrittskritik
verbunden. In jedem Falle waren die Objekte in der Vitrine ,,hard facts®,
die kulturgeschichtliche Spekulationen positivistisch untermauerten.

Die Religionswissenschaft hatte nie eine entsprechende Sammellei-
denschaft entwickelt und war daher nie gefordert, sich systematisch mit
Objekten, oder, wenn man so will, mit der ,,objektiven Seite* von Reli-
gion zu befassen.

Was einer ihrer wichtigsten Begriinder, Friedrich Max Miiller, sam-
melte waren ,,Heilige Texte“, bevorzugt aus dem mystischen Osten. Die
von ihm begriindete Reihe ,,Sacred Books of the East* war auf 50 Binde
angelegt. Miiller edierte Texte nicht in einem Museum, sondern in seiner
Eigenschaft als Professor fiir vergleichende Sprachwissenschaft. Als
Miiller 1873 seine ,,Introduction to the Science of Religion* verdffent-
lichte, war er schon ldngst weit iiber Europa hinaus bekannt. Das Interes-
se an einer nicht-theologischen Religionswissenschaft war immens, in-
ternational und bei weitem nicht nur auf Gelehrte beschrinkt.® Miillers
mythologische Ursprungssuche traf offenbar den Nerv weiter Kreise des
Biirgertums, und gleichzeitig veringstigte sie Theologen, die damit den
Eigenbestand bedroht sahen.’ ,»Schon der Name Religionswissenschaft
hat fiir manche Ohren etwas Verletzendes. Eine Vergleichung aller Reli-
gionen der Welt, wobei keine eine bevorzugte Stellung in Anspruch
nehmen kann, gilt bei Vielen als gefihrlich und tadelnswerth”, muss
Miiller erkennen und beharrt umso eigensinniger auf den Vergleich, der

8 Ein Jahr nach der englischen Ausgabe erscheint bereits die deutsche Uber-
setzung unter dem Titel ,Einfiihrung in die Vergleichende Religionswis-
senschaft® (StraBburg 1874). Bei der Einfiihrung handelt es sich um Vor-
lesungen, die Miiller 1870 vorgetragen hatte, und die zunéchst in einer
Wochenzeitschrift abgedruckt worden waren. Vgl. Kippenberg 1997, 82f.

9 Als Miiller in seine ,,Sacred Books“-Reihe auch das Alte und Neue Tes-
tament aufnehmen wollte, wurde dies massiv von kirchlichen Kreisen un-
terlaufen. Die biblischen Schriften auf einem Buchregal ununterschieden
neben hinduistischen, buddhistischen, zoroastrischen, islamischen und
chinesischen Werken zu sehen, wurde als eine Relativierung des Christen-
tums verstanden, die nicht hingenommen werden durfte. Miiller fiirchtete
eine Auseinandersetzung, die seinen Ruf nachhaltig schiadigen konnte und
verzichtete auf die Realisierung seines Vorhabens. Vgl. Klimkeit 1997,
30.

13

- 8m 14.02.2026, 22:11:47. =


https://doi.org/10.14361/9783839402252-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PETER J. BRAUNLEIN

seinen Wert in der Sprachwissenschaft lingst erwiesen hitte und fiir die
Religionswissenschaft fruchtbar zu machen sei (nach Klimkeit 1997,
35).

Die vergleichende Religionswissenschaft entstand somit aus der ver-
gleichenden Philologie. Verglichen wurden dabei nicht die Formen von
Pfeilspitzen oder Tonkriigen unterschiedlicher Kulturen, sondern Gotter-
namen unterschiedlicher Sprachfamilien. Im Vergleich zweier Sprach-
familien, der semitischen und der indo-arischen, identifizierte Miiller
zwei Religionen, wobei er in der arischen die eigene, d.h. die europdi-
sche Ur-Religion zu erkennen glaubt.

Bereits der erste Anlauf, diese neue Wissenschaft des Religionsver-
gleichs als akademisches Fach zu etablieren, rief die Konkurrenz in die
Arena. Anders als in Volks- und Volkerkunde gab es eine solche. Zu-
stindigkeit in allen Fragen kollektiver Sinnstiftung beanspruchte die
Theologie, umso mehr in Zeiten zunehmender eigener Bedeutungslosig-
keit. Religion war aus dieser Perspektive fraglos die Religion des Chris-
tentums, die es als die letztlich iiberlegene zu verteidigen galt. Der Reli-
gionsvergleich, wenn er schon nicht zu vermeiden war, musste diesem
Ziel untergeordnet werden. Just in dem Moment als sich die Religions-
wissenschaft als akademische Disziplin zu etablieren bemiihte, wurde sie
von der Theologie vereinnahmt.

Wissenschaftspolitisch exemplarisch gilt die Berliner Rektoratsrede
des Theologen und Kirchenhistorikers Adolf von Harnack, der im Au-
gust 1901 programmatisch erklérte, weder sollten die theologischen Fa-
kultiten in solche fiir allgemeine Religionsgeschichte umgewandelt wer-
den, noch sei es sinnvoll Lehrstiihle fiir allgemeine Religionsgeschichte
innerhalb der theologischen Fakultiten einzurichten. SchlieBlich, so
Harnack, konne es nicht Aufgabe der Theologie sein, sich selbst zu rela-
tivieren und zudem wiirde das Christentum alle anderen Religionen ,,in
nuce® in sich selbst enthalten (Harnack 1904, Kohl 1988, 251).

Dem Vorschlag von Harnacks, dem Fach Religionsgeschichte in den
philologisch-philosophischen Fakultidten Existenzrecht zu gewdihren,
wurde nur teilweise Folge geleistet. Es entstanden jene Religionsphilo-
logien, die man zeitweise mit Religionswissenschaft ganz allgemein i-
dentifizierte. Innerhalb theologischen Fakultiten wurden die neu be-
griindeten Professuren fiir Religionsgeschichte ,,naturgemaf* mit Theo-
logen besetzt.'” Dies war u.a. auch logische Konsequenz der Tatsache,

10 Bezeichnend ist, dass James George Frazer, der 1904 auf den ersten briti-
schen Lehrstuhl fiir ,Comparative Religion®, angesiedelt in der Theologi-

14

- 8m 14.02.2026, 22:11:47. =


https://doi.org/10.14361/9783839402252-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

,ZURUCK ZU DEN SACHEN!*

dass sich friihzeitig liberale protestantische Theologen, wie etwa Alb-
recht Ritschl (1822-1889) intensiv mit religionswissenschaftlichen The-
men befassten und dariiber Vorlesungen abhielten. Angestrebt wurde
von Ritschl und seinen Schiilern jedoch nicht der Vergleich der Religio-
nen, sondern man wollte den dufleren Einfliissen auf das Entstehen des
Christentums historisch-kritisch nachspiiren.

Der religiose Gegenstand —
,»Vehikel der geistigen Gotteserfahrung?

War im ausgehenden 19. Jahrhundert die Religionsforschung ein weites
wildbewachsenes Feld, in dem sich unbefangen und engagiert Psycholo-
gen, Altertumskundler, Sprachwissenschaftler, Soziologen, Volker- und
Volkskundler tummelten, so dnderten sich die Zustidndigkeiten mit der
zunehmenden akademischen Institutionalisierung der Religionswissen-
schaft innerhalb der theologischen Fakultiten.

Gerade aufgrund des enormen Modernisierungsschubes wurde das
europdische 19. Jahrhundert in Sachen Sinnsuche und Religionsstiftung
zum kreativsten und produktivsten Jahrhundert der Neuzeit {iberhaupt.
Religionsgeschichte war von breitem o6ffentlichem Interesse innerhalb
gebildeter Schichten. Begriffe wie Natur, Mystik, Seele wurden neu be-
setzt. Ritual, Ekstase und Weltablehnung wurden in sinnstiftender Ab-
sicht auf die eigene Gegenwart bezogen. Diskutiert wurde, ob der Glau-
be an Geister oder Begegnungen mit iibernatiirlichen Méchten am An-
fang von Religion stehen wiirden. Gleichzeitig war der Spiritismus nicht
nur europaweite Salon-Mode, sondern auch Testfall fiir den naturwissen-
schaftlichen und philosophischen Materialismus der Zeit. Zudem lie3 er
sich trefflich mit den soeben entdeckten und attraktiven Religionen des
Ostens, Buddhismus und Hinduismus kombinieren. Geisterseher und
Wunderwirker, Apostel und Propheten boten den Heilssuchenden im In-
dustriezeitalter vielfiltige Angebote, die in deutlicher Konkurrenz zu den

schen Fakultit der Universitit Manchester, berufen werden sollte, diese
Berufung ablehnte mit der Begriindung, seine Ansichten ,.iiber Religion
im allgemeinen und das Christentum im besonderen wiirden es ihm
schwer machen, zur Ausbildung von Theologen beizutragen® (Kohl 1988,
242). Die institutionelle Umarmung des Faches Religionsgeschichte durch
die Theologie war, wie in Karl-Heinz Kohl’s wissenschaftsgeschichtli-
chem Abriss nach zu lesen ist, ein Vorgang, der fiir ganz Europa typisch
ist. Die Ausnahme von der Regel stellt Frankreich dar. Vgl. Kohl 1988.

15

- 8m 14.02.2026, 22:11:47. =


https://doi.org/10.14361/9783839402252-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PETER J. BRAUNLEIN

schwichelnden Marktfiihrern Katholizismus und Protestantismus stan-
den."!

Die Religionsforschung war nicht nur Reaktion auf ein solches geis-
tiges Klima, sie stimulierte weitgehend selbst dieses Klima. Religions-
wissenschaft wird damit zu einem ,,besonderen Fall historischer Sinnbil-
dung in der Zeit der Modernisierung® (Kippenberg 1997). Das noch En-
de des 19. Jahrhunderts sichtbare Projekt einer transdisziplindren Religi-
onsforschung wird durch die Institutionalisierung der Religionswissen-
schaft Anfang des 20. Jahrhunderts aufgegeben.

Mit der Ubernahme des Gegenstandes ,Religion‘ durch die Theologie
erfolgte eine Wende hin zu einer Textmystik, ,,die den Gegenstand von
seinen soziologischen, ethnologischen, psychologischen oder kulturanth-
ropologischen Rahmenbedingungen abkoppelte [...]* (Kippenberg/Gladi-
gow 2001, 7).

Das hatte Folgen fiir die Bestimmung dessen, was als ,Religion’ ver-
handelt wurde. Dies gilt nicht nur fiir die scientific community, sondern,
was weit schwer wiegt, auch fiir die gebildete Offentlichkeit westlicher
Industriegesellschaften. Bestsellerautoren waren in dieser Hinsicht Ru-
dolf Otto (1869-1937) und Mircea Eliade (1907-1986). Beide Gelehrte
galten (und gelten mitunter bis heute) in der Aulenwahrnehmung als die
prominentesten Verkorperungen des Faches. Beide propagierten ein
theologisch fundiertes Religionskonzept, das sich auf Friedrich Schlei-
ermacher’s Bestimmung von Religion als eines Gefiihls ,,schlechthinni-
ger Abhingigkeit* zuriick fiihren 146t. ,,Religion als Erfahrung der Ab-
hingigkeit von irrationalen Méchten, als das schauerlich-faszinierende
Erleben des Numinosen, wird liber beide Gelehrte zum populdren Bil-
dungsgut, und ,,das Heilige* wird iiber weite Strecken des 20. Jahrhun-

11 Das 19. Jahrhundert genief3t weithin den Ruf der entzauberten Moderne,
in der Religion zwangsldufig zum Auslaufmodell wird. Die religionsge-
schichtlich duflerst produktive Seite des 19. Jahrhunderts wird dann sicht-
bar, wenn man nicht nur kirchlich organisierte Religion betrachtet. Hin-
gewiesen sei u.a. auf Ulrich Linse’s Studie iiber ,Geisterseher und Wun-
derwirker® (1996), auf die Arbeiten von Helmut Obst iiber Neugriindun-
gen christlicher Religionsgemeinschaften im 19. Jahrhundert (z.B. Obst
2000), auf Volker Zotz* ,Geschichte des Buddhismus in der deutschen
Kultur® (Zotz 2000), auf Diethard Sawicki’s Geschichte des Spiritismus
(Sawicki 2002). Bereits ein kurzer Blick in die Inhaltsverzeichnisse der
Handbiicher zu deutschen Reformbewegungen oder zur ,Volkischen Be-
wegung® (vgl. Kerbs 1998, Puschner 1996) macht die religiose Vielfalt
des 19. Jahrhunderts deutlich.

16

- 8m 14.02.2026, 22:11:47. =


https://doi.org/10.14361/9783839402252-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

,ZURUCK ZU DEN SACHEN!*

derts zum Inhalt einer derart beeindruckten Religionswissenschaft. Diese
Definition von Religion ebenso wie die damit verbundene Trennung der
Bezirke ,heilig‘ und ,profan‘ fiigten sich bestens in theologische Bemii-
hungen, sich selbst angesichts der fortschreitenden Entkirchlichung
westliche Gesellschaften Bedeutung bei zu messen. Die Mitglieder der
Gottinger ,,Religionsgeschichtliche Schule®, u.a. Troeltsch, Bousset und
auch Rudolf Otto, fiihlten sich verpflichtet, ihre Forschungen auch in der
nicht-akademischen Offentlichkeit bekannt zu machen. Das religiose
Bewusstsein der Bevolkerung zu heben, war die Mission.

Uber die religionswissenschaftliche Kategorie ,,Erfahrung des Heili-
gen lie} sich ein christlich-theologisches Transzendenzkonzept als ,,Er-
fahrung Gottes* verwissenschaftlichen.

So folgert Rudolf Otto zielgerichtet: ,,Das Gefiihl einer ,schlechthin-
nigen Abhingigkeit’ meiner hat zur Voraussetzung ein Gefiihl einer
,schlechthinnigen Uberlegenheit (und Unnahbarkeit)* seiner.“ (Otto
1963[1917], 12). Und Friedrich Heiler erklart ,,Erscheinungsform und
Wesen der Religion* wie folgt:

»Religion ist Umgang mit dem transzendenten Gott, der jenseits aller sinnli-
chen Wahrnehmung ist, vollig unanschaulich, der aber nicht nur dem Ge-
sichtssinn unzugénglich ist, unsichtbar, sondern auch dem Gehdrsinn, unaus-
sprechlich. [...] In der Religion ist das Sinnliche Vorbereitung, Anreiz, Vehi-
kel der geistigen Gotteserfahrung. Religiose Erfahrung wird méglich, wenn
irgendwelche dufleren Anlidsse und Anregungen gegeben sind, und sie wird
nur dadurch fassbar und mitteilbar, dass sie sinnliche Ausdrucksformen an-
nimmt* (Heiler 1961, 22, 23).

Das Heilige, und auch das gehdrt zu solch einer Wesenbestimmung, ist
immer dem historisch Bedingten entzogen. Fiir Eliade besteht das Cha-
rakteristikum des Heiligen in der Durchbrechung raum-zeitlicher Homo-
genitidt. Profangeschichte verunreinigt das Heilige. Diesem ,,Terror der
Geschichte* hilt Eliade eine andere, die ewige, die heilige Zeit entgegen
(vgl. Eliade 1984).

Was hat diese Exkursion in die Fachgeschichte der Religionswissen-
schaft mit dem Thema des vorliegenden Bandes zu tun?

Zunichst fiihrt sie zur schlichten Einsicht, dass Religionswissenschaftler

nie gezwungen waren, Religion sichtbar zu machen oder sich mit der
sichtbaren Seite von Religion zu befassen. Religion als ,,das Heilige*

17

- 8m 14.02.2026, 22:11:47. =


https://doi.org/10.14361/9783839402252-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PETER J. BRAUNLEIN

war ja in diesem Verstindnis genau das, was sich letztlich aller An-
schauung entzieht. Religionswissenschaftler entwickelten ihre Thesen
und Modelle iiber ,heilige* Texte gebeugt, und nicht in Museen vor Vit-
rinen oder in Feldexkursionen, mit Bauern und Handwerkern plau-
schend. Im Mittelpunkt standen das ,,Wesen®“, die ,,Wahrheit”, die
»Macht“ , der” Religion. Das Objekt, und hier vertritt obiges Heiler-Zitat
eine einflussreiche Schulrichtung, war dem Religionswissenschaftler, al-
lenfalls ,,Vehikel der geistigen Gotteserfahrung*.

Nicht unerheblich fiir unser Thema ist zudem die Erkenntnis, dass ein
bestimmter, ndmlich aus der protestantischen Offenbarungs-Theologie
iibernommener Religionsbegriff nicht nur lange Zeit das Fach dominier-
te, sondern auch in das Biirgertum diffundierte. Dieser Religionsbegriff,
verbunden mit seiner christlich-theologischen Normierung verhinderte
eine kulturelle, soziale, historische und politische Kontextualisierung
von Religion/en. Religion ist ein Phdnomen ,,sui generis* — so das Glau-
bensbekenntnis der Religionsphinomenologie. ,,,Das Heilige‘ und der
,homo religiosus‘ gehen unter dem Postulat des ,Phdnomen sui generis'
eine feste, teilweise esoterische Verbindung ein®, schreibt Burkhard
Gladigow (1988, 10).

Die erfolgreichsten Propagandisten eines solchen Verstidndnisses von
Religion waren religiose Religionswissenschaftler, die selbst zu
,Propheten ihrer eigenen Religiositit [werden], die sie verallgemeinern
und generalisieren® (Flasche 1982, 271). Rudolf Otto und Mircea Eliade
sind hier einzureihen, ebenso wie Jakob Wilhelm Hauer, Walter F. Otto,
Gustav Mensching und Friedrich Heiler. Ein ,Erkenntniswettbewerb*
zwischen Religionswissenschaftler und ,religiosem Subjekt® war typisch
fiir die Weimer Zeit. Die sich herausbildende Religionsphianomenologie
ist, wie Ugo Bianchi es ausdriickte, ein ,Irrationalismus protestantisch-
romantischer Pragung* (Bianchi 1964, 14; hier nach Gladigow 1988, 7).

Das Uberwiiltigtwerden von der Macht des Irrationalen und die As-
soziierung dieses Erlebens mit ,Religion® hat sich seit dem friihen 19.
Jahrhundert als Empfindungsméglichkeit dem biirgerlichen Gefiihls-
haushalt erschlossen. Der ,heilige Schauer”, und somit auch das Er-
schauern vor dem Objekt, das als ,heiliges” gekennzeichnet ist, ist Erbe
der Romantik, das iiber Rudolf Otto’s Bestseller ,Das Heilige* (1917)
popularisiert und ins 20. Jahrhundert iibertragen wurde. Das individuelle
»Erleben des Numinosen® wird zu einer letzten Bastion gegen eine ratio-
nale, gefiihlskalte und sinnentleerte Moderne. Das zum Prinzip erhobene
,Ergriffenwerden vom Irrationalen eignete sich im iibrigen gut, um dem
Totalitarismus der Dreifiger Jahre, der bekanntlich kollektives Ergrif-

18

- 8m 14.02.2026, 22:11:47. =


https://doi.org/10.14361/9783839402252-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

,ZURUCK ZU DEN SACHEN!*

fenwerden virtuos zu inszenieren wusste, wissenschaftliche Legitimati-
onsfiguren zu liefern. ,,Die Religion der Religionsphinomenologie ist re-
sistent gegen Kritik, gegen Demokratie®, erklart Christoph Auffarth und
verweist ganz zu Recht auf die politischen Konsequenzen dieser Grund-
haltung: ,,.Dass die Faschisten solche Autorisierung durch eine unan-
greifbare Instanz ,Religion‘ nutzten, die nicht durch eine Institution be-
wacht oder durch eine lange wissenschaftliche Tradition differenziert
war, ist vielleicht nicht die Absicht, aber die unkontrollierbare Folge der
Religionsphinomenologie* (Auffart 2001, 236). Der Hinweis auf diese
Spur erscheint notig, kann an dieser Stelle aber nur in einer Fulnote wei-
ter verfolgt werden.'?

Kunst als Religion — Museen als ,,asthetische Kirchen*

Nicht nur das Wort und der Begriff ,Religion‘ haben eine ganz eigene
Wirkungsgeschichte, sondern auch ein weiterer, fiir unser Thema so
wichtiger Begriff: ,Kunst‘. Gestaltprigend ist auch hier die Romantik,
zumal hier Kunst und Sinnfindung, mithin Kunst und Religion in einan-
der iiberfiihrt wurden. Denkt man iiber das Verhiltnis Religion und Mu-
seum nach, kommt man zwangsldufig auf die Verbindung Religion und
Kunst.

Etwa zur gleichen Zeit als Friedrich Daniel Schleiermacher im ,,An-
schauen des Universums* die hochste Bliite der Religion erkannte und
sich damit deutlich gegen den aufkldrerischen Rationalismus aussprach,

12 Hinzuweisen ist hier auf die materialgesittigte Arbeit von Fritz Heinrich
tiber die deutsche Religionswissenschaft im Nationalsozialismus (Hein-
rich 2002). Heinrich zeigt, dass Rudolf Otto, obwohl aus Krank-
heitsgriinden bereits 1928 emeritiert und 1937 verstorben, eine durchaus
nicht unbedeutende Rolle fiir die Religionswissenschaft nach 1933 spielte.
Wenngleich Otto selbst keinen Zweifel an der christlichen Normierung
seiner Ideen lieB3, so konnte sich sein Konzept des Heiligen dennoch bes-
tens fiir andere Ziele verwenden lassen. Jakob Wilhelm Hauer, der zeit-
weilig begeisterter Nazi war, als Propagandist einer ,.Deutschen Glau-
bensbewegung bekannt wurde, und, wie Gregory Alles schreibt, einen
,Indo-Germanic religious racialism® lehrte, schitzte den Mystiker Otto,
nicht den Theologen. Der nationalsozialistische Ideologe Walther Wiist,
Rektor der Miinchener Universitdt und Autor eines ,Indogermanischen
Glaubensbekenntnisses®, lobt an Otto’s Buch ,Das Heilige®, dass hier das
religiose Gemiit” im Mittelpunkt stehe, lehnt jedoch den dahinter stehen-
den Gottesbegriff ab. Vgl. Heinrich 2002, 157-165, 385; Alles 2002, 189.
Zu Hauer vgl. auch Junginger 1999.

19

- 8m 14.02.2026, 22:11:47. =


https://doi.org/10.14361/9783839402252-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PETER J. BRAUNLEIN

erlebten zwei preulische und protestantische Studenten, die aus dem
aufgeklédrten Berlin zwecks Studium nach Erlangen gekommen waren,
eine dhnliche und doch andere Art Erweckungserlebnis. Wilhelm Hein-
rich Wackenroder (1773-1798) und Ludwig Tieck (1773-1853) durch-
wanderten die Frinkische Schweiz und besuchten Niirnberg. Ein Heili-
genfest im Kloster Banz bei Bamberg wurde Wackenroder zur Bekeh-
rung und mehr noch das Durchschreiten der alten, von aulen betrachtet
reichlich heruntergekommenen Reichsstadt Niirnberg. Die Begegnung
mit Niirnberg war eine Begegnung mit dem Mittelalter und dem Genius
Diirer. Er ist die Inkarnation deutscher Kunst und seine Vaterstadt wird
zum Inbegriff deutschen Biirgergeistes. Kunst und Religion bilden eine
Einheit. Gott spricht zu den Menschen durch Kunst und Kunstwerke,
wenn man sich ihnen nur mit gebiihrender Demut und Andacht nihert
(Braunlein 1995).

Die Mittelalterschwérmerei der beiden Romantiker fand literarischen
Niederschlag in Wackenroders HerzensergiefSungen eines kunstlieben-
den Klosterbruders (1797) und in dem Romanfragment Franz Stern-
balds Wanderungen. Eine altdeutsche Geschichte, das Tieck 1798 verof-
fentlichte. In diesen Schriften, die zunichst vor allem in Kiinstlerkreisen
durchschlagende Wirkung entfalten, wird eine Engfiihrung von Kunst
und Religion hergestellt, die weit bis ins 20. Jahrhundert reicht. Kunster-
leben ist Gebet und das Museum wird zur ,,dsthetischen Kirche®. Wa-
ckenroder schreibt:

,.Bildersile werden betrachtet als Jahrmirkte, wo man neue Waren im Vorii-
bergehen beurteilt, lobt und verachtet; und es sollten Tempel sein, wo man in
stiller und schweigender Demut, und in herzerhebender Einsamkeit, die gro-
Ben Kiinstler, als die hochsten unter den irdischen, bewundern, und mit der
langen, unverwandten Betrachtung ihrer Werke, in dem Sonnenglanz der ent-
ziickendsten Gedanken und Empfindungen sich erwidrmen mochte. Ich ver-
gleiche den Genuf} der edleren Kunstwerke dem Gebet* (Wackenroder 1797,
76f., nach Klotz 2000, 53f.).

Der Kiinstler wird zum Prophet und Priester einer Religion der ,.freien
Geister”. Exemplarisch steht hier der Maler Caspar David Friedrich
(1774-1840), der, wie Werner Busch (2003) zeigt, sich selbst als Priester
des Hochsten verstand und sein kiinstlerisches Tun als eine Andachts-
iibung. Die Lektiire von Schleiermachers Reden ,Uber die Religion®
(1799) nahm Friedrich als geistige Anleitung und Auftrag, seinem Pub-
likum das Gottliche nahe zu bringen.

20

- 8m 14.02.2026, 22:11:47. =


https://doi.org/10.14361/9783839402252-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

,ZURUCK ZU DEN SACHEN!*

Orte dieser Transzendenzerfahrungen sind nicht die Kirchen, sondern
Kunstsammlungen. Eine neue Art Wallfahrtswesen entsteht. Die neuen
Pilger beriihren nicht mehr die Reliquien christlicher Heiliger, sondern
erschauern beim Betreten beispielsweise des Diirer-Hauses, vor dem
Grab des Kiinstler-Genies und in Blickkontakt mit seinem Werk.

Wird noch im spéten 18. Jahrhundert Kunstwahrnehmung als Bil-
dungserlebnis verstanden, so ersehnt der romantische Geist andere, in-
tensivere Erlebnisse. Die Erfahrung ,,asthetischer Transzendenz und die
Feier des Kiinstlergenies* wird zum museologischen Programm erhoben
(Klotz 2000, 54).

In diesem Sinne rechtfertigt Karl Friedrich Schinkel seine Gestaltung
der Rotunde im Zentrum des Alten Museums in Berlin als Heiligtum:

»Endlich kann auch die Anlage eines so méchtigen Gebdudes, wie das Muse-
um unter allen Umstidnden werden wird, eines wiirdigen Mittelpunktes nicht
entbehren, der das Heiligtum sein muf}, in dem das Kostbarste bewahrt wird*
(Klotz 2000, 54).

Der Habitus des Biirgers, der seine Familie am Sonntag in ein Kunstmu-
seum fiihrt, unterscheidet sich in Nichts vom Habitus des Kirchenbesu-
chers. Der Schritt ist gemessen, die Stimme gesenkt, die Stimmung an-
ddchtig. Verboten sind ausholende Gesten, Lirm, Lachen, Nahrungsauf-
nahme. Das europdische 19. Jahrhundert formte nicht nur einen ganz
spezifischen Kunstbegriff, sondern auch eine ganz eigen Art von Kor-
persprache und Wahrnehmung in musealen Rdumen. Gesucht wurden
Versenkung, seelische Bewegung und Erhebung, wie Heinrich Klotz er-
lautert:

»Eine nicht vom Willen bestimmte und zweckferne Anschauung offnet den
Weg zu einer Selbstvergessenheit, die die Erfahrung &sthetischer Transzen-
denz iiberhaupt erst ins Spiel gebracht hat und letztlich der Wahrnehmung der
,reinen Form* als Rezeptionsweise der Moderne Geltung verschafft (Klotz
2000, 54).

Diese romantisch begriindete Bildungsbiirgermystik, die Kunsterleben
als Heilsweg anbietet, die Disziplinierung von Korper und Sinne fordert
und sich dafiir eigene gewaltige Kultbauten schafft, nimmt sich in der
AuBlenwahrnehmung reichlich merkwiirdig aus. Betritt man z.B. ein Na-
tional- und Kunstmuseum in irgendeinem Land der siidlichen Hemisphi-
re wird einem schlagartig deutlich, wie kulturspezifisch und, global be-

21

- 8m 14.02.2026, 22:11:47. =


https://doi.org/10.14361/9783839402252-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PETER J. BRAUNLEIN

trachtet, wie marginal Begriffe wie ,Erhabenheit’, ,Kunst‘, ,Kunstge-
nuss‘, ,Genie‘ und dgl. sind.”

Fiir unser Thema wichtig ist die romantische Verwandlung von
Kunst-Erleben in religioses Erleben. Religion wird fassbar im &stheti-
schen Erleben oder ist gar nur noch &sthetisch denkbar. Dieser Prozess,
der Religion zu Kunst, und im iibrigen auch zu Natur,14 In ein neues
Verhiltnis setzt, hat eine lange Laufzeit. Das romantische Erbe hat sich
tief in die Kunst- und Museumsidee westlicher Zivilisation eingeprigt.
Die allbekannten Debatten iiber das, was Kunst alles kann, muss, darf
oder eben nicht darf — ist nur vor dem Hintergrund spezifisch europi-
isch-biirgerlicher Ideen des 19. Jahrhunderts verstidndlich, die Kunst mit
Wabhrheit, Sinn und sakralem Erleben verkniipften.

Kunst? Erleben? Religion?

Zu zeigen war, dass sowohl ,Kunst* wie ,Religion‘ iiber Konzepte von
,Erfahrung’, ,Erleben‘, ,Begegnung‘ im biirgerlich intellektuellen Milieu
des 19. und 20. Jahrhunderts zur Erfahrungswirklichkeit wurden, um als
Rausch- oder Schmerzmittel, in jedem Fall als Therapeutikum gegen die
Zumutungen der Moderne Verwendung zu finden. Dieser Zusammen-
hang muss betont werden, da es sich keineswegs um einen abgeschlos-
senen Vorgang handelt. Museumsbesucher des 21. Jahrhunderts, zumin-
dest jene der ,,white educated middle class®, sind so betrachtet immer
noch Kinder des 19. Jahrhunderts Dies gilt umso mehr in allen Fillen, in
denen ,Religion‘ zum musealen Thema gemacht wird.

Dies gilt es vor allem auch deswegen in Erinnerung zu rufen, da Re-
ligion, wenn sie im 20. Jahrhundert musealisiert wurde, in aller Regel
unter dem Etikett ,Kunst® dem Publikum prisentiert wurde. Ich verweise
hier auf Museen fiir islamische, indische, dgyptische, vorder- oder ost-
asiatische Kunst. Diese Sammlungen verdanken sich den unterschiedli-
chen Exotismuswellen, iiber die sich europdische Aristokraten und Biir-

13 Eine Arbeit, die in diesem Sinne kulturvergleichend, beispielsweise zwi-
schen europiischen, afrikanischen und asiatischen Museumsbesuchern,
Erwartungs- und Wahrnehmungshaltungen gegeniiber dem musealen Ob-
jekt herausarbeiten wiirde, fehlt meines Wissens.

14 Kocku von Stuckrad hat in seiner Habilitationsschrift u.a. herausgearbei-
tet, wie sich das romantische Naturkonzept als anti-aufkldrerische Kritik
und Religionsédquivalent entwickelte und in der Esoterik der Spatmoderne,
exotisch verkleidet, als (Neo-)Schamanismus fortlebt. Vgl. von Stuckrad
2003.

22

- 8m 14.02.2026, 22:11:47. =


https://doi.org/10.14361/9783839402252-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

,ZURUCK ZU DEN SACHEN!*

ger auserlesenes Fremdes in wohlverdaulichen Hiappchen einverleibten.
Der Kunst- ebenso wie der Religionsbegriff sind europiische Produkte,
fiir die man in anderen Kulturen nur schwerlich ein Pendant findet, eben-
so wie die Uberfiihrung des Einen in das Andere ein kulturspezifischer
Vorgang ist."

Versperrt der Blick auf Kunst, den Museumsbesucher unserer Breiten
mehr oder weniger verinnerlicht haben, die Sicht auf Religion? Wird
dieser Blick Objekten gerecht, die nie dafiir hergestellt wurden, um in
Museen bestaunt zu werden? Welche ,,Rahmung® ist erforderlich, um
kulturhistorisches und ideengeschichtliches Erbe im Museum offen zu
legen? Wieweit lassen sich iiberhaupt selbstaufklirerische Absichten im
Gehéduse Museum realisieren?

Wie kann vor diesem Hintergrund der Zusammenhang Religion und
Museum religionswissenschaftlich sinnvoll bearbeitet werden? Welche
Mbglichkeiten erdffnen sich, visuell reprisentierte Religion, mithin das
religiose Objekt religionswissenschaftlich ,,ins Auge zu fassen*?

Der Erlebnismoment, Sinnlichkeit, das wirkungsvoll ,,ins Szene set-
zen* des Objektes sind mittlerweile geschitzte, ja geforderte Mittel mu-
sealer Vermittlung und werden an allen moglichen Themen und Gegens-
tanden, von der ,,Begegnung® mit dem Mittelalter und den Azteken, an
Mathematik und Technikgeschichte, vom Dinosaurier bis zur priparier-
ten Leiche erfolgreich erprobt.

Allerdings werden die musealen Kategorien ,Erleben‘ und ,Erfah-
rung‘ dann problematisch, wenn damit absichtsvoll oder unabsichtlich
ein wissenschaftlich lingst iiberholtes Religionskonzept — Schleierma-

15 Natiirlich ist die Situation im spiten 20. Jahrhundert reichlich komplex,
zumal Kunst, die als ,modern‘ assoziiert ist, in einem distanzierten, jeden-
falls gebrochenen Verhiltnis zu Religion steht. Aber auch hier ist die
Wahrnehmung des Publikums nie einheitlich und moderne Kunst ist be-
kanntlich ein immer noch sehr unterhaltsames Streitthema. Hinzu kommt
der Umstand, dass verstirkt ab dem 19. Jahrhundert mit einem Vorgang
zu rechnen ist, der mit dem Begriff ,,Sakralisierung™ umschrieben wird:
die Ubertragung religioser Begriffe und Formen auf nicht religiose Berei-
che. Susanne Lanwerd hat diesen Vorgang am Beispiel der Mahn- und
Gedenkstitte Ravensbriick religionswissenschaftlich untersucht. Vgl.
Lanwerd 2001. Volkhard Krech geht am Beispiel von Francis Bacon Trip-
tychon ,Crucifixion‘ der Frage nach, was passiert, wenn moderne Kunst
zwar religios gemeint, sich aber nicht eindeutig als religios zu erkennen
gibt. Krech 2001.

23

- 8m 14.02.2026, 22:11:47. =


https://doi.org/10.14361/9783839402252-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PETER J. BRAUNLEIN

cher’s und Otto’s Begegnung mit dem Numinosen nidmlich — inszenato-
risch aufbereitet wird.

Religionswissenschaftler sollten museal popularisierte Varianten
,»des Heiligen* beschreiben und auf den wissenschafts- und kulturhistori-
schen Kontext von Versatzstiicke dieser Art Intellektuellenreligion hin-
weisen. Es kann jedoch nicht Aufgabe der Religionswissenschaft sein,
dariiber nach zu denken, wie Sinndefizite z.B. in musealen Darbietungen
kompensiert werden konnten.

Das Museum ist, trotz aller Versuchungen, die die neuen Multime-
dia-Technologien bieten, keine ,,dsthetische Kirche, sondern ein Raum
fiir Information, Vielstimmigkeit und abwiigende Debatte. Dies wieder-
um sollte jedoch keinesfalls als Pladoyer fiir eine Riickkehr zur sozialpi-
dagogischen Zeigefingeraufklarung der 70er Jahre verstanden werden.

Handlung — Kommunikation — Kultur

Die akademische Religionswissenschaft hat sich seit lingerem von ei-
nem Religionskonzept verabschiedet, das um Wesen und Wabhrheit ,,der*
Religion kreist oder dem Erleben ,,des Heiligen* nachspiiren wiirde.'
Der konsequent kulturwissenschaftliche Umgang mit dem Gegenstand
setzt sich zunehmend durch.

Diese Perspektivenverschiebung trat ein als die Studien des Ethnolo-
gen Clifford Geertz in vielen Kulturwissenschaften rezipiert wurden.
Vor allem sein Aufsatz ,,Religion als kulturelles System* aus dem Jahre
1966 stellte einen Durchbruch fiir eine neue Art der Religionsforschung
dar. Religion sei keineswegs auf personliches Erleben zu reduzieren, so
machte Geertz iiberzeugend deutlich, sondern forme als Weltbild und
Ethos die soziale Ordnung. Religion wurde damit der Religionswissen-

16 Bemerkenswerte Nachziigler sind der Religionswissenschaftler und Isla-
mologe Adel Theodor Khoury und der Diplom-Theologe Georg Girschek,
die mit Ihrem zweibédndigen Werk ,Das religiose Wissen der Menschheit*
(1999/2001) die Religionsphidnomenologie eines van der Leeuw und Hei-
ler unverdndert in das 21. Jahrhundert zu retten versuchen. Bemerkens-
wert ist dieser Versuch vor allem auch deswegen, weil in Zeiten religioser
wie politischer Fundamentalismen mit einem unverhohlen christlichen
Gottesbegriff religiose und kulturelle Vielfalt ,platt gemacht werden:
,Fir den religiosen Menschen — welcher Kultur auch immer —, so schrei-
ben die Autoren unmissverstindlich im Vorwort, ,,ist der transzendente
Gott der Schopfer und Herr von Natur, Menschheit und Geschichte. Eine
tragische Torheit, ohne ihn diese Welt zur Heimat einer humanen Gesell-
schaft aufbauen zu wollen.* Khoury/Girschek 1999, 7.

24

- 8m 14.02.2026, 22:11:47. =


https://doi.org/10.14361/9783839402252-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

,ZURUCK ZU DEN SACHEN!*

schaft als Kommunikations-, Deutungs- und Symbolsystem zugénglich,
wohingegen die ,,ErschlieBung religioser Wahrheiten Sache der Theo-
logie bleiben darf (Gladigow 1988, 16).

Eine nicht-theologische Religionswissenschaft steht seither mit be-
nachbarten Kulturwissenschaften, speziell der Soziologie und Ethnolo-
gie, im Dialog. Aufzugeben war die Annahme, Religion sei ein Phino-
men ,sui generis‘. Aufzugeben war das fast 100 Jahre dauernde Bemii-
hen, Religion — iiber Gott, das Heilige, das Numinose, die Macht — defi-
nieren zu wollen, und Religionswissenschaft letztendlich als ,,Spielart
christlicher Theologie* zu konzipieren. Der Marburger Theologe und
Religionswissenschaftler Carl Heinz Ratschow beharrte noch 1973, in
einem Handbuchartikel zur Methodik des Faches, darauf, dass ,,der Er-
forscher von Religionen ein Mensch sein mul3, der von ,seinem‘ Gotte
angetroffen und erfasst ist“ (Ratschow 1973, 353). Religionswissen-
schaftler, die sich als Kulturwissenschaftler verstehen, sind diesem ,,me-
thodischen Pathos* enthoben ebenso dem Zwang, wie Gldubige sprechen
zu miissen (Gladigow 1988, 8; 2001, 422).

Der Blick auf Religion verdndert sich. Eroffnet hat sich die Moglich-
keit, sich dem Gegenstand pragmatisch zu ndhern und ihn in einen kultu-
rellen Kontext ein zu binden. ,Religion® ist in dieser Perspektive Teil 6f-
fentlicher Kultur. Handlung und Kommunikation werden leitende Ana-
lysekategorien. Ein religionswissenschaftlicher Religionsbegriff unter-
scheidet sich von dem Religionsbegriff der Glaubigen und der Theolo-
gen. Nicht subjektives Erleben und ,Glaube‘ werden in den Mittelpunkt
gertickt, sondern die historischen und kulturellen Voraussetzungen und
Kontexte religioser Praxen und Kommunikation.

,»Nur als Kommunikation hat Religion [...] eine gesellschaftliche E-
xistenz®, schreibt Niklas Luhmann. ,,Was in den Kopfen der zahllosen
Einzelmenschen stattfindet, konnte niemals zu ,Religion‘ zusammenfin-
den, es sei denn durch Kommunikation* (Luhmann 1998, 137; hier nach
Kippenberg/von Stuckrad 2003, 12).

Hans G. Kippenberg und Kocku von Stuckrad machen klar, wie
sinnvoll es ist, Religion in einem Diskursfeld zu verorten:

»Da jede religionswissenschaftliche Theorie ihrerseits in diese Prozesse ein-
greift, es mithin keine neutrale oder ,unschuldig’ Theorie geben kann, spre-
chen wir von einem Diskurs, der mehr ist als das Austauschen von Meinun-
gen, und einem Diskursfeld, in dem Identititen (auch wissenschaftliche) ge-
bildet, Grenzen gezogen und Machtriume besetzt werden [...]. In diesem Sin-
ne kann die Religionswissenschaft auch als eine Art Metadisziplin betrachtet
werden, die, anstatt Definitionen zu normatisieren, die Wirkungen dieser De-

25

- 8m 14.02.2026, 22:11:47. =


https://doi.org/10.14361/9783839402252-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PETER J. BRAUNLEIN

finitionen in einem Diskursfeld beschreibt, auf dem sie selbst handelt* (Kip-
penberg/von Stuckrad 2003, 14).

Demzufolge sind die ,,6ffentlichen — kommunikativen und diskursiven —
Aushandlungsprozesse iiber Weltdeutungen“ Gegenstinde der Religi-
onswissenschaft. Werturteile, etwa, dass ,,Magie funktioniert, dass es ei-
ne Gottheit wirklich gibt oder dass die Ahnen noch immer unter uns le-
ben* sind religionswissenschaftlich nicht haltbar, denn sie fallen entwe-
der — bei Bejahung — in den Bereich der Theologie oder — bei Vernei-
nung — einem Materialismus und Positivismus anheim (Kippenberg/von
Stuckrad 2003, 15).

»Was wir brauchen, ist die Umleitung der kulturwissenschaftlichen
Strome in das Bett der Religionswissenschaft®, schreiben Kippenberg
und von Stuckrad, und verweisen auf eine Kapiteliiberschrift aus dem
Buch des Ethnologen Gerd Baumann ,,Religion: Gepick oder Sextant?
Nicht unveridnderliches Erbe, sondern Positionierung im Kontext“, die
einer diskursiv betriebenen Religionswissenschaft als Leitmotiv dienen
kénne (Kippenberg/von Stuckrad 2003, 13)."

Mit dem Diskursmodell verbunden ist der Abschied von der Zentral-
perspektive. Etwa gleichzeitig als sich die Kunst von der Zentralperspek-
tive und der dadurch erzeugten Illusion 16ste, ist auch die Religionswis-
senschaft entstanden, erinnern Kippenberg und von Stuckrad. Der eine
Blickpunkt wurde

,durch eine Mehrzahl von Perspektiven abgelost, bis schlieflich Pablo Picasso
sich die vielen Perspektiven im Dargestellten selbst widersprechen lie. [...]
[Entdeckt] wurde damals die ,Fihigkeit zum Selbstwiderspruch® als eln die
Geschichte konstituierender Faktor* (Kippenberg/von Stuckrad 2003, 15)

Die hier entfalteten Vorschlige fiir religionswissenschaftliches Urteilen
und Forschen lassen sich fiir den Zusammenhang Religion und Museum
nutzbar machen, geht es doch hierbei vor allem auch um ,,6ffentliche —
kommunikative und diskursive — Aushandlungsprozesse iiber Weltdeu-
tungen®. Auch fiir den Zusammenhang Religion und Museum legt sich

17 Bei Gerd Baumanns Buch handelt es sich um ,The Multicultural Riddle.
Rethinking National, Ethnic, and Religious Identities® (1999).

18 Kippenberg und von Stuckrad beziehen sich hier auf den Kunsthistoriker
Werner Hoffmann ,Die Moderne im Riickspiegel. Hauptwege der Kunst-
geschichte* (1998).

26

- 8m 14.02.2026, 22:11:47. =


https://doi.org/10.14361/9783839402252-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

,ZURUCK ZU DEN SACHEN!*

die Forderung nach einem perspektivischen Analyserahmen nahe. Aus
analytischer Sicht ist das vom Museumsbesucher mit gebrachte Religi-
onsmodell von gleichrangiger Bedeutung wie das Religionsmodell des
Ausstellungsmachers, des Kiinstlers, des analysierenden Religionswis-
senschaftlers.

Identitaten

Das Objekt in der Museumsvitrine, ob ,religios® oder nicht, tut vor al-
lem eines: es schweigt, allerdings in der Regel provozierend vieldeutig.
Religits gerahmte Objekte 16sen, weit mehr als historische Dokumente,
Handwerksgerit, Spielzeug, Waffen, Kostiime usw., imaginative Aktivi-
titen aus.

Warum ist dies so? Weil man in unseren Breiten friihzeitig lernt, dass
Religion mit Existenz und Transzendenz und letzten Fragen zu tun hitte.
Damit aufgerufen sind schlagartig Menschen- und Gottesbild/er, und
Themen wie Moral, Ethik, Leben, Sterben, Tod und Jenseits. Der Ge-
genstand ,Religion® generiert Existenzielles. Diese emotional angerei-
cherten inneren Prozesse sind jedoch weder beliebig evozierbar, noch so
ohne weiteres ablesbar. Auf alle Fille ist mit ithnen zu rechnen, wann
immer Religion im Museum o6ffentlich priasentiert wird.

Angesprochen ist auf diese Weise personliche, aber eben auch
kollektive Identitdt. Religiose Stellungnahmen sind auf personlicher wie
kollektiver Ebene zunichst Differenzmarkierungen, und dies umso mehr
in einer monotheistisch geprigten Kultur wie der unseren. Es ist jene von
Jan Assmann so bezeichnete ,,Mosaische Unterscheidung®, die ,,zwi-
schen wahr und falsch in der Religion, zwischen dem wahren Gott und
den falschen Gottern, der wahren Lehre und den Irrlehren, zwischen
Wissen und Unwissenheit, Glaube und Unglaube* zu trennen zwingt
(Assmann 2003, 12f.).

Diese mehrere Tausend Jahre alte ,regulative Idee®, die sich als
wandelbar und anpassungsfihig und nichtsdestotrotz als eminent kultur-
pragend erweist, ist auch in der Spitmoderne prasent und ldsst sich in
Museumsrdumen problemlos abfragen, sobald Religionen und der Reli-
gionsvergleich Gegenstand der Betrachtung sind. Mit dem Zwang zur
Positionierung verbunden ist somit immer auch die Spannung Fremdes —
Eigenes. Diese Spannung ist bekanntlich konfliktreich. In Zeiten eines
von Geopolitikern effektvoll verkiindeten ,clash of civilizations® spielt
sich ein solcher auch in den Kopfen von Museumsbesuchern ab.

27

- 8m 14.02.2026, 22:11:47. =


https://doi.org/10.14361/9783839402252-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PETER J. BRAUNLEIN

Fremdheit — Macht — Geschichte

Religionen im Museum sind Gegenstinde der Fremdheit. Mit dieser Tat-
sache offnet sich ein Problemhorizont, den die Ethnologie geraume Zeit
schon auf hohem Reflexionsniveau bearbeitet. Der Vorgang des Sam-
melns von Kulturen und die museale Re-Kontextualisierung von ethno-
graphischen Objekten als Kunst und Kultur ist dabei eine wichtige Spur,
die verfolgt wird. Eine weitere Spur ist der Vorgang des Ausstellens von
fremden Kulturen, der machtgeladen ist. Dabei geht es nicht um jene
Macht, die Rudolf Otto oder Gerardus van der Leeuw meinten, sondern
um jene, die Michel Foucault immer wieder ins Visier nahm. Es geht um
die Macht der Aneignung und Reprisentation des Fremden. Es geht um
Wissens- und Darstellungsmonopole und es geht dabei immer auch um
Geschichte. Es geht um die Frage, wie und unter welchen Umstéinden,
Objekte fremder Kulturen in Museen gelangten und Zeitgeist gesteuerten
Reprisentations- und Sinngebungszwecken dienten und dienen. Bei Ge-
genstinden der Fremdheit ist hintergriindig, manchmal allzu offenkun-
dig, der europdische Kolonialismus mit ausgestellt. Gemeint ist damit
nicht nur die Aneignungsgeschichte, sondern auch eine Herrschaftsdy-
namik, die die Welt geistig und materiell ordnet, in Zentrum und Peri-
pherie, in ,,the West and the Rest“, und iiber die eben auch Wissens- und
Definitionsprozesse gesteuert werden.

Zudem ist die Markierung ,fremd‘ in der Spitmoderne ein Vorgang,
der keineswegs einheitlich und eindeutig wére. Das Bild des Fremden, so
schreibt Gottfried Korff ganz richtig, ist genauso problematisch wie die
Bestimmung des Eigenen und schlieit fiir die Thematisierung von
Fremdheit und Museum die Forderung nach einer Theorie der Praxis an,
da Museen eben auch Agenturen der Perspektivierung und Sinnproduk-
tion seien:

»Wer sich mit dem Problem Museum und Fremdheit beschiftigt, muf3 sich
auch dem Thema der neuen, der flieBenden Fremdheitsdefinitionen zuwenden
— und daraus Impulse fiir eine Theorie der Praxis ableiten. Uber eine Theorie
der Praxis muf} namlich das Museum verfiigen, wenn es sich nicht nur als Ort
des Deponieres, sondern auch als Ort des Exponierens, des Verfiigbarmachens
von Deutungen und Sinngebungen begreift. Museen sind gleichermaflen Ar-
chive und Laboratorien, Bewahranstalten fiir die materielle Kultur in Form
von Hinterlassenschaften oder Vergleichsasservaten, aber auch Agenturen der
Perspektivierung und Sinnproduktion® (Korff 2002, 151).

28

- 8m 14.02.2026, 22:11:47. =



https://doi.org/10.14361/9783839402252-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

,ZURUCK ZU DEN SACHEN!*

Reprisentationsvorgéinge — ,,The Poetics and Politics of Museum Dis-
play” — sind in dem mittlerweile kanonisch gewordenen Sammelband
,-Bxhibiting Cultures* (Karp/Lavine 1991) behandelt, und James Clifford
skizziert das ,,Kunst-Kultur-System* in seinem, ebenfalls als klassisch
zu bezeichnenden Aufsatz ,,On Collecting Art and Culture” (Clifford
1988)." Das Problem der Miss- und Um-Deutung fremder Objekte zu
Kunst (im westlichen Sinn) ist Thema einer anhaltenden ethnologischen
Debatte, die durch post-koloniale Kritik noch einmal gesondert zuge-
spitzt wird (vgl. z.B. Pinney/Thomas 2001).

In einer Reihe von Studien hat der australische Ethnologe Nicholas
Thomas materielle Kultur, Kolonialismus, Tauschbeziehungen, Kunst-
markt und museale Praktiken ins Verhiltnis gesetzt (Thomas 1991,
1994, 1999). Der Ethnologe verldsst das Museum und folgt der Ge-
schichte von materiellen Objekten, verweist auf kulturelle Missverstind-
nisse und Ubersetzungsprozesse. Sichtbar wird, dass die Hervorbringun-
gen materieller Kultur, in Gestalt von ,Kunst®, Religion, Schmuck,
Kleidung u.dgl. keineswegs dem Diktat zeitloser Tradition unterworfen
sind, sondern immer auch durch kulturelle Begegnungs- und Austausch-
vorginge beeinflusst sind. Exemplarisch sind in diesem Zusammenhang
auch die Beitrdge in dem von Michael O’Hanlon und Robert Welsch e-
dierten Band ,,Hunting the Gatherers” (O’Hanlon/Welsch 2000). Aus-
gangspunkt ist nicht das museal konservierte Objekt — etwa ,,Maske, Me-
lanesien —, sondern der Sammler, seine Auftraggeber, sein institutionel-
les Netzwerk und seine Interaktion mit objekt-produzierenden Angeho-
rigen fremder Kulturen und die Riickbindung an die koloniale Gesell-
schaft vor Ort. Die vielschichtig verwobenen Interessen und Umdeutun-
gen materieller Kultur im Hinblick auf die jeweiligen Begehrlichkeiten
der Handelspartner werden — hier am Beispiel Melanesiens — auf beein-
druckende Weise herausgearbeitet.zo

19 Margrit Prussat und Wolfgang Till haben eine handliche Zusammenstel-
lung wichtiger Texte zur Kunstethnographie veréffentlicht, von Felix von
Luschan, Adolf Bastian, iiber Julius Lips, Claude Lévi-Strauss bis zu Fritz
Kramer, Sally Price und Chéri Samba. Vgl. Prussat/Till 1999.

20 Chris Gosden und Chantal Knowles begaben sich, ganz in diesem Sinne,
auf die Suche nach vier Sammlern, die zwischen 1909 und 1937 in Neu-
britannien Ethnographica erwarben. Gezeigt wird, wie einschneidend die-
se Begegnungen unter den Bedingungen des Kolonialismus waren. Nicht
nur die Produzenten von Objekten waren dadurch beeinflusst, sondern der
Tausch der Objekte wird fiir die gesamte lokale Kolonialgesellschaft pra-
gend. Die heute in den westlichen Museen lagernden Sammlungen sind,

29

- 8m 14.02.2026, 22:11:47. =


https://doi.org/10.14361/9783839402252-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PETER J. BRAUNLEIN

Nicholas Thomas und andere in dieser Richtung arbeitende Ethnolo-
gen leisten dem Vorgang der Entzeitlichung Widerstand, der stets mit
der westlichen Aneignung und Verwandlung ethnographischer Objekte
in Kunst verbunden ist. ,,Anonymitdt und Zeitlosigkeit* sind Merkmal
primitiver Kunst, ja geradezu deren Giitesigel. Kreativitit und Individua-
litdt und Geschichtlichkeit sind zwar aufs engste mit westlicher Kunst
verbunden, doch all jene auBerhalb der groflen eigenen Tradition ent-
standenen Werke sind aus westlicher Optik mit namenlosen Schopfern
verbunden, die Kollektivitdt und Tradition verkorpern. Die ,,Anderen*
sind demzufolge wesenhaft geschichtslose Kreaturen. In einer brillanten
Studie ist Johannes Fabian jener so weitreichenden Distanzierungsstrate-
gie durch zeitliche Kategorisierung nachgegangen, die strukturell mit der
europidischen Expansion und der Herausbildung ethnologischer For-
schung verbunden ist. In der Begegnung ,,wir“ und ,,die Anderen* wird
Gleichzeitigkeit systematisch eliminiert (Fabian 1983). Sally Price unter-
sucht diese Strategie, gewendet auf ,,Primitive Kunst* und betont, dass
der Ruf der Geschichtslosigkeit ,,primitiver Kunst*“ eine Konstruktion
westlicher kultureller Vorurteile sei und den Beschrinkungen traditionel-
ler westlicher Formen wissenschaftlicher Forschung zu schulden ist. Je-
nem gesteigerten HistorizitdtsbewuBtsein, dem Intellektuelle nicht-
westlicher Lander immer massiver Ausdruck verleihen, muss auch in der
Kunstforschung Rechnung getragen werden. Entgegen herrschender
Meinung,

»steht das zur Dokumentation der Kunstgeschichte schriftloser Volker not-
wendige Material dem noch zur Verfiigung, der die Geduld aufbringt, viele
Stunden in Museumsmagazinen und Kolonialarchiven zu verbringen und sich
auf das herausfordernde Unternehmen der Feldforschung einzulassen* (Price
1999, 341).

Die Wahrnehmung von Objekten fremder Kulturen (und Religionen) ist
nicht nur durch das Vorurteil ,,Zeitlosigkeit” gesteuert, sondern auch
durch kollektiv verfestigte Vorannahmen iiber ,,die Anderen*. Voran-
nahmen, die sich all zu hiufig als ,,Wissen* gebérden. Es ist in der Tat
verbliiffend, wie viel solcher Gewissheiten von Museumsbesuchern aller
Bildungs- und Alterschichten abgefragt werden konnen, deutet man auf

wie Gosden und Knowles klarmachen, nicht nur Zeugnisse ferner Kultu-
ren, sondern sie erzdhlen beeindruckend deutlich vom Kolonialismus. Go-
sden/Knowles 2001.

30

- 8m 14.02.2026, 22:11:47. =


https://doi.org/10.14361/9783839402252-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

,ZURUCK ZU DEN SACHEN!*

einen afrikanischen ,,Nagelfetisch“, ein Schamanengewand, eine Koran-
Ausgabe oder eine Buddha-Statue.

Die Faszinationsgeschichte des Fremden und der sie stellvertretenden
exotischen Objekte, mithin das Problematisieren von Sammelleiden-
schaft gehoren damit unbedingt in die religionswissenschaftliche Objekt-
forschung. Eine bestimmte Sammelaktivitdt, daran muss erinnert wer-
den, ist fiir die europdische Kultur- und Religionsgeschichte von elemen-
tarer Bedeutung, ndmlich das Sammeln von Reliquien. Das Sammeln
und Ausstellen von Reliquien befestigt Herrschaft, begriindet Pilgerstiit-
ten, begiinstigt Kommunikationswege und befordert Reichtum.?!

Karl Heinz Kohl hat jiingst eine anregende Darstellung vorgelegt, die
die Verwandlung von mitunter alltidglichen Gegenstinde in sakrale Ob-
jekte zum Gegenstand hat (Kohl 2003). Die Geschichte von der ,,Macht
der Dinge* wird entfaltet als eine Kulturgeschichte des Fetischismus in
doppelter Bedeutung. Beschrieben werden Idee und Begriff ,Fetisch®,
wie er sich seit dem 18. Jahrhundert in Europa als religionshistorische
Kategorie und als Fremdheitsmetapher herausbildete. Zudem wird der
Vorgang der Fetischierung als kultureller Prozess sichtbar, der Nutzloses
in die Aura des Heiligen und Kostbaren hiillt. Die Marx’sche Kritik des
Mehrwerts und Freuds Kategorie fehlgeleiteter Objektbeziehung enthilt
eine kulturhistorische Vertiefung und Verldngerung bis in die Postmo-
derne, hin zum Markenfetischismus unserer Tage und dem Phinomen
des Kunst-Sammelns.*

Die Geschichte des sakralen Objektes verweist nicht nur auf den his-
torischen Konstruktcharakter der Macht der Dinge, sondern vor allem

21 Der Vorgang des Sammelns als eine kulturspezifische und symbolisch
hochaufgeladene Aktivitit erfahrt in jiingster Zeit nicht nur kulturwissen-
schaftliches, sondern auch philosophisches und psychologisches Interesse
(vgl. z.B. Muensterberger 1998, Schloz 2000, Sommer 2002). Uber die
,Praxis des Sammelns zwischen kulturellem Archiv und profanem Raum®
schreibt neuerdings Bernhard von Hiilsen (2003) und Thomas K. Schip-
pers (2003) verweist auf Perspektiven der Sachkulturforschung in der Eu-
ropdischen Ethnologie, vom ,,Sachen-Sammeln zum Dinge-Denken®.

22 Kohl sieht als Kennzeichen sakraler Objekte ,,ihre Separierung von der
Welt des Profanen, ihre praktische Nutzlosigkeit, ihre reine Zeichenhaf-
tigkeit und ihre Unveriuferlichkeit”. Nur die Geschichte der Objekte bzw.
die Geschichte der Herausbildung ihrer Zeichenhaftigkeit gibt Auskunft
iiber die Bedingungen, die einem bestimmten Gegenstand zu bestimmten
Zeiten die Aura des Sakralen zuweist. Kohl 2003, 154.

31

- 8m 14.02.2026, 22:11:47. =



https://doi.org/10.14361/9783839402252-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PETER J. BRAUNLEIN

auch auf die Macht des biirgerlichen Kunst-, Geschichts- und Bildungs-
verstindnisses, die sich in der Kultstidtte Museum materialisiert.

Wenn ich oben auf das romantische Kunsterleben als ein biirgerliches
Heilsversprechen hingewiesen habe, das im Museum als religiose An-
dacht vor dem Objekt inszeniert wird, sollte das nicht andere Funktionen
des Museums unsichtbar machen. Seit den Kunst- und Wunderkammern
der Renaissance waren Sammlungsrdume immer auch Orte imaginérer
Weltaneignung. Exotische Objekte reprisentieren fremde Welten und
machen sie verfiigbar (Brdaunlein 1992, 1994). Der Herrschafts- und An-
eignungsgestus, wie er in Sammelleidenschaft und Museumsidee grund-
sdtzlich angelegt ist, erfahrt eine Zuspitzung in der Zeit des europdischen
Imperialismus.> Zudem verzauberte der Historismus, und im Gefolge
der entstehende Nationalismus, materielle Reste eigener Vergangenheit
in geschichts- und damit identititshaltige Heiligtiimer (so auch Kohl
2003, 260). Die Begegnung mit Gegenstinden biirgerlicher und nationa-
ler Selbstvergewisserung, d.h. Begegnung mit ,Geschichte‘, konnte
gleichfalls wie ein Kirchgang ritualisiert werden.

Der Verweis auf neuere ethnologische Arbeiten iiber fremde Objekte,
iiber materielle Kultur und Kolonialismus, iiber Sammeln und Ausstellen
von Kulturen, sollte ersichtlich machen, dass die Religionswissenschaft,
befasst sie sich mit dem Sammeln und Ausstellen von Religionen, mit
vollig identischen Problemen konfrontiert ist. Auch hier geht es um Rep-
risentationsmacht, kollektive Imaginationen und um die Produktion im-
mer neuer Fetische.

Auch die Religionswissenschaft ist, wie die Ethnologie, im Zeitalter
des europdischen Kolonialismus geboren. Fremde Religionen wurden in
dieser Phase der europdischen Geschichte ,.entdeckt®, entwicklungsge-
schichtlich geordnet, klassifiziert und angeeignet. Christoph Auffarth er-
innert daran, dass sich der religionswissenschaftliche Leitbegriff ,,Welt-
religion® auf Tuchfiihlung mit dem 6konomischen Imperialismus (Welt-
wirtschaft) und dem Hegemonieanspruch des Christentums herausbilde-
te. Es waren im iibrigen Ausstellungen, Weltausstellungen, iiber die die
globale Uberlegenheit des Abendlandes zur Schau gestellt wurde. Das
Sichtbarwerden von Weltreligionen, nicht ohne sie vorher als solche

23 Hitlers Museumsplédne lassen sich in diesem Sinne als eine weitere Zu-
spitzung kennzeichnen. Hitler trdumte bekanntlich bis in die letzten Stun-
den vor seinem Tod von einem riesigen Fithrermuseum in Linz, fiir das er
selbst Plidne entworfen hatte. Nach dem Krieg sollte es die hervorragends-
ten Kunstwerke aus allen Teilen des unterworfenen Europa ausstellen.
Vgl. Schwarz 2004.

32

- 8m 14.02.2026, 22:11:47. =


https://doi.org/10.14361/9783839402252-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

,ZURUCK ZU DEN SACHEN!*

markiert zu haben, fand seinen Hohepunkt auf dem Weltpariament der
Religionen und zwar als Begleitphdnomen der Weltausstellung von 1893
in Chicago. Ein Ereignis, angesiedelt zwischen Kolonialismus und Spek-
takel (Burris 2001, Auffarth 2004).%*

Parallel zum 6konomisch motivierten Zugriff europdischer Nationen
auf Afrika und Asien erfolgte der missionarische Zugriff. Auch fiir das
religiose Objekt hat dies Konsequenzen. Missionare erweiterten nicht
nur den materiellen Bestand der jeweiligen Kulturen durch die mitge-
brachten Zivilisationsgiiter, sondern eben auch durch ihre sakralen Ob-
jekte und durch das dem Christentum eigene immense Imaginationsan-
gebot. Und zudem waren sie bemiiht, nicht nur Menschen zu konvertie-
ren, sondern auch die materielle Seite der vorgefundenen Religion um zu
deuten. Nicholas Thomas spricht hier von ,,Converted Artifacts* (Tho-
mas 1991, 151ff.). Das Definitionsmonopol einstiger Missionare, das
festlegte, um was es sich bei ,,Idolen* und ,,Fetischen* handle, und was
es mit Hexerei und Magie auf sich habe, wirkt fort in den Blicken west-
licher Museumsbesucher auf einschldgige Objekte in den Abteilungen
»primitive Religionen®, ersatzweise ,,Naturreligionen“. Umgekehrt wur-
den die ,,Gaben der Zivilisation“, ob technischer oder religioser Art im-
mer auch indigenisiert. Das gilt fiir profane Giiter und Ideen ebenso wie
fiir Religion.”

Blickwechsel

Ohne Frage ist die Konfrontation mit dem musealen Objekt ein &stheti-
scher Vorgang, der nicht nur, aber vor allem auch durch den Gesichts-
sinn gesteuert ist. Neben Geschichte, Macht, Fremdheit, die, wie oben
beschrieben, in Objekten eingelagert und auf unterschiedliche Weise ab-
rufbar sind, sind Aufmerksamkeit generell, und visuelle Wahrnehmung
im besonderen, historisch gewachsen und kulturell geprigt. Zudem ist
der Vorgang der visuellen Wahrnehmung nur als korperlicher Vorgang
moglich. Diese scheinbar schlichten Tatsachen erfahren in jiingster Zeit

24 Zum Weltparlament der Religionen siehe auch Liiddeckens 2002.

25 Der Ethnologe Gerd Spittler hat kulturelle Verflechtungen anhand von
Aneignungs- und Umdeutungsvorgingen von Waren deutlich gemacht
und dabei auf theoretische und methodische Konsequenzen fiir eine Eth-
nologie der Globalisierung hingewiesen. Fiir eine Religionswissenschaft,
die sich unter Religion und Globalisierung mehr vor zustellen vermag als
die einseitige missionarisch gesteuerte Ausbreitung von Weltreligionen,
sind diese Uberlegungen von Nutzen. Spittler 2002.

33

- 8m 14.02.2026, 22:11:47. =


https://doi.org/10.14361/9783839402252-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PETER J. BRAUNLEIN

unter den Stichworten ,,iconic®, ,,visual“ oder ,,pictorial turn*“ erhohte
kulturwissenschaftliche Zuwendung. ,,Visualitdt® in aller Breite wird da-
bei zum Gegenstand und immer hiufiger ist der Begriff ,,visual culture*
auf Buchtiteln zu lesen.

So entdeckt die Museologie neuerdings den Blick der Besucher und
die Blickmanipulationen durch Museumspéddagogik und Ausstellungsar-
rangement, wie der Band ,Museums and the Interpreation of Visua Cul-
ture‘ von Eilean Hoper-Greenhill (2000) belegt. Fiir die Religionswis-
senschaft hat der amerikanische Religions- und Kunstwissenschaftler S.
Brent Plate ausgewihlte Texte zu ,,Religion, Art/Visual Culture® zu-
sammengestellt (Plate 2002). Neue Perspektiven im Feld sichtbarer Re-
ligion er6ffnet zudem die von Susanne Lanwerd weiterentwickelte Reli-
gionsisthetik (Lanwerd 2002).

In der Kunstwissenschaft ist der ,,iconic turn“ mittlerweile zum
Kampfbegriff geraten, da sich hier eine Debatte iiber den Gegenstand
und Selbstdefinition dieser Disziplin entziindet hat. Die Forderung nach
einer neuen, anthropologisch und transdisziplindr zu entwickelnden
Bildwissenschaft, hat nicht ldnger nur ,,das Werk®, wie es die klassische
Kunstgeschichte definierte, im Auge, sondern eine radikale Erweiterung
des Themenfeldes. Bildliches jeder Art riickt in den analytischen Hori-
zont: von den Satelliten-Bildern fremder Galaxien bis zu den visuell ii-
bersetzen Ultraschallaufnahmen ungeborenen Lebens, von der Bilderflut
kommerzieller Werbung bis zu Kriegsbildern, die vom US-Fernseh-
Sender CNN mitproduziert werden.

Fiir eine Religionswissenschaft, die sich um sichtbare und 6ffentlich
gemachte Religion bemiiht, sind die Anregungen des ,,iconic turn® viel-
faltig:

e die Einengung auf Kunst, speziell religiose Kunst wird aufgege-
ben. ,Kunst® selbst wird zu einem religionswissenschaftlich ,,frag-
wiirdigen* Begriff, ebenso wie der wertende Begriff (religioser)
,Kitsch® in seiner Zeit- und Kulturgebundenheit reflektiert werden
muss;

e das Verhiltnis Bild und Text ist neu zu iiberdenken. Sowohl die
textliche Rahmung, die die Bildbotschaft strukturiert, muss in
Rechnung gestellt werden, wie auch umgekehrt die Text transfor-
mierende Macht des Visuellen. Sichtbar werden dadurch u.a. Bild-
Politiken, wie sie viele Religionen zu Machterhalt und Machtaus-
dehnung nutzen;

34

- 8m 14.02.2026, 22:11:47. =



https://doi.org/10.14361/9783839402252-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

,ZURUCK ZU DEN SACHEN!*

e zu entdecken ist die Uberformung visueller Wahrnehmung durch
Religion. Religionsgeschichte und ,,visual culture* sind eng ver-
flochten — dies gilt speziell fiir 2000 Jahre christlich-abend-
landische Kultur, aber auch fiir alle anderen Regionen, Kulturen
und Religionen. Religionsgeschichte ist damit auch Bestandteil ei-
ner Kulturgeschichte der Wahrnehmung und gibt Auskunft iiber
dominierende Wirklichkeits- und Korperkonzepte sowie iiber (Un-)
Moglichkeiten Transzendentes sichtbar werden zu lassen;

e visuelle Wahrnehmung ist eine kulturelle und religiose Aktivitit.
Visualisierungstechniken stehen neben religiosen Vorschriften der
Augenzucht. Varianten und historische Verlaufsmuster solchen
,Bildhandelns*“ werden in religionsgeschichtlicher und -verglei-
chender Forschung offengelegt.

Ich habe an anderer Stelle deutlich gemacht, welchen Nutzen Bild- und
Religionswissenschaft aus gegenseitiger Beachtung ziehen kénnen (vgl.
Braunlein 2004). Die Decodierung von Religion, ihre ,,Lesbarkeit” (Gla-
digow 2000), wird vor dem Hintergrund des ,,iconic turn* zu einer neuen
Herausforderung. Worum es dabei geht, ldsst sich einem Zitat des Ethno-
logen Peter Probst zusammenfassen. Mit ihm meine ich, dass es Sinn
macht,

»~der Metapher der Lesbarmachung die der Sehbarmachung an die Seite zu
stellen, neben dem Sprechakt auch das Konzept des Sehakts zu entwickeln, in
der Wahrnehmung auch die Gestaltung zu erkennen‘ (Probst 2001, 149f.).

Unter den Parametern Handlung und Kommunikation wird es méglich,
Visuelles und Visualitit religionswissenschaftlich zu erschlieBen. Eine
religionswissenschaftliche Erforschung des Visuellen ist weit mehr als
religiose Ikonographie oder eine religionskundlich informierte Semiotik.
Solche Verfahrensweisen sind niitzlich und wichtig, doch keineswegs
ausreichend. Gleiches gilt fiir den Umgang mit dem Thema Bilderverbot,
bzw. Gotter-Bild, das mitunter von religionswissenschaftlicher Seite
aufgegriffen, aber eng entlang christlich-theologischen Denkfiguren be-
arbeitet wurde (vgl. Klimkeit 1984).

Die Triade Bild-Medium-Korper, die Hans Belting im Hinblick auf
eine anthropologische Bildwissenschaft vorschligt, enthilt weitergehen-
de Perspektiven fiir eine Religionsgeschichte des Visuellen im Eigenen
wie im Fremden (Belting 2001, Bréaunlein 2004).

35

- 8m 14.02.2026, 22:11:47. =


https://doi.org/10.14361/9783839402252-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PETER J. BRAUNLEIN

Auch an dieser Stelle sei hervorgehoben, dass die kulturhistorische
Selbstaufklidrung iiber begriffliche Kategorien ganz wesentlich zum
Handwerkszeug des Religionswissenschaftlers gehore muss. Bildlich-
keit, Blick, Wahrnehmung, Wirklichkeit — all diese Grofen sind keine
feststehenden Universalien, sondern kulturell und religios ,,unterfiittert*.

Die volkskundliche Frommigkeitsforschung bietet fiir dieses Ansin-
nen kulturhistorischer Selbstaufkldrung reiches Material. Religion und
Bildlichkeit, Bildverehrung und Bildfrommigkeit, Bilderproduktion und
Bilderhandel — in diesen Bereichen hat die volkskundliche Bildforschung
eine beachtliche Forschungstradition entwickelt.”

Wie bereits eingangs erwéhnt gehort die Realienforschung gehort zu
den volkskundlichen Kernbereichen. Sowohl Sachen als auch Bilder
sind, neben Texten, immer schon Quellen dieser Wissenschaft gewesen
und dienten damit, anders als in der Religionswissenschaft, immer auch
der Erforschung von (Volks-)Religion. Als in der Nachkriegszeit ,Reli-
gion® als volkskundlicher Untersuchungsgegenstand, aufgrund der My-
thologisierungsleidenschaft der Nazi-Volkskunde, verpont war, erfolgte
die erneute Anniherung an den Gegenstand vor dem Hintergrund einer
quellenkritischen, sozialgeschichtlich informierten und stark kontextbe-
zogenen Forschung.27 Anders als die sich gleichzeitig zu ihrer Bliite ent-

26 Einen sehr dienlichen Uberblick zur volkskundlichen Bildforschung liefert
Rolf Wilhelm Brednich 2001. Institutionell hat sich dieser Forschungs-
zweig niedergeschlagen in dem Arbeitskreis ,Bild, Druck und Papier’ am
Museum Europdischer Kulturen in Berlin-Dahlem, und in der Kommissi-
on fiir ethnologische Bildforschung der SIEF (Société Internationale
d’Ethnologie et de Folklore).

27 In den 50er Jahren entwickelte sich, angeregt von Volkskundlern wie
Hans Moser, Karl Sigismund Kramer und Giinter Wiegelmann eine Sach-
kulturforschung, die dezidiert sozial- und kulturgeschichtliche Ansitze
aufgriff. In den 80er Jahren wurde die Gebrauchs- und Zeichenfunktion
der Dinge, die symbolische Ebene also, entdeckt. Gleichzeitig stiel der
europaweite heimat- und kulturgeschichtliche Museumsboom der 70er
Jahre eine intensive volkskundliche Debatte zu Identititskonstruktion und
Geschichte an. Diskussionen iiber Folklorismus, Geschichtsbewusstsein,
Geschichtsvermittlung, ,,Geschichte von unten® folgten, ebenso tiber ,,Au-
ra und Archaik®, ,,Asthetik und Distinktion®. Vgl. Kaschuba 2003, 224-
235; Meiners 1987, Kostlin/Bausinger 1983.

Wesentliche Beitridge zur Ausstellungstheorie und -praxis, zum Gedicht-
nisspeicher Museum und iiber das Deponieren und Exponieren von Din-
gen, lieferte und liefert Gottfried Korff. Eine Sammlung museologischer

36

- 8m 14.02.2026, 22:11:47. =


https://doi.org/10.14361/9783839402252-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

,ZURUCK ZU DEN SACHEN!*

faltenden Religionsphinomenologie, die pathetisch und schwirmerisch
,,das Heilige* in all seinen Erscheinungen umkreiste, war die volkskund-
liche Religionsforschung ab den 1950er Jahren allem Spekulativen ab-
hold. Die Aufgabe kollektiver Sinnstiftung hatte sich fiir die Volkskunde
ein fiir alle Mal erledigt, nicht jedoch fiir eine Religionswissenschaft, die
sich womdglich umso mehr berufen fiihlte, in den moralischen Triim-
mern des Nachkriegseuropa Aufbauhilfe leisten zu miissen.?®

Dass wesentliche Impulse fiir eine religiose Volkskunde der Nach-
kriegszeit iliber das handgreifliche Objekt, die Realienforschung also, er-
folgte, mag vor diesem Hintergrund eine tiefergehende Logik aufweisen.

Wolfgang Briickners Arbeit iiber Bildnis und Brauch (Briickner
1966) wird zu einem ,,Meilenstein der visuell orientierten Volkskunde*
(Miiller 2003, 234). Der Gegenstand mutet zunéchst exotisch an. Es geht
um Holz-, bzw. Wachspuppen, die im herrschaftlichen Leichenzeremo-
niell repriasentative Funktion einnehmen. Mit der Weigerung, scheinbar
magisch-urtiimlichen Elementen nachzuspiiren und stattdessen die ,,kon-
kreten Gestaltungen in historisch-sozial exakt benennbaren Milieus*
heraus zu arbeiten, macht Briickner, wie sein Tiibinger Kollege Gottfried
Korff hervorhob, ,,Front gegen generalisierend-anthropologische Theo-
rien in der Symboldeutung® (Korff 1987, 255). Die KontexterschlieBung
des Bildnisses iiber seinen Gebrauch, sowie die Nachzeichnung des Mo-
tivwandels lieferten nicht nur wertvolle Einsichten in Herrscher-Ikono-
graphie und Begribniskult, sondern hatten vor allem methodische Vor-
bildfunktion. Neue Wege im kulturwissenschaftlichen Umgang mit reli-

Texte von Korff wurde zusammengestellt von Eberspéacher/Konig/Tscho-
fen 2002.

28 Eine wissenschaftsgeschichtliche Darstellung der Nachkriegs-Religions-

wissenschaft, die den Zeitgeist und das gesellschaftliche Umfeld ihrer Re-
zeption mit beriicksichtigen wiirde, fehlt meines Wissens. Erkldrungsbe-
diirftig wére immerhin der Umstand, dass sich die deutsche Religionsphéa-
nomenologie, verbunden mit den Namen Heiler, Goldammer, Mensching,
Lanczkowski zu einem Zeitpunkt profilierte, als die Soziologie und andere
Wissenschaften ldngst das Ableben von Religion in der Moderne fiir eine
beschlossene Sache hielten.
Keineswegs bedeutungslos erscheint mir auch die Tatsache, dass sich
Mircea Eliade und Ernst Jiinger in der Zeit des Kalten Krieges, die auch
eine Zeit des westlichen Modernisierungsschubes war, zu einem gemein-
samen Zeitschriftenprojekt — Antaios — zusammen fanden (1959-1971).
Programmatisch ging es dabei um den Versuch neopaganer Sinnfindung,
die iiber Themen aus Mythologie und Ethnologie gespeist wurde.

37

- 8m 14.02.2026, 22:11:47. =


https://doi.org/10.14361/9783839402252-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PETER J. BRAUNLEIN

gios konnotierten Bildern und Realien wurden damit gewiesen.”’ Drei
Jahre zuvor hatte Lenz Kriss-Rettenbeck seine Studie iiber Bilder und
Zeichen religiosen Volksglaubens (1963) vorgelegt und die Richtung
weg von ,,magistischen Interpretationen zu einem phinomenologisch ge-
lauterten historischen Verstindnis* vorbereitet (Briickner 2000, 93).

Wolfgang Briickner und Martin Scharfe waren es, die nach dem
Krieg gleichermalien katholische wie auch protestantische Dimensionen
des Visuellen herausarbeiteten und damit eine volkskundliche Bildwis-
senschaft begriindeten. Zu nennen sind hier Martin Scharfes Arbeiten zu
Intention und Funktion des Bildes im Protestantismus und seine Uberle-
gungen iiber ,,Augen-Wissen“ und ,,Anschauliche Volkskunde*, Wolf-
gangs Briickners Forschungen und Ausstellungen zum populidren Wand-
schmuck und religiosen Massenbild, seine Arbeiten iiber Wallfahrt, Pil-
gerzeichen und Andachtsbild, ebenso wie die Sammlungs- und Publika-
tionstitigkeiten von Christa Pieske. Hinzuweisen ist zudem auf Rudolf
Schenda, der das Phinomen des internationalen Bilderhandels themati-
sierte und zudem das Verhiltnis Text-Bild in bezug auf Lesekultur her-
ausarbeitete (vgl. Scharfe 1967, 1968, 1974-77, 1990, 1996, 1999, 2000;
Briickner 1974, 1975, 1982; Briickner/Pieske 1973; Pieske 1975, 1988;
Schenda 1984, 1987). In der jiingst von Wolfgang Briickner publizierten
Bibliographie zur Massenbilderforschung sind allein unter dem The-
menbereich ,,Andachts- und Amulettgraphik® 400 Titel erfasst (vgl.
Briickner 2003).

Neben der stark historisch ausgerichteten volkskundlichen Bildfor-
schung, die, wie zu sehen war, seit 40 Jahren Bildlichkeit und Religion
zusammen fiihrt, entdeckt neuerdings auch die Geschichtswissenschaft
Visualitét, und damit auch sichtbare Religiositit. Exemplarisch sei hier
auf den Band ,Frommigkeit im Mittelalter. Politisch-soziale Kontexte,

29 Ein weiterer Meilenstein der Bildforschung stellt die Studie von Michael
Baxandall dar: ,Painting and Experience in 15th Century Italy. A Primer
in the Social Hisory of Pictorial Style‘ (1972). Baxandall erschlieft italie-
nische Bildwerke des 15. Jahrhunderts {iber Gebrauchsformen und Wahr-
nehmungsweisen. Es sind die unterschiedlichen Perspektiven auf das je-
weilige Bild, die Baxandall vorstellt: religios gesteuerte Blicke, von oko-
nomischen Interessen gesteuerte Blicke, mathematisch informierte Blicke.
Baxandall schafft es damit, den Gegenstand aus den tiblichen kunsthistori-
schen Rahmen zu 16sen und Wahrnehmung (vom Publikum und Kiinstler)
ebenso wie die Wertschidtzung (durch Auftraggeber) und Gebrauchsfor-
men sichtbar zu machen. Vgl. Baxandall 1988.

38

- 8m 14.02.2026, 22:11:47. =


https://doi.org/10.14361/9783839402252-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

,ZURUCK ZU DEN SACHEN!*

visuelle Praxis, korperliche Ausdrucksformen® (Schreiner 2002) hinge-
wiesen.

Der Themenkreis der volkskundlich-historischen Bild- und Realien-
kunde wird, zumindest in Amerika, auch von der dortigen Religionswis-
senschaft aufgegriffen. Coleen McDannell schrieb eine Monographie
,»The Christian Home in Victorian America: 1840-1900° und eine weite-
re zu Popularkultur und Christentum (McDannell 1986, 1995). Einem
vergleichbaren Gegenstandsbereich widmet sich der Kunsthistoriker Da-
vid Morgan. Populérer religioser Wandschmuck, Devotionalien oder
Andachtsbilder wiirde es die deutsche Volkskunde nennen, ,,Visual Pie-
ty*, ,,Protestants and Pictures®, ,,The Visual Culture of American Religi-
ons* lauten die Titel der amerikanischen Publikationen (Morgan 1996,
1998, 1999; Morgan/Promey 2001). Die wichtigen Arbeiten von Briick-
ner, Scharfe u.a. wurden nicht ins Englische tibersetzt, und so iiberrascht
es wenig, dass die oben genannten deutschsprachigen Forschungen auf
dem Gebiet der religiosen Realien- und Bildkunde jenseits des Atlantiks
weitgehend unbekannt sind.

Die ErschlieBung von Bilder-Theologien und die Beschreibung von
Formen, Funktionen und Praktiken der historischen und gegenwirtigen
Bild-Frommigkeit, wie sie Geschichtswissenschaft und Volkskunde an-
bieten, ermoglicht es, wie erldutert, die spezifisch christlich geprigten
Traditionen im Umgang mit Bild und Ding wahrzunehmen.

Dem Blick auf das Eigene folgt der Blick auf das Fremde. Religionen
im Museum legen den Vergleich nahe. Der Blick auf chinesische Bild-
rollen mit Hollen-Darstellungen oder auf einen indischen Tempelvor-
hang, der Krishnas Tanz mit den Hirtenmédchen darstellt, konfrontiert
unwillkiirlich mit der Frage, wie denn die chinesische Betrachterin oder
ein Inder die Bilder wahrnehmen wiirden.

Eine ,,ethnologische Bildkunde* entwickelte der schwedische Volks-
kundler Nils-Arvid Bringéus (1982), der dafiir folgende Forderungen
aufstellt: Die Bildforschung muss eine internationale Richtung erhalten;
anzulegen ist eine unbegrenzte Zeitperspektive; zu vermeiden ist jede
qualitative Beurteilungen des Bildmaterials; offen zu legen sind eigene
Wertungen und Haltungen. Bilder miissen in ihrem Zusammenhang und
als Teil des menschlichen Handelns untersucht werden, wobei die Bild-
rezeption ebenso wichtig ist wie die Bildproduktion (nach Brednich
2001, 204).

Einer in diesem Sinne ethnologisch angeregten Religionsasthetik
muss es darum gehen, Bedeutung und Geschichte des Bildes in anderen

39

- 8m 14.02.2026, 22:11:47. =


https://doi.org/10.14361/9783839402252-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PETER J. BRAUNLEIN

Religionen herauszuarbeiten und zudem die spezifischen Rezeptionsis-
thetiken und Bildpraktiken zu erkunden.

Annette Wilke hat in diesem Sinne beispielhaft iiber ,,indische Asthe-
tik und Gefiihlsreligiositit* gearbeitet (2001). Sie macht darauf aufmerk-
sam, dass die Erforschung von Visualitit im religionswissenschaftlichen
Sinne sowohl indigene Asthetiktheorien, Begriffsfelder, Korperlichkeit
und Emotionalitidt umfassen miissen. Dies wird auch deutlich am Um-
gang indischer Frauen mit populdrer Druckgraphik, den sog. ,.god-
posters, die rituelle Verwendung im héuslichen Bereich finden. Nur
durch im Verfahren der Feldforschung wird solches ,,Bildhandeln® er-
schlieBbar, wie Brigitte Luchesi vor Augen fiihrt (Luchesi 2001). In die-
sem Sinne sind fremde Kulturen und Religion bild- und religionswissen-
schaftlich gleichermallen herausfordernd, zumal wenn dies im Vergleich,
also in Reflex auf eigene, d.h. hier westliche Wahrnehmung erfolgt und
zudem Vorginge der globalen Bildwanderung, bzw. visuellen Beeinflus-
sung erforscht werden. Die Ethnologin Joy Hendry hat solche visuellen
Austauschprozesse untersucht und zwar am Beispiel der japanischen
Gartenarchitektur in England und an der britischen Gartenarchitektur in
Japan (Hendry 1997).%

Blickwechsel zwischen Europa und dem Siidpazifik untersuchten die
Autoren des Bandes ,,Double Vision: Art Histories and Colonial Histo-
ries in the Pacific* (Thomas/Losche 1999). Die europdische Wahrneh-
mung wird mit der indigenen visuellen Kultur pazifischer Inselvolker
kontrastiert. Lokale Identitidt und materielle Kultur, Kolonialismus, An-
nahmen iiber nicht-europiische Kunst und Reprisentation sind die Kon-
figurationen, die hier zu einer Kulturgeschichte des Reisens und der vi-
suellen Begegnung verdichtet werden.

Museumsbesuche

Religion und Museum, so sollte unter verschiedenen Stichworten gezeigt
werden, ist ein Themenfeld, das die Religionswissenschaft herausfordert,
tiber sich selbst und seine Gegenstinde grundsitzlich nach zu denken.
Wissenschaftlich zugédnglich werden Sachen iiber Handlungen und Aus-
sagen der Menschen, sei es im lebendigen Ritual oder im Museum vor
dem Objekt. Nur diese kommunikativ-diskursiven Verhandlungsprozes-

30 Die Fremdheit, bzw. Andersartigkeit der visuellen Wahrnehmung und As-
thetik der japanischen Kultur werden u.a. thematisiert von Peter Portner
(2001) und Ryosuke Ohashi (1998).

40

- 8m 14.02.2026, 22:11:47. =



https://doi.org/10.14361/9783839402252-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

,ZURUCK ZU DEN SACHEN!*

se konnen sinnvoll Gegenstand religionswissenschaftlichen Nachden-
kens und Beschreibens sein.

Mein Vorschlag ist es, genannte Herausforderungen als Chancen zu
verstehen, in den Dialog mit den kulturwissenschaftlichen Nachbarn zu
treten. Volkerkunde wie Volkskunde, auBereuropdische Ethnologie wie
europdische Ethnologie haben im Bereich der Realien- und Bildkunde
ebenso wie in der Thematisierung von visueller Kultur, Museum, Repri-
sentation und kultureller Fremdheit Wissensbestidnde vorliegen, auf die
die Religionswissenschaft nicht verzichten kann.

Ich hoffe, auch deutlich gemacht zu haben, dass der ,,Gegenstand‘
Religion Besonderheiten aufweist, die ihn von Gegenstinden unterschei-
det, wie sie Kunstwissenschaft, Volkerkunde und Volkskunde als die ih-
ren beanspruchen. Wenn es gelingt, ,.kulturwissenschaftliche Strome in
das Bett der Religionswissenschaft” zu leiten, wie ich dies mit Hans
Kippenberg und Kocku von Stuckrad (Kippenberg/Stuckrad 2003, 13)
fiir dienlich erachte, wird dieser, wie ich meine, faszinierenden Bestand
an Gegenstinden, Themen und Fragestellungen im Diskursfeld Religion
umso deutlicher wahrzunehmen sein.

Reichlich Anschauungsmaterial fiir das Gesagte bietet das Metzler
Lexikon Religion. Auf vorbildliche Weise begegnet darin genau diese
Fiille an Sachen, die aus dezidiert religionswissenschaftlicher Perspekti-
ve, aber durchaus im kulturwissenschaftlichen Dialog Darstellung finden
(Auffarth et al. 1999ff.). Hinzuweisen ist auch auf die Bemiihungen von
Martin Kraatz, ehemals Leiter der Religionskundlichen Sammlung in
Marburg, das religiose Objekt ernst zu nehmen (Kraatz 1968, 1995,
1997). Zahlreiche Ankniipfungspunkte bietet das Jahrbuch fiir religiose
Ikonografie, Visible Religion, das zwischen 1982 und 1990 in sieben
Binde erschien und auf vielfiltige Weise Religion unter Gesichtspunk-
ten von visueller Kommunikation zu erschlieBen bemiiht war. Erwartun-
gen weckt zudem ein neues Zeitschriftenprojekt, Material Religion: the
Journal of Objects, Art and Belief, das Crispin Paine als Herausgeber fiir
2005 ankiindigt.®!

Die Beitrige des vorliegenden Bandes thematisieren Religion im
Museum als eine Facette von Religion im 6ffentlichen Raum. Die Mehr-
zahl der Beitrige basiert auf Begegnungen mit Religion in Museen. Es
sind Museumsbesuche, die Religionswissenschaftlerinnen und Religi-

31 Crispin Paine hatte 1999 den Band Godly Things: Museums, Objects and
Religion editiert und damit die Diskussion iiber Religion im Museum an-
geregt.

41

- 8m 14.02.2026, 22:11:47. =


https://doi.org/10.14361/9783839402252-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PETER J. BRAUNLEIN

onswissenschaftlern anregten, das Thema Religion und Museum kritisch
zu hinterfragen und der allgemeinen religionswissenschaftlichen For-
schung zugénglich zu machen.

Geboren wurde der Band auf einer Tagung der DVRG (Deutsche Verei-
nigung fiir Religionsgeschichte), die 2001 in Leipzig stattfand, und in
deren Rahmen der Herausgeber ein Panel zu ,Museale Priasentation von
Religion® organisierte.

Fiihrungen durch die Religionskundliche Sammlung der Universitit
Marburg nimmt Peter J. Braunlein zum Ausgangspunkt, iiber die Ver-
mittlung von Religionen im musealen Raum nach zu denken (Shiva und
der Teufel. Museale Vermittlung von Religionen als religionswissen-
schaftliche Herausforderung). Erwartungshaltungen, vor allem das je-
weils mitgebrachte Religionskonzept der Besucher stellen den Religi-
onswissenschaftler vor heikle Vermittlungsprobleme. Aufklérerischer
Bildungsauftrag, fahrldssige Komprimierungen des Gegenstandes, essen-
tielle Kategorien, das Besucherbediirfnis nach religiosem Erleben und
der Anspruch auf dialogische Prisentation fithren zu Paradoxien. Vor
dem Hintergrund dieses Dilemmas erscheint es nahe liegend, das Muse-
um nicht ldnger der Ort der Selbstvergewisserung im Eigenen, sondern
als Ort der Irritation des Eigenen zu begreifen.

Religion wird immer hiufiger Gegenstand von publikumswirksamen
Ausstellungen, wie etwa Altdre (Diisseldorf 2001), Heaven (Diisseldorf
1999, Liverpool 2000), The Image of Christ (London 2000), New Heimat
(Frankfurt/M. 2000). Auffallend ist, wie Susanne Lanwerd feststellt,
dass dabei aktuelle wissenschaftliche Erkenntnisse und Debatten der Re-
ligions-, Geschichts-, und Kunstwissenschaft ebenso wie der Genderfor-
schung unterlaufen werden (Religion in Ausstellungen. Perspektiven ei-
ner kunstgeschichtlichen Kulturwissenschaft). Susanne Lanwerd unter-
sucht diese Ausstellungen vor dem Fragehorizont einer kulturwissen-
schaftlichen Kunstgeschichte, wie sie u.a. Aby Warburg entworfen hatte.
Deutlich wird: Mit dem Anspruch auf Universalisierung werden Diffe-
renzen eingeebnet und aufgehoben, statt sie zu reflektieren. Die Kon-
zentration auf das sakrale Objekt sowie die Betonung struktureller, for-
maler und methodologischer Ahnlichkeiten fiihren zu einer Verleugnung
asthetischer und kultureller Heterogenitét.

Strategien der Vermittlung von Religion/en diskutiert Susan Kamel.
Die Frage nach der Vermittlungsstrategie schlieBt die Frage nach dem
musealen Konzept und dem Selbstverstindnis mit ein. Sind Museen Mu-

42

- 8m 14.02.2026, 22:11:47. =


https://doi.org/10.14361/9783839402252-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

,ZURUCK ZU DEN SACHEN!*

sentempel, Agenten Gottes oder Orte von Kommunikation? (Museen als
Agenten Gottes oder ,,0:0 unentschieden*). Dem isthetisierenden Um-
gang mit Religion, als ein Spiel mit &sthetischer und religioser Erfah-
rung, wird der Versuch Religion kritisch diskursiv zu vermitteln gegen-
iber gestellt. Susan Kamel stiitzt sich hierbei auf ihre Untersuchungen
im St. Mungo Museum of Religious Life and Art (Glasgow), das Plurali-
tdat und Hybriditét religioser Identitét thematisiert und zulésst.

Sabine Offe geht Strategien und Mustern der Adaption und Um-
wandlung von sakraler Architektur in Museumsarchitektur nach (Muse-
en. Tempel. Opfer). In welcher Weise werden traditionelle Botschaften
umcodiert und welche eigene Semantik bildet sich heraus? Welche Affi-
nititen und Differenzen zwischen sakralen Riumen und den profanen
des Museums lassen sich ausmachen? Diesen Fragen wird am Beispiel
von drei Museen nachgegangen: An Etienne Boullées Museumsentwurf
von 1783, an Schinkels ,,Altem Museum‘ von 1830 und an Daniel Li-
beskinds Jiidischem Museum in Berlin. Das letzte, ausfiihrlich behandel-
te Beispiel konfrontiert mit der Frage nach der Zweckbestimmung eines
musealen Raumes, der Opfer-Gedenken, kollektives Erinnern und In-
formationsvermittlung ermdoglichen soll und das Ganze gleichzeitig hin-
terfragen muss.

Die Etablierung der wissenschaftlichen Erforschung jiidischer Reli-
gion durch Juden war ein identititsstiftender Vorgang, der in der Zeit jii-
discher Emanzipation eine Verbindung von Volk und Religion wieder
herstellen sollte. Museen als Triger einer spezifisch biirgerlichen Bil-
dungsidee nehmen hier Scharnierfunktion ein. Katharina Rauschen-
berger zeigt am Beispiel jiidischer Museumsgriindungen unterschiedli-
che Deutungsmuster des Judentums, sich selbst in der modernen Gesell-
schaft zu positionieren (Jiidische Museen im Kaiserreich und in der
Weimarer Republik — Utopieersatz oder Selbstvergewisserung?).

Weltweit gibt es nur wenige Museen, die ausschlieBlich dem Thema
Religion bzw. Religionen gewidmet wiren. Wenn zu Beginn des 21.
Jahrhunderts ein solches Museum neu gegriindet wird, weckt dies Neu-
gier und Fragen nach Inhalten und Zielsetzung. Esther Maria Guggen-
mos hat das Museum of World Religions, das am 9.11.2001 in Taipeh
(Taiwan) mit groBem Aufwand eréffnet wurde, besucht und schildert die
Entstehungsgeschichte, das dahinter liegende Programm des Griinders,
Meister Hsin Tao, den Aufbau des Museums sowie die jetzige Gestalt,
die sich zwischen einem innertaiwanesischen Bildungsauftrag und dem
globalen Anspruch des interreligivsen Dialogs formt (% ELA1~ 1] {H: 5%

43

- 8m 14.02.2026, 22:11:47. =


https://doi.org/10.14361/9783839402252-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PETER J. BRAUNLEIN

— Eine Welt der Liebe und des Friedens. Reflexionen tiber das ,,Museum
of World Religions* in Taipei (Taiwan) ein Jahr nach seiner Erdffnung).

Das 1982 in Bahia (Brasilien) erdffnete Museu da Cultura Afro-
Brasileira (Museum der afrobrasilianischen Kultur) hat Christiane
Pantke besucht. Sie stellt sich die Frage, welche Identititen das Museu
Afro konstruiert und vermittelt und welchen Stellenwert das Museum in
der bahianischen Gesellschaft hat. Geschildert werden die historische
Verbindung von afrobrasilianischer Religion und Identitét, Ort und Aus-
stellungskonzeption sowie die Zielgruppen des Museums. Folklorismus,
Exotismus und Tourismus werden zu Schliisselbegriffen, iiber die Frem-
des und Eigenes thematisiert werden (Kulturelle Identitdit und folkloristi-
sche Klischees. Die Bedeutung des ,,Museums der afrobrasilianischen
Kultur* im gesellschaftlichen und kulturellen Kontext Salvador da Bahi-
as, Brasilien).

Wie setzt man Kolonialismus und Mission religionswissenschaftlich
ins Verhiltnis mit afrikanischer Religion? Wie ldsst sich dieser Zusam-
menhang museal abbilden? Wie gelingt ein solch museal angeregtes Er-
innern, und in welcher Gestalt kann Religion sichtbar gemacht werden?
Was ist unter afrikanischer Religion unter den Bedingungen des Koloni-
alismus und der Mission zu verstehen? Christoph Auffarth gerit das
Nachdenken iiber die Konzeption einer Missionsausstellung zur Mission.
Unter der Primisse des ,dialogischen Ausstellens® kldart Auffarth die
Voraussetzungen einer solchen Ausstellung entlang dreier Problemzo-
nen: (1) Das Museum im Kontext anderer Medien in der Offentlichkeit.
(2) Das Problem der Kommunikation und die Mdglichkeit dialogischen
Ausstellens. (3) Die Umsetzung dieser Grundsitze in einem Ausstel-
lungskonzept. AbschlieBend werden Thesen iiber soziales Gedichtnis;
Migration, Kolonialismus, Religion und das Popularisieren durch Aus-
stellen formuliert (Die Dschagga-Neger ,,aufgehoben® zwischen Kolo-
nialherrn und Missionar: Ein religionswissenschaftliches Ausstellungs-
projekt zu Mission und Kolonialismus in Tanganjika um 1900).

Literatur

Alles, Gregory (2002): The Science of Religions in a Fascist State: Ru-
dolf Otto and Jakob Wilhelm Hauer during the Third Reich. In: Reli-
gion, 32, 177-204

Andrae, Tor (1940): Die letzten Dinge. Leipzig: J.C.Hinrichs

44

- 8m 14.02.2026, 22:11:47. =


https://doi.org/10.14361/9783839402252-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

,ZURUCK ZU DEN SACHEN!*

Assman, Jan (2003): Die Mosaische Unterscheidung oder der Preis des
Monotheismus. Miinchen: Carl Hanser

Auffarth, Christoph et al. (Hg.) (1999ff.): Metzler Lexikon Religion.
Gegenwart — Alltag — Medien. Stuttgart: Metzler

Auffarth, Christoph (2001): Sind heilige Stétten transportabel? Axis
mundi und soziales Gedéchtnis. In: Michaels, Axel/Pezzoli-Olgiati,
Daria/Stolz, Fritz (Hg.): Noch eine Chance fiir die Religionsphino-
menologie? Berlin [u.a.]: Peter Lang, 235-257

Auffarth, Christoph (2004): ,,Weltreligion* als ein Leitbegriff der Reli-
gionswissenschaft im Imperialismus: In: van der Heyden, Ul-
rich/Holger Stoecker (Hg.): Mission und Macht im Wandel politi-
scher Orientierungen [Missionsgeschichtliches Archiv 8]. Stuttgart

Baxandall, Michael (1988/1972): Die Wirklichkeit der Bilder. Malerei
und Erfahrung im Italien des 15. Jahrhunderts. Frankfurt/M.: Syndi-
kat

Belting, Hans (2001): Medium-Bild-Korper. Einfiihrung in das Thema.
In: Ders., Bild-Anthropologie, Miinchen: Fink, 11-55.

Bianchi, Ugo (1964): Probleme der Religionsgeschichte. Gottingen:
Vandenhoeck/Ruprecht, 14, 74-88

Braunlein, Peter J. (1992): Theatrum Mundi. Zur Geschichte des Sam-
melns im Zeitalter der Entdeckungen. In: Bott, G. (Hg.): Focus Be-
haim Globus. Niirnberg: Germanisches Nationalmuseum, 355-376

Briunlein, Peter J. (1994): Entdeckungen und Exotismus. In: Ernsting,
Bernd (Hg.): Georgius Agricola — Bergwelten — 1494-1994. Chem-
nitz: Schlossbergmuseum, 31-33

Brdunlein, Peter J. (1995): ,,Sag’ mir Einer, welche Stadt, BeBre Schild-
halter hat ...?" Gedéchtniskultur und stiddtische Identitdt im friihin-
dustriellen Niirnberg. In: KEA — Zeitschrift fiir Kulturwissenschaf-
ten, 8, 209-252

Braunlein, Peter J. (2004): Bildakte. Religionswissenschaft im Dialog
mit einer neuen Bildwissenschaft. In: Luchesi, Brigitte/Kocku von
Stuckrad (Hg.): Religion im kulturellen Diskurs. Festschrift fiir Hans
G. Kippenberg zu seinem 65. Geburtstag. Berlin: de Gryuter, 195-
233

Brednich, Rolf W. (2001): Bildforschung. In: Ders. (Hg.): Grundrif3 der
Volkskunde. Einfiihrung in die Forschungsfelder der Européischen
Ethnologie [3. Aufl.]. Berlin: Dietrich Reimer, 201-220

Bringéus, Nils-Arvid (1982): Volkstiimliche Bilderkunde. Formale
Kennzeichen von Bildinhalten. Miinchen: Callwey

45

- 8m 14.02.2026, 22:11:47. =


https://doi.org/10.14361/9783839402252-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PETER J. BRAUNLEIN

Briickner, Wolfgang (1966): Bildnis und Brauch. Studien zur Bildfunk-
tion der Effigies. Berlin: E. Schmidt

Briickner, Wolfgang (1974): Elfenreigen, Hochzeitstraum: die Oldruck-
fabrikation 1880 — 1940. K6ln: DuMont Schauberg

Briickner, Wolfgang (1975): Populidre Druckgraphik Europas: Deutsch-
land: vom 15. bis zum 20. Jahrhundert. Miinchen : Callwey

Briickner, Wolfgang (Hg.) (1982): Wallfahrt, Pilgerzeichen, Andachts-
bild. Aus der Arbeit am Corpuswerk der Wallfahrtsstitten Deutsch-
lands: Probleme, Erfahrungen, Anregungen. Wiirzburg: Veroffentli-
chungen z. Volkskunde u. Kulturgeschichte

Briickner, Wolfgang (2000): ,Religiose Volkskunde‘ In: Ders.: From-
migkeit und Konfession. Verstehensprobleme, Denkformen, Lebens-
praxis. Wiirzburg: Veroffentlichungen zur Volkskunde und Kultur-
geschichte, 93-95

Briickner, Wolfgang (2001): ,,Ethnographische Parallelen®. Beginn und
Ausbreitung der religionswissenschaftlichen Realienforschung in der
Volkskunde. In: Jahrbuch fiir Volkskunde, N.F. 24, 27-44

Briickner, Wolfgang (2003): Massenbilderforschung. Eine Bibliogra-
phie. Wiirzburg: Veroffentlichungen zur Volkskunde und Kulturge-
schichte

Briickner, Wolfgang/Christa Pieske (1973): Die Bilderfabrik [Dokumen-
tation zur Kunst- und Sozialgeschichte der industriellen Wand-
schmuckherstellung zwischen 1845 und 1973 am Beispiel eines
GroBBunternehmens; Frankfurt, Historisches Museum, 16.3.73 -
29.4.73 usw.] Frankfurt/M.: Historisches Museum

Burckhardt, Jacob (1929): Weltgeschichtliche Betrachtungen [= Ge-
samtausgabe. Bd.7]. Stuttgart: Deutsche Verlagsanstalt

Burris, John (2001): Exhibiting Religion. Colonialism and spectacle at
international exhibitions, 1851-1893. Charlottesville: University
Press of Virginia

Busch, Werner (2003): Caspar David Friedrich — Asthetik und Religion.
Miinchen: C. H. Beck

Clifford, James (1988): On Collecting Art and Cultures. In: Ders.: The
Predicament of Culture. Twentieth-Century Ethnography, Literature
and Art. Cambridge: Harvard University pr., 215-230, 246-251

de L’Estoile, Benoit (2003): From the Colonial Exhibition to the Mu-
seum of Man. An alternative genealogy of French anthropology. In:
Social Anthropology, 11, 3, 341-362

Eberspicher, Martina/Konig, Gudrun Marlene/Tschofen, Bernhard (Hg.)
(2002): Museumsdinge — deponieren — exponieren. Koln: Bohlau

46

- 8m 14.02.2026, 22:11:47. =


https://doi.org/10.14361/9783839402252-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

,ZURUCK ZU DEN SACHEN!*

Eliade, Mircea (1984): Kosmos und Geschichte. Der Mythos von der e-
wigen Wiederkehr. Frankfurt/M.: Suhrkamp

Fabian, Johannes (1983): Time and the Other: How Anthropology makes
its Object. New York: Columbia University Pr.

Flasche, Rainer (1982): Religionsmodelle und Erkenntnisprinzipien der
Religionswissenschaft in der Weimarer Zeit. In: H. Cancik (Hg.):
Religions- und Geistesgeschichte der Weimarer Republik. Diissel-
dorf, 261-276

Gerndt, Helge (1981): Kultur als Forschungsfeld. Uber volkskundliches
Denken und Arbeiten. Miinchen: C.H. Beck

Gladigow, Burkhard (1988): Religionsgeschichte des Gegenstandes —
Gegenstdnde der Religionsgeschichte. In: H. Zinser (Hg.): Religi-
onswissenschaft. Eine Einfiihrung. Berlin: Reimer, 6-37

Gladigow, Burkhard (2000): Von der ,Lesbarkeit der Religion‘ zum ico-
nic turn. In: Giinter Thomas (Hg.), Religiose Funktionen des Fernse-
hens? Opladen: Westdeutscher Verlag, 107-124

Gladigow, Burkhard (2001): ,,Imaginierte Objektsprachlichkeit* Der Re-
ligionswissenschaftler spricht wie der Gldubige. In: Michaels, A-
xel/Pezzoli-Olgiati, Daria/Stolz, Fritz (Hg.): Noch eine Chance fiir
die Religionsphinomenologie? Berlin [u.a.]: Peter Lang, 421-440

Goldammer, Kurt (1961): Die Formenwelt des Religiosen. Grundriss der
systematischen Religionswissenschaft. Stuttgart: Alfred Kroner

Gosden, Chris/Chantal Knowles (2001): Collecting Colonialism. Mate-
rial Culture and Colonial Change. Oxford: Berg

Harnack, Adolf von (1904): Die Aufgabe der theologischen Fakultiten
und die allgemeine Religionsgeschichte. In: Ders.: Reden und Auf-
sitze. Bd. 2. Giessen: Topelmann, 159-187

Heiler, Friedrich (1961): Erscheinungsformen und Wesen der Religion.
Stuttgart: Kohlhammer

Heinrich, Fritz (2002): Die deutsche Religionswissenschaft und der Na-
tionalsozialismus. Eine ideologiekritische und wissenschaftsge-
schichtliche Untersuchung. Petersberg: Michael Imhof Verlag

Hendry, Joy (1997): Pine, ponds, and pebbles: gardens and visual cul-
ture. In: Banks, Marcus/Murphy, Howard (Hg.): Rethinking Visual
Anthropology. New Haven: Yale University Press, 240-255

Hooper-Greenhill, Eilean (2000): Museums and the Interpretation of
Visual Culture. London: Routledge

Junginger, Horst (1999): Von der philologischen zur volkischen Religi-
onswissenschaft, Stuttgart: Steiner

47

- 8m 14.02.2026, 22:11:47. =


https://doi.org/10.14361/9783839402252-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PETER J. BRAUNLEIN

Karp, Ivan/Lavine, Stephen D. (Hg.) (1991):. Exhibiting Cultures. The
Poetics and Politics of Museum Display. Washington: Smithsonian
Inst. Press

Kaschuba, Wolfgang (2003): Einfiihrung in die Europédische Ethnologie.
Miinchen: C.H. Beck

Kerbs, Diethard/Jiirgen Reulecke (Hg.), (1998): Handbuch der deutschen
Reformbewegungen 1880-1933. Wuppertal: Hammer

Khoury, Adel Theodor/Georg Girschek (Hg.) (1999/2001): Das religitse
Wissen der Menschheit. Bd.1, 2. Freiburg: Herder

Kippenberg, Hans G. (1997): Die Entdeckung der Religionsgeschichte.
Religionswissenschaft und Moderne. Miinchen: C.H. Beck

Kippenberg, Hans G./Gladigow, Burkhard (2001):. Einfiihrung. In:
Deutsche Vereinigung fiir Religionsgeschichte (Hg.): Religions-
wissenschaft: Forschung und Lehre an den Hochschulen in Deutsch-
land. Marburg: diagonal-Verlag. 7-15

Kippenberg, Hans G./Kocku von Stuckrad (2003): Einfiihrung in die Re-
ligionswissenschaft. Miinchen: C.H. Beck

Klimkeit, Hans-Joachim (Hg.) (1984): Goétterbild in Kunst und Schrift.
Bonn: Bouvier

Klimkeit, Hans-Joachim (1997): Friedrich Max Miiller (1823-1900). In:
Michaels, Axel (Hg.), Klassiker der Religionswissenschaft. Miin-
chen: C.H. Beck, 29-40

Klotz, Heinrich (2000): Geschichte der Deutschen Kunst. Bd. 3: Neuzeit
und Moderne, 1750-2000. Miinchen: C.H. Beck

Korff, Gottfried (1987): Volkstiimliche Frommigkeits- und Symbolfor-
schung nach 1945. In: Chiva, Isac/Utz Jeggle (Hg.): Deutsche
Volkskunde — Franzosische Ethnologie. Zwei Standortbestimmun-
gen. Frankfurt: Campus, 244-270

Korff, Gottfried (2002): Fremde (der, die, das) und das Museum (1997).
In: Eberspicher, Martina/Konig, Gudrun Marlene/Tschofen, Bern-
hard (Hg.): Museumsdinge — deponieren — exponieren. Koln: Bohlau,
146-154

Kostlin, Konrad/Hermann Bausinger (Hg.) (1983): Umgang mit Sachen.
Zur Kulturgeschichte des Dinggebrauchs [23. Deutscher Volkskun-
de-Kongre3 in Regensburg, 6. — 11. Oktober 1981]. Regensburg:
Lehrstuhl fiir Volkskunde

Kohl, Karl-Heinz (1988): Geschichte der Religionswissenschaft als aka-
demische Disziplin. In: Cancik, Hubert et al. (Hg.): Handbuch religi-
onswissenschaftlicher Grundbegriffe. Stuttgart: Kohlhammer, 217-
262

48

- 8m 14.02.2026, 22:11:47. =


https://doi.org/10.14361/9783839402252-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

,ZURUCK ZU DEN SACHEN!*

Kraatz, Martin (1968): Ein ,Nagel-Fetisch in der Religionskundlichen
Sammlung. In: Africana Marburgensia, I, 2, 25-29

Kraatz, Martin (1995): Von der Wirklichkeit der Religionen. In: alma
mater philippina, WS 1995/96, 1-5

Kraatz, Martin (1997): Von der Lebendigkeit der Gegenstinde. In:
Mahlke, Reiner/Renate Pitzer-Reyl/Joachim Siiss (Hg.): Living Faith
— Lebendige religiose Wirklichkeit. Festschrift fiir Hans-Jiirgen Gre-
schat. Frankfurt: Peter Lang, 163-181

Kraus, Michael (2004): Bildungsbiirger im Urwald. Die deutsche ethno-
logische Amazonienforschung (1884-1929). Marburg [unverdffent-
lichte Diss.-Schrift]

Kraus, Michael/Mark Miinzel (2000): Zur Beziehung zwischen Universi-
tdat und Museum in der Ethnologie. Marburg: Curupira

Kraus, Michael/Mark Miinzel (2003): Museum und Universitit in der
Ethnologie. Marburg: Curupira

Krech, Volkhard (2001): Eros oder Thanatos — eine Frage der Perspekti-
ve. Uber Francis Bacons Triptychon ,Crucifixion‘. In: Faber, Ri-
chard/Volkhard Krech (Hg.): Kunst und Religion im 20. Jahrhundert.
Wiirzburg: Kénigshausen & Neumann, 139-157

Kriss-Rettenbeck, Lenz (1963): Bilder und Zeichen religiosen Volks-
glaubens. Miinchen: Callwey

Lanczkowski, Giinter (1978): Einfiihrung in die Religionsphdnomenolo-
gie. Darmstadt: Wiss. Buchgesellschaft

Lanwerd; Susanne (2001): Sakralisierende Tendenzen in staatssozialisti-
scher Kunst. Das Beispiel der Mahn- und Gedenkstitte Ravensbriick.
In: Faber, Richard/Volkhard Krech (Hg.): Kunst und Religion im 20.
Jahrhundert. Wiirzburg: Konigshausen & Neumann, 51-66

Lanwerd; Susanne (2002): Religionsésthetik: Studien zum Verhiltnis
von Symbol und Sinnlichkeit. Wiirzburg: Konigshausen & Neumann

Linse, Ulrich (1996): Geisterseher und Wunderwirker. Heilssuche im In-
dustriezeitalter. Frankfurt: Fischer

Luchesi, Brigitte (2001): ,,Auch gut zum Beten®. Zur Verwendung popu-
larer Farbdrucke hinduistischer Gottheiten. In: Behrend, Heike (Hg.):
Geist, Bild und Narr. Zu einer Ethnologie kultureller Konversionen.
Festschrift fiir Fritz Kramer. Frankfurt: Philo, 242-251

Liiddeckens, Dorothea (2002): Das Weltparlament der Religionen von
1893. Strukturen interreligioser Begegnung im 19. Jahrhundert. Ber-
lin: de Gruyter

49

- 8m 14.02.2026, 22:11:47. =


https://doi.org/10.14361/9783839402252-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PETER J. BRAUNLEIN

Luhmann, Niklas (1998): Religion als Kommunikation. In: Tyrell,
Hartmann/Krech, Volkhard/Knoblauch, Hubert (Hg.): Religion als
Kommunikation. Wiirzburg: Ergon, 135-145

McDannell, Colleen (1986), The Christian Home in Victorian America,
1840-1900, Bloomington: Indiana University Press

McDannell, Colleen (1995): Material Christianity: Religion and Popular
Culture in America, New Haven: Yale University Press

Meiners, Uwe (1987): Forschungen zur historischen Sachkultur. In: Der
Deutschunterricht 39, H 6, 17-36

Mensching, Gustav (1959): Die Religion. Erscheinungsformen, Struktur-
typen und Lebensgesetze. Stuttgart: Curt E. Schwab

Michaels, Axel (2001): Das omindse Numinose. Die Pridsenz und Ab-
senz der Gotter. In: Michaels, Axel/Pezzoli-Olgiati, Daria/Stolz, Fritz
(Hg.): Noch eine Chance fiir die Religionsphinomenologie? Berlin
[u.a.]: Peter Lang, 213-234

Morgan, David (Hg.), (1996): Icons of American Protestantism: The Art
of Warner Sallman, New Haven: Yale University Press

Morgan, David (1998), Visual Piety. A History and Theory of Popular
Religious Images, Berkeley: University of California Press

Morgan, David (1999): Protestants and Pictures: Religion, Visual Cul-
ture, and the Age of American Mass Production. New York: Oxford
University Press

Morgan, David/Sally M. Promey (Hg.) (2001): The Visual Culture of
American Religions, Berkeley: University of California Press

Miihlmann, Wilhelm E. (1968): Geschichte der Anthropologie [2. verb.
Ausgabe]. Frankfurt/M.: Athendum

Miiller, Marion G. (2003): Grundlagen der visuellen Kommunikation.
Konstanz: UVK

Muensterberger, Werner (1998): Sammeln. Eine unbindige Leiden-
schaft. Psychologische Perspektiven. Berlin: Berlin Verlag

Obst, Helmut (2000): Apostel und Propheten der Neuzeit. Griinder
christlicher Religionsgemeinschaften des 19./20. Jahrhunderts. Got-
tingen: Vandenhoeck & Ruprecht

O’Hanlon, Michael/Welsch, Robert (Hg.) (2000): Hunting the Gatherers.
Ethnographic Collectors, Agents, and Agency in Melanesia 1870s-
1930s. Oxford: Berghahn Books

Ohashi, Ryosuke (1998): Zum japanischen Kunstweg — Die #sthetische
Auffassung der Welt. In: Belting, Hans/Lydia Haustein (Hg.): Das
Erbe der Bilder. Kunst und moderne Medien in den Kulturen der
Welt. Miinchen: C.H. Beck, 149-162

50

- 8m 14.02.2026, 22:11:47. =


https://doi.org/10.14361/9783839402252-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

,ZURUCK ZU DEN SACHEN!*

Otto, Rudolf (1963/1917): Das Heilige. Uber das Irrationale in der Idee
des Gottlichen und sein Verhiltnis zum Rationalen [31.- 35. Aufla-
ge]. Miinchen: C.H. Beck

Otto, Rudolf (1923a): Das Leere in der Baukunst de Islam. In: Ders.:
Aufsitze das Numinose betreffend. Gotha. Leopold Klotz Verlag,
108-113

Otto, Rudolf (1923b): Das Numinose in buddhistischen Bildwerken. In:
Ders.: Aufsitze das Numinose betreffend. Gotha. Leopold Klotz Ver-
lag, 114-118

Paine, Crispin (Hg.) (2000): Godly Things: Museums, Objects and Re-
ligion. Leicester: Leicester University Pr.

Pieske, Christa (1975): Biirgerliches Wandbild: 1840 — 1920. Populére
Druckgraphik aus Deutschland, Frankreich u. England; Sammlung
Dr. Christa Pieske, Liibeck [Kunstverein Gottingen im Stddt. Muse-
um, 17. August — 5. Oktober 1975 ; usw.]. Gottingen: Kunstverein
Gottingen

Pieske, Christa (1988): Bilder fiir jedermann: Wandbilddrucke, 1840-
1940. Mit einem Beitrag von Konrad Vanja [Schriften des Museums
fiir Deutsche Volkskunde, 15]. Berlin: Museum fiir deutsche Volks-
kunde

Pinney, Christopher/Nicholas Thomas (Hg.) (2001): Beyond Aesthetics:
Art and the Technologies of Enchantment. Oxford: Berg Publishers

Plate, S. Brent (ed.) (2002): Religion, Art & Visual Culture. A Cross-
Cultural Reader. New York: palgrave

Portner, Peter: mono. Uber die paradoxe Vertriglichkeit der Dinge in ja-
panischer Wahrnehmung. In: Faber, Richard/Volkhard Krech (Hg.):
Kunst und Religion im 20. Jahrhundert. Wiirzburg: Konigshausen &
Neumann, 125-138

Price, Sally (1999): Anonymitit und Zeitlosigkeit. In: Prussat, Mar-
grit/Wolfgang Till (Hg.): ,,Neger im Louvre®. Texte zu Kunstethno-
graphie und moderner Kunst. Amsterdam/Dresden: Verlag der
Kunst, 319-343

Probst, Peter (2001): Traumwerk, Bildwerk, Kunstwerk. Visualitit und
asthetische Praxis in Oshogbo, Nigeria. In: Burkhard Schnepel (Hg.):
Hundert Jahre ,Die Traumdeutung®, KoIn: Riidiger Koppe, 178-197

Prussat, Margrit/Wolfgang Till (Hg.) (1999): ,Neger im Louvre* Texte
zu Kunstethnographie und moderner Kunst. Amsterdam/Dresden:
Verlag der Kunst

Puschner, Uwe et al. (Hg.) (1996): Handbuch zur ,Volkischen Bewe-
gung‘ 1871-1918. Miinchen: Saur

51

- 8m 14.02.2026, 22:11:47. =


https://doi.org/10.14361/9783839402252-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PETER J. BRAUNLEIN

Ratschow, Carl Heinz (1973): Methodik der Religionswissenschaft. In:
Thiel, Manfred (Hg.): Enzyklopddie der geisteswissenschaftlichen
Arbeitsmethoden [9. Methoden der Anthropologie, Anthropoge-
ographie, Volkerkunde und Religionswissenschaft]. Miinchen: H.R.
Oldenbourg, 347-400

Sawicki, Diethard (2002): Leben mit den Toten. Geisterglauben und die
Entstehung des Spiritismus in Deutschland, 1770 — 1900. Paderborn:
Schoningh

Scharfe, Martin (1967): Bildzeugnisse evangelischer Volksfrommigkeit.
In: Scharfe. Martin/Rudolf Schenda/Herbert Schwedt (Hg.): Volks-
frommigkeit. Bildzeugnisse aus Vergangenheit und Gegenwart.
Stuttgart: Spectrum Verlag

Scharfe, Martin (1968): Evangelische Andachtsbilder: Studien zu Inten-
tion und Funktion des Bildes in der Frommigkeitsgeschichte vor-
nehmlich des schwibischen Raumes. Stuttgart: Miiller & Graff

Scharfe, Martin (1974-1977): Anschauliche Volkskunde. Zu denAusstel-
lungen des Tiibinger Ludwig-Uhland-Instituts fiir Empirische Kul-
turwissenschaft. In: Forschungen und Berichte zur Volkskunde in
Baden-Wiirttemberg, 241-243

Scharfe, Martin (1990): Zwei-Wege-Bilder. Volkskundliche Aspekte e-
vangelischer Bildfrommigkeit. In: Blitter fiir wiirttembergische Kir-
chengeschichte, 90, 123-144

Scharfe, Martin (1996): Rehabilitierung der Dinge: Subjekte und Objek-
te in der Frommigkeitsforschung. In: Bayr. Blitter fiir Volkskunde,
23, 129-141

Scharfe, Martin (2000): Augen-Wissen [II]: einige Uberlegungen zur
volkskundlich-kulturwissenschaftlichen Bildinterpretation. In: Kriti-
sche Berichte, Jg. 28, H.1, 62-68

Scharfe, Martin (1999): Der Vogel Selbstverkenntnis: zur Differenz zwi-
schen Bild und Bildinschrift, In: Das Fenster; Jg. 33, H. 67, 6419-
6428

Schenda, Rudolf (1984): Der Bilderhandler und seine Kunden in Mite-
leuropa des 19. Jahrhunderts. In: Ethnologica Europaea, 14, 163-174

Schenda, Rudolf (1987): Bilder vom Lesen — Lesen von Bildern. In: In-
ternationales Archiv fiir Sozialgeschichte der deutschen Literatur, 12,
82-106

Schippers, Thomas K. (2003): Vom Sachen-Sammeln zum Dinge-
Denken. Einige Gedanken zum Perspektivenwechsel der Sachkultur-
forschung in der Europdischen Ethnologie. In: Hessische Blitter fiir
Volks- und Kulturforschung, 39, 9-21

52

- 8m 14.02.2026, 22:11:47. =


https://doi.org/10.14361/9783839402252-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

,ZURUCK ZU DEN SACHEN!*

Schleier, Hans (2003): Geschichte der deutschen Kulturgeschichts-
schreibung. Band 1,1: Vom Ende des 18. bis Ende des 19. Jahrhun-
derts. Waltrop: Hartmut Spenner

Schloz, Thomas (2000): Die Geste des Sammelns. Eine Fundamental-
spekulation. Norderstedt: BoD

Schreiner, Klaus (Hg.) (2002): Frommigkeit im Mittelalter. Politisch-
soziale Kontexte, visuelle Praxis, korperliche Ausdrucksformen.
Miinchen: Fink

Schwarz, Birgit (2004): Hitlers Museum. Ko6ln: Bohlau

Sommer, Manfred (2002): Sammeln. Frankfurt: Suhrkamp

Spittler, Gerd (2002): Globale Waren — Lokale Aneignungen. In: Hau-
ser-Schédublin, Brigitta/Ulrich Braukdmper (Hg.), Ethnologie der
Globalisierung. Perspektiven kultureller Verflechtungen. Berlin:
Reimer, 15-30

Stuckrad, Kocku von (2003): Schamanismus und Esoterik. Kultur- und
wissenschaftsgeschichtliche Betrachtungen. Leuven: Peeters

Thomas, Nicholas (1991): Entangled Objects. Exchange, Material Cul-
ture, and Colonialism in the Pacific. Cambridge: Harvard University
Pr.

Thomas, Nicholas (1994): Colonialism’s Culture: Anthropology, Travel,
and Government. Princeton: Princeton University Press

Thomas, Nicholas (1999): Possessions: Indigenous Art, Colonial Culture
(Interplay Arts + History + Theory). London: Thames/Hudson

Thomas, Nicholas/Diane Losche (Hg.) 1999: Double Vision: Art Histo-
ries and Colonial Histories in the Pacific. Cambridge: Cambridge
University Pr.

van der Leeuw (1970/1933): Phinomenologie der Religion. [3. Aufl.].
Tiibingen: J.C.B. Mohr

von Hiilsen, Bernhard (2003): Werte wandeln. Die Praxis des Sammelns
zwischen kulturellem Archiv und profanem Raum. In: Zeitschrift fiir
Volkskunde, 99, 215-236

Wackenroder, Wilhelm Heinrich (1797): HerzensergieBungen eines
kunstliebenden Klosterbruders. Berlin: Unger

Widengren, Geo (1969): Religionsphinomenologie. Berlin: de Gruyter

Wilke, Annette (2001): ,,Stimmungen‘ und ,,Zustidnde*. Indische Asthe-
tik und Gefiihlsreligiositdt. In: Michaels, Axel/Pezzoli-Olgiati, Da-
ria/Stolz, Fritz (Hg.): Noch eine Chance fiir die Religionsphinome-
nologie? Berlin [u.a.]: Peter Lang, 103-126

Zotz, Volker (2000): Auf den gliickseligen Inseln. Buddhismus in der
deutschen Kultur. Ziirich: Theseus

53

- 8m 14.02.2026, 22:11:47. =


https://doi.org/10.14361/9783839402252-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8m 14.02.2026, 22:11:47.


https://doi.org/10.14361/9783839402252-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

