Rezensionen

En resumen, se trata de un aporte valioso, ain mas
alla de la literatura cubana del siglo XIX. Vista desde la
perspectiva antropoldgica actual, la riqueza cultural y re-
ligiosa de Cuba reside en los aportes de grupos étnicos
que en la época colonial inspiraron desprecio y temor, y
cuyos descendientes fueron integrados a partir de 1959 a
la vida nacional. Maria Susana Cipolletti

Carr, C. Lynn: A Year in White. Cultural Newcomers
to Lukumi and Santerfa in the United States. New Bruns-
wick: Rutgers University Press, 2015. 227 pp. ISBN 978-
0-8135-7119-5. Price: $ 27.95

Bisher galt das wissenschaftliche Interesse an der San-
teria dem Pantheon der Orisha-Gottheiten, der Besessen-
heit unter Trommeln, der Vitalitit der auf Yoruba-Skla-
ven zuriickgehenden Religion und ihrer Ausbreitung tiber
die Grenzen Kubas hinaus. (Die Bezeichnung “Santeria”
kommt aus dem Spanischen und lésst sich mit “Heiligen-
kult” ibersetzen. Es ist der vormals akzeptierte, aber heu-
te abgelehnte Name fiir eine religiose Ausdrucksform, die
Sklaven aus Westafrika nach Kuba brachten. Diese Skla-
ven, deren Nachkommen heute als Yoruba bekannt sind,
trugen in der Kolonialzeit den Namen Lukumi. Lukumi
ist deshalb eine akzeptiere Alternativbezeichnung fiir die
Religion, die heute auch Och(ri)a-Regel heif3it. Die Rezen-
sentin behilt hier den bekannteren Begriff “Santeria” bei.)
Nun hat Lynn C. Carr ein neues Thema erschlossen: das
Novizenjahr. Entsprechend der Bezeichnung iyawo fiir
Neuinitiierte nennt Carr diesen Zeitraum yaworaje. (Die
Autorin schreibt von yaworaje, wohl weil es meist so aus-
gesprochen wird. Es ist tiblicherweise auch von iyaworaje
die Rede. Es geht auf das aus dem Yoruba stammenden
Wort iyawo fiir Braut zuriick und bezeichnete urspriing-
lich die jiingste Ehefrau in einem Gehoft, die allen iibri-
gen Frauen untergeordnet war. Dieser Begriff wurde fiir
die Neulinge in der Ocha-Regel der afrokubanischen San-
terfa beibehalten.) Er beginnt im Anschluss an die Initia-
tion, u. a. auch kariocha genannt, welche die Energie der
personlichen Schutzgottheit in Kopf und Korper des In-
itianden verankert. Ab diesem Moment kontrolliert und
beherrscht eine Vielzahl von Ge- und Verboten Leben
und Alltag des neuen Priesters fiir die Dauer eines Jahres.
Sichtbarer Ausdruck ist die weifle Tracht. Die vorliegende
Untersuchung zur yaworaje beschrinkt sich auf Initiierte
in den USA, die ohne familidre Santeria-Tradition aufge-
wachsen sind. Mittels einer anspruchsvollen Methode legt
die Autorin eine empirisch gesittigte Studie vor und zeigt
eindriicklich, dass die Santeria-Novizen oft unverstanden
von Familie, Freundeskreis und Kollegen eine ambiva-
lente Ubergangszeit zu durchlaufen haben, die sie in der
Mehrheit dennoch nicht bereuen.

Lynn C. Carr ist Soziologin, aber auch Reiki-Meisterin
und selbst in die Santeria eingeweiht. Neben ihrem friihe-
ren Interesse am Neopaganismus spielte bei der Entschei-
dung fiir die Initiation ihre Krebserkrankung eine Rolle,
von der sie sich, wie viele andere Initianden, eine heilsame
Wirkung erhoffte. Thre personlichen Befindlichkeiten
und privaten Tagebuchaufzeichnungen flieen als auto-
ethnografische Dokumente in die Studie ein. Dennoch ist

Anthropos 112.2017

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:55:02.
Inhalts Im 10r o¢

303

daraus kein Fall von Bekenntnisliteratur geworden. Die
Autorin hat vielmehr eigene Eindriicke und wissenschaft-
lich generierte Einsichten gekonnt zu kombinieren ver-
standen: 52 qualitative Interviews lieferten Einsichten in
das Empfinden und Befinden von Jungpriestern im Novi-
zenjahr. 197 Online-Befragungen bildeten die statistische
Grundlage zum Erstellen von Trendanalysen. Sie selbst
wurde zu ihrem eigenen Studienobjekt. Dieses Verfah-
ren, dessen drei Komponenten die Autorin noch einmal
im Anhang (173-197) transparent und plausibel begriin-
det, macht Aspekte einer bekannten Religion sichtbar, die
bisher unbekannt und unbeachtet waren.

In der Einfithrung (1-15) bringt die Autorin dem Leser
ihre eigene yaworaje nahe, als die obligate weille Klei-
dung sie ihrem Empfinden nach von sich selbst entfrem-
dete. Die Idee fiir eine wissenschaftliche Arbeit zu die-
sem Thema soll dann aber in einer Stunde der Inspiration
entstanden sein. Carr stellt die wesentlichen Merkmale
der Santeria vor, ohne jene “Geheimnisse” anzusprechen,
iiber die gegeniiber Auflenstehenden Stillschweigen be-
wahrt wird. Es werden zentrale Begriffe thematisiert, de-
ren Verwendung sprachlich und sachlich kompliziert ist,
gerade wenn sie doppelt iibersetzt werden (miissen): Vom
Yoruba ins Spanische und ins Englische. So handelt es
sich bei den iyawo — der Begriff meint in Yoruba “Braut”,
hat in Kuba aber die Bedeutung von “Kleinkind” ange-
nommen — doch kaum um “Konvertiten” im Sinne der
Strenge vieler Weltregionen, da die Santeria doch gera-
de keinen Exklusivitdtsanspruch auf den Glauben ihrer
Anhinger erhebt. Den iyawo einen Status als Priester zu
attestieren, wie es Carr tut, stellt sie zwar im Sinne ei-
ner Aufwertung auf das gleiche Niveau wie die etablier-
ten Religionsexperten, tibergeht jedoch die Tatsache, dass
die Santerfa selbst begrifflich unterscheidet zwischen In-
itiierten und Initiierenden. Allerdings geht die Autorin
insgesamt versiert mit den begrifflichen Schwierigkei-
ten um.

Das 1. Kapitel “Situating the Iyawo” (16-34) erldu-
tert den Status der iyawo mittels des in der Initiation aus-
gelosten Prozesses. Die Initiation selbst begreift Carr als
Ubergangsritus, durch welchen unter der Agide des per-
sonlichen Orisha die alte Identitdt durch eine neue abge-
16st werde. Carr beschreibt dies als transformativen Pro-
zess, der mit einem Sozialisationsprozess einhergeht, d. h.
der Reintegration des Novizen in die soziale Welt. Das
Novizenjahr beinhaltet auch Elemente einer Seklusion,
die dem Neophyten den Riickzug aus der iiblichen sozia-
len Geselligkeit auferlegt, indem er Menschenaufldufe,
Konzerte, Restaurants und Ahnliches meiden muss. Dies
soll dem in kiihles, ruhiges und friedliches Weif3 gehiill-
ten Neuling, der als verletzlich gilt, den Ubergang in sein
neues Dasein ermoglichen. Aus ethnischer und rassischer
Zugehorigkeit lieBen sich statistisch keine relevanten Un-
terschiede hinsichtlich der Griinde erkennen, welche die
Befragten zur Initiation bewogen. Als Motive wurden Di-
vination, Besessenheit, Fiigung des Schicksals, Kraft der
Tridume, Liebe zu den Gottheiten, Hoffnung auf physische
Heilung und Stabilitdt genannt. Allerdings forderte das
Vorhandensein einer religiosen Familientradition in der
Santerfa die Entscheidung fiir eine Initiation.

Erlaubnls Ist

\der |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-303

304

Im 2. Kapitel “Iyawo Experience” (35-66) beeindru-
cken zundchst die widerstreitenden Erlebnisse und Emp-
findungen der jungen Priester, welche die Autorin in
Zitatform wiedergibt. Die Suche, das Tragen und Sau-
berhalten der weiBlen Garderobe nach getrennter Kleider-
ordnung von Mann und Frau fiir die Dauer eines ganzen
Jahres und wihrend unterschiedlicher Jahreszeiten wurde
als Schutz, aber auch als Quilerei empfunden. Des Weite-
ren erfahren der Leser und Auflenstehende vielleicht erst-
malig hier, dass die weifle Bekleidung den Novizen fiir
seine Mitmenschen zum Auflenseiter macht. Wiederholt
beschreibt Carr, dass der Zwang der iyawo, mindestens
in den ersten drei Monaten den in der Initiation kahlge-
schorenen Schidel unter einer weilen Kopfbedeckung zu
verbergen, von der Umgebung als Zeichen einer Krebs-
erkrankung gedeutet wird. Das Verbot, sich im Spiegel
zu betrachten, und das Gebot, zum Schutz vor Regen nie
ohne weillen Regenschirm das Haus zu verlassen, er-
schien vielen als Miihsal. Einige haderten nachhaltig mit
diesem Schicksal, andere berichteten von Momenten der
Depression, Niedergeschlagenheit und dem Gefiihl von
Isolation.

Das 3. Kapitel “Iyawo Rules” (67-101) nimmt sich
nochmals ausdriicklich der Regeln an, denen die iyawo
unterworfen sind. Durch die Autonomie der einzelnen
Santerfa-Hauser oder ilé¢ herrschen hinsichtlich der Vor-
schriften grof3e Unterschiede, was die Strenge der Ein-
haltung angeht. Die Vorschriften jedoch sind allgemein-
giiltig, und es sind viele: Essen auf einer Matte auf dem
Boden mit personlichem weilen Geschirr, Schlafen auf
einer Matte in weillem Bettzeug, zumindest die ersten
drei Monate, Abstinenz von Sex, Alkohol und Drogen,
Spiegelverbot, Verbot fotografiert zu werden, Schmink-
verbot (fiir Frauen), Ausgehverbot nach 18:00 Uhr. Die
statistische Auswertung zeigte, dass nur eine Minderheit
der Novizen die Regeln fiir unsinnig und falsch hilt, un-
abhingig davon, dass einige Héuser bei Nichtbeachtung
mit Strafe drohen.

Das 4. Kapitel “Iyawo Social Relations” (102-132)
vertieft die schon in fritheren Kapiteln angesprochenen
Schwierigkeiten der Novizen am Arbeitsplatz, aber auch
die Akzeptanz oder Ablehnung in Familie und Freundes-
kreis. Interessant sind die Ausfithrungen zur so genann-
ten Ritualfamilie, in welche der Ocha-Anhinger mit sei-
ner Initiation als neues Mitglied eintritt. Wihrend friihere
Studien eher singulédre Eindriicke vermittelten, lassen sich
bei Carr Tendenzen erkennen. Eine kleine Zahl der iyawo
beklagte rassische, ethnische oder gar sexuelle Diskrimi-
nierung. Fehlende religiose Unterweisung wurde eben-
falls gelegentlich bemingelt. Von finanzieller Ubervortei-
lung — eine hiufige Klage im religiosen Umfeld in Kuba,
wie die Rezensentin aus eigener Erfahrung weil — berich-
tet Carr hingegen nicht. Die Mehrheit der Novizen fand
sich in ihrer Ritualfamilie vorziiglich behandelt, gut auf-
genommen oder gar verwohnt.

Die Beziehungen der iyawo zu den Orisha werden im
5. Kapitel “Relating to the Orisha” (133—160) eingehend
beleuchtet. Im Wesentlichen ldsst die Autorin den Leser
narrativ mitverfolgen, wie sich die Orisha und ihre bun-
ten und vielgestaltigen Attribute in die Wahrnehmung

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:55:02.
Inhalts Im 10r o¢

Rezensionen

und Weltsicht ihrer Anhiinger einschreiben. Zahlen, Far-
ben, Friichte, Tiere und Pflanzen etc. werden nun mit dem
zugehorigen Orisha assoziativ verbunden und vom An-
hinger fiir die Auslegung konkreter Situationen heran-
gezogen. Es wird eine Verdnderung in der Wahrnehmung
generiert, die man als ontologischen Wandel bezeichnen
konnte. Die Autorin hat bei sich selbst als Studienobjekt
das Vordringen ihres personlichen Orisha Changd in ihre
Lebens- und Wahrnehmungswelt nachgezeichnet. Wie
auch in anderen Fillen miindet die Aufnahme der Bezie-
hung zu ihrer Gottheit in eine vollige Identifikation mit
dieser. Wihrend Carr theoretische Reflexionen versiert,
aber insgesamt eher sparsam einsetzt, stellt sie hier ein
eigenes Konzept mit theoretischem Potential vor, das der
orishafication. Sie umschreibt so den Zugang zur Wirk-
lichkeit von Santeria-Priestern, die aus allem das Auftre-
ten und Wirken der Orisha-Gottheiten herauslesen.

Die Zusammenfassung “Two (or More) Worlds” (161—
172) stellt die Studie nochmals in einen gro3en Zusam-
menhang, der die Santerfa in den aktuellen Kontext der
pluralisierten, vielfdltigen, multiethnischen US-amerika-
nischen Gesellschaft einordnet. Die Existenz in wenigs-
tens zwei differenten Welten ist dort mittlerweile eine ver-
breitete Erfahrung, die, wie C. Lynn Carr an ihrer eigenen
Person nochmals deutlich macht, nicht zuletzt die Wis-
senschaft einbezieht. Die Autorin prisentiert sich in dem
Buch als religiose Anhingerin und zugleich als Wissen-
schaftlerin. So ist sie in ihrer Studie personlichen Fragen
nachgegangen, aber eben mit wissenschaftlichen Mitteln.

Die Studie nimmt eine wohlwollende Haltung zum
Ocha-Zweig der Santeria ein. Sie ist von einer Initiierten
verfasst, die ganz in der Tradition anderer initiierter Au-
toren ihre Publikation mit dem obligatorischen Moyuba-
Gebet zur Danksagung fiir Ahnen und Gottheiten begin-
nen ldsst (ix). Ein positives Bild der Religion zu zeichnen,
ist erkennbar auch das Anliegen der meisten Interview-
partner. Dennoch neigt die Studie nicht zur Idealisierung,
sondern birgt im Gegenteil einigen Sprengstoff. Uber die
yaworaje ist offentlich nicht viel bekannt, und selbst ein
Erfahrungsaustausch von iyawo diirfte kaum zwischen
unterschiedlichen Hidusern gefiihrt werden. Was bisher
diskretes Anliegen autonomer religioser Hiuser war, hat
nun den Weg in die Offentlichkeit gefunden und kénnte
gerade dort Debatten auslosen.

Die Formulierung “ein Jahr in Weil3” fiir das Novizen-
jahr ist andernorts unbekannt und mag sich auf eine Re-
densart in den USA beziehen. Die Konzentration auf die
USA hat im Ubrigen ihre eigene Problematik. Zum einen
ist die Gruppe der Befragten, deren Daten (Wohnort, Al-
ter, Geschlecht, ethnische Identitit, Herkunftsreligion und
Jahre seit Initiation) die Autorin mit Pseudonymen im An-
hang aufgefiihrt hat (187-197), im Hinblick auf Nationa-
litdt und Ethnizitit zu heterogen als dass sie eine territo-
riale Eingrenzung rechtfertigte. Andererseits erzeugt die
religiose Praxis nationale Dynamiken und Unterschiede,
selbst wenn die Santeria internationale Verbreitung erfah-
ren hat. Die Novizenschaft im Ursprungsland Kuba mag
sich anders gestalten als jene in einer so genannten “zwei-
ten Diaspora” der Santeria in Mexiko, Venezuela oder Pu-
erto Rico. Man muss sich lediglich an die religionsfeind-

Anthropos 112.2017

Erlaubnls Ist

\der |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-303

Rezensionen

liche Haltung der sozialistischen Regierung Kubas bis in
die spéten 1990er Jahre erinnern, um sich zu vergegen-
wirtigen, dass die yaworaje unmoglich in jener Art Ge-
horsam gelebt werden konnte, die Carr beschreibt. Impro-
visation, Geheimhaltung und Anpassung waren damals
Gebot der Stunde. Solche Varianten erwihnt die Autorin
zwar, aber nicht an prominenter Stelle. So kann man sich
des Eindrucks nicht erwehren, dass sie die fast unerbittli-
che Strenge, die sie sich selbst auferlegt hat, zum eigent-
lichen Ausgangspunkt ihrer Arbeit machte. Zudem kann
die Studie nicht in den Blick nehmen, dass iyawo mittler-
weile im stiddtischen StraBenbild Westkubas eine Selbst-
verstiandlichkeit darstellen. Mehr noch: Einige Priester
und vor allem junge Priesterinnen scheinen mit ihrem
Outfit regelrecht zu kokettieren und sich zur Schau zu
stellen, und zwar trotz oder wegen Verboten und Geboten.
Am Ende des Buches befinden sich ein hilfreiches
Glossar und ein ebenso hilfreicher Index. Die Bibliogra-
fie umfasst nur wenig kulturanthropologische Literatur,
obwohl die Autorin sich als Anthropologin vorstellt.
Zusammenfassend ist “A Year in White” ein bemer-
kenswertes Buch an der Schnittstelle von Religion und
Wissenschaft. Eine interessante dreiteilige Methode be-
handelt ein neues Themenfeld. Die Reflexion dringt in die
emische Sphire vor, auch weil die Autorin mit ihr vertraut
ist. Und das Ergebnis ist gut geschrieben und schon zu le-
sen. Beide Seiten konnen aus der Lektiire ihren Nutzen
ziehen: die Wissenschaft, weil die Religiositit sich oft erst
im Personlichen ganz erschliefft, und die Religion, weil
Versachlichungen des religiosen Einzelfalls zur Reflek-
tion anhalten. Lioba Rossbach de Olmos

Charlot, John: A Kumulipo of Hawai‘i. Comments on
Lines 1 to 615 of the Origin Chant. Sankt Augustin: Aca-
demia Verlag, 2014. 173 pp. ISBN 978-3-89665-645-2.
(Collectanea Instituti Anthropos, 47) Price: € 40.00

Das “Kumulipo” (KL), der “Ursprung aus der tiefen
Dunkelheit” — Adolf Bastians “Heilige Sage der Polyne-
sier” (1881) — ist eine wohl um das Jahr 1700 entstande-
ne Kosmogonie in iiber 2000 Verszeilen im Besitz einer
der hohen aristokratischen Geschlechter des alten Hawaii.
Sie steht in der Tradition der Gesénge, die von speziell
dafiir ausgebildeten “Gesidnge-Meister” (haku mele) fiir
ein priesterliches und aristokratisches Publikum kompo-
niert wurden und die Legitimation eines Herrscherhau-
ses begriindeten, dessen Ursprung auf die Urspriinge
des Kosmos zuriickgefiihrt werden. Das KL wurde der
Nachwelt durch eine schriftliche Fassung erhalten. Das
Manuskript — bzw. eine Kopie davon — befand sich im
Besitz des Konigs Kalakaua. Es ist in acht Kapitel oder
Abschnitte (wa) unterteilt. Das achte wa berichtet in den
Zeilen 595 bis 615 iiber die Entstehung der ersten Men-
schen und der grofen Gotter Kane und Kanaloa.

John Charlot ist emeritierter Professor fiir Hawaiische
und Polynesische Religion an der University of Hawai‘i at
Manoa (Honolulu). Von der Ausbildung her ein Neutesta-
mentler (Dr. theol. 1968, Universitidt Miinchen), fiihrte
ihn seine Liebe zu den Kulturen und Religionen des alten
Polynesiens, insbesondere Hawaiis dazu, sein theologi-

Anthropos 112.2017

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:55:02.
Inhalts Im 10r o¢

305

sches Handwerkszeug auf die Untersuchung verschrift-
lichter polynesischer Uberlieferungen anzuwenden. Seit
vielen Jahren legt er wissenschaftlich hochst anspruchs-
volle Werke vor, scheut sich aber dankenswerterweise
auch nicht, populdre Biicher zu verfassen, beispielsweise
seine hochst lesenswerte Ubertragung des KL in eine
fiir eine allgemein interessierte Leserschaft zugingliche
Sprache (Chanting the Universe. Hawaiian Religious Cul-
ture. Honolulu 1983).

Das vorliegende Buch ist das Ergebnis einer iiber 30
Jahre wihrenden intensiven Auseinandersetzung mit dem
KL-Text. Bescheiden nennt Charlot seine Arbeit nicht
“Kommentar”, sondern “Notes on the Kumulipo”. Charlot
geht buchstiblich Zeile fiir Zeile und Wort fiir Wort des
KL bis zu Vers 615 durch, legt die Probleme dar, die bei
der Ubersetzung von Wortern auftreten, die oft auch zeit-
gendssischen Sprechern des Hawaiianischen nicht mehr
bekannt sind, zieht Parallelen zu anderen polynesischen
Sprachen und Uberlieferungen. Charlots Beherrschung
der deutschen Sprache setzt ihn auch dazu in die Lage,
sich immer wieder wohlwollend-kritisch mit Adolf Bas-
tians Ubersetzung und dessen Erlduterungen auseinander-
zusetzen — eine Miihe, die deutsche Ozeanisten heutzu-
tage eher scheuen.

“A Kumulipo of Hawai‘i” ist das Buch eines Spezi-
alisten fiir Spezialisten. Es setzt beim Leser Vertrautheit
mit hawaiianischer bzw. polynesischer Ethnografie vor-
aus. Wer sich fiir die religiosen Uberlieferungen Hawaiis
und insbesondere fiir das KL interessiert, sollte bereits
KL-Lektiire hinter sich haben (z. B. Martha W. Beckwith:
The Kumulipo. A Hawaiian Creation Chant. Honolulu
1951/1972). Am meisten diirfte profitieren, wer sich be-
reits eine polynesische Sprache angeeignet hat. Dann kann
Charlots neues Werk seinen ganzen Reichtum als Beglei-
ter bei einem Zeile-fiir-Zeile-Studium des Textes entfal-
ten. Der hawaiianische Text und seine Ubersetzung in die
englische Sprache sind dem Buch beigefiigt (145-160).

Eines der faszinierenden Probleme, das sich bei der
Lektiire von Charlots “Anmerkungen” fiir Leser mit kul-
tur- und begriffsgeschichtlichen Interessen stellt, betrifft
die Entstehung des abstrakten Denkens. Werner Miiller
hat in seinen Schriften immer wieder die These aufge-
stellt — und nach meinem Dafiirhalten gut begriindet —,
dass es im mythischen Denken keine unpersonlichen
Krifte gibt, sondern nur personliche. Unabhingig von
Miillers vorwiegend anhand indianischen Mythenmate-
rials entwickelten Uberlegungen erfihrt diese These Un-
terstiitzung sowohl seitens einer wissenschaftstheoretisch
entwickelten Theorie der nichtcartesianischen “Ontologie
des Mythos” (Kurt Hiibner: Die Wahrheit des Mythos.
Miinchen 1985), als auch durch den von Alfred Sohn-
Rethel herausgearbeiteten Zusammenhang von Tausch-
abstraktion und Denkabstraktion (Das Geld, die bare
Miinze des Apriori. Berlin 1990). Charlot kommt jedoch
beziiglich des KL zu dem Schluss: “The model of growth
for the islands ... was based mainly on observation and
natural scientific study, emphasizing impersonal, natural
forces rather than personal gods” (12, s.a. 53f.).

Unterliegt hier Charlot bei seiner Interpretation der
kosmogonischen Botschaft des KL nicht letztlich doch

Erlaubnls Ist

\der |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-303

