
Rezensionen

Anthropos  112.2017

303

En resumen, se trata de un aporte valioso, aún más 
allá de la literatura cubana del siglo XIX. Vista desde la 
perspectiva antropológica actual, la riqueza cultural y re-
ligiosa de Cuba reside en los aportes de grupos étnicos 
que en la época colonial inspiraron desprecio y temor, y 
cuyos descendientes fueron integrados a partir de 1959 a 
la vida nacional.  María Susana Cipolletti 

Carr, C. Lynn: A Year in White. Cultural Newcomers 
to Lukumi and Santería in the United States. New Bruns-
wick: Rutgers University Press, 2015. 227 pp. ISBN 978-
0-8135-7119-5. Price: $ 27.95

Bisher galt das wissenschaftliche Interesse an der San-
tería dem Pantheon der Orisha-Gottheiten, der Besessen-
heit unter Trommeln, der Vitalität der auf Yoruba-Skla-
ven zurückgehenden Religion und ihrer Ausbreitung über 
die Grenzen Kubas hinaus. (Die Bezeichnung “Santería” 
kommt aus dem Spanischen und lässt sich mit “Heiligen-
kult” übersetzen. Es ist der vormals akzeptierte, aber heu-
te abgelehnte Name für eine religiöse Ausdrucksform, die 
Sklaven aus Westafrika nach Kuba brachten. Diese Skla-
ven, deren Nachkommen heute als Yoruba bekannt sind, 
trugen in der Kolonialzeit den Namen Lukumi. Lukumi 
ist deshalb eine akzeptiere Alternativbezeichnung für die 
Religion, die heute auch Och(ri)a-Regel heißt. Die Rezen-
sentin behält hier den bekannteren Begriff “Santería” bei.) 
Nun hat Lynn C. Carr ein neues Thema erschlossen: das 
Novizenjahr. Entsprechend der Bezeichnung iyawo für 
Neuinitiierte nennt Carr diesen Zeitraum yaworaje. (Die 
Autorin schreibt von yaworaje, wohl weil es meist so aus-
gesprochen wird. Es ist üblicherweise auch von iyaworaje 
die Rede. Es geht auf das aus dem Yoruba stammenden 
Wort iyawo für Braut zurück und bezeichnete ursprüng-
lich die jüngste Ehefrau in einem Gehöft, die allen übri-
gen Frauen untergeordnet war. Dieser Begriff wurde für 
die Neulinge in der Ocha-Regel der afrokubanischen San-
tería beibehalten.) Er beginnt im Anschluss an die Initia-
tion, u. a. auch kariocha genannt, welche die Energie der 
persönlichen Schutzgottheit in Kopf und Körper des In-
itianden verankert. Ab diesem Moment kontrolliert und 
beherrscht eine Vielzahl von Ge- und Verboten Leben 
und Alltag des neuen Priesters für die Dauer eines Jahres. 
Sichtbarer Ausdruck ist die weiße Tracht. Die vorliegende 
Untersuchung zur yaworaje beschränkt sich auf Initiierte 
in den USA, die ohne familiäre Santería-Tradition aufge-
wachsen sind. Mittels einer anspruchsvollen Methode legt 
die Autorin eine empirisch gesättigte Studie vor und zeigt 
eindrücklich, dass die Santería-Novizen oft unverstanden 
von Familie, Freundeskreis und Kollegen eine ambiva-
lente Übergangszeit zu durchlaufen haben, die sie in der 
Mehrheit dennoch nicht bereuen. 

Lynn C. Carr ist Soziologin, aber auch Reiki-Meisterin 
und selbst in die Santería eingeweiht. Neben ihrem frühe-
ren Interesse am Neopaganismus spielte bei der Entschei-
dung für die Initiation ihre Krebserkrankung eine Rolle, 
von der sie sich, wie viele andere Initianden, eine heilsame 
Wirkung erhoffte. Ihre persönlichen Befindlichkeiten 
und privaten Tagebuchaufzeichnungen fließen als auto- 
ethnografische Dokumente in die Studie ein. Dennoch ist 

daraus kein Fall von Bekenntnisliteratur geworden. Die 
Autorin hat vielmehr eigene Eindrücke und wissenschaft-
lich generierte Einsichten gekonnt zu kombinieren ver-
standen: 52 qualitative Interviews lieferten Einsichten in 
das Empfinden und Befinden von Jungpriestern im Novi-
zenjahr. 197 Online-Befragungen bildeten die statistische 
Grundlage zum Erstellen von Trendanalysen. Sie selbst 
wurde zu ihrem eigenen Studienobjekt. Dieses Verfah-
ren, dessen drei Komponenten die Autorin noch einmal 
im Anhang (173–197) transparent und plausibel begrün-
det, macht Aspekte einer bekannten Religion sichtbar, die 
bisher unbekannt und unbeachtet waren.

In der Einführung (1–15) bringt die Autorin dem Leser 
ihre eigene yaworaje nahe, als die obligate weiße Klei-
dung sie ihrem Empfinden nach von sich selbst entfrem-
dete. Die Idee für eine wissenschaftliche Arbeit zu die-
sem Thema soll dann aber in einer Stunde der Inspiration 
entstanden sein. Carr stellt die wesentlichen Merkmale 
der Santería vor, ohne jene “Geheimnisse” anzusprechen, 
über die gegenüber Außenstehenden Stillschweigen be-
wahrt wird. Es werden zentrale Begriffe thematisiert, de-
ren Verwendung sprachlich und sachlich kompliziert ist, 
gerade wenn sie doppelt übersetzt werden (müssen): Vom 
Yoruba ins Spanische und ins Englische. So handelt es 
sich bei den iyawo – der Begriff meint in Yoruba “Braut”, 
hat in Kuba aber die Bedeutung von “Kleinkind” ange-
nommen – doch kaum um “Konvertiten” im Sinne der 
Strenge vieler Weltregionen, da die Santería doch gera-
de keinen Exklusivitätsanspruch auf den Glauben ihrer 
Anhänger erhebt. Den iyawo einen Status als Priester zu 
attestieren, wie es Carr tut, stellt sie zwar im Sinne ei-
ner Aufwertung auf das gleiche Niveau wie die etablier-
ten Religionsexperten, übergeht jedoch die Tatsache, dass 
die Santería selbst begrifflich unterscheidet zwischen In-
itiierten und Initiierenden. Allerdings geht die Autorin 
insgesamt versiert mit den begrifflichen Schwierigkei- 
ten um. 

Das 1. Kapitel “Situating the Iyawo” (16–34) erläu-
tert den Status der iyawo mittels des in der Initiation aus-
gelösten Prozesses. Die Initiation selbst begreift Carr als 
Übergangsritus, durch welchen unter der Ägide des per-
sönlichen Orisha die alte Identität durch eine neue abge-
löst werde. Carr beschreibt dies als transformativen Pro-
zess, der mit einem Sozialisationsprozess einhergeht, d. h. 
der Reintegration des Novizen in die soziale Welt. Das 
Novizenjahr beinhaltet auch Elemente einer Seklusion, 
die dem Neophyten den Rückzug aus der üblichen sozia
len Geselligkeit auferlegt, indem er Menschenaufläufe, 
Konzerte, Restaurants und Ähnliches meiden muss. Dies 
soll dem in kühles, ruhiges und friedliches Weiß gehüll-
ten Neuling, der als verletzlich gilt, den Übergang in sein 
neues Dasein ermöglichen. Aus ethnischer und rassischer 
Zugehörigkeit ließen sich statistisch keine relevanten Un-
terschiede hinsichtlich der Gründe erkennen, welche die 
Befragten zur Initiation bewogen. Als Motive wurden Di-
vination, Besessenheit, Fügung des Schicksals, Kraft der 
Träume, Liebe zu den Gottheiten, Hoffnung auf physische 
Heilung und Stabilität genannt. Allerdings förderte das 
Vorhandensein einer religiösen Familientradition in der 
Santería die Entscheidung für eine Initiation. 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-303 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:55:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-303


304 Rezensionen

Anthropos  112.2017

Im 2. Kapitel “Iyawo Experience” (35–66) beeindru-
cken zunächst die widerstreitenden Erlebnisse und Emp-
findungen der jungen Priester, welche die Autorin in 
Zitatform wiedergibt. Die Suche, das Tragen und Sau-
berhalten der weißen Garderobe nach getrennter Kleider-
ordnung von Mann und Frau für die Dauer eines ganzen 
Jahres und während unterschiedlicher Jahreszeiten wurde 
als Schutz, aber auch als Quälerei empfunden. Des Weite-
ren erfahren der Leser und Außenstehende vielleicht erst-
malig hier, dass die weiße Bekleidung den Novizen für 
seine Mitmenschen zum Außenseiter macht. Wiederholt 
beschreibt Carr, dass der Zwang der iyawo, mindestens 
in den ersten drei Monaten den in der Initiation kahlge-
schorenen Schädel unter einer weißen Kopfbedeckung zu 
verbergen, von der Umgebung als Zeichen einer Krebs-
erkrankung gedeutet wird. Das Verbot, sich im Spiegel 
zu betrachten, und das Gebot, zum Schutz vor Regen nie 
ohne weißen Regenschirm das Haus zu verlassen, er-
schien vielen als Mühsal. Einige haderten nachhaltig mit 
diesem Schicksal, andere berichteten von Momenten der 
Depression, Niedergeschlagenheit und dem Gefühl von 
Isolation.

Das 3. Kapitel “Iyawo Rules” (67–101) nimmt sich 
nochmals ausdrücklich der Regeln an, denen die iyawo 
unterworfen sind. Durch die Autonomie der einzelnen 
Santería-Häuser oder ilé herrschen hinsichtlich der Vor-
schriften große Unterschiede, was die Strenge der Ein-
haltung angeht. Die Vorschriften jedoch sind allgemein-
gültig, und es sind viele: Essen auf einer Matte auf dem 
Boden mit persönlichem weißen Geschirr, Schlafen auf 
einer Matte in weißem Bettzeug, zumindest die ersten 
drei Monate, Abstinenz von Sex, Alkohol und Drogen, 
Spiegelverbot, Verbot fotografiert zu werden, Schmink-
verbot (für Frauen), Ausgehverbot nach 18:00 Uhr. Die 
statistische Auswertung zeigte, dass nur eine Minderheit 
der Novizen die Regeln für unsinnig und falsch hält, un-
abhängig davon, dass einige Häuser bei Nichtbeachtung 
mit Strafe drohen. 

Das 4. Kapitel “Iyawo Social Relations” (102–132) 
vertieft die schon in früheren Kapiteln angesprochenen 
Schwierigkeiten der Novizen am Arbeitsplatz, aber auch 
die Akzeptanz oder Ablehnung in Familie und Freundes-
kreis. Interessant sind die Ausführungen zur so genann-
ten Ritualfamilie, in welche der Ocha-Anhänger mit sei-
ner Initiation als neues Mitglied eintritt. Während frühere 
Studien eher singuläre Eindrücke vermittelten, lassen sich 
bei Carr Tendenzen erkennen. Eine kleine Zahl der iyawo 
beklagte rassische, ethnische oder gar sexuelle Diskrimi-
nierung. Fehlende religiöse Unterweisung wurde eben-
falls gelegentlich bemängelt. Von finanzieller Übervortei-
lung – eine häufige Klage im religiösen Umfeld in Kuba, 
wie die Rezensentin aus eigener Erfahrung weiß – berich-
tet Carr hingegen nicht. Die Mehrheit der Novizen fand 
sich in ihrer Ritualfamilie vorzüglich behandelt, gut auf-
genommen oder gar verwöhnt. 

Die Beziehungen der iyawo zu den Orisha werden im 
5. Kapitel “Relating to the Orisha” (133–160) eingehend 
beleuchtet. Im Wesentlichen lässt die Autorin den Leser 
narrativ mitverfolgen, wie sich die Orisha und ihre bun-
ten und vielgestaltigen Attribute in die Wahrnehmung 

und Weltsicht ihrer Anhänger einschreiben. Zahlen, Far-
ben, Früchte, Tiere und Pflanzen etc. werden nun mit dem 
zugehörigen Orisha assoziativ verbunden und vom An-
hänger für die Auslegung konkreter Situationen heran-
gezogen. Es wird eine Veränderung in der Wahrnehmung 
generiert, die man als ontologischen Wandel bezeichnen 
könnte. Die Autorin hat bei sich selbst als Studienobjekt 
das Vordringen ihres persönlichen Orisha Changó in ihre 
Lebens- und Wahrnehmungswelt nachgezeichnet. Wie 
auch in anderen Fällen mündet die Aufnahme der Bezie-
hung zu ihrer Gottheit in eine völlige Identifikation mit 
dieser. Während Carr theoretische Reflexionen versiert, 
aber insgesamt eher sparsam einsetzt, stellt sie hier ein 
eigenes Konzept mit theoretischem Potential vor, das der 
orishafication. Sie umschreibt so den Zugang zur Wirk-
lichkeit von Santería-Priestern, die aus allem das Auftre-
ten und Wirken der Orisha-Gottheiten herauslesen.

Die Zusammenfassung “Two (or More) Worlds” (161–
172) stellt die Studie nochmals in einen großen Zusam-
menhang, der die Santería in den aktuellen Kontext der 
pluralisierten, vielfältigen, multiethnischen US-amerika-
nischen Gesellschaft einordnet. Die Existenz in wenigs-
tens zwei differenten Welten ist dort mittlerweile eine ver-
breitete Erfahrung, die, wie C. Lynn Carr an ihrer eigenen 
Person nochmals deutlich macht, nicht zuletzt die Wis-
senschaft einbezieht. Die Autorin präsentiert sich in dem 
Buch als religiöse Anhängerin und zugleich als Wissen-
schaftlerin. So ist sie in ihrer Studie persönlichen Fragen 
nachgegangen, aber eben mit wissenschaftlichen Mitteln.

Die Studie nimmt eine wohlwollende Haltung zum 
Ocha-Zweig der Santería ein. Sie ist von einer Initiierten 
verfasst, die ganz in der Tradition anderer initiierter Au-
toren ihre Publikation mit dem obligatorischen Moyuba-
Gebet zur Danksagung für Ahnen und Gottheiten begin-
nen lässt (ix). Ein positives Bild der Religion zu zeichnen, 
ist erkennbar auch das Anliegen der meisten Interview-
partner. Dennoch neigt die Studie nicht zur Idealisierung, 
sondern birgt im Gegenteil einigen Sprengstoff. Über die 
yaworaje ist öffentlich nicht viel bekannt, und selbst ein 
Erfahrungsaustausch von iyawo dürfte kaum zwischen 
unterschiedlichen Häusern geführt werden. Was bisher 
diskretes Anliegen autonomer religiöser Häuser war, hat 
nun den Weg in die Öffentlichkeit gefunden und könnte 
gerade dort Debatten auslösen.

Die Formulierung “ein Jahr in Weiß” für das Novizen-
jahr ist andernorts unbekannt und mag sich auf eine Re-
densart in den USA beziehen. Die Konzentration auf die 
USA hat im Übrigen ihre eigene Problematik. Zum einen 
ist die Gruppe der Befragten, deren Daten (Wohnort, Al-
ter, Geschlecht, ethnische Identität, Herkunftsreligion und 
Jahre seit Initiation) die Autorin mit Pseudonymen im An-
hang aufgeführt hat (187–197), im Hinblick auf Nationa-
lität und Ethnizität zu heterogen als dass sie eine territo-
riale Eingrenzung rechtfertigte. Andererseits erzeugt die 
religiöse Praxis nationale Dynamiken und Unterschiede, 
selbst wenn die Santería internationale Verbreitung erfah-
ren hat. Die Novizenschaft im Ursprungsland Kuba mag 
sich anders gestalten als jene in einer so genannten “zwei-
ten Diaspora” der Santería in Mexiko, Venezuela oder Pu-
erto Rico. Man muss sich lediglich an die religionsfeind-

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-303 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:55:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-303


Rezensionen

Anthropos  112.2017

305

liche Haltung der sozialistischen Regierung Kubas bis in 
die späten 1990er Jahre erinnern, um sich zu vergegen-
wärtigen, dass die yaworaje unmöglich in jener Art Ge-
horsam gelebt werden konnte, die Carr beschreibt. Impro-
visation, Geheimhaltung und Anpassung waren damals 
Gebot der Stunde. Solche Varianten erwähnt die Autorin 
zwar, aber nicht an prominenter Stelle. So kann man sich 
des Eindrucks nicht erwehren, dass sie die fast unerbittli-
che Strenge, die sie sich selbst auferlegt hat, zum eigent-
lichen Ausgangspunkt ihrer Arbeit machte. Zudem kann 
die Studie nicht in den Blick nehmen, dass iyawo mittler-
weile im städtischen Straßenbild Westkubas eine Selbst-
verständlichkeit darstellen. Mehr noch: Einige Priester 
und vor allem junge Priesterinnen scheinen mit ihrem 
Outfit regelrecht zu kokettieren und sich zur Schau zu 
stellen, und zwar trotz oder wegen Verboten und Geboten.

Am Ende des Buches befinden sich ein hilfreiches 
Glossar und ein ebenso hilfreicher Index. Die Bibliogra-
fie umfasst nur wenig kulturanthropologische Literatur, 
obwohl die Autorin sich als Anthropologin vorstellt. 

Zusammenfassend ist “A Year in White” ein bemer-
kenswertes Buch an der Schnittstelle von Religion und 
Wissenschaft. Eine interessante dreiteilige Methode be-
handelt ein neues Themenfeld. Die Reflexion dringt in die 
emische Sphäre vor, auch weil die Autorin mit ihr vertraut 
ist. Und das Ergebnis ist gut geschrieben und schön zu le-
sen. Beide Seiten können aus der Lektüre ihren Nutzen 
ziehen: die Wissenschaft, weil die Religiosität sich oft erst 
im Persönlichen ganz erschließt, und die Religion, weil 
Versachlichungen des religiösen Einzelfalls zur Reflek-
tion anhalten.  Lioba Rossbach de Olmos 

Charlot, John: A Kumulipo of Hawai‘i. Comments on 
Lines 1 to 615 of the Origin Chant. Sankt Augustin: Aca-
demia Verlag, 2014. 173 pp. ISBN 978-3-89665-645-2. 
(Collectanea Instituti Anthropos, 47) Price: € 40.00

Das “Kumulipo” (KL), der “Ursprung aus der tiefen 
Dunkelheit” – Adolf Bastians “Heilige Sage der Polyne-
sier” (1881) – ist eine wohl um das Jahr 1700 entstande-
ne Kosmogonie in über 2000 Verszeilen im Besitz einer 
der hohen aristokratischen Geschlechter des alten Hawaii. 
Sie steht in der Tradition der Gesänge, die von speziell 
dafür ausgebildeten “Gesänge-Meister” (haku mele) für 
ein priesterliches und aristokratisches Publikum kompo-
niert wurden und die Legitimation eines Herrscherhau-
ses begründeten, dessen Ursprung auf die Ursprünge 
des Kosmos zurückgeführt werden. Das KL wurde der 
Nachwelt durch eine schriftliche Fassung erhalten. Das 
Manuskript – bzw. eine Kopie davon – befand sich im 
Besitz des Königs Kalakaua. Es ist in acht Kapitel oder 
Abschnitte (wa) unterteilt. Das achte wa berichtet in den 
Zeilen 595 bis 615 über die Entstehung der ersten Men-
schen und der großen Götter Kane und Kanaloa.

John Charlot ist emeritierter Professor für Hawaiische 
und Polynesische Religion an der University of Hawai‘i at 
Manoa (Honolulu). Von der Ausbildung her ein Neutesta
mentler (Dr. theol. 1968, Universität München), führte 
ihn seine Liebe zu den Kulturen und Religionen des alten 
Polynesiens, insbesondere Hawaiis dazu, sein theologi-

sches Handwerkszeug auf die Untersuchung verschrift-
lichter polynesischer Überlieferungen anzuwenden. Seit 
vielen Jahren legt er wissenschaftlich höchst anspruchs-
volle Werke vor, scheut sich aber dankenswerterweise 
auch nicht, populäre Bücher zu verfassen, beispielsweise 
seine höchst lesenswerte Übertragung des KL in eine 
für eine allgemein interessierte Leserschaft zugängliche 
Sprache (Chanting the Universe. Hawaiian Religious Cul-
ture. Honolulu 1983).

Das vorliegende Buch ist das Ergebnis einer über 30 
Jahre währenden intensiven Auseinandersetzung mit dem 
KL-Text. Bescheiden nennt Charlot seine Arbeit nicht 
“Kommentar”, sondern “Notes on the Kumulipo”. Charlot 
geht buchstäblich Zeile für Zeile und Wort für Wort des 
KL bis zu Vers 615 durch, legt die Probleme dar, die bei 
der Übersetzung von Wörtern auftreten, die oft auch zeit-
genössischen Sprechern des Hawaiianischen nicht mehr 
bekannt sind, zieht Parallelen zu anderen polynesischen 
Sprachen und Überlieferungen. Charlots Beherrschung 
der deutschen Sprache setzt ihn auch dazu in die Lage, 
sich immer wieder wohlwollend-kritisch mit Adolf Bas-
tians Übersetzung und dessen Erläuterungen auseinander-
zusetzen – eine Mühe, die deutsche Ozeanisten heutzu-
tage eher scheuen.

“A Kumulipo of Hawai‘i” ist das Buch eines Spezi-
alisten für Spezialisten. Es setzt beim Leser Vertrautheit 
mit hawaiianischer bzw. polynesischer Ethnografie vor-
aus. Wer sich für die religiösen Überlieferungen Hawaiis 
und insbesondere für das KL interessiert, sollte bereits 
KL-Lektüre hinter sich haben (z. B. Martha W. Beckwith: 
The Kumulipo. A Hawaiian Creation Chant. Honolulu 
1951/1972). Am meisten dürfte profitieren, wer sich be-
reits eine polynesische Sprache angeeignet hat. Dann kann 
Charlots neues Werk seinen ganzen Reichtum als Beglei-
ter bei einem Zeile-für-Zeile-Studium des Textes entfal-
ten. Der hawaiianische Text und seine Übersetzung in die 
englische Sprache sind dem Buch beigefügt (145–160).

Eines der faszinierenden Probleme, das sich bei der 
Lektüre von Charlots “Anmerkungen” für Leser mit kul-
tur- und begriffsgeschichtlichen Interessen stellt, betrifft 
die Entstehung des abstrakten Denkens. Werner Müller 
hat in seinen Schriften immer wieder die These aufge-
stellt – und nach meinem Dafürhalten gut begründet –, 
dass es im mythischen Denken keine unpersönlichen 
Kräfte gibt, sondern nur persönliche. Unabhängig von 
Müllers vorwiegend anhand indianischen Mythenmate-
rials entwickelten Überlegungen erfährt diese These Un-
terstützung sowohl seitens einer wissenschaftstheoretisch 
entwickelten Theorie der nichtcartesianischen “Ontologie 
des Mythos” (Kurt Hübner: Die Wahrheit des Mythos. 
München 1985), als auch durch den von Alfred Sohn-
Rethel herausgearbeiteten Zusammenhang von Tausch
abstraktion und Denkabstraktion (Das Geld, die bare 
Münze des Apriori. Berlin 1990). Charlot kommt jedoch 
bezüglich des KL zu dem Schluss: “The model of growth 
for the islands … was based mainly on observation and 
natural scientific study, emphasizing impersonal, natural 
forces rather than personal gods” (12, s. a. 53 f.). 

Unterliegt hier Charlot bei seiner Interpretation der 
kosmogonischen Botschaft des KL nicht letztlich doch 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-303 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:55:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-303

