
82  

„Kapitalismus ist Gewinnsucht, die sich nicht schämt“* 
Frühe Schriften zur Wirtschaftsethik im deutschsprachigen Raum 

MICHAEL S. AßLÄNDER ** 

Gemeinhin wird die deutschsprachige Debatte um eine Wirtschafts- und Unternehmen-
sethik als eine verspätete Antwort auf die US-amerikanische Wirtschaftsethikdiskussion 
gesehen. Insbesondere sind es Autoren wie Karl Homann, Peter Ulrich oder Horst 
Steinmann und Albert Löhr, die das Thema Wirtschaftsethik ab den späten 1980er Jah-
ren in Deutschland populär zu machen suchten. Wie im Folgenden zu zeigen sein wird, 
reichen die Wurzeln der deutschsprachigen Wirtschaftsethik jedoch bis zu Beginn des 
20. Jahrhunderts zurück. Ziel des vorliegenden Beitrages ist es, die Entwicklung und die 
Themenfelder dieser frühen Wirtschaftsethik-Debatte in Deutschland darzustellen. 

Schlagwörter: Wirtschaftsethik, Unternehmensethik, Katholische Soziallehre, Christli-
cher Sozialismus, Evangelische Sozialethik 

Capitalism Means Profit Seeking without Feeling Shame: Early Writ-
ings on Business Ethics in German-Speaking Countries

Commonly, the German debate about business ethics is seen as a late answer to the US-American 
discussion about business ethics. Since the late 1980s, in Germany notably authors like Karl Homann, 
Peter Ulrich or Horst Steinmann and Albert Löhr endeavoured to make the topic of business ethics 
more popular. However, as we will show in the following, the roots of German business ethics date back 
to the beginning of the 20th century. It is the aim of this contribution to present the development and the 
main-topics of this debate in the following. 

Keywords: Business and Society, Business Ethics, Catholic Social Teaching, Christian Socialism, 
Christian Social Ethics 

1.  Wann beginnt Wirtschaftsethik? – Theoriegeschichtliche Hintergründe 
Versucht man sich der Wirtschafts- und Unternehmensethik aus theoriegeschichtlicher 
Perspektive zu nähern, sieht man sich unweigerlich mit der Frage konfrontiert, ab wann 
von einer Wirtschafts- und Unternehmensethik im eigentlichen Sinne gesprochen wer-

________________________ 
*  Beitrag eingereicht am 23.06.2015; nach doppelt verdecktem Gutachterverfahren überarbeitete 

Fassung angenommen am 30.10.2015. 
 Das Zitat stammt von Heinrich Pesch (1918: 142). 
**  Prof. Dr. Michael S. Aßländer, Technische Universität Dresden, Internationales Hochschulinsti-

tut Zittau, Markt 23, D-02763 Zittau, Tel.: +49-(0)3583-612774, E-Mail: michael.asslaen-
der@gmx.de, Forschungsschwerpunkte: Angewandte Ethik, Wirtschaftsethik, Arbeitsbegriff, 
Theoriegeschichte der Ökonomie. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-1-82 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 03:02:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-1-82


zfwu 17/1 (2016), 82–113 83 

den kann. Sicherlich behandeln die theoretischen Überlegungen Platons und Aristote-
les’ zu den Themen Geldwirtschaft und Handel1 oder zur Einteilung der Erwerbsküns-
te2 durchaus auch wirtschaftsethische Fragestellungen. Und ebenso spiegeln die Kom-
mentare und Predigten eines Thomas von Aquin, eines Berthold von Regensburg oder 
eines Bernardin von Siena zum Thema Wucher oder gerechter Preis3 zweifelsohne mo-
raltheologische Ansichten zum Thema Wirtschaft wider. Allerdings hätte keiner der ge-
nannten Autoren wohl selbst diese Schriften als wirtschaftsethische bezeichnet. Während 
es Platon und Aristoteles vor allem um die gesellschaftliche Ordnung der griechischen 
Polis geht, bewerten Thomas, Berthold und Bernardin die wirtschaftliche Handlungs-
sphäre aus theologischer Perspektive und stellen dabei vor allem die Frage nach der 
Vereinbarkeit von wirtschaftlicher Moral und christlicher Ethik. So gesehen ist es bei 
ihnen eher die Moral der Wirtschaftsakteure und weniger die Ethik des Wirtschaftens, 
die auf dem Prüfstand steht. 
Wann also „beginnt“ Wirtschaftsethik? Versteht man unter Wirtschaftsethik eine Dis-
ziplin, deren Anliegen es ist, mit Hilfe eigener ethischer Theorien Aussagen über den 
moralischen Gehalt des Wirtschaftens und der wirtschaftswissenschaftlichen Theorie-
bildung zu treffen, lassen sich Ansätze einer derart systematisch betriebenen Wirt-
schaftsethik sicherlich nicht vor Ende des 19. Jahrhunderts nachweisen. Voraussetzung 
hierfür ist eine eigenständige Theorie des Wirtschaftens, die sich erst im Laufe des 19. 
Jahrhunderts im Sinne einer akademischen Wissenschaft zu etablieren begann (vgl. u.a. 
Aßländer 2008: 77–80; Priddat 2011: 35–43). 
Mag man auch mit Karl Marx und John Ramsay M’Culloch darüber streiten, ob die klas-
sische Nationalökonomie ihren Anfang mit William Petty oder mit Adam Smith nimmt 
(vgl. Marx 1974/1867: 95, FN 32; M’Culloch 1825: 56), so beginnt sich doch die Sicht-
weise des Wirtschaftens mit der nun folgenden Etablierung einer als Wissenschaft betrie-
benen Ökonomie von der für die wirtschaftlichen Analysen der Antike und des Mittelal-
ters kennzeichnenden „moralischen Codierung“ (Luhmann 1994: 186) allmählich zu lö-
sen. Explizit bemühen sich Petty und Smith gerade nicht um eine ethische, sondern um eine 
ökonomische Analyse wirtschaftlicher Phänomene, wie Arbeitsteilung oder Zins.4 Allerdings 
bleibt die Suche nach den Gesetzmäßigkeiten des Wirtschaftens noch eine weitgehend 
unsystematische und eher historisch angelegte Untersuchung, die von Wissenschaftlern 
unterschiedlichster Provenienz vorangetrieben wird (vgl. Albertone 2014: 183). 
Unklar ist zunächst die systematische Zuordnung einer derartigen Wirtschaftswissenschaft. 
Zwar beginnt sich die Ökonomie aus dem klassischen Fächerkanon der praktischen 
Philosophie – Ethik, Ökonomie und Politik – herauszulösen, jedoch bleiben ihr Ge-
genstand, ihre theoretische Vorgehensweise und ihre fachliche Einordnung innerhalb 
des wissenschaftlichen Lehrbetriebes noch lange Zeit offen. Deutlich wird dies nicht 
zuletzt an der akademischen Einordnung des Faches an den Universitäten. So trägt die 

________________________ 
1 Vgl. u.a. Platon (1994a: 262 (371b–c); 1994b: 511f. (918b–d)) und Aristoteles (1995a: 19 (1257a–

b); 1995b: 112f. (1133a–b)). 
2 Vgl. u.a. Platon (1994c: 260f. (219a–c)) und Aristoteles (1995a: 14–26 (1256a–1259a)). 
3 Vgl. u.a. Aquin (1985: 344f. (II,2 77); 359f. (II,2 78)); Berthold (1862: 11–28 (II)) und Bernardin 

(1920: 194–203 (XXVIII)). 
4 Vgl. u.a. Petty (1899a/1682: 473f.; 1899b/1662: 47–54) und Smith (1999/1776: 9–22; 289–295). 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-1-82 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 03:02:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-1-82


84  

wohl erste Professur für Ökonomie, die in Großbritannien für Thomas Robert Malthus 
1805 am East India College in Hertfordshire eingerichtet wurde, ausdrücklich die De-
nomination History and Political Economy (vgl. Gilbert 1999: xxix).5 Als schwierig erweist 
sich auch, dass kaum eine Vorstellung von der Qualifikation der zu berufenden Profes-
soren existiert. So wird in Deutschland Friedrich List, der weder über einen akademi-
schen Abschluss noch über eine höhere Schulbildung verfügt, auf den 1817 in Tübingen 
neu eingerichteten Lehrstuhl für Staatsverwaltungswissenschaften berufen (vgl. Brandt 
1993: 36). Und in den USA, wo 1818 an der Columbia University New York ein erster 
Lehrstuhl für Moralphilosophie und Ökonomie eingerichtet wird, wird dieser mit dem The-
ologen Reverend John McVickar besetzt (vgl. McVickar 1871). Noch kurioser ist die 
Situation am South Carolina College in Columbia: Dort werden die wirtschaftswissen-
schaftlichen Vorlesungen ab 1824 der Einfachheit halber vom Chemie-Professor 
Thomas Cooper mit übernommen (vgl. Albertone 2014: 182ff.). 
Erst im Laufe des 19. Jahrhunderts entwickelt sich die Ökonomie allmählich zu einer 
eigenständigen akademisch betriebenen Wissenschaft, wobei weiterhin die Frage nach der 
ihr angemessenen Methode einen zentralen Streitpunkt bildet. Ohne an dieser Stelle an 
den bereits in Großbritannien geführten Streit zwischen den Induktivisten der old-school und 
den Deduktionisten der new-school näher eingehen zu können,6 dauert die Diskussion um die 
richtige wissenschaftliche Vorgehensweise der Ökonomie, gerade auch innerhalb der 
deutschen Wirtschaftswissenschaften, bis zu Beginn des 20. Jahrhunderts. Erst im Zuge 
der Marginalistischen Revolution (vgl. Claeys 1987: 10f.; Hödl 1984: 120) Anfang des 20. Jahr-
hunderts beginnt sich Ökonomie endgültig als eigenständige Disziplin in unserem heuti-
gen Verständnis zu etablieren (vgl. Aßländer 2013: 95f.; Aßländer et al. 2014: 63f.) – und 
damit auch einer eigenständigen Wirtschaftsethik den Weg zu bereiten. 
Betrachtet man die spezifische Situation im deutschsprachigen Raum, so ist das Verständ-
nis von Ökonomie als Wissenschaft vor allem durch die Vorstellungen der so genannten 
historischen Schule und einen in der Nachfolge Friedrich Lists entwickelten Begriff der Na-
tionalökonomie geprägt (vgl. Micklethwait/Wooldridge 2005: 91). Dabei versteht sich die in 
zunehmendem Maße akademisch betriebene Volkswirtschaftslehre vor allem als historische 
Sozialwissenschaft. So definiert Gustav Schmoller (1978/1900: 1) Volkswirtschaft als 
„eine Gesamterscheinung, die auf der menschlichen Tätigkeit beruht, und die zugleich 
von den menschlichen Gemeinschaften ihren Stempel erhält“. Und noch im Jahre 1930 
charakterisiert Werner Sombart die Nationalökonomie als Erfahrungs-, Kultur- und Geis-
teswissenschaft und schreibt: „Nationalökonomie ist vielmehr Soziologie, das heißt eine 
Wissenschaft vom menschlichen Zusammenleben“ (Sombart 1967/1930: 177). 
Akademisch etabliert sich gegen Ende des 19. Jahrhunderts die Lehre von der Volks-
wirtschaft an den meisten großen deutschsprachigen Universitäten, wenngleich unter 
unterschiedlichen Namen. Allerdings versteht sich diese neu etablierte Sozial- und Wirt-
schaftswissenschaft nun nur mehr bedingt als „moral science“ (Mill 1924/1848: 31f.) im 

________________________ 
5 Weitere Lehrstühle in England folgen: 1825 Oxford (Nassau William Senior), 1828 University Col-

lege London (John Ramsay M’Culloch) und 1832 Trinity College Dublin (Mountifort Longfield), 
die in Großbritannien vorzugsweise mit Juristen besetzt werden (vgl. Schumpeter 2009: 478f.). 

6 Vgl. u.a. Aßländer (2015: 336ff.); Aßländer et al. (2014: 51ff.) oder Hollander (1987/1983: 569ff.; 
1985: 149–158). 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-1-82 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 03:02:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-1-82


zfwu 17/1 (2016), 82–113 85 

Sinne der klassischen Ökonomie. Zunehmend werden ethisch-normative Forderungen, 
sofern sie nicht mit den Gesetzmäßigkeiten des Wirtschaftens übereinstimmen, als Stör-
faktoren angesehen und, so die logische Folge, aus den Betrachtungen der Wirtschafts-
wissenschaftler ausgeklammert. So warnt Lujo Brentano in seiner Rektoratsrede vor 
Studierenden der Wirtschaftswissenschaften an der Universität München vor den öko-
nomischen Folgen einer falsch verstandenen und nicht mit den Eigengesetzlichkeiten 
der Ökonomie verträglichen Moral und schließt mit den mahnenden Worten: „Alle Ein-
wirkung auf das Wirtschaftsleben kann nur insoweit sowohl erfolgreich als auch gerecht 
sein, als sie der Natur der Dinge, von der die natürliche Entwicklung ein Teil ist, nicht 
widerstrebt“ (Brentano 1901: 41). 
Charakteristisch für die Situation im deutschsprachigen Raum zur Jahrhundertwende ist 
die Neugründung zahlreicher Handelshochschulen als Reaktion auf den steigenden Be-
darf an gut ausgebildeten Fachkräften für Wirtschaft und öffentliche Verwaltung (vgl. 
Aßländer 2011: 52f.). Dabei versteht sich die hier gelehrte Betriebswissenschaft oder Privat-
wirtschaftslehre – aus der letztlich das Fach Betriebswirtschaftslehre hervorgehen wird 
(vgl. Rieger 1928: 32f.) – als eine praktische und anwendungsbezogene Wissenschaft, 
der es weniger um die Diskussion ihrer philosophischen und theoriegeschichtlichen 
Grundlagen geht als vielmehr um die Sammlung von alltagstauglichen Heuristiken für 
eine wissenschaftliche Betriebsführung.7 Innerhalb der frühen Diskussion um die Moral 
des Wirtschaftens spielt diese oftmals als Profitlehre diskreditierte und eher als Hand-
werkskunst betrachtete Wissenschaft jedoch eine eher untergeordnete Rolle. Entspre-
chend sind es zu Beginn des 20. Jahrhunderts vor allem gesamtwirtschaftliche Fragen 
und nicht unternehmerische Fragen, die den Anfang der deutschsprachigen Wirt-
schaftsethik markieren. 
Will man sich eine Übersicht über die frühen Werke der deutschsprachigen Wirtschafts- 
und Unternehmensethik verschaffen, bieten sich generell zwei mögliche Vorgehenswei-
sen an, eine historische und eine systematische. Während es die historische Darstellung 
erlaubt, die Veränderung in den wirtschaftsethischen Fragestellungen im Zeitablauf 
sichtbar zu machen, besteht der Vorteil der systematischen Darstellung vor allem darin, 
einzelne Themenkreise der wirtschaftsethischen Diskussion hervorheben und themati-
sche Schwerpunkte herausarbeiten zu können. Beide Perspektiven scheinen für das Ver-
ständnis der Entwicklung der deutschsprachigen Wirtschafts- und Unternehmensethik 
bedeutsam. Es soll daher im Folgenden versucht werden, beiden Aspekten Rechnung 
zu tragen und sowohl die Entwicklung als auch ausgewählte Themenkreise der deutsch-
sprachigen Wirtschafts- und Unternehmensethik jeweils anhand einschlägiger Beispiele 
näher darzustellen. Dabei erhebt die Zusammenstellung der Werke keinerlei Anspruch 
auf Vollständigkeit, da angesichts der Bandbreite wirtschafts- und unternehmensethisch 
relevanter Publikationen die Darstellung naturgemäß nur unvollständig bleiben kann. 
Zudem bleiben Auswahl und Einordnung der jeweiligen Schriften notwendig subjektiv, 
da in der folgenden Darstellung vor allem ethische und moraltheologische Werke be-
trachtet werden und möglicherweise ebenfalls relevante Publikationen anderer Fachbe-
reiche unberücksichtigt bleiben. Auch lassen sich Redundanzen mitunter nicht immer 

________________________ 
7 Deutlich wird dies insbesondere am reinen Praxisbezug der frühen Standardwerke der Privat-

wirtschaftslehre (vgl. u.a. Nicklisch 1912 und Schmidt 1928–1931). 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-1-82 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 03:02:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-1-82


86  

ganz vermeiden. Ziel dieses Beitrages ist es also nicht, eine lückenlose Sammlung früher 
Schriften zur Wirtschafts- und Unternehmensethik im deutschsprachigen Raum vorzu-
legen. Vielmehr versteht sich dieser Beitrag als Anregung, sich intensiver mit der The-
oriegeschichte der deutschen Wirtschafts- und Unternehmensethik – sowohl in ihrer 
historischen Entwicklung als auch hinsichtlich ihrer zentralen Themenfelder – ausei-
nanderzusetzen und diese auch für die gegenwärtige Wirtschafts- und Unternehmen-
sethikdebatte fruchtbar zu machen. – Eine Übersicht der für diesen Beitrag ausgewähl-
ten Werke bietet Tabelle I. 

2. Zur zeitlichen Einordnung der deutschsprachigen Wirtschafts- und 
Unternehmensethik  

Begibt man sich auf die Spurensuche nach frühen Werken der deutschsprachigen Wirt-
schafts- und Unternehmensethik zum Ende des 19. und zu Beginn des 20. Jahrhunderts 
fällt zunächst auf, dass es sich vielfach um Einzelwerke oder, vielleicht etwas überspitzt 
formuliert, um Gelegenheitsarbeiten einzelner Autoren handelt. Weder existieren – mit 
Ausnahme der christlichen Soziallehre – kohärente Schulen und Traditionslinien noch 
gibt es eine akademische Disziplin, die sich auf wirtschafts- und unternehmensethische 
Fragen spezialisiert hätte. Bezeichnend für den Beginn der deutschsprachigen Wirt-
schaftsethik sind vor allem die Frage nach dem richtigen Zusammenwirken der Wirt-
schaftsakteure zum Wohle der Gemeinschaft und die theologische und philosophische 
Auseinandersetzung mit der Ordnung der Wirtschaft. Deutlich wird zudem, dass sich 
die zu dieser Zeit noch junge Disziplin der Volkswirtschaftslehre noch nicht allzu weit 
von der klassischen Ökonomie entfernt hat und die Diskussion insbesondere der Sozialen 
Frage in der Zeit vor dem Ersten Weltkrieg hiervon stark beeinflusst ist. Auch lässt sich 
zumindest für zahlreiche Autoren katholischer Provenienz ein deutliches historisches Inte-
resse an der Diskussion wirtschaftlicher Fragen innerhalb der Scholastik und insbeson-
dere der Spätscholastik konstatieren (vgl. u.a. Keller 1912; von Nell-Breuning 1928). 
Unterbrochen wird die wirtschaftsethische Diskussion der ersten Hälfte des 20. Jahr-
hunderts in Deutschland durch zahlreiche politische Umwälzungen und zwei Welt-
kriege. Während in der Zeit des Ersten Weltkriegs ein gewisser Patriotismus offensicht-
lich dazu führt, dass die Umstellung der Wirtschaft auf Kriegswirtschaft klaglos erduldet 
und für weite Bevölkerungskreise in Zeiten der Not wohl als unumgänglich und kon-
sensfähig gilt, so dass sich eine als unpatriotische empfundene Kritik an Wirtschaft und 
Politik von selbst verbietet,8 sind es in der Zeit zwischen 1933 und 1945 wohl eher die 
Repressalien des Regimes, die eine kritische Erörterung wirtschaftlicher und sozialer 
Fragen unterdrücken.9 Entsprechend dieser Zäsuren lassen sich generell drei Phasen 
wirtschaftsethischer Publikationstätigkeit unterscheiden: (2.1) Die Zeit vor dem Ersten 
Weltkrieg, (2.2) die Zeit der Weimarer Republik und schließlich (2.3) die Zeit nach der 
Gründung der Bundesrepublik Deutschland. Dabei bewirken die dazwischenliegenden 

________________________ 
8  Dies gilt beispielsweise für die deutschen Gewerkschaften, die mit Kriegsbeginn ihre Tätigkeit ein-

mütig in den Dienst der Landesverteidigung stellten und noch bis November 1918 vor Streiks und 
Unruhen warnten, da dies die Kriegswirtschaft schwächen würde (vgl. Weddigen 1957: 110f.). 

9  Zur Liste der Berufsverbote regimekritischer und jüdischer Wirtschaftswissenschaftler vgl. aus-
führlich Schneider (2001: 216–229). 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-1-82 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 03:02:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-1-82


zfwu 17/1 (2016), 82–113 87 

Ereignisse einen Bruch mit der jeweils vorangegangenen Diskussionstradition. Jede die-
ser Epochen wirft somit ihre je eigenen wirtschaftsethischen Fragestellungen auf – So-
ziale Frage, Inflation, Wiederaufbau etc. – mit der Folge, dass spätere Autoren nur selten 
an die Schriften früherer wirtschaftsethischer Autoren anknüpfen können oder wollen, 
sofern sie diese überhaupt zur Kenntnis nehmen. Betrachtet man die Inhalte und The-
men der jeweiligen wirtschaftsethischen Veröffentlichungen im deutschsprachigen 
Raum im Zeitablauf der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts, lassen sich diese Zäsuren 
unschwer erkennen: 

2.1 Wirtschaftsethische Schriften vor dem Ersten Weltkrieg 
Neben philosophisch-historischen Untersuchungen rücken die Schriften vor dem Ers-
ten Weltkrieg zunächst vor allem die Legitimationsfrage einer Freihandelslehre, i.e. der 
liberalen Wirtschaftsordnung, in den Fokus ihrer Betrachtungen. Auffällig ist, dass Wirt-
schaftsethik hier auch dazu benutzt wird, die liberale Wirtschaftslehre zu verteidigen und 
dass dabei vor allem die Rechte und Pflichten der Wirtschaftsakteure innerhalb der Ge-
sellschaft thematisiert werden. Zwei bemerkenswerte, frühe Schriften in dieser Traditi-
onslinie verdienen es, an dieser Stelle kurz ausgeführt zu werden: 
So stellt Georg von Mayr in seiner Schrift: Die Pflicht im Wirtschaftsleben (von Mayr 1900) 
den rechtlichen Pflichten die sittlichen Pflichten im Wirtschaftsleben gegenüber. Wäh-
rend erstere mittels staatlicher Sanktionen durchgesetzt werden können, beruhen letz-
tere ausschließlich auf der sittlichen Überzeugung und dem Pflichtempfinden der Wirt-
schaftsakteure selbst (vgl. von Mayr 1900: 4–8). Auf Basis eines kantischen Pflichtver-
ständnisses und einer aristotelischen Mesotesethik entwickelt von Mayr einen sittlichen 
Pflichtenkatalog für die zentralen Bereiche des Wirtschaftens: Konsum, Produktion und 
Verteilung. Dabei wendet sich von Mayr explizit gegen eine rein materialistische Sicht 
des Wirtschaftens, der zufolge der ökonomische Fortschritt und die größtmögliche Gü-
terproduktion und -konsumption den Endzweck des Wirtschaftens bildeten (vgl. ebd.: 
9) und betont, dass in „einer Zeit, in der man vielfach geneigt ist, den Menschen zu 
einem Herdentier des Wirtschaftslebens zu degradieren, (…) die Erinnerung daran, dass 
das wirtschaftliche Streben (…) nicht das einzige Stück des gesellschaftlichen Kulturle-
bens ist, gerade für einen Professor der Nationalökonomie sehr am Platz“ sei (ebd.: 7). 
Während die sittlichen Pflichten des Konsumenten vor allem das aristotelische Maßhalten 
der unteren Schichten und den Kunst, Bildung und Wissenschaft fördernden Konsum 
der Reichen umfassen (vgl. ebd.: 12–15), beziehen sich die Pflichten des Produzenten 
auf den Respekt gegenüber der menschlichen Arbeitskraft, auf den Willen zum fairen 
Wettbewerb sowie auf die Pflicht, sein Kapital der Produktion im nationalen Interesse 
zur Verfügung zu stellen und dieses nicht der Wirtschaft zu reinen Spekulationszwecken 
zu entziehen (vgl. ebd.: 19–25). Ganz im Sinne Friedrich Lists genießt für von Mayr die 
heimische Produktion Vorrang vor der ausländischen, womit sich die sittliche Pflicht 
zur Förderung der heimischen Industrie erklärt. In Sachen Verteilung der Produktions-
ergebnisse unter die an der Produktion Beteiligten betont von Mayr zwar die individu-
elle sittliche Pflicht, dem Schwachen zu helfen, baut insgesamt jedoch auf die Regulie-
rung durch staatliche, i.e. rechtliche Normen (vgl. ebd.: 57–61). 
Demgegenüber geht es Franz Keller in seinem Werk: Unternehmung und Mehrwert (Keller 
1912) vor allem um die Legitimation unternehmerischen Handelns. Allerdings versteht 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-1-82 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 03:02:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-1-82


88  

Keller unter der etwas irreführenden Bezeichnung Mehrwert das, was wir heute als Un-
ternehmergewinn bezeichnen würden (vgl. Keller 1912: 10). Es geht ihm also um eine 
Legitimation der auf Gewinn zielenden kapitalistischen Produktionsweise. Insbeson-
dere stellt sich für Keller die Frage, ob diese mit dem Sittengesetz der katholischen 
Kirche vereinbar sei, d.h., ob das moderne Unternehmertum mit einem katholischen 
Lebenswandel in Einklang gebracht werden könne. Unschwer zu erkennen ist bei ihm 
ein gewisses katholisches Unbehagen an der Protestantismus-These Max Webers (vgl. We-
ber 1988a/1920; 1988b/1920). Entsprechend bemüht sich Keller darum, das katholi-
sche Unternehmertum auch moraltheologisch zu stärken. Interessant dabei ist zweierlei: 
Zum einen rechtfertigt er das Unternehmertum durch etwas, was wir heute wohl als die 
Corporate Social Performance der Unternehmung bezeichnen würden. Keller bezeich-
net dies als Sozialerfolg des Unternehmens, den er als Win-Win-Situation für Unternehmen 
und Gesellschaft darstellt (vgl. ebd.: 21ff.), da ein derartiges Engagement „auch in nach-
haltiger Weise den Interessen der Arbeitgeber“ dient (ebd.: 21). Zum anderen erteilt er 
dem rein materialistischen Gewinnstreben eine Absage (vgl. ebd.: 29) und sieht Unter-
nehmer als Diener der Gesellschaft (vgl. ebd.: 34), deren Anspruch auf Unternehmer-
gewinn sich aus der Leistungserstellung im Dienste der Gemeinschaft ergibt (vgl. ebd.: 
37); wird diese nicht erbracht, ist auch der Unternehmergewinn ungerechtfertigt. In die-
sem sozialethischen Sinne kann der Unternehmer auch nicht als Ausbeuter der Arbeiter 
betrachtet werden, da er diesen nichts nimmt, sondern vielmehr erst die Gelegenheit 
zur Arbeit schafft (vgl. ebd.: 57). Handeln Unternehmen also sozialverantwortlich und 
im Dienste der Gesellschaft, ist auch ihr Gewinnstreben ethisch legitimiert – das gilt 
auch für den katholischen Unternehmer (vgl. ebd.: 69). 
Obwohl die Soziale Frage in den meisten frühen Beiträgen grundsätzlich thematisiert 
wird, wird ein Beitrag zu ihrer Lösung entweder seitens neu zu schaffender oder ver-
besserter staatlicher Einrichtungen erwartet oder aber es wird als individualethische 
Pflicht der Unternehmer gesehen, hierzu ihren Beitrag zu leisten. Lediglich das weiter 
unten noch näher zu besprechende sozialistische Schrifttum bildet hierzu eine Aus-
nahme. Generell jedoch geht es den meisten Autoren dieser Zeit um das Zusammen-
wirken von Individuum und Gemeinschaft. So wird auch die Wirtschaft stets durch 
ihren Nutzen für die Gemeinschaft gerechtfertigt.  

2.2 Wirtschaftsethische Schriften der Weimarer Zeit 
Es folgt in der Weimarer Zeit eine vor allem von christlichen Autoren dominierte Pub-
likationsphase. Zentrales Anliegen dieser Publikationen ist es zum einen, die sittlichen 
Grundlagen des Gesellschafts- und mithin auch des Wirtschaftslebens aufzuzeigen und 
zentrale Aspekte des Wirtschaftens, wie etwa Arbeit und Arbeitslosigkeit, Preisgerech-
tigkeit oder Einkommensverteilung oder Spekulation, aus ethischer Perspektive zu be-
leuchten (vgl. u.a. Pesch 1918; Eberle 1921). Zum anderen geht es insbesondere den 
katholischen Autoren darum, die Ethik des Wirtschaftens systematisch in den Kontext 
einer christlichen Gesellschaftstheorie einzuordnen (vgl. u.a. Messner 2002/1927; We-
ber/Tischleder 1931). Wirtschaftsethik wird dabei als jener spezielle Bereich der Sozi-
alethik definiert, der sich mit den Rechten und Pflichten des wirtschaftenden Menschen 
befasst. Erneut spielt auch in vielen dieser Schriften die Soziale Frage eine Rolle, jedoch 
mit dem Unterschied, dass nun vor allem die Rechte der Arbeiter und weniger die 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-1-82 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 03:02:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-1-82


zfwu 17/1 (2016), 82–113 89 

Pflichten des Staates und der Unternehmer gegenüber den Arbeitern betont werden 
(vgl. u.a. Eberle 1921: 89–95; Schilling 1929: 139–165). Bezeichnend für den Ernst der 
Bemühungen um die Bestimmung einer eigenständigen christlichen Wirtschaftsethik ist 
dabei, dass zahlreiche der hier zu nennenden Autoren neben ihrer theologischen Aus-
bildung auch über fundierte akademische Kenntnisse der Staats- und Wirtschaftswis-
senschaften verfügen. Wie bereits in der Zeit vor dem Ersten Weltkrieg, sind es jedoch 
auch in der Weimarer Zeit – mit wenigen Ausnahmen (vgl. u.a. Lisowsky 1927) – vor 
allem gesamtwirtschaftliche Betrachtungen, die die wirtschafts- und unternehmensethi-
sche Diskussion bestimmen. 
Auffällig zurückhaltend bleiben die meisten Autoren in ihrer Kommentierung der Welt-
wirtschaftskrise, was möglicherweise den sich wandelnden politischen Verhältnissen in 
Deutschland ab 1933 geschuldet ist. Lediglich der Schweizer Louis Schulthess (1932), 
kritisiert die Rolle der Banken in der Weltwirtschaftskrise und plädiert für eine stärkere 
Bankenkontrolle, um so das Verantwortungsbewusstsein der Banken gegenüber ihren 
Kunden zu erhöhen. 
Allerdings dient das Label Wirtschaftsethik gerade in dieser Zeit einzelnen Autoren auch 
dazu, ihre persönlichen, zum Teil abstrusen weltanschaulichen Positionen zu verkaufen 
(vgl. u.a. Ude 1928; Hammesfahr 1930; Zbinden 1935), was im weiteren Verlauf der 
Theoriegeschichte eine gewisse Diskreditierung wirtschafts- und unternehmensethi-
scher Fragestellungen zur Folge hat. 
So etwa tritt Johannes Ude in seiner Schrift: Der ideale Staatsbürger und seine Wirtschaftsethik 
(Ude 1928) für ein striktes Nikotin-, Alkohol- und Fleischverbot ein, um so gesellschaft-
liche Ressourcen zu schonen und die Ernährungslage zu verbessern (vgl. Ude 1928: 52). 
Auf Basis der Ricardianischen Theorie der Bodenrente argumentiert er, dass die für den 
Anbau von Tabak, Braugerste etc. benutzten Böden der regulären Nahrungsmittelpro-
duktion entzogen würden. Dies habe zur Folge, dass nun zusätzlich Böden schlechterer 
Qualität für die Nahrungsmittelproduktion verwendet werden müssten. Dadurch aber 
würde gesellschaftlich mehr Arbeit für die Nahrungsmittelproduktion aufgewendet 
werden, die Bodenrenten würden steigen und insgesamt hätte dies eine Verteuerung der 
Grundnahrungsmittel zur Folge (vgl. ebd.: 42–48). Hieraus entwickelt er eine Art christ-
licher Konsumentenethik, die vor allem im Verzicht auf Luxusgüter und Fleischprodukte 
zum Ausdruck kommt, um so die heimische Wirtschaft in die richtige Richtung zu len-
ken (vgl. ebd.: 137–149). 
Als mindestens ebenso gewagt erweisen sich die wirtschaftsethischen Ausführungen Fritz 
Hammesfahrs. Dieser bemüht sich in seiner Volkswirtschaft der Praktischen Vernunft 
(Hammesfahr 1930) darum, eine Liste kategorischer Imperative des Wirtschaftens aufzu-
stellen (Hammesfahr 1930: 58), die er dann auf verschiedenste Bereiche des sozialen 
und des Wirtschaftslebens anzuwenden sucht. Gemein mit dem kategorischen Impera-
tiv seines philosophischen Vorbilds haben diese Imperative, die Hammesfahr in Indivi-
dualprinzipien – Pflichten des Individuums – und Sozialprinzipien – Pflichten des Staa-
tes – unterteilt, jedoch bestenfalls die grammatikalische Form. Untermauert werden 
seine ethischen Betrachtungen durch Statistiken, die seine zum Teil wilden Spekulationen 
empirisch untermauern sollen. Allerdings ist Hammesfahr selbst durchaus davon über-
zeugt, damit jene Prinzipien gefunden zu haben, „nach denen alle Völker vernünftiger-
weise wirtschaften sollten“ (ebd.: 127). 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-1-82 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 03:02:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-1-82


90  

Noch skurriler sind die Ansichten Franz Zbindens, der in seinem Werk Geist und Wirt-
schaft (Zbinden 1935) auf Basis der Lehren Rudolf Maria Holzapfels vom Panideal der 
Weltgemeinschaft eine generelle panidealistische Reform des Wirtschaftslebens fordert. 
Da Wirtschaftskrisen vor allem Krisen des menschlichen Geistes seien (vgl. Zbinden 
1935: 32), müsse es das Ziel der Ethik sein, die seelische Entwicklung der Menschheit 
zu fördern. Es gilt, die egoistische Gruppenmoral zu überwinden und durch ein Ideal 
der allgemeinen Nächstenliebe zu ersetzen (vgl. ebd.: 34–38). Ziel einer neuen Entwick-
lungsmoral sei es, die schöpferischen Kräfte des Menschen zu wecken und Verantwor-
tung als Verantwortung für die schöpferische Kraft eines jeden einzelnen Menschen 
verstehen zu lernen, die in seiner je individuellen seelischen Entfaltungsart – künstle-
risch, religiös, wissenschaftlich – zum Ausdruck komme (vgl. ebd.: 56–64). Da es der 
technische Fortschritt langfristig erlauben wird, die gesamte Menschheit zu ernähren 
und von Arbeit zunehmend freizustellen, müsse das Verhältnis von Kultur und Wirt-
schaft neu bestimmt und eine Wirtschaftswende eingeleitet werden. Künftig gelte es, 
weniger Erhaltungsberufe für die materielle Grundversorgung des Menschen, sondern 
verstärkt Entwicklungsberufe für seine seelische Erziehung zu fördern (ebd.: 83–87) und 
verstärkt geistige Entwicklungsgüter anstelle von materiellen Erhaltungsgütern zu produzie-
ren (ebd.: 116–119). 
Eine kaum zu übersehende Dominanz der Theologen innerhalb der wirtschaftsethi-
schen Debatte der Weimarer Zeit, die wohl bestenfalls als esoterisch zu bezeichnende 
Ausrichtung zahlreicher nicht-theologischer Schriften zur Wirtschaftsethik und die in 
der Zeit des Nationalsozialismus entstehende Strömung einer auf Volksgemeinschaft 
und Führerprinzip basierenden normativen Betriebswirtschaftslehre (vgl. u.a. Löhr 
1991: 86f.; Schneider 2001: 216–236) mögen erklären, warum sich insbesondere in der 
Zeit nach dem Zweiten Weltkrieg eine grundlegende Skepsis gegenüber normativen 
Fragen des Wirtschaftens gerade innerhalb der deutschsprachigen Betriebswirtschafts-
lehre etablieren konnte.10 

2.3 Wirtschaftsethische Schriften nach 1945 
Kennzeichnend für die wirtschafts- und unternehmensethische Diskussion in den Jah-
ren nach dem Zweiten Weltkrieg ist somit zweierlei: Zum einen die weitgehende Abs-
tinenz der Betriebswirtschaftslehre in ethischen und normativen Fragen, zum anderen 
eine Verschiebung der wirtschaftsethischen Debatte von den individuellen moralischen 
Pflichten der Wirtschaftsakteure hin zu einer Debatte um die sozial gerechte Ausgestal-
tung einer Wirtschaftsordnung. 
Wenngleich sich die Haltung gegenüber normativen Fragen auch innerhalb der deutsch-
sprachigen Betriebswirtschaftslehre in den letzten Jahren zunehmend zu ändern be-
ginnt, ist es doch bezeichnend für die Einstellung der akademischen Fachvertreter, 
wenn Horst Albach, eine der grauen Eminenzen des Faches, noch im Jahre 2005 
________________________ 
10 Mindestens hinsichtlich der Folgewirkungen bemerken Thomas Bartscher und Eduard Gaugler 

(2003: V) hier wohl zu Recht: „Die partielle Usurpation dieser ethisch-normativen Betriebswirt-
schaftslehre durch den Nationalsozialismus mag dazu beigetragen haben, dass es nach dem Zwei-
ten Weltkrieg nahezu vier Jahrzehnte dauerte, bis die ethische Dimension des unternehmerischen 
Handelns in der deutschsprachigen Fachliteratur wieder intensiver diskutiert und so ein gewisser 
Anschluss an die angelsächsischen Beschäftigungen mit den business ethics erreicht wurde.“ 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-1-82 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 03:02:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-1-82


zfwu 17/1 (2016), 82–113 91 

schreibt: „Die Beschäftigung mit Unternehmensethik ist überflüssig. Die Betriebswirt-
schaftslehre ist Unternehmensethik“ (Albach 2005: 809). Er untermauert seine Haltung 
mit dem Verweis: „Jeder Grundsatz der Betriebswirtschaftslehre hat ein ethisches Fun-
dament“ (Albach 2007: 202). Damit wird einer eigenständigen Unternehmensethik 
schlicht der Boden entzogen und jede ethische Kritik an den Grundannahmen der Be-
triebswirtschaftslehre als unbegründet zurückgewiesen, denn, wie auch Wöhe (1984: 47) 
in seinem Standardwerk Einführung in die Allgemeine Betriebswirtschaftslehre einleitend be-
merkt: „Wer die Gewinnmaximierungshypothese mit sozialethischen und gesellschafts-
politischen Argumenten kritisiert, kritisiert im Prinzip nicht die Betriebswirtschafts-
lehre, sondern die bestehende Wirtschaftsordnung“. Angesichts einer derartigen, bis in 
jüngste Zeit andauernden Diskursverweigerung wundert es wenig, dass Unternehmen-
sethik innerhalb der deutschen Betriebswirtschaftslehre für nahezu vierzig Jahre allen-
falls ein randständiges Thema blieb. 
Demgegenüber wird die wirtschaftsethische Debatte zumeist in den politischen Arenen 
und in den Verbänden der Wirtschaft aber, mit wenigen Ausnahmen, kaum an den Uni-
versitäten oder innerhalb der Öffentlichkeit geführt. Wirtschaftsethik wird in Deutsch-
land vor allem zur Frage der sozialen Gerechtigkeit, zunehmend verstanden als gerechte 
Sozialpolitik. Nicht zuletzt ist dies auch ein Erbe der bundesrepublikanischen Wirt-
schaftsordnung der Sozialen Marktwirtschaft, die sich als Dritter Weg zwischen Zentral-
verwaltungswirtschaft und Laissez-Faire-Kapitalismus versteht (vgl. u.a. Eucken 1949; 
Rüstow 1949) und darum bemüht ist, durch Implementierung einer Wettbewerbsord-
nung freies Unternehmertum und Markteffizienz auf der einen und Schutz der sozial 
Schwachen und soziale Gerechtigkeit als wichtigste soziale Forderungen auf der ande-
ren Seite miteinander zum Ausgleich zu bringen (vgl. u.a. Röpke 1979/1958: 22f.). Da-
mit erhebt das Konzept der Sozialen Marktwirtschaft zugleich den Anspruch, ethische 
Probleme des Wirtschaftens grundsätzlich auf Ebene der wirtschaftlichen Rahmenord-
nung lösen zu können, mit der Folge, dass eine darüber hinausgehende eigenständige 
Reflexion wirtschaftsethischer Fragen unnötig erscheint. 
Aufgabe einer derartigen Rahmenordnung ist es, durch die Setzung wettbewerbspoliti-
scher Schranken einen fairen Wettbewerb der Marktteilnehmer zu garantieren. Um die-
sen fairen Wettbewerb auch unter dem Gesichtspunkt sozialer Gerechtigkeit zu gewähr-
leisten, wird es zur Aufgabe des Staates, für eine weitgehende Chancengleichheit der 
Bürger innerhalb der Gesellschaft im Sinne einer Startgerechtigkeit (vgl. Rüstow 1949: 
50ff.) zu sorgen und einer nicht leistungsbedingten Ungleichheit bei der Einkommens- 
und Vermögensverteilung mittels Sozialpolitik entgegenzuwirken. Dabei habe sich die 
Wirtschaft als Dienerin höherer Werte zu verstehen und sei stets auf Folie ihrer lebens-
weltlichen Wirkung zu beurteilen. Insbesondere Alexander Rüstow fordert daher eine 
Wirtschafts- und Sozialpolitik, „die nicht nur wirtschaftliche Werte, in Ziffern messbare, 
in Geldsummen ausdrückbare Werte berücksichtigt“ (Rüstow 1960: 12), sondern stets 
auch die vitalpolitischen Interessen der Gesellschaft im Auge behält. 
Damit werden ethische Fragen des Wirtschaftens weitgehend an den Rand gedrängt – sie 
beschränken sich allenfalls auf das je individuelle korrekte und normkonforme Geschäfts-
gebaren der einzelnen Wirtschaftsakteure im System der Sozialen Marktwirtschaft. 
Diese Ausrichtung bleibt für die deutschsprachige Wirtschafts- und Unternehmensethik 
der kommenden Jahre bestimmend. Entsprechend sind es nur vereinzelte Stimmen, die 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-1-82 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 03:02:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-1-82


92  

sich zum Thema Wirtschaftsethik zu Wort melden. Bezeichnend hierfür ist, dass eine 
der bemerkenswerten Ausnahmen, die von August Marx 1957 an der Universität Mann-
heim gehaltene Vorlesungsreihe zur Wirtschaftsethik, erst aus dem Nachlass von 
Thomas Bartscher und Eduard Gaugler editiert wurde (Marx 2003a). 
August Marx gründet seine Wirtschaftsethik auf zwei Annahmen: Erstens gesteht er der 
Ethik eine Ordnungsfunktion gegenüber der Wirtschaft zu und zweitens geht er davon 
aus, dass Wirtschaft stets durch den Menschen gestaltet wird (vgl. ebd.: 15). Wirtschaf-
ten ist für ihn eine Funktion des denkenden Menschen; es ist kein mechanisches Ge-
schehen, sondern unterliegt prinzipiell der Möglichkeit der Gestaltung durch den Men-
schen. Explizit führt Marx auch an anderer Stelle aus: „So ist die Wirtschaft in der Tat 
eine Funktion des denkenden Menschen, und sie findet allein in ihrer dienenden Auf-
gabe gegenüber dem Menschen ihre letzte Sinngebung und Zielsetzung“ (Marx 1962: 
18). Auch dann, wenn die Entscheidung für oder gegen eine Handlungsalternative auf 
Basis ökonomischer Rationalität getroffen wird, ist es doch stets der Mensch, der ent-
scheidet und in seiner Entscheidung auch andere Gesichtspunkte berücksichtigen kann 
(vgl. Marx 2003a: 18–23). Aufgabe der Wirtschaftsethik ist es zu erforschen, ob es im 
Bereich der Betriebswirtschaft Werte gibt, die für jedermann Gültigkeit haben und auch 
im wirtschaftlichen Leben zu respektieren sind (vgl. Marx 2003a: 27; 2003b: 122). Dabei 
verwirft Marx alle Formen utilitaristischer Ethik und fordert eine Gesinnungsethik, die 
sittliche Normen als innerlich verpflichtend anerkennt (vgl. Marx 2003a: 46–49) und die 
es gemäß einer sittlichen Notwendigkeit im wirtschaftlichen Handeln zu berücksichti-
gen gilt. Exemplarisch verdeutlicht Marx seine Überlegungen in Bezug auf Privateigen-
tum, Lohn und Wettbewerb: Grundsätzlich spricht er sich für die Institution des Pri-
vateigentums aus, da die Möglichkeit legitimen Eigentumserwerbs einen Antrieb zur 
wirtschaftlichen Betätigung darstellt (vgl. ebd.: 60–68). Arbeitslohn definiert sich für 
ihn, ähnlich wie für Oswald von Nell-Breuning (vgl. 1975: 120–140), nicht nur als Preis 
der Arbeit, sondern vielmehr als Anspruch des Arbeiters auf den durch ihn mitgeschaf-
fenen Teil des Bruttosozialprodukts. Da Arbeit stets Ausdruck der arbeitenden Person 
ist, verbietet es die Achtung, den Menschen rein als betriebliche Ressource zu betrach-
ten. Zudem habe sich der Lohn an einem „kulturellen Existenzminimum“ zu orientie-
ren, der es dem Arbeiter ermöglicht, am gesellschaftlichen Leben teilzuhaben (Marx 
2003a: 68–81). Der Preisbildung durch den Markt, im Sinne einer reinen Marktmecha-
nik, steht Marx skeptisch gegenüber; vielmehr seien Angebot und Nachfrage mensch-
lich motiviert und müssen damit auch ethisch verantwortet werden (vgl. ebd.: 81–91). 
Erst ab den 1980er Jahren beginnt sich die deutschsprachige Wirtschaftswissenschaft 
erneut gegenüber normativen Fragen des Wirtschaftens zu öffnen. Ein Meilenstein ist 
die Einrichtung der Forschungsstelle für Wirtschaftsethik an der Universität St. Gallen 
im Jahre 1983, aus der 1989 das Institut für Wirtschaftsethik hervorging. 
Paradigmatisch für diese Art der Neuorientierung der deutschsprachigen Wirtschafts-
ethik ab den 1980er Jahren ist dabei der erste, vom damaligen Leiter der Forschungs-
stelle, Georges Enderle, verfasste Bericht des St. Galler Instituts für Wirtschaftsethik: 
Wirtschaftsethik in den USA: Bericht über eine Studienreise. Ziel des Berichtes ist es nicht nur, 
den state oft the art der US-amerikanischen Wirtschaftsethikforschung abzubilden, son-
dern diesen zugleich als Ausgangspunkt für eine eigene deutschsprachige Wirtschafts-
ethikdebatte zu nutzen (vgl. Enderle 1992/1983). In den folgenden Jahren bricht die 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-1-82 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 03:02:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-1-82


zfwu 17/1 (2016), 82–113 93 

deutschsprachige Wirtschafts- und Unternehmensethik so mit ihren alten Traditionsli-
nien und beginnt sich, angeregt durch das Vorbild der US-amerikanischen Business 
Ethics, thematisch neu auszurichten. Hierbei unterscheidet sie sich jedoch von Anfang 
an deutlich von der eher pragmatisch ausgerichteten Business Ethics US-amerikanischer 
Provenienz: So zählt es zu den Besonderheiten der deutschsprachigen Debatte, strikt 
zwischen wirtschafts- und unternehmensethischen Fragen zu unterscheiden. Auch geht 
es der deutschsprachigen Wirtschafts- und Unternehmensethik von Anfang an auch um 
die Begründungsfragen einer derartigen angewandten Ethik. Wesentlich stärker als ihr 
US-amerikanisches Pendant bemüht sie sich daher um philosophische Grundlagenarbeit, 
um so die Notwendigkeit einer ethischen Reflexion des Wirtschaftens zu untermauern. 
Schnell zeichnete sich zudem die Entstehung unterschiedlicher Schulen ab, die, ausge-
hend von unterschiedlichen philosophischen Theorien, verschiedenste Konzepte einer 
Wirtschafts- und Unternehmensethik entwickelten. 
Trotz aller Differenzen zwischen den Schulen wird Wirtschaftsethik nun als ein Thema 
betrachtet, das sich nicht im Konzept einer Sozialen Marktwirtschaft auflöst oder per 
se für eine wertfreie Betriebswirtschaftslehre tabu ist. Jedoch war es gerade diese ver-
gleichsweise spät einsetzende Diskussion wirtschaftsethischer Fragestellungen, die der 
deutschen Debatte den unzutreffenden Vorwurf einbrachte, lediglich Abbild der bereits 
seit den 1950er und 1960er Jahren etablierten US-amerikanische Diskussion zu sein.11 

3.  Musterung der Truppen – Versuch einer Systematisierung 
Widmet man sich, wie Joseph Alois Schumpeter es bezeichnet, der „Musterung der 
Truppen“ (Schumpeter 2009: 574), stellt man fest, dass sich trotz des weitgehenden 
Fehlens einer durchgängigen Traditionslinie in der deutschsprachigen Wirtschaftsethik 
doch einige zentrale Themenfelder ausmachen lassen, die im Folgenden systematisch 
dargestellt werden sollen. Zwar gilt es zu beachten, dass die Auseinandersetzung mit 
wirtschafts- und unternehmensethischen Fragen stets auch den Zeitgeist einer Epoche 
widerspiegelt und dass die Themen entsprechend der zu behandelnden sozialen und 
wirtschaftlichen Problemlagen einem stetigen Wandel unterworfen sind. So lässt sich 
innerhalb einiger der zu benennenden Themenfelder eine gewisse Fortentwicklung er-
kennen, andere Themenfelder verlieren an Aktualität und verschwinden aus der wirt-
schafts- und unternehmensethischen Diskussion. Definiert man Themenfeld als die Be-
zugnahme einzelner Schriften auf eine gemeinsame philosophische oder weltanschauli-
che Basis, lassen sich jedoch mindestens vier Themenfelder unterscheiden: (3.1) Wirt-
schaftsethik und die Legitimation des Wirtschaftens, (3.2) Sozialistische Wirtschafts-
ethik, (3.3) christliche Wirtschaftsethik und (3.4) die Wirtschaftsethik der Sozialen 
Marktwirtschaft. Auch hier erhebt die Darstellung weder Anspruch auf Vollständigkeit 
noch auf die abschließende Gültigkeit der getroffenen systematischen Einteilung.  

________________________ 
11 Vgl. u.a. Bowen (1953); Ward (1953); Hodges (1963); Garrett (1963); McGuire (1963) und Wal-

ton (1967). 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-1-82 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 03:02:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-1-82


94  

3.1. Wirtschaftsethik und die Legitimation des Wirtschaftens 
Bereits in den frühen Schriften zur Wirtschaftsethik wird ein zentrales Anliegen der 
Wirtschaftsethik sichtbar: die kritische Auseinandersetzung mit der ökonomischen The-
oriebildung und den je aktuellen wirtschaftlichen Verhältnissen. In diesem Sinne ver-
steht sich Wirtschaftsethik von Anfang an auch als kritische Reflexionstheorie der öko-
nomischen Theoriebildung und der Wirtschaftsmoral. Allerdings handelt es sich dabei 
nicht durchgehend um eine rein ethische Kritik. Da sich die Ökonomie als Wissen-
schaft, zumindest zu Beginn des 20. Jahrhunderts, noch weitgehend als politische Öko-
nomie versteht, bleibt auch die ökonomische Theoriebildung offen für die Diskussion 
sozialpolitischer Fragen und die letzten Zwecke des Wirtschaftens. Die Diskussion über 
die richtige Ordnung des Wirtschaftslebens wird so sowohl mit politischen und ökono-
mischen als auch mit philosophischen und moraltheologischen Argumenten geführt. 
Entsprechend vielschichtig ist das Terrain. 
So geht es insbesondere katholischen Autoren, trotz gewisser Sehnsüchte nach einer 
ständischen Wirtschaftsordnung (vgl. u.a. Schilling 1929: 118ff.), zunächst darum, die 
Vereinbarkeit eines liberalen Wirtschaftssystems mit der katholischen Moral aufzuzei-
gen. Sie nehmen dabei Rekurs auf die moraltheologischen Schriften der Spätscholastik 
und versuchen so die Rechtmäßigkeit des unternehmerischen Gewinnstrebens aufzuzei-
gen. So rechtfertigt etwa Keller, wie bereits ausgeführt, das unternehmerische Gewinn-
streben durch den damit verbundenen gesellschaftlichen Nutzen einerseits (vgl. Keller 
1912: 36f.) und eine über den vom Arbeiter geschaffenen Mehrwert hinausgehende Un-
ternehmerleistung andererseits (vgl. ebd.: 57f., 66f.) und kommt zu dem Schluss, dass 
die „echte kapitalistische Unternehmung keinen Gegensatz zum christlichen Geiste…“ 
bilde (ebd.: 36). Auch Oswald von Nell-Breuning bezeichnet in seiner Dissertation den 
Gewinn des Gelegenheitsspekulanten zwar als moralisch bedenklichen „arbeitslosen 
Beutegewinn“ (von Nell-Breuning 1928: 139), bemüht sich aber zugleich darum, das 
Börsengeschäft an sich zu rechtfertigen, indem er darauf verweist, dass der professio-
nelle Börsenhandel dazu diene, Preisrisiken zu minimieren. Damit stellt die Risikoüber-
nahme durch den Spekulanten seine eigentliche Leistung dar, die als von ihm geschaf-
fener Mehrwert interpretiert werden kann und damit eine Gewinnvergütung aus natur-
rechtlicher Sicht rechtfertigen kann (vgl. ebd.: 143–163). 
Demgegenüber bemühen sich andere Autoren darum, sowohl einer marxistischen Kri-
tik an der Wirtschaftsordnung als auch der liberalistischen Überhöhung eines falsch 
verstandenen Freiheitsideals des Wirtschaftens entgegenzutreten. Hier ist es insbeson-
dere Rudolf Stolzmann, der bereits ab 1896 in seinen Schriften sowohl gegen eine mar-
xistische als auch gegen eine auf vorgeblichen ökonomischen Naturgesetzen basierende 
liberale Wirtschaftslehre Stellung bezieht und sich darum bemüht, eine auf sozialethi-
schen Grundsätzen aufbauende Wirtschaftsordnung philosophisch zu begründen und 
zu rechtfertigen. Ganz auf dem Boden der jüngeren historischen Schule wendet sich 
Stolzmann zunächst gegen jeden Versuch, ökonomische Gesetze als Naturgesetze auf-
weisen zu wollen und bezeichnet derartige Versuche als Irrlehren, die „niemals eine 
solche Verbreitung (hätten) gewinnen können, wenn die Geisteswissenschaften ihre 
Schuldigkeit getan, wenn sie ihre Untersuchungsmethoden nicht den Disziplinen der 
Naturwissenschaft abgelauscht, sondern sich ihres eigenen Wesens und ihrer eigenen 
Würde bewusst gewesen wären…“ (Stolzmann 1909: 4). Trotz eines gewissen Faibles 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-1-82 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 03:02:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-1-82


zfwu 17/1 (2016), 82–113 95 

für die Vorgehensweise der historischen Schule betont Stolzmann zugleich, dass inner-
halb jeder Sozialwissenschaft deduktive und induktive Vorgehensweisen methodisch 
stets aufs engste miteinander verbunden und ohne einander nicht denkbar seien (vgl. 
ebd.: 18f.). Mit Karl Marx stimmt er in der Analyse der herrschenden Gesellschaftsver-
hältnisse in gewisser Weise überein, wendet sich aber gegen dessen Sicht einer natur-
notwendigen Geschichtsentwicklung, die er versucht als naturalistischen Fehlschluss zu ent-
larven: „Da es überhaupt keine natürlich-gesellschaftlichen Verhältnisse gibt, sondern 
die Gesellschaft ihre Regelung von den Menschen erwarten muss (…), so muss jede 
Geschichtsauffassung im Keime verfehlt sein, welche Sein und Werden der Volkswirt-
schaft als eine mechanische Dialektik der Materie erklärt“ (ebd.: 575f.). Zudem wendet 
er gegen die marxistische Ausbeutungstheorie ein, dass es auch dem Arbeiter nicht da-
rum ginge, für die Allgemeinheit zu produzieren, sondern darum, für seine Arbeit einen 
möglichst hohen Lohn herauszuschlagen. Demnach sei er in seiner ethischen Orientierung 
also um keinen Deut besser als der vermeintlich egoistische Kapitalist (vgl. Stolzmann 
1896: 12). Mit Rekurs auf einen kantischen Autonomiebegriff sieht Stolzmann den wirt-
schaftenden Menschen in seinem Wollen als frei und definiert die „Volkswirtschafts-
wissenschaft als eine Zweckwissenschaft, weil die Volkswirtschaft selbst ein Zweckge-
bilde ist, eine Schöpfung des gesellschaftlichen Willens als einer autochthonen, einer 
konstituierenden Kategorie“ (Stolzmann 1920: 205). 
Lässt man die eher weltanschaulich ausgerichteten Schriften außer Acht, sind es in den 
Folgejahren vor allem theologische Autoren, die sich kritisch mit der etablierten Wirt-
schaftsordnung auseinandersetzen. Im Zentrum steht nun weniger die Frage nach der 
Rechtfertigung der freien Unternehmertätigkeit, sondern stehen vor allem Fragen der 
gerechten Einkommens- und Güterverteilung und die Frage nach den Rechten der Ar-
beiterschaft. Wurde die Sorge um das Wohlergehen der Arbeiter in den Schriften vor 
dem Ersten Weltkrieg vor allem den Unternehmern als Pflicht überantwortet, werden 
nun die Rechte der Arbeiter herausgestellt, deren Stärkung auch als staatliche Aufgabe 
gesehen wird. So fordert etwa Otto Schilling eine Art demokratischer Partizipation nicht 
nur der Arbeiterschaft, sondern aller am Wirtschaftsgeschehen Beteiligten. Da die Wirt-
schaft stets auf den Menschen und sein Wohlergehen als oberstes Ziel hin ausgerichtet 
sein müsse, verbiete sich eine Instrumentalisierung des Menschen zu wirtschaftlichen 
Zwecken; er ist stets als autonomes Subjekt, mit eigenen Interessen und Ansprüchen zu 
sehen. Um diesen Interessen Gehör zu verschaffen, entwirft Schilling das Ideal einer 
gemäßigten Wirtschaftsdemokratie (vgl. Schilling 1929: 116, 136f.), in der Arbeiter nicht 
nur zur Mitverwaltung ihrer Betriebe befugt sind, sondern, gemeinsam mit allen ande-
ren durch das wirtschaftliche Geschehen Betroffenen, über wirtschaftliche Streitfragen 
in einem mit weitgehenden gesetzgeberischen Befugnissen ausgestatteten Reichswirt-
schaftsparlament auf demokratischem Wege entscheiden sollen. Zudem strebt Schilling 
eine betriebliche Kapitalbeteiligung der Arbeiter durch Kleinaktien und eine staatliche 
Förderung des Genossenschaftswesens an. 
Gemeinsam sind den meisten kritischen Autoren ihre grundsätzlich ablehnende Hal-
tung gegenüber rein materialistischem Gewinnstreben und der Wunsch nach einer Ver-
besserung der Wirtschaftsmoral. Kennzeichnend für viele Schriften ist ein individual-
ethischer Fokus, der vor allem darin zum Ausdruck kommt, dass die individualethischen 
Pflichten der einzelnen Wirtschaftsakteure in aller Regel aus ihren Pflichten gegenüber 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-1-82 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 03:02:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-1-82


96  

der Gemeinschaft und gegenüber dem Gemeinwohl abgeleitet werden, wenngleich auch 
dem Staat eine gewisse Ordnungsfunktion zur Regulierung der Wirtschaft und zur Mil-
derung sozialer Härten zugeschrieben wird. Obwohl sich die seitens der einzelnen Au-
toren konstatierten moralischen Pflichten hier im Detail und in der Art ihrer Herleitung 
unterscheiden mögen, herrscht doch weitgehende Einigkeit darüber, dass, wie der ka-
tholische Theologe Franz-Xaver Eberle (1921: 3) es ausdrückt, die „Schranken für alles 
wirtschaftliche Denken und Handeln (…) die obersten sittlichen Grundsätze im Gebiet 
der Pflichtenlehre“ sein müssen. Dabei wird sowohl aus protestantischer, aber bemer-
kenswerter Weise auch aus katholischer Sicht die kapitalistische Produktionsweise 
(nicht der Kapitalismus!) im Allgemeinen – auf den christlichen Sozialismus als wesent-
licher Ausnahme hierzu werden wir im nächsten Abschnitt zu sprechen kommen – als 
sozialverträglich und als mit dem Gemeinwohl vereinbar vorausgesetzt (vgl. u.a. Schil-
ling 1929: 10). Kritisiert werden lediglich die sozialen Auswirkungen der kapitalistischen 
Wirtschaftsweise, die aber ob der damit verbundenen ökonomischen Vorteile willen im 
Großen und Ganzen akzeptiert werden müssen und mittels staatlicher Reformen gemil-
dert werden können. Da aber selbst die besten Institutionen angesichts einer schlechten 
Gesinnung versagen, bedarf es auch der Reform der Gesinnung (vgl. ebd.: 134). 

3.2 Wirtschaftsethik zwischen Kapitalismuskritik und Klassenkampf 
Einen wesentlichen Auslöser für die Auseinandersetzung mit wirtschafts- und sozial-
ethischen Fragen zu Beginn des 20. Jahrhunderts stellt zweifelsohne die prekäre Lage 
und die oftmals als Soziale Frage apostrophierte soziale Verelendung der Arbeiterschaft 
dar. Dass diese Debatte, die in anderen Ländern Europas bereits Mitte des 19. Jahrhun-
derts geführt wurde, in Deutschland ihren Höhepunkt vergleichsweise spät erlebt, ver-
dankt sich nicht zuletzt der Tatsache, dass durch die sogenannten Sozialistengesetze 
(1878) die Frage nach den politischen Selbstbestimmungsrechten der Arbeiterklasse im 
Deutschen Reich auf neue Weise aufgeworfen wurde. Wie bereits ausgeführt, zieht sich 
die Diskussion um die Soziale Frage dabei von der späten Kaiserzeit bis in die Weimarer 
Republik. Neben zahlreichen christlichen Autoren sind es sozialistische Schriftsteller, 
die sich an dieser Diskussion beteiligen. Allerdings fällt es gerade bei ihnen schwer, 
zwischen innermarxistischem Dogmenstreit, politischen Forderungen und ethischen 
Analysen zu unterscheiden. Speziell die sozialistischen Theoretiker legen eine Fülle po-
litischer Programme vor, die – vor dem gegebenen zeitgeschichtlichen Hintergrund – 
durchaus auch wirtschaftsethisch relevante Themen behandeln. So etwa lassen sich Sil-
vio Gesells Forderung, den Arbeitern den vollen Ertrag ihrer Arbeit zu erstatten (vgl. 
Gesell 1998: 10f.), oder Eduard Bernsteins politische Reformvorschläge, wie die Schaf-
fung von Arbeitsämtern (vgl. Bernstein 1904a: 74) oder die Förderung einer sozialisti-
schen Wohnungspolitik auf Kommunalebene (vgl. Bernstein 1905: 30), durchaus auch 
als wirtschaftsethische Reformvorschläge verstehen. Allerdings basieren diese Vor-
schläge in der Regel auf einer politischen Ideologie (vgl. Bernstein 1904b: 143), die lang-
fristig die Abschaffung der kapitalistischen Produktionsverhältnisse und die Umsetzung 
eines sozialistischen Gesellschaftsideals zum Ziel hat. Dabei gehen Ideologie, Utopie 
und politische Reformbemühung oftmals Hand in Hand, denn, so Eduard Bernstein: 
„Ohne Ideologie hört überhaupt jede weitblickende Reformtätigkeit auf“ (Bernstein 
1904b: 146). Obwohl einzelne Vorschläge zur Bekämpfung von Wohnungsnot, Man-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-1-82 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 03:02:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-1-82


zfwu 17/1 (2016), 82–113 97 

gelernährung und Arbeitslosigkeit also durchaus als wirtschaftsethische Reformvor-
schläge gelesen werden können – und daher auch außerhalb der sozialistischen Arbei-
terschaft moralische Unterstützung fanden (vgl. Bernstein 1904c: 43) – sind sie nicht 
das Ergebnis ethischer Überlegungen, sondern Etappenziele bei der Umsetzung einer 
sozialistischen Gesellschaftsutopie. 
Entsprechend zielen auch beispielsweise Karl Kautskys Bemühungen, Ethik und materi-
elle Geschichtsauffassung (Kautsky 1906) miteinander in Einklang bringen zu wollen, vor 
allem auf die Bestimmung einer sozialistischen Ethik, wie sie sich aus Sicht des histori-
schen Materialismus zwangsläufig ergeben muss, da auch die Ethik letztlich durch die 
materiellen Produktionsverhältnisse bestimmt wird. So geht es Kautsky nicht um eine 
ethische Betrachtung der gegebenen wirtschaftlichen Verhältnisse, sondern vielmehr ist 
es sein Ziel, die künftigen ethischen Grundlagen der sozialistischen Gesellschaft zu be-
stimmen. Da die Ethik stets durch die Entwicklung der Gesellschaft und ihrer Produk-
tionsverhältnisse bestimmt wird, verbietet sich für Kautsky jedwede Einmischung der 
Ethik in die Wissenschaft, denn für ihn wird „das sittliche Ideal (…) in der Wissenschaft 
zu einer Fehlerquelle, wenn sie sich anmaßt, ihr ihre Ziele weisen zu wollen“ (Kautsky 
1906: 141). In dieser Perspektive stellt das Sittengesetz in uns lediglich eine Art sozialen 
Trieb dar, der im Kampf ums Dasein gezüchtet wird und sich innerhalb bestimmter 
gesellschaftlicher Verhältnisse als nützlich oder schädlich erweist (vgl. ebd.: 67). Da die 
etablierte Gesellschaftsmoral stets den Interessen der gesellschaftlichen Machteliten 
dient, gilt es aus Sicht der Arbeiterklasse, diese Moral zu bekämpfen: „Denn es gilt ja 
nicht bloß die beste Form für Staat und Gesellschaft herauszufinden. Es gilt auch für 
sie zu kämpfen, den herrschenden Machthabern entgegenzutreten und sie niederzuwer-
fen, um das Reich der Tugend zu begründen“ (ebd.: 15). 
So gewinnt Ethik, nach Kautsky, immer dann besondere Relevanz, wenn die sich än-
dernden ökonomischen Verhältnisse weitreichende gesellschaftliche Veränderungen 
nach sich ziehen, und damit für das Überleben der Gesellschaft eine neue Gruppenmo-
ral gefordert ist. Letztlich betreibt Kautsky mit seinem Konzept einer „materialistischen 
Ethik“ (ebd.: 79) die Aufhebung der Ethik im Politischen, da für ihn die sittlichen 
Grundlagen durch die gesellschaftlichen Verhältnisse bestimmt werden, die es entspre-
chend des sozialistischen Ideals auf politischem Wege neu zu gestalten gilt. Damit ent-
fällt die Notwendigkeit einer weitergehenden wirtschaftsethischen Reflexion sowohl der 
(aus Sicht des Sozialismus falschen) ökonomischen Theoriebildung als auch der (aus 
Sicht des Sozialismus auf revolutionärem Wege zu überwindenden) herrschenden Pro-
duktionsbedingungen. Obwohl also die so genannte Soziale Frage zu Beginn des 20. Jahr-
hunderts in weiten Gesellschaftskreisen als drängendes Problem wahrgenommen 
wurde, kommt es so nie zur Ausbildung einer eigenständigen sozialistischen Wirtschafts-
ethik, da diese bestenfalls in der politischen Reflexion ökonomischer Fragen ihren Aus-
druck findet. Wenn überhaupt werden wirtschaftsethische Themen somit entweder in 
den politischen Forderungen der Sozialisten nach einer Verbesserung der sozialen Lage 
der Arbeiterschaft oder in ihrer ideologischen Auseinandersetzung mit der klassischen, 
bürgerlichen Ökonomie sichtbar. 
Eine besondere Spielart des Sozialismus stellt der in der Zeit nach dem Ersten Weltkrieg 
von den Vertretern beider christlicher Konfessionen propagierte christliche oder evan-
gelische Sozialismus dar (vgl. u.a. Lechtape 1919; Niebergall 1920; Brauer 1920; Wünsch 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-1-82 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 03:02:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-1-82


98  

1925).12 In seiner gemäßigten Variante lässt sich dieser als eine Vorläufertheorie der 
Sozialethik, respektive Soziallehre interpretieren; in seiner radikaleren Variante geht es 
dabei jedoch um einen Klassenkampf unter religiöser Führung. So etwa glaubt der evan-
gelische Theologe Georg Wünsch in seiner Schrift Religion und Wirtschaft, dass eine 
„wirklich durchgreifende Umstellung der Wirtschaft von der Produktions- und Er-
werbsdämonie auf ihren eigenen Sinn (…) nur zu erhoffen (sei) von denjenigen Klassen, 
die unter dieser Wirtschaft leiden, von den nun Arbeitenden, vom Proletariat“ (Wünsch 
1925: 35), und er fordert insbesondere den Pfarrerstand auf, die Arbeitenden in ihrem 
Kampf zu unterstützen. Es gelte einen „christlichen Sozialismus“ zu schaffen, der „un-
ter dem Schatten des Gottes Jesu Christi der Wirtschaft den Platz anweist“ (ebd.: 36). 
Wesentliche Forderungen eines christlichen Sozialismus sind für ihn unter anderem eine 
strikte Durchrationalisierung, i.e. planwirtschaftliche Organisation der Wirtschaft, ein 
Zurückdrängen des bürgerlichen Produktionsapparates und die Umstellung der Wirt-
schaft auf Bedarfswirtschaft durch Sozialisierung der Produktionsmittel (vgl. ebd.: 
37ff.). Allerdings warnt Wünsch zugleich vor unnötiger Gewaltanwendung und fordert, 
bis zum Erreichen dieses Zieles mit Hilfe der Sozialpolitik die Schäden des Privatkapi-
talismus soweit es geht zu mildern (vgl. ebd.: 39). Zwar verwirft Wünsch die materialis-
tische Weltsicht des Sozialismus, glaubt aber, dass die materielle Besserstellung der un-
teren Klassen „den Sozialismus für ernsthaft christliches Wollen zum erstrebenswerten 
Ziel“ (Wünsch 1927: 509) werden lässt. 
Kennzeichnend für den christlichen Sozialismus in allen genannten Spielarten sind die 
faktische Anerkennung der prekären Lage der Arbeiterschaft, die, so die Überzeugung, 
nur durch eine politische Umgestaltung der sozialen Verhältnisse geändert werden kann, 
und eine grundsätzlich kritische Einstellung gegenüber dem Wirtschaftsliberalismus. Al-
lerdings ist dem christlichen Sozialismus als wirtschaftsethischer Konzeption nur mäßiger 
Erfolg beschieden. Während sich der evangelische Sozialismus nach und nach in den 
politischen Auseinandersetzungen unter seinen eigenen Proponenten auflöst (vgl. aus-
führlich hierzu Niebergall 1920: 123–146), formiert sich innerhalb der katholischen Kir-
che eine klare Opposition gegen jede Form eines christlichen Sozialismus, da er zum 
einen zu einer Sprachverwirrung und zu Verwechslungen mit der katholischen Sozial-
lehre führe und zum anderen einer mit der katholischen Lehre nicht vereinbaren mate-
rialistischen Weltanschauung Vorschub leiste. In seiner Enzyklika Quadragesimo Anno 
wendet sich Pius XI. konsequent gegen jede Form des christlichen Sozialismus und 
stellt unmissverständlich fest: „Religiöser Sozialismus, christlicher Sozialismus sind Wi-
dersprüche in sich; es ist unmöglich, gleichzeitig guter Katholik und wirklicher Sozialist 
zu sein“ (Pius XI. 1931: §120). 

________________________ 
12  Eine erste Annäherung insbesondere des Protestantismus an den Sozialismus geht wohl auf Ru-

dolf Todt zurück, der in seinem Werk Der radikale deutsche Socialismus und die christliche Gesellschaft 
der protestantischen Kirche eine mangelnde Attraktivität ihrer Botschaft für die Arbeiterschaft 
bescheinigt und ein stärkeres Interesse der Kirche an der Lage der Arbeiterschaft fordert (vgl. 
Todt 1878: 489–513). Allerdings ist es bereits bei Todt schwierig zwischen unterschiedlichen 
Formen dieses christlichen Sozialismus zu unterscheiden, da Todt hierunter beispielsweise auch 
das katholische Arbeitervereinswesen subsumiert. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-1-82 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 03:02:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-1-82


zfwu 17/1 (2016), 82–113 99 

3.3 Wirtschaftsethik als christliche Sozialethik 
Eine besondere Stellung innerhalb der wirtschafts- und unternehmensethischen Dis-
kussion kommt den theologischen Schriften zur Wirtschaftsethik zu. Obwohl sich die 
thematische Ausrichtung der Schriften im Zeitablauf verändert, zeichnet sich das mo-
raltheologische Schrifttum durch eine gewisse Kohärenz in der Argumentation aus und 
erweist sich schließlich theoriegeschichtlich als jener Bereich der Wirtschafts- und Un-
ternehmensethik, der ab Beginn des 20. Jahrhunderts kontinuierlich fortentwickelt und 
zu einem geschlossenen Theoriegebäude ausgearbeitet wird. 
Dabei befindet sich insbesondere die katholische Soziallehre in zweierlei Hinsicht in 
einem gewissen Vorteil: Zum einen verfügt die katholische Kirche über eine lange Lehr-
tradition und einen geschlossenen Kanon seitens der kirchlichen Lehrautorität aner-
kannter Schriften. Dies erleichtert es insbesondere den frühen Autoren, sich auf Basis 
einer anerkannten Lehrmeinung auch zu wirtschaftlichen Fragen zu äußern. Zum zwei-
ten schafft die katholische Kirche mit den Sozialenzykliken Rerum Novarum (Leo XIII 
1891) und Quadragesimo Anno (Pius XI 1931) – letztere wird vor allem in der Nachkriegs-
zeit bedeutsam – einen festen Referenzpunkt für die Diskussion wirtschaftsethischer 
Fragen, nicht nur innerhalb der katholischen Kirche. Während es der katholischen So-
ziallehre dabei vor allem um die Entwicklung einer Gesamtlebensordnung auf Basis des 
Naturrechts geht, in deren Kontext die Wirtschaftsethik lediglich ein, wenn auch wich-
tiger Teil der Lebensordnung ist, steht innerhalb der evangelischen Sozialethik vor allem 
die ethische Analyse der kapitalistischen Wirtschaftsweise im Vordergrund. Gemeinsam 
ist beiden Konfessionen jedoch die Frage nach der genuin christlichen Moral, die im 
Wirtschaftsleben zur Anwendung kommen soll. 
Auffällig innerhalb der evangelischen Sichtweise ist zunächst eine gewisse, nicht zuletzt 
durch Max Webers Schriften zur protestantischen Ethik (vgl. Weber 1988a/1920; 
1988b/1920) beeinflusste, positive Grundstimmung hinsichtlich der kapitalistischen 
Wirtschaftsweise. So heißt es in einer der ersten evangelischen Schriften zur Sozialethik: 
„Deshalb steht die Ethik bewusst auf Seiten des leistungsfähigsten Betriebs, der leis-
tungsfähigsten Volkswirtschaft“ (Traub 1909: 38). Dies bringt der evangelischen Sozi-
alethik seitens der Vertreter der katholischen Soziallehre den Vorwurf ein, durch ihre 
Einstellung dem Mammonismus Vorschub zu leisten, und dies obwohl doch auch inner-
halb des Protestantismus die reine Gewinnsucht, die Pleonexia verurteilt würde (vgl. 
Schilling 1929: 113). Im Sinne des Protestantismus ist der Christ aufgerufen, an der 
Gestaltung von Kunst und Wissenschaft, Wirtschaft und Staat als Teil der sittlichen 
Weltordnung mitzuarbeiten (vgl. Traub 1909: 70). Hieraus folgt die Arbeitspflicht für 
alle, denn „Arbeitslose sind Fremdkörper in einer richtig organisierten Arbeitsgemein-
schaft“ (ebd.: 79). Allerdings erlaubt dies eine doppelte Lesart: zum einen das Verbot 
des Müßiggangs, zum anderen die Pflicht des Staates, Arbeitslosigkeit mit allen Mitteln 
zu verhindern. Trotz der grundsätzlich positiven Einstellung gegenüber wirtschaftli-
chem und technischem Fortschritt sieht Traub auch gewisse negative Tendenzen im 
Wirtschaftsleben, denen es aus christlicher Sicht entgegenzuwirken gilt. Diese Liste liest 
sich erstaunlich zeitlos: So zwinge die Verwertungslogik des Kapitals zu stetiger Markt-
ausweitung, zu Zentralisierung und Verdrängungswettbewerb (vgl. ebd.: 15f.) mit der 
Folge, dass der Kapitalismus stetig in neue Gebiete vordringe und selbst Kunst und 
Religion zunehmend zu dominieren beginne (vgl. ebd.: 16). Der internationale Waren- 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-1-82 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 03:02:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-1-82


100  

und Finanzmarkt begünstige Spekulationsgeschäfte und führe zu Wirtschafts- und Ban-
kenkrisen (vgl. ebd.: 17, 105). Der Kapitalismus wecke stets neue Bedürfnisse und zehre 
von einer Unzufriedenheit der Bevölkerung, die er selbst wecke (ebd.: 19) etc. Diesen 
Entwicklungen müsse im Geist der Nächstenliebe entgegengewirkt werden, wobei jeder 
Versuch, sittlich richtiges Verhalten durch seinen ökonomischen Nutzen begründen zu 
wollen, abzulehnen sei (vgl. ebd.: 114f.). Gemeinsam mit den Vertretern der katholi-
schen Soziallehre treten evangelische Sozialethiker im Folgenden gegen eine Überhö-
hung einer utilitaristischen Wirtschaftsmoral ein – im evangelischen Sprachgebrauch als 
Wirtschaftsdämonie (vgl. u.a. Wünsch 1925: 28ff.; 1927: 388–401) und in katholischer Sicht 
als Mammonismus (vgl. u.a. Schilling 1929: 108, 113ff.) bezeichnet –, der sie die sozial 
gerechte Form einer kapitalistischen Wirtschaftsweise gegenüberstellen, die getragen ist 
vom wechselseitigen Respekt der berechtigten Interessen aller Wirtschaftsakteure. Wirt-
schaft wird dabei eine dienende Funktion unterstellt, deren oberstes Ziel die Bedarfs-
deckung der Bevölkerung sein müsse. 
Sieht man von den auch von ihren protestantischen Glaubensvorstellungen beeinfluss-
ten Vertretern der Sozialen Marktwirtschaft ab (vgl. z.B. Müller-Armack 1948b; 
1981/1949), wird es in der Zeit unmittelbar vor und nach dem Zweiten Weltkrieg ver-
gleichsweise still um die Wirtschaftsethikdebatte innerhalb des deutschen Protestantis-
mus. Dies ändert sich erst mit der erneuten Rückbesinnung auf ethische Fragen und der 
Entwicklung einer systematischen „ethischen Theologie“ ab den 1980er Jahren (vgl. 
Dietzfelbinger 2013: 95). Insbesondere ist es in den Folgejahren der evangelische Sozi-
alethiker Arthur Rich, der in seinem zweibändigen Werk „Wirtschaftsethik“ (Bd. 1, 
1991/1984; Bd. 2, 1990) die Frage nach der sach- und menschengerechten Ordnung des 
Wirtschaftens stellt. Zentral sind für ihn dabei die Grundfragen des Wirtschaftens: Was 
und wie viel soll wie für wen wie produziert werden (vgl. Rich 1990: 132–139)? 
Während seitens der evangelischen Wirtschaftsethiker von Beginn an eine grundsätzlich 
positive Einstellung gegenüber Unternehmertum und Erwerbswirtschaft zu erkennen 
ist, bereitet das Thema Wirtschaft den katholischen Autoren zunächst einiges Unbeha-
gen. Sie bemühen sich daher zunächst darum, die grundsätzliche Verträglichkeit des 
Unternehmertums mit einer christlichen Moral aufzuzeigen. Nach und nach gelingt es 
der katholischen Soziallehre jedoch, eine eigenständige, auf der Naturrechtstradition 
beruhende Gesellschaftslehre zu entwickeln, in der Wirtschaft vor allem in ihrer Wech-
selbeziehung zu anderen Lebensbereichen betrachtet wird. Diese umfassendere Sicht-
weise des Wirtschaftens als Teil der Gesamtlebensordnung wird seitens der Vertreter 
der evangelischen Sozialethik durchaus als Verdienst gesehen (vgl. u.a. Traub 1909: 
50ff.), wenngleich man dem Anspruch der katholischen Kirche „das gesamte Gebiet 
sozialen Lebens im Namen des ewigen Sittengesetzes bestimmt zu regeln“ (ebd.: 50) 
gegenüber kritisch bleibt, da man hierin einen Versuch katholischer Machtentfaltung 
wittert und der katholischen Kirche vorwirft, sie habe sich zur „Hüterin der göttlichen 
Ordnung aufgeworfen“ (Niebergall 1920: 135). 
Aufbauend auf den Schriften Heinrich Peschs und seiner Idee des Solidarismus (vgl. Pe-
sch 1905: 30f.) und mit Bezugnahme auf die bereits erwähnten Sozialenzykliken und 
den hierin ausgeführten Grundsatz subsidiärer, staatlicher Hilfe (vgl. Leo XIII 1891: §§ 
25–28; Pius XI 1931: §§ 79f.) entwickelt die katholische Soziallehre eine Gesellschafts-
theorie, die auf den Grundsätzen der Personalität, Solidarität und Subsidiarität beruht 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-1-82 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 03:02:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-1-82


zfwu 17/1 (2016), 82–113 101 

(vgl. von Nell-Breuning 1957; 1964) und überträgt diese auch auf die Wirtschaft als 
Teilbereich der Gesellschaft. So betrachtet Johannes Messner bereits seine Habilitati-
onsschrift Sozialökonomik und Sozialethik (2002/1927) als, so der Untertitel, Studie zur 
Grundlegung einer systematischen Wirtschaftsethik. Wie Messner in seinem erstmals 1950 er-
schienenen Hauptwerk Das Naturrecht (1989/1950) ausführt, stellt die Wirtschaftsethik 
neben der Gesellschaftsethik und der Staatsethik den dritten Teilbereich einer natur-
rechtlich begründeten Gesellschaftstheorie dar. Dabei müsse sich Wirtschaft – so seine 
moraltheologische Forderung – im Sinne der Naturrechtstradition stets als Sozialwirt-
schaft verstehen, da sie sowohl die Freiheit und Eigenverantwortlichkeit des einzelnen 
Wirtschaftsakteurs als auch das Gemeinwohl und das Wohlergehen aller Gesellschafts-
mitglieder im Auge behalten müsse (vgl. ebd.: 981f.). 
Mit Bezugnahme auf Thomas von Aquin vertritt die katholische Soziallehre eine orga-
nische Sicht von Gesellschaft und Wirtschaft, in der der einzelne als Glied des Gesell-
schaftsganzen aufgefasst wird (vgl. ebd.: 179ff.). Damit hat der einzelne die Pflicht, als 
Glied der Gesellschaft seinen Beitrag zum Gemeinwohl zu leisten, kann andererseits 
aber zugleich auf die Hilfe der Gemeinschaft bei der Erfüllung seiner individuellen Auf-
gaben zählen (vgl. ebd.: 189–193). Aus Sicht der katholischen Soziallehre ist der Mensch 
somit in seinem Wesen auf die Gesellschaft hin angelegt, er existiert für die Gemein-
schaft und die Gemeinschaft existiert für ihn. Jeder Versuch den Menschen ausschließ-
lich im Sinne eines strengen Individualismus oder eines radikalen Kollektivismus be-
greifen zu wollen, ist somit abzulehnen (vgl. von Nell-Breuning 1964: 4f.). 
Auf Basis dieser Gesamtkonzeption einer christlichen Gesellschaftsordnung äußeren 
sich die Vertreter der katholischen Soziallehre zur Wirtschafts- und Sozialpolitik und zu 
einzelnen Aspekten des Wirtschaftslebens, wie Gewerkschaftsfreiheit, Mitbestimmung, 
Lohngerechtigkeit oder Gleichberechtigung. Insbesondere ist es im deutschen Sprach-
raum Oswald von Nell-Breuning, der in der Zeit nach dem zweiten Weltkrieg die Ent-
wicklung der bundesrepublikanischen Wirtschaftsordnung in zahlreichen Schriften aus 
katholischer Sicht kommentiert.13 

3.4 Wirtschaftsethik in der Sozialen Marktwirtschaft 
Mit Ende des Zweiten Weltkrieges stehen die Bundesrepublik Deutschland und auch 
die Volksrepublik Österreich vor der Herausforderung, ihr Gesellschafts- und Wirt-
schaftssystem neu zu ordnen. Es entstehen mit dem Konzept der Sozialen Marktwirt-
schaft in Deutschland und dem so genannten Raab-Kamitz-Kurs in Österreich, einer 
eher korporatistischen Spielart der Sozialen Marktwirtschaft (vgl. Neck 2009), zwei ähn-
lich geartete Wirtschaftssysteme, die sich als Dritter Weg zwischen Zentralverwaltungs-
wirtschaft und Laissez-Faire-Kapitalismus verstehen (vgl. u.a. Eucken 1949). 
Wie bereits ausgeführt, wird die Soziale Marktwirtschaft dabei als eine Gesamtlebens-
ordnung angesehen, die sowohl die Wirtschaftsordnung als auch die soziale Ordnung 
und das Rechtssystem nach Maßgabe der Grundsätze sozialer Gerechtigkeit und indi-
vidueller Freiheit ausgestaltet (vgl. Müller-Armack 1948a: 104; Röpke 1979/1958: 
161f.). In dieser gesamtgesellschaftlichen Perspektive besitzt eine nach Grundsätzen 

________________________ 
13 Vgl. hierzu u.a. die Aufsatzsammlung „Den Kapitalismus umbiegen“ (von Nell-Breuning 1990). 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-1-82 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 03:02:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-1-82


102  

marktwirtschaftlicher Prinzipien organisierte Ökonomie allenfalls instrumentellen Cha-
rakter und dient dazu, die moralischen Ziele der Gemeinschaft – individuelle Freiheit 
und soziale Gerechtigkeit – bei gleichzeitigem Wohlstandswachstum zu gewährleisten 
(vgl. Röpke 1994/1937: 331f.; Müller-Armack 1948b: 86), wobei ebendiesen morali-
schen Zielen im Zweifel Vorrang vor den ökonomischen Wachstumszielen eingeräumt 
werden müsse (vgl. Müller-Armack 1962: 20). Denn, so Müller-Armack (1948a: 103), 
„(d)ie Marktwirtschaft ist ein Instrument, ein Organisationsmittel, nicht ein Selbstzweck 
und daher noch nicht Träger bestimmter Werte“. 
Zentral für die Väter der Sozialen Marktwirtschaft ist erneut die Soziale Frage, die nun 
mit Hilfe einer sozial gerechten Wirtschaftsordnung gelöst werden soll: „Die soziale 
Frage ist seit Beginn der Industrialisierung mehr und mehr zur Zentralfrage menschli-
chen Daseins geworden. Sie hat eine eminente geschichtliche Kraft. Auf ihre Lösung 
müssen Denken und Handeln vor allem ausgerichtet sein“ (Eucken 1990/1952: 1). Ziel 
ist es, das marktwirtschaftliche Prinzip in den Dienst einer sozial gerechten Gesell-
schaftsordnung zu stellen, es dort zu beschränken, wo sein Wirken zu sozial ungerech-
ten Ergebnissen führt und dort, wo dies nicht möglich ist, mittels sozialpolitischer Maß-
nahmen die negativen Auswirkungen zu mildern. In diesem Sinne sei Wettbewerb le-
diglich Mittel zum Zweck, ein Mittel, das sich nur dann rechtfertigen lässt, wenn sein 
Einsatz der Verwirklichung höherer gesellschaftlicher Zwecke dient. Insbesondere Wil-
helm Röpke warnt vor den Gefahren des Wettbewerbs, da er diesen für „eine moralisch 
und sozial gefährliche Weise des Verhaltens“ hält, „die nur in einer gewissen Maximal-
dosierung und mit Dämpfungen und Moderierungen aller Art verteidigt werden kann“ 
(Röpke 1979/1958: 189). 
Wirtschaftsethische Fragen werden innerhalb des Konzepts der Sozialen Marktwirt-
schaft damit vor allem zu ordnungspolitischen Fragen. Wenngleich auch unter den Ver-
tretern einer sozial-marktwirtschaftlichen Konzeption durchaus Uneinigkeit darüber 
bestand, wieweit die Regelungsbefugnisse des Staates zur Gestaltung der Wirtschaft im 
Einzelnen reichen sollen, stand für sie außer Frage, dass nur eine durch eine Wettbe-
werbsordnung gezügelte Marktwirtschaft einen Beitrag zur Ausgestaltung einer sozial 
gerechten Gesellschaftsordnung leisten könne. Damit wird Wirtschaftsethik in gewisser 
Weise zur Aufgabe einer staatlichen Ordnungspolitik. Was bleibt, ist die individualethi-
sche Verpflichtung des einzelnen Wirtschaftsakteurs, sei es Unternehmer, Arbeitneh-
mer oder Konsument, sich entsprechend der staatlichen Ordnung zu verhalten und „im 
Rahmen der Gemeinschaft des Hauses oder des Betriebes, in denen er lebt oder in per-
sönlicher Beziehung steht, nicht ‚egoistisch‘ zu handeln. Das ist ein moralisches Postu-
lat, das in jeder Wirtschaftsordnung gilt.“ (Eucken 1990/1952: 354). 
Sieht man von den Veröffentlichungen zum Thema Soziale Marktwirtschaft ab sind es 
daher ausgesprochen wenig originäre Beiträge zum Thema Wirtschafts- und Unterneh-
mensethik, die in den 1950er und 1960er Jahren erscheinen. Eine Ausnahme hierzu 
bildet jedoch, wie bereits ausgeführt, die christliche Soziallehre, die sich auch mit diesem 
neuen Konzept der Sozialen Marktwirtschaft kritisch auseinanderzusetzen beginnt. 
Wird das Thema Ethik in der Wirtschaft von Nicht-Theologen überhaupt thematisiert, ist 
es vor allem der individuelle Pflichtenkatalog der Wirtschaftsakteure, namentlich die 
Verantwortung des Unternehmers, der im Fokus der Betrachtungen steht (Walter-Rey-
mond-Stiftung 1964). 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-1-82 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 03:02:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-1-82


zfwu 17/1 (2016), 82–113 103 

Eine heute kaum mehr beachtete Ausnahme hierzu bildet Walter Weddigens Schrift 
Wirtschaftsethik (1951), mit der er zum einen explizit auch an frühere Arbeiten von Georg 
Wünsch (1927) oder Heinrich Weber und Peter Tischleder (1931) anknüpfen möchte, 
die er zum anderen aber an die Grundsätze einer sozial-marktwirtschaftlichen Wirt-
schaftsordnung anzubinden sucht. Einleitend beklagt Weddigen, dass es trotz der er-
heblichen theoretischen Vorarbeiten der Ökonomie bisher noch „an einer normativen 
Theorie der Wirtschaftsmoral, die mit den Mitteln der neuzeitlichen Wirtschaftstheorie 
systematisch erarbeitet wäre“ mangele (Weddigen 1951: 13). 
Gestützt auf eine christlich-abendländische Weltanschauung entwickelt Weddigen sein 
Konzept einer humanitären Wirtschaftsmoral, in dem er versucht, das aristotelische Kon-
zept kommutativer und distributiver Gerechtigkeit mit dem Ideal christlicher Nächs-
tenliebe zu verbinden. Dabei seien die sich aus den Prinzipien Gerechtigkeit und Nächs-
tenliebe ergebenden moralischen Verpflichtungen zwar universell gültig, allerdings er-
geben sich bei der konkreten Anwendung dieser Prinzipien jeweils unterschiedliche sub-
sidiär gestaffelte Leistungspflichten (vgl. ebd.: 42–48). 
Das wirtschaftliche Prinzip bewertet Weddigen als moralisch neutral, da es lediglich der 
möglichst effizienten Zielerreichung dient. Ethische Normen kämen daher ausschließ-
lich auf Ebene der Zielsetzungen und der Mittelwahl zum Tragen. Wer wissentlich die 
Mittel für einen Mord bereitstellt oder Mittel durch Raub beschafft, handelt ethisch 
verwerflich (vgl. ebd.: 50ff.). Entsprechend seien Zweck und Mittel des Wirtschaftens 
stets auf Basis ethischer Werturteile zu prüfen und nach Maßgabe von Gerechtigkeit 
und Fairness zu beurteilen. Ähnlich wie die christlichen Autoren warnt Weddigen vor 
der Entartung der Wirtschaft zum Mammonismus und zur Wirtschaftsdämonie, in der die 
Wirtschaft ihren dienenden Charakter einbüßt und zum Selbstzeck wird (vgl. ebd.: 53–62). 
Grundsätzlich gilt für Weddigen das Primat der Ethik über die Ökonomie. Obwohl 
Zielkonflikte in seinen Augen eher die Ausnahme als die Regel bilden, wird im Zweifel 
„die ethische Forderung den Vorrang vor der Rücksicht auf die wirtschaftliche Ergie-
bigkeit erhalten müssen“ (ebd.: 64). 
Etwas unsystematisch wendet Weddigen diese grundsätzlichen Überlegungen im Fol-
genden sowohl auf einzelne Aspekte des Wirtschaftens – wie Arbeit (vgl. ebd.: 67–81) 
oder Konsum (vgl. ebd.: 82–93) – als auch als Beurteilungskriterium von Wirtschafts-
ordnungen (vgl. ebd.: 94–147) oder Wirtschaftszweigen (vgl. ebd.: 184–200) an. Inte-
ressant sind hierbei jedoch nicht die durchgängige Systematik seiner Analyse, sondern 
vielmehr seine Einzelbetrachtungen, etwa zu den Themen Banken, Börse und Geldwirt-
schaft. Grundsätzlich verteidigt Weddigen diese Institutionen als volkswirtschaftlich sinnvoll, 
sofern sie mit ethisch vertretbaren Zielen des Wirtschaftens übereinstimmen. Um dies 
zu garantieren spricht sich Weddigen für eine organische Wirtschaftslenkung oder gelenkte 
Marktwirtschaft aus, die sich ganz im Sinne des Konzepts der Sozialen Marktwirtschaft 
durch eine wirtschaftliche Rahmenordnung und eine aktive Wirtschafts- und Sozialpo-
litik des Staates auszeichnet, der so die ethisch verträgliche Ziel- und Mittelwahl des 
Wirtschaftens sicherstellen soll. Zudem setzt Weddigen auf die Rolle der Wirtschafts-
verbände und Gewerkschaften, die als Kollektive in der Lage seien, auch ohne staatliche 
Intervention auf der mittleren Gesellschaftsebene einen sozialen Interessenausgleich 
herbeizuführen (vgl. Weddigen 1950: 72–75; 1951: 122–147). In diesem Sinne spricht 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-1-82 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 03:02:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-1-82


104  

er sich auch für Mitbestimmungsrechte der Arbeiterschaft auf Betriebsebene aus (vgl. 
Weddigen 1950: 79–83). 
Mit diesen gerechtigkeitstheoretischen Betrachtungen des Wirtschaftssystems bildet 
Weddigen eine Ausnahme innerhalb der zeitgenössischen Literatur insofern er versucht, 
seine Grundlegung einer organischen Wirtschaftsordnung ethisch zu fundieren. Da sich 
seine Schlussfolgerungen jedoch kaum von den wirtschaftspolitischen Gestaltungsvor-
schriften der Sozialen Marktwirtschaft, wie sie von Wilhelm Röpke, Alexander Rüstow, 
Walter Eucken oder Alfred Müller-Armack vorgelegt werden, unterscheiden, bleibt 
Weddigens Werk eher unbedeutend. Beherrscht wird die wirtschaftsethische Diskussion 
der Nachkriegszeit daher vor allem von der Frage nach der sozial-gerechten Ausgestal-
tung der Wirtschaftsordnung und den individualethischen Pflichten von Arbeitnehmern 
und Arbeitgebern als Grundfragen der Sozialen Marktwirtschaft. 

4.  Versuch einer kritischen Würdigung 
Wie bereits einleitend bemerkt, muss die Darstellung der Anfänge der deutschsprachi-
gen Wirtschafts- und Unternehmensethik angesichts der Bandbreite wirtschafts- und 
unternehmensethisch relevanter Publikationen naturgemäß unvollständig bleiben. Ziel 
der vorangegangenen Ausführungen war es nicht, eine lückenlose Sammlung früher 
deutschsprachiger Werke zur Wirtschaftsethik vorzulegen, sondern die Entwicklung 
und die Themenfelder dieser frühen Debatte auszuleuchten. Auffällig in dieser Debatte 
ist, mit wenigen Ausnahmen, das vollständige Fehlen einer eigenständigen Unterneh-
mensethik. So geht es gerade in den Werken vor dem Ersten Weltkrieg um die Recht-
fertigung einer freiheitlichen Wirtschaftsordnung, während in den späteren Werken 
konkrete Bereiche des Wirtschaftens, wie Produktion, Konsum und Verteilung einer 
ethischen Analyse unterzogen werden. Im Fokus steht dabei stets das Verhältnis zwi-
schen Individuum und Gesellschaft. Zentrale Themen sind somit die Ausgestaltung der 
Wirtschaftsordnung auf der einen und die moralischen Pflichten der Wirtschaftsakteure 
auf der anderen Seite. 
Bemüht man sich, die Leistung der frühen Autoren der deutschsprachigen Wirtschafts-
ethik einer zusammenfassenden kritischen Würdigung zu unterziehen, ohne dabei das 
Werk einzelner Autoren in den Vordergrund zu stellen, lassen sich mindestens drei 
Punkte als Verdienste dieser frühen Debatte benennen: 
Trotz der zumeist positiven Einschätzung einer liberalen Wirtschaftsordnung eint viele 
Autoren die Warnung vor einer Überhöhung des Gewinnprinzips. Wirtschaft wird 
funktional in ihrer Dienstfunktion für die Gemeinschaft gesehen und ist Mittel zur Meh-
rung wahlweise des Volkswohlstandes oder des Gemeinwohls. Obwohl die Definition 
dieser jeweiligen Zielsetzung ihrerseits diskussionswürdig ist, ist es, nach Meinung die-
ser Autoren, eben nicht die Wirtschaft, die diese letzten Zwecke vorzugeben befugt ist. 
Grundsätzliche Einigkeit herrscht auch in Bezug auf den Vorrang der Ethik vor der 
Ökonomie, auch wenn die Begründungen der Autoren in diesem Punkt durchaus vari-
ieren. Generell bleibt das Handeln der Wirtschaftsakteure trotz aller Sachzwang-Argu-
mente einer ethischen Beurteilung zugänglich. Auch lassen sich die Institutionen des 
Wirtschaftens anhand ethischer Kriterien beurteilen. Das Marktgeschehen ist aus Sicht 
der meisten dieser frühen Autoren keine naturwüchsige Gewalt, der sich der einzelne 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-1-82 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 03:02:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-1-82


zfwu 17/1 (2016), 82–113 105 

Wirtschaftsakteur zu beugen habe. Vielmehr steht es ihm jederzeit frei, nach morali-
schen Grundsätzen zu handeln, die im Zweifel, so das wirtschaftsethische Postulat, 
Vorrang vor den wirtschaftlichen Zielen genießen sollen. 
Bewundernswert ist aber vor allem der Mut, mit dem viele der besprochenen Autoren 
in moralischen Fragen Stellung beziehen, selbst dann, wenn man mit ihren jeweiligen 
Positionen nicht übereinstimmt. Betrachtet man die derzeitige Debatte um eine Corpo-
rate Social Responsibility, in der den Unternehmen moralisches Verhalten entweder im 
Sinne einer freiwilligen Leistung freigestellt oder als so genannter Business Case im Ge-
winninteresse schmackhaft gemacht werden soll, muten manche der Forderungen der 
frühen Wirtschaftsethiker durchaus radikal an. Vor allem geht es den frühen Wirt-
schaftsethikern um die Frage nach dem Sinn des Wirtschaftens, den sie – wenn auch 
mit unterschiedlichen Begründungen – generell in ihrem Nutzen für den Menschen und 
für die Gemeinschaft sehen. Dies ist weit entfernt von einer systemtheoretischen Sicht-
weise, in der das Subsystem Wirtschaft anderen gesellschaftlichen Subsystemen gegen-
übersteht und nahezu jeden lebensweltlichen Bezug verloren zu haben scheint. Mag 
man auch manche der von den frühen Wirtschaftsethikern angeführten Argumente und 
Empfehlungen für naiv halten, versuchen sie doch immerhin, die gesellschaftliche Be-
deutung des Wirtschaftens zu analysieren und einer ethischen Bewertung zu unterzie-
hen. Dass uns manche der hier erörterten Fragen als vormodern erscheinen, wird ver-
ständlich, wenn man bedenkt, dass diese Analysen stets vom Zeitgeist der jeweiligen 
Epoche geprägt sind. Mögen, so gesehen, einzelne Aspekte der frühen Wirtschaftsethik-
debatte aus heutiger Sicht an Aktualität verloren haben, bleibt doch die generelle Frage 
– Wie wollen wir wirtschaften? – davon unberührt. In diesem Sinne kann es durchaus 
lehrreich sein, den Blick zurück zu wenden, und sich mit den frühen Antwortversuchen 
auf diese zentrale Frage der Wirtschaftsethik zu beschäftigen. 

Literaturverzeichnis 

Albach, H. (2005): Betriebswirtschaftslehre ohne Unternehmensethik!, in: Zeitschrift für Be-
triebswirtschaft, Jg. 75/Heft 9, 809–831. 

Albach, H. (2007): Betriebswirtschaftslehre ohne Unternehmensethik – Eine Erwiderung, in: 
Zeitschrift für Betriebswirtschaft, Jg. 77/Heft 2, 195–206. 

Albertone, M. (2014): National Identity and the Agrarian Republic: The Transatlantic Commerce 
of Ideas between America and France (1750–1830), Farnham: Ashgate Publishing. 

Aquin, T. v. (1985): Summe der Theologie, Bd. 3, Bernhardt, J. (Hrsg.), Stuttgart: Alfred Kröner 
Verlag. 

Aristoteles (1995a): Politik, in: Aristoteles: Philosophische Schriften, Bd. 4, Rolfes, E. (Hrsg.), 
Hamburg: Felix Meiner Verlag. 

Aristoteles (1995b): Nikomachische Ethik, in: Aristoteles: Philosophische Schriften, Bd. 3, Rolfes, 
E. (Hrsg.), Hamburg: Felix Meiner Verlag. 

Aßländer, M. S. (2008): Von der Moralphilosophie zur ökonomischen Wissenschaft. Die philo-
sophischen Grundlagen der (neo)klassischen Ökonomie, in: Kersting, W. (Hrsg.): Mo-
ral und Kapital. Grundfragen der Wirtschafts- und Unternehmensethik, Paderborn: 
Mentis Verlag, 77–105. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-1-82 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 03:02:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-1-82


106  

Aßländer, M. S. (2011): Normative Betriebswirtschaftslehre, in: Aßländer, M. S. (Hrsg.): Hand-
buch Wirtschaftsethik, Stuttgart: Metzler Verlag, 52–60. 

Aßländer, M. S. (2013): Wirtschaft, Berlin: DeGruyter. 
Aßländer, M. S. (2015): Mill, John Stuart, on Ricardo, in: Kurz, H. D./Salvadori, N. (Eds.): The 

Elgar Companion to David Ricardo, Cheltenham: Edward Elgar, 334–342. 
Aßländer, M. S./Birnbacher, D./Nutzinger, H. G. (2014): Einleitung, in: John Stuart Mill: Kleinere 

Schriften zur Politischen Ökonomie, Bd. 1, Aßländer, M. S./Birnbacher, D./Nutzin-
ger, H. G. (Hrsg.), Marburg: Metropolis Verlag, 11–108. 

Bartscher, T./Gaugler, E. (2003): Geleitwort, in: August Marx: Wirtschaftsethik, Bartscher, 
T./Gaugler, E. (Hrsg.), Mannheim: Forschungsstelle für Betriebswirtschaft und Sozi-
alpraxis e. V., V–IX. 

Bernardine of Siena (1920): Sermons, Orlandi, N. (Hrsg.), Siena: Tipografia Sociale. 
Bernstein, E. (1904a): Die socialpolitische Bedeutung von Raum und Zahl, in: Bernstein, E.: Zur 

Theorie und Geschichte des Socialismus, Berlin: Dümmlers Verlagsbuchhandlung, Teil 
II, 58–78. 

Bernstein, E. (1904b): Das realistische und das ideologische Moment im Socialismus, in: Bernstein, 
E.: Zur Theorie und Geschichte des Socialismus, Berlin: Dümmlers Verlagsbuchhand-
lung, Teil II, 123–147. 

Bernstein, E. (1904c): Vom Wesen des Socialismus, in: Bernstein, E.: Zur Theorie und Geschichte 
des Socialismus, Berlin: Dümmlers Verlagsbuchhandlung, Teil III, 39–56. 

Bernstein, E. (1905): Die verschiedenen Formen des Wirtschaftslebens, Berlin: Buchhandlung 
Vorwärts. 

Berthold von Regensburg (1862): Vollständige Ausgabe seiner Predigten, Bd. 1, Pfeiffer, F. (Hrsg.), 
Wien: Wilhelm Braumüller, K. K. Hof- und Universitätsbuchhändler. 

Bowen, H. R. (1953): Social Responsibilities of the Businessman, New York (NY): Harper Pub-
lisher. 

Brandt, K. (1993): Geschichte der deutschen Volkswirtschaftslehre, Freiburg i. Br.: Rudolf Haufe Verlag. 
Brauer, T. (1920): Christentum und Sozialismus, Köln: Christlicher Gewerkschaftsverlag. 
Brentano, L. (1901): Ethik und Volkswirtschaft in der Geschichte, München: Druckerei Wolf und 

Sohn. 
Claeys, G. (1987): Der soziale Liberalismus John Stuart Mills: eine Einführung, in: Clayes, G. (Hrsg.): 

Der soziale Liberalismus John Stuart Mills, Baden-Baden: Nomos-Verlag, 9–32. 
Dietzfelbinger, D. (2013): Evangelische Sozialethik, in: Aßländer, M. S. (Hrsg.): Handbuch Wirt-

schaftsethik, Stuttgart: Metzler Verlag, 91–100. 
Eberle, F.-X. (1921): Katholische Wirtschaftsmoral, Freiburg i. Br.: Herdersche Verlagsbuch-

handlung. 
Enderle, G. (1992/1983): Wirtschaftsethik in den USA: Bericht über eine Studienreise, in: Beiträge 

und Berichte des Instituts für Wirtschaftsethik, Heft 1, St. Gallen: Institut für Wirt-
schaftsethik. 

Eucken, W. (1949): Die Wettbewerbsordnung und ihre Verwirklichung, in: Eucken, W./Böhm, 
F. (Hrsg.): Ordo – Jahrbuch für die Ordnung von Wirtschaft und Gesellschaft, Würz-
burg: „Journalfranz“ Arnulf Liebing OHG. 

Eucken, W. (1990/1952): Grundsätze der Wirtschaftspolitik, 6. Aufl., Tübingen: J.C.B. Mohr. 
Garrett, T. M. (1963): Ethics in Business, New York (NY): Sheed and Ward. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-1-82 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 03:02:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-1-82


zfwu 17/1 (2016), 82–113 107 

Gesell, S. (1998): Natürliche Wirtschaftsordnung durch Freiland und Freigeld, in: Silvio Gesell: 
Gesammelte Werke, Bd. 11, Stiftung für persönliche Freiheit und Soziale Sicherheit 
(Hrsg.), Lütjenburg: Gauke Verlag. 

Gilbert G. (1999): A Chronology of Thomas Robert Malthus, in: Thomas Robert Malthus: An 
Essay on the Principle of Population, Gilbert, G. (Ed.), Oxford: Oxford University 
Press. 

Hammesfahr, F. (1930): Volkswirtschaft der Praktischen Vernunft, Berlin: Otto Elsner Verlags-
gesellschaft. 

Hödl, E. (1984): Mill, Keynes und Schumpeter, in: Harms, J. (Hrsg.): „Über Freiheit“ – John 
Stuart Mill und die Politische Ökonomie des Liberalismus, Frankfurt a.M.: Verlag Haag 
und Herchen, 117–132. 

Hodges, L. H. (1963): The Business Conscience, Englewood Cliffs (NJ): Prentice-Hall. 
Hollander, S. (1987/1983): William Whewell and John Stuart Mill on the Methodology of Political 

Economy, in: Wood, J. C. (Ed.): John Stuart Mill: Critical Assessments, Vol. 1, London: 
Croom Helm, 567–608. 

Hollander, S. (1985): The Economics of John Stuart Mill, Vol. 1, Oxford: Blackwell: Theory and 
Method. 

Kautsky, K. (1906): Ethik und materielle Geschichtsauffassung, Stuttgart: Dietz Verlag. 
Keller, F. (1912): Unternehmung und Mehrwert, Köln: Verlag J. P. Bachem. 
Lechtape, H. (1919): Der christliche Sozialismus, die Wirtschaftsverfassung der Zukunft; nach 

Heinrich Pesch, Freiburg i.Br.: Herdersche Verlagsbuchhandlung. 
Leo XIII (1891): Rerum Novarum, Enzyklika über die Stellung und soziale Situation der Arbeiter 

im Industriezeitalter, 15. Mai 1891, Rom. 
Lisowsky, A. (1927): Ethik und Betriebswirtschaftslehre, in: Zeitschrift für Betriebswirtschaft, Jg. 

4/Heft 4, 253–258; Jg. 4/Heft 5, 363–372; Jg. 4/Heft 6, 429–442. 
Löhr, A. (1991): Unternehmensethik und Betriebswirtschaftslehre, Stuttgart: Schäffer-Poeschel 

Verlag. 
Luhmann, N. (1994): Die Wirtschaft der Gesellschaft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp Verlag. 
Marx, A. (1962): Zur Theologie der Wirtschaft, Wien: Herder Verlag. 
Marx, A. (2003a): Wirtschaftsethik, in: August Marx: Wirtschaftsethik, Bartscher, T./Gaugler, 

E. (Hrsg.), Mannheim: Forschungsstelle für Betriebswirtschaft und Sozialpraxis e. V., 
3–116. 

Marx, A. (2003b): Ethische Probleme in der Betriebswirtschaftslehre, in: August Marx: Wirt-
schaftsethik, Bartscher, T./Gaugler, E. (Hrsg.), Mannheim: Forschungsstelle für Be-
triebswirtschaft und Sozialpraxis e. V., 117–134. 

Marx, K. (1974/1867): Das Kapital – Kritik der politischen Ökonomie, MEW Bd. 23, Berlin: 
Dietz Verlag. 

Mayr, G. v. (1900): Die Pflicht im Wirtschaftsleben, Tübingen: Lauppsche Verlagsbuchhandlung. 
M’Culloch, J. R. (1825): Principles of Political Economy: With a Sketch on the Rise and Progress 

of the Science, London: William and Charles Tait. 
McGuire, J. W. (1963): Business and Society, New York (NY): McGraw-Hill Book Company. 
McVickar, W. A. (1871): The Life of the Reverend John McVickar, New York (NY): Hurd and 

Houghton Publishers. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-1-82 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 03:02:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-1-82


108  

Messner, J. (2002/1927): Sozialökonomik und Sozialethik. Studie zur Grundlegung einer syste-
matischen Wirtschaftsethik, in: Johannes Messner: Frühschriften, Rauscher, A./Weiler, 
R. (Hrsg.), Wien: Verlag für Geschichte und Politik, 73–147. 

Messner, J. (1989/1950): Das Naturrecht. Handbuch der Gesellschaftsethik, Staatsethik und Wirt-
schaftsethik, 7. Aufl., Berlin: Duncker & Humblot. 

Micklethwait, J./Wooldridge, A. (2005): The Company – A Short History of a Revolutionary Idea, 
New York (NY): Random House. 

Mill, J. S. (1924/1848): Grundsätze der politischen Ökonomie, Bd. 1, Waentig, H. (Hrsg.): 
Sammlung sozialwissenschaftlicher Meister, Bd. 17, 2. Aufl., Jena: Gustav Fischer Ver-
lag. 

Müller-Armack, A. (1948a): Wirtschaftslenkung und Marktwirtschaft, 2. Aufl., Hamburg: Verlag 
für Wirtschaft und Sozialpolitik. 

Müller-Armack, A. (1948b): Das Jahrhundert ohne Gott, Münster: Regensbergsche Verlagsbuch-
handlung. 

Müller-Armack, A. (1962): Das gesellschaftspolitische Leitbild der Sozialen Marktwirtschaft, in: 
Institut für Wirtschaftspolitik an der Universität Köln (Hrsg.): Wirtschaftspolitische 
Chronik, Köln: Universität Köln. 

Müller-Armack, A. (1981/1949): Diagnose unserer Gegenwart, Bern: Haupt Verlag. 
Neck, R. (2009): Der lange Weg Österreichs zur Sozialen Marktwirtschaft, in: Forum Wirtschafts-

ethik, Jg. 17/Heft 2, 27–32. 
Nell-Breuning, O. v. (1928): Grundzüge der Börsenmoral, Freiburg i.Br.: Herdersche Verlagsbuch-

handlung. 
Nell-Breuning, O. v. (1957): Solidarität und Subsidiarität im Raume von Sozialpolitik und Sozialre-

form, in: Boettcher, E. (Hrsg.): Sozialpolitik und Sozialreform, Tübingen: J.C.B. Mohr, 
213–226. 

Nell-Breuning, O. v. (1964): Christliche Soziallehre, Mannheim: Pesch-Haus Verlag. 
Nell-Breuning, O. v. (1975): Der Mensch in der heutigen Wirtschaftsgesellschaft, München: Günter 

Olzog Verlag. 
Nell-Breuning, O. v. (1990): Den Kapitalismus umbiegen – Schriften zu Kirche, Wirtschaft und 

Gesellschaft, Düsseldorf: Patmos Verlag. 
Nicklisch, H. (1912): Allgemeine Kaufmännische Betriebslehre als Privatwirtschaftslehre des 

Handels und der Industrie, Leipzig: Poeschel Verlag. 
Niebergall, F. (1920): Evangelischer Sozialismus, Tübingen: J.C.B. Mohr. 
Pesch, H. (1905): Lehrbuch der Nationalökonomie, Freiburg i.Br.: Herdersche Verlagsbuchhand-

lung, Bd. 1: Grundlegung. 
Pesch, H. (1918): Ethik und Volkswirtschaft, Freiburg i.Br.: Herdersche Verlagsbuchhandlung. 
Petty, W. (1899a/1682): Of the Growth of the City of London and of the Measures, Periods, Causes, 

and Consequences thereof, in: The Economic Writings of Sir William Petty, Vol. 2, Hull, C. 
(Ed.), Cambridge: Cambridge University Press, 457–476. 

Petty, W. (1899b/1662): Treatise of Taxes and Contributions, in: The Economic Writings of Sir William 
Petty, Vol. 1, Hull, C. (Ed.), Cambridge: Cambridge University Press, 1–97. 

Pius XI (1931): Quadragesimo Anno, Enzyklika über die Wiederherstellung der gesellschaftli-
chen Ordnung, 15. Mai 1931, Rom. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-1-82 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 03:02:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-1-82


zfwu 17/1 (2016), 82–113 109 

Platon (1994a): Politeia, in: Platon: Sämtliche Werke, Bd. 2, Schleiermacher, F. (Hrsg.), Reinbek: 
Rowohlt Taschenbuch Verlag. 

Platon (1994b): Nomoi, in: Platon: Sämtliche Werke, Bd. 4, Müller, H./Schleiermacher, F. 
(Hrsg.), Reinbek: Rowohlt Taschenbuch Verlag. 

Platon (1994c): Sophistes, in: Platon: Sämtliche Werke, Bd. 3, Müller, H./Schleiermacher, F. 
(Hrsg.), Reinbek: Rowohlt Taschenbuch Verlag. 

Priddat, B. P. (2011): Der Beginn der ökonomischen Wissenschaft, in: Aßländer, M. S. (Hrsg.): 
Handbuch Wirtschaftsethik, Stuttgart: Metzler Verlag, 35–43. 

Rich , A. (1990): Wirtschaftsethik, Bd. 2, Marktwirtschaft, Planwirtschaft, Weltwirtschaft aus so-
zialethischer Sicht, Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus. 

Rich, A. (1991/1984): Wirtschaftsethik, Bd. 1, Grundalgen in theologischer Perspektive, Güters-
loh: Gütersloher Verlagshaus. 

Rieger, W. (1928): Einführung in die Privatwirtschaftslehre, Nürnberg: Hochschulbuchhandlung 
Kirsche. 

Röpke, W. (1979/1958): Jenseits von Angebot und Nachfrage, 5. Aufl., Bern: Haupt Verlag. 
Röpke, W. (1994/1937): Die Lehre von der Wirtschaft, 13. Aufl., Bern: Haupt Verlag. 
Rüstow, A. (1949): Zwischen Kapitalismus und Kommunismus, Godesberg: Verlag Küpper. 
Rüstow, A. (1960): Wirtschaft als Dienerin der Menschlichkeit, in: Aktionsgemeinschaft Soziale 

Marktwirtschaft (Hrsg.): Was wichtiger ist als Wirtschaft, Ludwigsburg: Verlag Hoch, 
7–16. 

Schilling, O. (1929): Katholische Sozialethik, München: Max Hueber Verlag. 
Schmidt, F. (1928–1931): Die Handelshochschule – Lehrbuch der Wirtschaftswissenschaften, 

Berlin: Industrieverlag Spaeth & Linde. 
Schmoller, G. (1978/1900): Grundriss der allgemeinen Volkswirtschaftslehre, Bd. 1, Berlin, Verlag 

Duncker & Humblot. 
Schneider, D. (2001): Betriebswirtschaftslehre, Bd. 4: Geschichte und Methoden der Wirtschafts-

wissenschaft, München: Oldenbourg Verlag. 
Schulthess, L. (1932): Zur Geschäftspolitik und Verantwortlichkeit der Banken, Erlenbach: Eugen 

Rentsch Verlag. 
Schumpeter, J. A. (2009): Geschichte der Ökonomischen Analyse, Bd. 1, Göttingen: Verlag 

Vandenhoeck & Ruprecht. 
Smith, A. (1990): Der Wohlstand der Nationen, Recktenwald, H. C. (Hrsg.), München: dtv. 
Sombart, W. (1967/1930): Die drei Nationalökonomien, unveränderter Nachdruck der 1. Aufl. 

von 1930, Berlin: Verlag Duncker & Humblot. 
Stolzmann, R. (1896): Die soziale Kategorie in der Volkswirtschaftslehre, Berlin: Verlag Puttkam-

mer und Mühlbrecht. 
Stolzmann, R. (1909): Der Zweck in der Volkswirtschaft, Berlin: Verlag Puttkammer und 

Mülbrecht. 
Stolzmann, R. (1920): Grundzüge einer Philosophie der Volkswirtschaft, Jena: Gustav Fischer 

Verlag. 
Todt, R. (1878): Der radikale deutsche Socialismus und die christliche Gesellschaft, 2. Aufl., Wit-

tenberg: Verlag R. Herrosé. 
Traub, G. (1909): Ethik und Kapitalismus – Grundzüge einer Sozialethik, Heilbronn: Verlag Eu-

gen Salzer. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-1-82 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 03:02:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-1-82


110  

Ude, J. (1928): Der ideale Staatsbürger und seine Wirtschaftsethik, Klagenfurt: Verlagsanstalt 
Wilhelm Merkel. 

Walter-Raymond-Stiftung (Hrsg.) (1964): Die unternehmerische Verantwortung in unserer Gesell-
schaftsordnung, Köln: Westdeutscher Verlag. 

Walton, C. C. (1967): Corporate Social Responsibilities, Belmont (CA): Wadsworth Publishing. 
Ward, D. A. (Ed.) (1953): Goals of Economic Life, New York (NY): Harper Brothers. 
Weber, H./Tischleder, P. (1931): Handbuch der Sozialethik, Bd. 1.: Wirtschaftsethik, Essen: Ba-

edeker Verlag. 
Weber, M. (1988a/1920): Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus, Bd. 1, in: 

Max Weber: Gesammelte Aufsätze zur Religionssoziologie, Weber, M. (Hrsg.), 7. Aufl., 
Tübingen: J.C.B. Mohr. 

Weber, M. (1988b/1920): Die protestantischen Sekten und der Geist des Kapitalismus, Bd. 1, in: 
Max Weber: Gesammelte Aufsätze zur Religionssoziologie, Weber, M. (Hrsg.), 7. Aufl., 
Tübingen: J.C.B. Mohr. 

Weddigen, W. (1950): Zur Theorie der Wirtschaftslenkung und Sozialisierung, in: Weddingen, W. 
(Hrsg.): Untersuchung zur sozialen Gestaltung der Wirtschaftsordnung, Berlin: 
Duncker & Humblot, 45–83. 

Weddigen, W. (1951): Wirtschaftsethik – System humanitärer Wirtschaftsmoral, Berlin: Duncker 
& Humblot. 

Weddigen, W. (1957): Grundzüge der Sozialpolitik und Wohlfahrtspflege, Stuttgart: Gustav Fi-
scher Verlag. 

Wöhe, G. (1984): Einführung in die Allgemeine Betriebswirtschaftslehre, 15. Aufl., München: 
Verlag Franz Vahlen. 

Wünsch, G. (1925): Religion und Wirtschaft, Tübingen: J.C.B. Mohr. 
Wünsch, G. (1927): Evangelische Wirtschaftsethik, Tübingen: J.C.B. Mohr. 
Zbinden, H. (1935): Geist und Wirtschaft. Über die ethischen Grundlagen sozialer Neugestaltung, 

Bern: Verlag Herbert Lang. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-1-82 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 03:02:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-1-82


zfwu 17/1 (2016), 82–113 111 

1900 
Georg von Mayr: 

Die Pflicht im Wirt-
schaftsleben 

Auf Basis eines kantischen Pflichtverständnisesse 
und einer aristotelischen Mesotesethik entwickelt 
von Mayr einen sittlichen Pflichtenkatalog für die 
zentralen Bereiche des Wirtschaftens: Konsum, 
Produktion und Verteilung. 

1906 

Karl Kautsky: 
Ethik und materielle 
Geschichtsauffas-

sung 

In der Annahme, dass Ethik durch die materi-
ellen Produktionsverhältnisse bestimmt wird, 
spekuliert Kautsky über eine sozialistische 
Ethik, wie sie sich aus Sicht des historischen 
Materialismus zwangsläufig ergeben muss. 

1909 

Gottfried Traub: 
Ethik und Kapitalis-
mus – Grundzüge ei-

ner Sozialethik 

Christ ist aufgerufen an der Gestaltung der Wirt-
schaft mitzuwirken; negativen Auswirkungen des 
Wirtschaftens, wie Spekulation, Schaffung stets 
neuer Bedürfnisse etc., müsse im Geist der 
Nächstenliebe entgegengewirkt werden. 

1912 
Franz Keller: 

Unternehmung und 
Mehrwert 

Keller sieht den Unternehmer als Diener der 
Gesellschaft, dessen Anspruch auf Gewinn 
sich aus seiner Leistung für die Gemeinschaft 
ergibt; wird diese nicht erbracht, ist auch der 
Unternehmergewinn ungerechtfertigt. 

1918 
Heinrich Pesch: 

Ethik und Volkswirt-
schaft 

Für Pesch ist die Wirtschaft Teil der Gesamtle-
bensordnung, es gilt keine Sondermoral des 
Wirtschaftens; die christliche Moral muss daher 
auch in der Wirtschaft durchgesetzt werden. 

1919 
Heinrich Lechtape: 

Der christliche Sozialis-
mus 

Auf Basis des Solidarismus Heinrich Peschs 
entwirft Lechtape einen gemäßigten christli-
chen Sozialismus, in dem es ihm vor allem um 
die sittliche Aufwertung menschlicher Arbeit 
als Grundlage des Volkswohlstandes geht. 

1920 
Rudolf Stolzmann: 

Grundzüge einer Philoso-
phie der Volkswirtschaft 

Stolzmann wendet sich gegen sozialistische 
wie auch liberalistische Wirtschaftstheorie und 
betont die Autonomie der Wirtschaftssub-
jekte; Wirtschaft sieht er als Zweckgebilde und 
als Schöpfung des gesellschaftlichen Willens. 

1921 
Franz-Xaver Eberle: 
Katholische Wirt-

schaftsmoral 

Eberle untersucht die „sittlichen Grundsätze“ des 
Wirtschaftslebens auf Basis von Gerechtigkeit und 
Caritas; thematisiert werden dabei u.a.: gerechter 
Lohn, gerechter Preis, gerechter Kapitalertrag. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-1-82 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 03:02:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-1-82


112  

1927 
Georg Wünsch: 

Evangelische Wirt-
schaftsethik 

Auf Basis des Protestantismus und der Schriften 
Luthers versucht Wünsch, wirtschaftliche Phä-
nomene moraltheologisch zu bewerten; analy-
siert werden Moralsysteme, Wirtschaftssysteme 
und Einzelaspekte wie Arbeit oder Lohn. 

1927 

Johannes Messner: 
Sozialökonomik u. 
Sozialethik: Studien 
zur Grundlegung ei-
ner systematischen 
Wirtschaftsethik 

Messner begründet seine Wirtschaftsethik auf 
Basis des Naturrechts; er unterscheidet zwi-
schen Individual- und Institutionenethik und 
sieht Verbraucherboykott als legitimes Mittel 
gegen mangelnde Unternehmermoral. 

1928 

Oswald von Nell-
Breuning: 

Grundsätze der Bör-
senmoral 

Rechtfertigung des Börsengeschäfts auf 
Grundlage insbesondere der Spätscholastik; 
Gewinne im professionellen Börsenhandel 
werden durch die Risikoübernahme des Spe-
kulanten legitimiert. 

1928 

Johannes Ude: 
Der ideale Staatsbür-
ger und seine Wirt-

schaftsethik 

Ude fordert striktes Fleisch-, Alkohol- und Ni-
kotinverbot, da diese Luxusgüterproduktion 
unnütz Ressourcen verschwende und fordert 
eine christliche Konsumethik, um die heimi-
sche Wirtschaft in sittliche Bahnen zu lenken. 

1930 

Fritz Hammesfahr: 
Volkswirtschaft der 

Praktischen Ver-
nunft 

Hammesfahr entwirft eine Liste kategorischer 
Imperative des Wirtschaftens, die er, getrennt 
nach individuellen und staatlichen Pflichten, 
auf verschiedene Bereiche des sozialen und des 
Wirtschaftslebens anzuwenden sucht. 

1931 
Heinrich Weber / 
Peter Tischleder: 
Wirtschaftsethik 

Weber und Tischleder analysieren in ihrer sys-
tematischen Darstellung sowohl die Zielset-
zung (z.B. Erwerbsprinzip) als auch grundle-
gende Phänomene (z.B. Spekulation) des Wirt-
schaftens aus moraltheologischer Perspektive. 

1932 

Louis Schulthess: 
Zur Geschäftspolitik 
und Verantwortlich-

keit der Banken 

Analyse der Rolle der Banken in der Weltwirt-
schaftskrise; Plädoyer für eine stärkere Kon-
trolle des Bankenwesens, betont die Verant-
wortung der Banken gegenüber Kunden. 

1935 
Franz Zbinden: 

Geist und Wirtschaft 

In Anlehnung an Rudolf Maria Holzapfel for-
dert Zbinden eine panidealistische Reform der 
Wirtschaft und die Förderung der schöpferi-
schen Kräfte des Menschen durch die Produk-
tion geistiger anstelle materieller Güter. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-1-82 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 03:02:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-1-82


zfwu 17/1 (2016), 82–113 113 

1951 Walter Weddingen 

Auf Basis aristotelischer Gerechtigkeitsvorstel-
lungen entwirft Weddigen eine „humanitäre“ 
Wirtschaftsmoral und plädiert für eine Wirt-
schaftslenkung auf verschiedenen Gesellschafts-
ebenen im Sinne der Sozialen Marktwirtschaft. 

1954 
Otto Schilling: 

Christliche Wirt-
schaftsethik 

Schilling bemüht sich um die Festlegung sittlicher 
(christlicher) Normen des Wirtschaftens sowohl 
für die Bereiche des Wirtschaftens (Produktion 
Verteilung etc.) als auch für einzelne Wirtschafts-
sektoren (Gewerbe, Handel, etc.). 

1957 
August Marx: 

Wirtschaftsethik 

Für Marx bestimmt der Mensch die sittlichen 
Prinzipien des Wirtschaftens selbst; es gibt 
keine Marktmechanik, da Angebot und Nach-
frage menschlich motiviert seien und damit 
auch ethisch verantwortet werden müssen. 

1957 
Anton Tautscher: 
Wirtschaftsethik 

Tautscher sieht es als Aufgabe der Wirtschafts-
ethik, Normen für das Verhalten der Wirt-
schaftssubjekte zu definieren; Orientierungs-
punkt bildet das Prinzip der Nachhaltigkeit 
(Verbrauchsreserve). 

1957 

Oswald von Nell-
Breuning: 

Solidarität und Sub-
sidiarität im Raume 

von Sozialpolitik 
und Sozialreform 

Ab den 1950er Jahren übt von Nell-Breuning 
auf Grundlage der katholischen Soziallehre 
und deren Grund-sätze von Subsidiarität und 
Solidarität in zahlreichen Schriften Kritik an 
den herrschenden Wirtschaftsverhältnissen. 

1975 

Oswald von Nell-
Breuning: 

Der Mensch in der 
heutigen Wirt-

schaftsgesellschaft 

Nell-Breuning fragt nach dem Stellenwert der 
Wirtschaft in der Gesellschaft; Kritik eines rein 
leistungsorientierten Wettbewerbs; Trennung 
von Leistungs- und Lebenslohn. 

1983 

Georges Enderle: 
Wirtschaftsethik in 
den USA: Bericht 
über eine Studien-

reise 

Enderle untersucht den Stand der Wirtschafts-
ethik in Forschung und Lehre an den US-ame-
rikanischen Universitäten; dies bildet den Auf-
takt für eine eigene „deutsche Wirtschafts-
ethik“ nach amerikanischem Vorbild. 

Tabelle 1: Ausgewählte Schriften zur frühen deutschsprachigen Wirtschafts- und  
Unternehmensethik (Quelle: eigene Darstellung)

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-1-82 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 03:02:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-1-82

