Unsittlich gekleidete Romerinnen und andere historische
~Wahrheiten® - ein kritischer Blick auf Interpretationsansatze
zum Ehrenschutz der Frau im romischen Recht

Caterina M. Mitwalsky

1. Einleitung

D. 47.10.15.15 (Ulp. [77] <57> ed.)

Si quis virgines appellasset, si tamen ancillari veste vestitas, minus pec-
care videtur: multo minus, si meretricia veste feminae, non matrum
familiarum vestitae fuissent. si igitur non matronali habitu femina fuerit
et quis eam appellavit vel ei comitem abduxit, iniuriarum tenetur.

Wenn jemand Jungfrauen, welche in Sklavenkleider gekleidet sind, un-
sittlich anspricht, so scheint er mir ein geringeres Vergehen zu begehen;
noch geringer, wenn er Frauen anspricht, welche in der Kleidung einer
Prostituierten anstatt jener einer ehrbaren Frau auftreten. Wenn also
eine Frau nicht in der Art einer ehrbaren Frau gekleidet ist und sie
jemand anspricht oder ihren Begleiter wegfiihrt, so haftet er aus der actio
iniuriarum.!

Dieses Ulpianfragment gilt als eine der Schliisselstellen in der Auseinander-
setzung mit dem Ehrenschutz der rémischen Frau - und als eine Stelle,
welche der Forschung schon seit Jahrhunderten in nicht unbedeutendem
Maf3 Rétsel aufgibt. Um das evidente Unbehagen mit dem zitierten Frag-
ment zu begreifen, lohnt es, einen ganz kurzen Blick auf den rechtlichen
Kontext zu werfen, in welchen es eingebettet ist. So hatte das romische
Recht der klassischen Zeit mit der actio iniuriarum einen recht weit ent-
wickelten Ehrenschutz, der neben Verbalinjurien und Tétlichkeiten auch
eine Reihe von Spezialtatbestinden unter Sanktion stellte, sofern diese
gegen die boni mores (die guten Sitten) verstielen und objektiv geeignet
waren, das gesellschaftliche Ansehen des Betroffenen zu mindern. Den
Ursprung der actio iniuriarum liegt bereits in den Zwolf-Tafel-Gesetzen,
welche fiir Tatlichkeiten, die in ihrer Intensitdt nicht an tatsdchliche Kor-

1 Sofern nicht anders angegeben, sind samtliche Ubersetzungen jene der Verfasserin.

115

am 17.01.2026, 15:26:27. —


https://doi.org/10.5771/9783748918899-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Caterina M. Mitwalsky

perverletzungen heranreichten, fixe Buffsummen vorsahen. Als diese im
Laufe der Jahrhunderte inflationsbedingt zu gering wurden, trat an ihre
Stelle die gerichtliche Schitzung des zuzusprechenden Betrages im Rahmen
der actio iniuriarum aestimatoria. Ob es jemals ein generelles Edikt gab,
welches den Tatbestand der iniuria schlechthin sanktionierte, ist bis heute
nicht geklart, kann fiir die Zwecke der gegenstindlichen Fragestellung aber
ausgeklammert bleiben.?

Einer der Spezialtatbestinde, welche sich im Laufe der Klassik etablier-
ten, war das hier erwahnte Delikt der adtemptata pudicitia, das heiflt eines
Angriffs auf die Keuschheit bzw. sexuelle Ehre Minderjahriger oder verhei-
rateter Frauen durch unsittliche Anndherungsversuche. Das einschldgige
Edikt ist uns im Wortlaut nicht iiberliefert; auf Basis insbesondere von Gai.
Inst. 3.220 und Paul. Coll. 2.5.4 lisst er sich allerdings wie folgt rekonstruie-
ren:

Qui matrifamilias aut praetextato praetextatave comitem abduxisse quive
eum eamve adversus bonos mores appellasse adsectatusve esse dicetur, in
eum iudicium dabo.?

Gegen denjenigen, der einer materfamilias oder einem praetextatus/
einer praetextata den Begleiter weggefiithrt haben soll oder ihn oder sie
entgegen die guten Sitten angesprochen oder verfolgt haben soll, werde
ich eine Klage gewahren.

2 Eine eingehende Darstellung des Forschungsstandes wiirde den Rahmen dieses Beitra-
ges sprengen; es sei an dieser Stelle ua auf F Raber, Grundlagen klassischer Injurien-
anspriiche (Béhlau 1969), M Hagemann, Iniuria: Von den XII-Tafeln bis zur Justinia-
nischen Kodifikation (Forschungen zum Roémischen Recht 43, Bohlau 1998) und S
Fusco, Specialiter autem iniuria dicitur contumelia (Quaderni dell’Archivo Giuridico
Sassarese, Inshibboleth Edizioni 2020) verwiesen.

3 D Liebs, Romisches Recht. Ein Studienbuch. (6. Aufl, Vandenhoek & Ruprecht 2004)
219. Diese Rekonstruktion ist in der Forschung zwar nicht unumstritten; gerade im
Hinblick auf die hier diskutierte Fragestellung des explizit geschiitzten Personenkreises
finden sich aber kaum Gegenstimmen, weshalb auf die einschlagige Diskussion hier
nicht weiter eingegangen wird. Eine tiberblicksmaflige Darstellung findet sich ua in
M Ehmer, Textkritische Bemerkungen zu D. 47.10.15.15 (Ulp. [77] <57> ed.) (2024) 141
ZRG RA nicht paginiert (im Erscheinen). Es sei hier darauf verwiesen, dass der Aufsatz
Ehmers, welcher mir wenige Tage vor der Fertigstellung dieses Beitrags zur Kenntnis
gebracht wurde, auf Basis der auch hier herangezogenen Quellen an vielen Stellen zu
ahnlichen oder gleichen Ergebnissen gelangt. Gezielte Verweise auf Ehmers Text habe
ich daher nur dort eingefiigt, wo ich Anregungen oder Gedanken iibernommen bzw.
mich mit seiner Interpretation kritisch auseinandergesetzt habe.

116

am 17.01.2026, 15:26:27. —


https://doi.org/10.5771/9783748918899-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Unsittlich gekleidete Romerinnen und andere historische ,Wahrheiten®

Wihrend die juristische Kontroverse um den geschiitzten Personenkreis
(definiert durch die hier bewusst uniibersetzt gelassenen Begriffe mater-
familias, praetextatus und praetextata) im Hauptteil dieses Textes einge-
hend thematisiert werden wird, lohnt es sich eingangs, einen Blick auf
die - aufgrund der Quellenlage relativ unstrittig zu definierenden - von
diesem Edikt sanktionierten Verhaltensweisen zu werfen: Diese umfassten
die Handlung des appellare (des unsittlichen Ansprechens in Verfithrungs-
absicht), des adsectari (des beharrlichen Verfolgens, welches auf Auflenste-
hende den Eindruck erwecken konnte, dass ein Naheverhaltnis zwischen
verfolgter Person und Verfolger bestand), und des comitern abducere (des
Wegfithrens des Begleiters, ohne welchen romische Jugendliche beiderlei
Geschlechts und erwachsene Frauen das Haus nicht zu verlassen pflegten).
Auch genauere Erlduterungen zu diesen drei Tatbestinden, von denen le-
diglich der erste und der dritte im gegebenen Kontext interessieren, finden
sich in den Digesten. Bevor wir in Kapitel 2.5 zu einer naheren Erlduterung
derselben schreiten, scheint es aber angezeigt, zunéchst die kontroversielle
Interpretationsgeschichte des gegenstidndlichen Fragments zu beleuchten.

Was macht nun das eingangs erwiahnte Zitat zu einem solchen Stolper-
stein fiir die romanistische Forschung, und zu einem Priifstein dafiir,
inwieweit juristische Wahrheiten als historisch kontingente Befunde mit
dem Erfahrungshorizont der Interpretierenden beachtlichen Schwankun-
gen ausgesetzt sind? Prima facie behandelt Ulpian die Frage, inwieweit
eine Frau, welche in ihrer Kleidung offenbar nicht den Erwartungen der
romischen Gesellschaft entsprach, dennoch in ihrer Ehre geschiitzt sei und
nach erlittener Belastigung die Beleidigungsklage erheben konne. Und hier
zeigt sich Ulpian - wie wir aus heutiger Sicht wohl meinen kdnnten -
grof3ziigig: Auch ein Médchen, welches unstandesgeméf in Sklavinnenklei-
dern in die Offentlichkeit tritt, kénne, wenn es unsittlich angesprochen
werde, den Schutz der actio iniuriarum fir sich beanspruchen; ebenso
eine ehrbare Frau, die sich wie eine Prostituierte kleide. Ganz allgemein
kénne eine Frau, welche sich nicht wie eine rémische Matrone kleide, nach
unsittlichem Ansprechen oder Wegfiihren ihres Begleiters die actio iniuri-
arum erheben. Eine Einschrankung gibt es allerdings schon - wer eine
Jungfrau in Sklavinnenkleidern anspreche, fehle weniger; noch weniger
jener, welcher die vermeintliche Prostituierte anspreche.

117

am 17.01.2026, 15:26:27. —


https://doi.org/10.5771/9783748918899-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Caterina M. Mitwalsky
2. Wissenschaftsgeschichtlicher Abriss
2.1. Die friihe Uberlieferung: inhaltliche Aspekte

Auf den Inhalt des zu Beginn angefithrten Zitates und seine sozialge-
schichtliche Bedeutung werde ich etwas spater zuriickkommen; sehen wir
zuerst, welches Schicksal ihm im Lauf der jahrhundertelangen Uberliefe-
rung beschieden ist: In den Basiliken - i.e. den griechischen Uberlieferun-
gen der justinianischen Gesetze - finden wir die ersten beiden Sitze ihrem
Sinn nach nahezu unveridndert, wenngleich in etwas gekiirzter Form: in
B. 60.21.15.15 wird nur auf die in Sklavinnenkleidern gekleidete Jungfrau
Bezug genommen; in B. 60.21.15.15 treffen wir aber auch das Beispiel des
zweiten Satzes wieder an: Wer eine in Sklavinnen- oder Dirnenkleider
gekleidete Frau beldstige, fehle zwar weniger, unterliege aber der Iniurien-
klage. Der zusammenfassende dritte Satz ist scheinbar entfallen; an der
Grundaussage dndert dies allerdings nichts — auch unsittliches Verhalten
gegeniiber einer (qualifiziert) unangemessen gekleideten freien Frau, sei
sie nun unverheiratet oder verheiratet, fithrt zur Haftung aus der actio
iniuriarum.*

Bereits die Glossatoren des Mittelalters zeigen sich aber skeptisch gegen-
iber diesem Aussagekern. So findet man in der Glossa ordinaria und bei
Gothofredus® etwa die Interpretation, dass minus und multo minus als nullo
modo, also etwa ,keineswegs, zu lesen seien; dariiber hinaus wird in den
letzten Satz vor tenetur ein non eingefiigt, sodass die Stelle nun in ihr
Gegenteil verkehrt wird: Wenn eine freie Frau die Kleider einer Sklavin
oder einer Prostituierten trage und man sie unsittlich anspreche, so hafte
man schlechterdings nicht.®

4 Auf eine eingehende Erdrterung der griechischen Uberlieferung muss an dieser Stelle
verzichtet werden; zu den genannten Stellen siehe ua Raber (Fn2) 43 Anm 20 mwN
und Ehmer (Fn 3) nicht paginiert.

5 Tustinianus, Corpus Ivris Civilis Ivstinianei (Band 3): Digestum Nouum, Sev Pandec-
tarvm Ivris Civilis Tomvs Tertivs: Ex Pandectis Florentinis quoad eius fieri potuit,
repraesentatus (Lyon 1627) 1370.

6 So auch bei G Haloander und H Brenkmann, ebenso in einigen Vulgathandschriften
(dazu Raber (Fn2) 40); in neuerer Zeit GF Falchi, Diritto penale Romano, Bd 2
(R Zannoni 1932) 67; JG Fuchs, Romisches Recht und Moderne Strafrechtswissen-
schaft (1959) 75 Schweizerische Zeitschrift fiir Strafrecht 21, 33; vgl Raber (Fn2) 40
und M Hagemann, Iniuria: Von den XII-Tafeln bis zur Justinianischen Kodifikation
(Forschungen zum Romischen Recht 43, Bohlau 1998) 72, beide mwN; fiir weitere
Nachweise s auch Ehmer (Fn 3) nicht paginiert, Anm 12.

118

am 17.01.2026, 15:26:27. —


https://doi.org/10.5771/9783748918899-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Unsittlich gekleidete Romerinnen und andere historische ,Wahrheiten®

Im Lauf der Zeit verlagert sich das Augenmerk auf den letzten Satz
des Fragments, dessen generelle Befiirwortung einer Iniurienklage im Falle
unangemessener Kleidung man offenbar nicht hinnehmen will. Explizit
gestiitzt auf die Anmerkungen des Gothofredus und bereichert um einen
Hinweis auf die Mitschuld der Beleidigten (dazu weiter unten), gelangt
so etwa Johannes Voet in seiner am Ende des achtzehnten Jahrhunderts
erschienenen Kommentierung der Pandekten zu der weitgehend sinnglei-
chen, lediglich in der sprachlichen Formulierung von den mittelalterlichen
Glossatoren abweichenden, Lesart iniuriarum vix tenetur.”

Mancherorts wird aber auch versucht, der missliebigen Aussage Ulpians
auf anderem Wege beizukommen: So zieht Cornelius van Bynkershoek
im frithen achtzehnten Jahrhundert offenbar als Erster in Erwégung, iniuri-
arum tenetur beizubehalten, stattdessen aber das non vor matronali habitu
zu streichen, verwirft diese Spekulation dann jedoch selbst wieder — nicht
ohne aber, wie wir am Ende des folgenden Kapitels sehen werden, den
Anstof fiir spatere Uberlegungen in diese Richtung gegeben zu haben.

Van Bynkershoek schldgt schlussendlich vor, dass der dritte Satz eigent-
lich als Frage zu lesen sei. Die - fiir den verstindigen Leser ohnehin impli-
zierte — Negation derselben bei Ulpian hitten die Kompilatoren schlecht-
hin nicht ibernommen.® Nun muss man freilich einriumen, dass das
Lateinische keine Satzzeichen im heutigen Sinn verwendete, die genannte
Méglichkeit also immerhin offenstand. Sinnvoll scheint diese Deutung al-
lerdings aus den bereits genannten Griinden ebenfalls nur begrenzt: Zum
Ersten, weshalb hitte Ulpian, wenn er in den vorangehenden Sitzen den
Umfang der Haftung kommentierte, eben diese Haftung nun génzlich ver-
neinen sollen? Zum Zweiten, weshalb hitten die Kompilatoren die Antwort
auf die rhetorische Frage Ulpians nicht iibernehmen sollen, um Unklarhei-
ten auszuraumen - wie sie dies ja schliefillich in unzahlbaren vergleichba-
ren Fragmenten taten? Und zum Dritten, weshalb sollte eine als Frage
formulierte Verneinung logisch eher mit der impliziten Bejahung der ersten
beiden Satze vereinbar sein?

Der Duktus der hier prasentierten Interpretationsansitze ist jedenfalls
Klar: Dass Ulpian tatsdchlich vertreten habe, dass einer unangemessen

7 ] Voet, Commentarius ad Pandectas, Bd 2 (Fratres de Tournes 1778) 827; siche dazu
auch Raber (Fn 2) 40-41.

8 C van Bynkershoek, Observationum iuris romani libri quattuor, Bd 4 (Van der Linden
1710) caput 25; siehe dazu eingehend Raber (Fn2) 40; vgl auch Hagemann (Fn2) 73
Anm 109 mwN.

119

am 17.01.2026, 15:26:27. —


https://doi.org/10.5771/9783748918899-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Caterina M. Mitwalsky

gekleideten Frau im Beleidigungsfall eine actio iniuriarum zustiinde, konn-
te man nicht ohne weiteres akzeptieren. Wenig tiberraschend geht diese
Skepsis mit der Verbreitung der christlichen Morallehre und der strengen
Kleiderordnung des westlichen Mittelalters und der Neuzeit einher - das
heifit mit immer klareren Vorstellungen, dass die Ehre einer Frau im wei-
testen und eigentlichen Sinn die Sexualehre ist, deren Schutz ihr selbst
durch angemessene Kleiderwahl und keusches Verhalten obliegt, sodass die
Missachtung gesellschaftlicher Vorschriften auf diesem Gebiet bereits den
Verlust der Schutzwiirdigkeit (oder, in einer radikaleren und weiter unten
nochmals aufgegriffenen Deutung, der Ehre an sich) nach sich zogen.’ Im
Einklang mit mittelalterlichen Erwartungen an standesgeméfle Kleidung
finden wir bei Gothofredus den von spéteren Kommentatoren {ibernom-
menen Randvermerk, dass der Status einer Person auf den ersten Blick
durch Kleidung und Schmuck erkennbar sei.!?

Das dieser Lesart zugrundeliegende Postulat eines klaren Zusammen-
hangs zwischen Kleidung und Schutzwiirdigkeit einer Frau ist aber kei-
neswegs eine beildufige Randbemerkung, sondern grundlegende Vorausset-
zung dafiir, dass man eine Verneinung der Haftung in den beschriebenen
Situationen tiberhaupt andenken konnte - ein génzlicher Entfall der Haf-
tung konnte ja nur in zwei Konstellationen eintreten: Zum Ersten wire dies
vorstellbar, wenn der Téter durch die irrtiimliche, aber am Erwartungshori-
zont eines redlichen Betrachters gemessen nicht vorwerfbare, Fehlannahme
tiber Status bzw. berufliche Tétigkeit der Frau in seinem Handeln geleitet
worden war, es sich also um einen error in persona handelte. Zum Zweiten
lage Straffreiheit als Konsequenz nahe, wenn eine Frau ihre Schutzwiirdig-
keit bereits durch das Anlegen unangemessener Kleidung génzlich verloren
hatte, weil ein solches Auftreten in der Offentlichkeit ihr Ansehen bereits so
sehr schmilerte, dass es durch unsittliche Avancen nicht weiter gemindert
werden konnte. Beide Argumente sind aber nur dann stichhaltig, wenn
wir mit den mittelalterlichen Glossatoren darin {ibereinstimmen, dass eine
einfache Unterscheidung zwischen ehrbaren Matronen und Jungfrauen ei-
nerseits und Sklavinnen und Prostituierten andererseits in rémischer Zeit

9 Zur Definition und Bedeutung standesgemafler Kleidung im Mittelalter siehe ua
J Keupp, Die Wahl des Gewandes: Mode, Macht und Méglichkeitssinn in Gesell-
schaft und Politik des Mittelalters (Thorbecke 2014) 25-142 (insb 39-46); zur Kon-
struktion des weiblichen Ehrbegriffs im Mittelalter siehe ua P Dinzelbacher, ,strites
ére“ — iiber die Verflechtung von Ehre, Schande, Scham und Aggressivitit in der
mittelalterlichen Mentalitat (2015) 28 Mediaevistik 99, 125-127.

10 Justinianus (Fn 5) 1370.

120

am 17.01.2026, 15:26:27. —


https://doi.org/10.5771/9783748918899-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Unsittlich gekleidete Romerinnen und andere historische ,Wahrheiten®

auf den ersten Blick immer problemlos moglich gewesen sei. Bei genauerer
Betrachtung zeigt sich allerdings, dass diese Annahme eher Riickprojektion
spaterer Konventionen als realistische Auffassung antiker Wirklichkeit war.

2.11. Kleider machen Leute I: Aussagekraft der Kleidung

Die Thematik einer fiir die gesamte romische Gesellschaft tiber die einzel-
nen Epochen hinweg verbindlichen Kleiderordnung ist in der Forschung
nach wie vor umstritten; die Quellenlage ganz eindeutig uneindeutig.!
Je nach Argumentationsgang wird mitunter auch noch fiir die rémische
Kaiserzeit das Bestehen einer strengen Kleiderordnung postuliert, welche
sowohl die Tracht der ehrbaren Romerin wie auch jene der Prostituierten
- erstere demnach in stola und langem Kleid, letztere in kurzer, bunter
Tunika und Toga gekleidet — genau definierte;'> umgekehrt wird aber unter
Berufung auf antike Autoren das genaue Gegenteil vertreten.”® Tatséchlich
ist uns eine Anzahl von romischen Quellen uiberliefert, in welchen kritisiert
wird, dass sich die Frauen der Kaiserzeit nicht (mehr) an die althergebrach-
te Kleiderordnung der republikanischen Zeit hielten. Dem Kirchenschrift-
steller Tertullian mag man ja noch nachsagen, dass er aus moralischer
Emporung tibertrieben habe, wenn er iiber die verschwimmenden Grenzen
zwischen der Kleidung ehrbarer Frauen und Prostituierter berichtet.!* Aber
auch bei Juvenal finden sich Hinweise darauf, dass sich die Kleidung vieler
Frauen - und ebenso einiger Ménner - in klassischer Zeit merkbar vom
altromischen Idealbild entfernt hatte: So verspottet Juvenal unter anderem
seinen Zeitgenossen Creticus, der sich im Senat iiber die durchscheinende

11 Zur Problematik der uneindeutigen Quellenlage und der Aufweichung strenger Be-
kleidungsordnungen ab der spétrepublikanischen Zeit s insb ] Edmondson, Public
Dress and Social Control in Late Republican and Early Imperial Rome, in ] Edmond-
son und A Keith (Hrsg), Roman Dress and the Fabric of Roman Culture (University
of Toronto Press 2008) 21, 33-37; vgl auch Fusco (Fn 2) 81 zum SC de matronarum
lenocinio coercendo.

12 So etwa R Wittmann, Die Entwicklungslinien der klassischen Iniurienklage (1974) 91
ZRG RA 285, 316-318; Fusco (Fn 2) 85-89, beide mwN.

13 Vgl Raber (Fn 2) 48.

14 Tert Apologeticus 6,3. Auf Tertullians Aussagen stiitzt sich Raber (Fn 2) 48; dagegen
Wittmann (Fn 12) 318 Anm 90.

121

am 17.01.2026, 15:26:27. —


https://doi.org/10.5771/9783748918899-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Caterina M. Mitwalsky

Kleidung mancher Frauen alteriere, aber selbst noch freiziigiger gekleidet
seil

Nicht nur die rein anhand der Kleidung getroffene Unterscheidung zwi-
schen ehrbarer Matrone und Prostituierter diirfte im Laufe der Klassik zu-
nehmend schwieriger geworden sein; auch im Hinblick auf die eindeutige
Erkennbarkeit der Sklavin miissen wir uns auf ein non liquet zuriickziehen:
als Beleg fiir die klar definierte Kleidung von Sklavinnen wird namlich
in der Literatur gerade die gegenstidndliche Stelle herangezogen,'® was zu
einem Zirkelschluss fithrt. Weiter verwischt wurden die Grenzen dadurch,
dass die Sklav:innen reicher Familien mitunter in ihrer Kleidung schwer
von Freien zu unterscheiden waren,” wihrend freie oder freigelassene
Frauen drmerer sozialer Schichten sich in ihrer alltdglichen Kleidung wohl
nicht immer eindeutig von Slavinnen abgehoben haben werden. Gerade
auch im Kontext der actio iniuriarum liefern die Digesten selbst Indizien,
dass Verwechslungen zwischen Freien und Sklaven mitunter vorkamen:
In D. 47.10.3.4 ist etwa die Rede vom freien Romer, der versehentlich fiir
einen Sklaven gehalten und geschlagen wird; in D. 47.10.22 vom Freien, der
irrtiimlich fiir einen fliichtigen Sklaven angesehen wird und deshalb aus
der actio iniuriarum klagen kann.

Wir kénnen im Hinblick auf beide Gruppen - Sklavinnen und Prostitu-
ierte — also durchaus davon ausgehen, dass es sehr wohl prototypische
Kleidungsformen gab, dass die Grenzen zwischen diesen und dem, was
yanstandige® Frauen trugen, aber zu flielend waren, als dass man die
Kleidung als zum Entfall der Haftung fithrendes Tatbestandsmerkmal her-
anziehen hitte konnen. Dass Ulpian dennoch von meretricia veste spricht,
steht dem nicht entgegen; auch heutzutage hat man ein bestimmtes Bild vor
Augen, wenn man hort, dass eine Frau sich wie eine Prostituierte kleide -
ganz ohne, dass es fiir diese Berufsklasse oder fiir jene Frauen, die ihr nicht
angehdren, eine strikt definierte Kleiderordnung gibe.

15 Juv 2.65-70; vgl N Benke, Women in the Courts: An Old Thorn in Men’s Sides (1996)
3 University of Michigan Journal of Gender & Law 195, 208 Anm 47.

16 So etwa R Gamauf, Offentliche Ordnung und Injurienrecht: Sozialgeschichtliche
Beobachtungen anhand des Edikts de iniuriis quae servis fiunt, in I Piro (Hrsg), Scrit-
ti per Alessandro Corbino (Libellula 2016) 221, 241; RP Saller, Symbols of Gender and
Status Hierarchies in the Roman Household, in SR Joshel und S Murnaghan (Hrsg),
Women & Slaves in Graeco-Roman Culture (Routledge 1998) 85, 88; TAJ McGinn,
Prostitution, Sexuality, and the Law in Ancient Rome (Oxford University Press USA
1998) 332.

17 Siehe dazu etwa D. 18.1.5 (Paul 5 ad Sabinum).

122

am 17.01.2026, 15:26:27. —


https://doi.org/10.5771/9783748918899-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Unsittlich gekleidete Romerinnen und andere historische ,Wahrheiten®

Ein weiteres Indiz dafiir, dass nicht jede ehrbare virgo oder materfami-
lias sich an vestigiale Bekleidungsvorschriften gehalten haben diirfte, ist
schliefllich die Existenz der gegenstidndlichen Stelle schlechthin: Wire eine
solche Situation realiter nie eingetreten, hatte Ulpian sich dazu nicht du-
fern miussen, und die Kompilatoren hitten sie wohl auch nicht in die
Digesten aufgenommen; wire ein Abgehen von den in der Forschung pos-
tulierten strikten Kleidungsvorschriften an sich bereits ein so stark status-
mindernder Schritt gewesen, dass eine Frau dadurch jeder schiitzenswerter
Ehre verlustig gegangen wire (dazu sogleich), wire die Entscheidung des
Juristen wohl auch anders ausgefallen oder hitte zumindest nicht jene Ak-
zeptanz gefunden, welche eine Aufnahme in die justinianische Kompilation
nahelegt.

2.1.2. Ehrverlust durch unangemessene Kleidung?

In weiterer Folge ist es wichtig, eine Grundannahme der lange herrschen-
den Lesart ,non tenetur” anzusprechen: namlich jene, dass die Kleidung
nicht nur Erkennungsmerkmal ehrbarer Frauen war, sondern dass eine
Frau bereits durch sozial inakzeptable Kleiderwahl - ganz ohne weitere
Handlungen - ihrer Ehre (und somit ihrer Schutzwiirdigkeit im Sinne des
Edikts) verlustig gehen konnte. Dies ist eine durchaus verbreitete und selten
hinterfragte Annahme auch noch moderner Autoren;'® ein weitergehender
Blick auf romische Gesellschaftsstrukturen lasst daran allerdings Zweifel
aufkommen: Die uns tiberlieferten Rechtsvorschriften betreffend die actio
iniuriarum zeigen, dass Angriffe auf die Ehre einer freie Frau auf deren
Vater oder Ehemann, in manchen Falle auch bereits ihren Verlobten reflek-
tierte, und dass ein Angriff auf diese Ehre daher auch von den genannten
Minnern als iniuria gerichtlich geltend gemacht werden konnte:

D. 47.10.1.3 (Ulp. 56 ed.)

Item aut per semet ipsum alicui fit iniuria aut per alias personas. per
semet, cum directo ipsi cui patri familias vel matri familias fit iniuria:
per alias, cum per consequentias fit, cum fit liberis meis vel servis meis
vel uxori nuruive: spectat enim ad nos iniuria, quae in his fit, qui vel
potestati nostrae vel affectui subiecti sint.

18 So etwa grundlegend Wittmann (Fn 12) 316; aA erst in neuester Zeit Ehmer (Fn 3)
nicht paginiert, der hervorhebt, dass erst unkeusches Verhalten, nicht blofle Klei-
dung, eine Frau aus dem Schutzbereich des Ediktes ausgenommen habe.

123

am 17.01.2026, 15:26:27. —


https://doi.org/10.5771/9783748918899-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Caterina M. Mitwalsky

Dariiber hinaus kann man eine iniuria an der eigenen Person erleiden
oder durch die Beleidigung anderer. An der eigenen Person, wenn dem
paterfamilias oder der materfamilias selbst eine iniuria geschieht: durch
die Beleidigung anderer Personen, wenn es als Konsequenz geschieht,
wenn meine Kinder oder meine Sklaven oder meine Frau oder Schwie-
gertochter beleidigt wurden: Denn eine iniuria reflektiert auf uns, wenn
sie denjenigen widerfihrt, welche in unserer Gewalt stehen oder Objekte
unserer Zuneigung sind.

D. 47.10.15.24 (Ulp. 77 ed.)

Sponsum quoque ad iniuriarum actionem admittendum puto: etenim
spectat ad contumeliam eius iniuria, quaecumque sponsae eius fiat.

Ich denke auch, dass der Verlobte zur Erhebung der actio iniuriarum
zugelassen werden muss: Schlussendlich reflektiert eine Ehrverletzung,
welche seiner Verlobten angetan wird, auf sein Ansehen.

Dies legt den weitergehenden Schluss nahe, dass das Ansehen der Frau
schlechthin - also auch dort, wo es nicht durch rechtlich relevante Eingrif-
fe, sondern aus anderen Griinden beeintrachtigt wurde — auf jenes des ihr
durch familidre oder andere rechtliche Bande verbundenen Mannes reflek-
tierte. Auch wissen wir, dass den Frauen der Kaiserzeit ein beachtliches
Maf3 an sozialem Handlungsspielraum zukam, und dass sie nicht mehr —
wie dies in der Friithzeit der romischen Republik noch der Fall gewesen
war — unter der rechtlichen oder auch nur faktischen Kontrolle von Va-
ter oder Ehemann standen. Eine unumstritten patriarchale Gesellschaft,
welche ihren weiblichen Mitgliedern dennoch einen breiten praktischen
Handlungsspielraum einrdumt, muss die herrschenden Manner aber umge-
kehrt dagegen absichern, durch diese Handlungen allzu sehr beeinflusst zu
werden. In anderen Worten: Gerade in einer Zeit, in der Kleidervorschrif-
ten offenbar nicht (mehr) eingehalten wurden und dies auch seitens der
Minner nicht erzwungen wurde oder werden konnte, kann das Patriarchat
nicht zulassen, dass bereits die Kleiderwahl das gesellschaftliche Ansehen
einer Frau — und damit jenes ihrer méannlichen Angehdérigen! - in rechtlich
relevanter Weise tangiert.

War das Anlegen unpassender Kleidung an sich aber nicht in rechtlich
relevanter Weise ehrenriihrig, so lasst sich auch schlecht argumentieren,

19 Vgl E Cantarella, Pasado proximo: Mujeres romanas de Tacita a Sulpicia (spanische
Ubersetzung Isabel Niifiez, Ediciones Cétedra 1997) 107-111.

124

am 17.01.2026, 15:26:27. —


https://doi.org/10.5771/9783748918899-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Unsittlich gekleidete Romerinnen und andere historische ,Wahrheiten®

weshalb dieses eine Frau aus dem Schutzbereich des Edikts ausnehmen
hitte sollen (dazu sogleich). Noch weniger plausibel erscheint es, dass sich
eine Frau - wie in der Forschung mitunter vertreten?? — durch die bewusste
Wahl unstandesgemifler Kleidung quasi freiwillig aus dem Schutzbereich
des Edikts begeben habe und dieser Umstand (im technischen Sinne einer
Einwilligung der Verletzten) der Klagserhebung - insbesondere auch jener
eines mit ihr verwandten oder in anderer Weise verbundenen Mannes -
entgegenstehen miisse. Gerade diese Ansicht scheint Ulpian ndmlich nicht
vertreten zu haben, wie D. 47.10.1.5 (Ulp. 56 ed.) deutlich macht:

Usque adeo autem iniuria, quae fit liberis nostris, nostrum pudorem
pertingit, ut etiamsi volentem filium quis vendiderit, patri suo quidem
nomine competit iniuriarum actio, filii vero nomine non competit, quia
nulla iniuria est, quae in volentem fiat.

So sehr aber beriihrt eine iniuria, welche unseren Kindern geschieht,
unsere Ehre, dass ein Vater, dessen Sohn mit Zustimmung des Sohnes
verkauft worden ist, dennoch im eigenen Namen die actio iniuriarum
erheben kann, wenngleich der Sohn sie nicht erheben kann, weil nie-
mandem eine iniuria widerfahrt, wenn dieser einwilligt.

Der faktische Kontext dieser Stelle ist freilich ein anderer als der hier
behandelte; der gezogene Schluss aber jedenfalls verallgemeinerungsfahig:
Wenn selbst die ausdriickliche Zustimmung der beleidigten Person die
Klagserhebung seitens des Gewalthabers nicht hindert, so ist es kaum
denkbar, dass die blofl durch die Kleiderwahl implizierte Willigkeit einer
Frau, sich von fremden Miannern ansprechen zu lassen, der Erhebung der
actio iniuriarum seitens ihres Ehemannes oder Vaters entgegengestanden
wire.?!

Die mit der Emendierung der Stelle von iniuriarum tenetur zu iniuri-
arum non tenetur einhergehende Annahme, dass eine unstandesgemaf3
bekleidete Frau straflos beleidigt werden — und damit die Ehre jhrer ménn-
lichen Gewalthaber angegriffen werden - durfte, steht demnach auf duflerst
wackeligen Beinen. Nichtsdestotrotz wird sie, wie nun gezeigt werden soll,

20 So grundlegend Wittmann (Fn 12) 318; so auch E Hobenreich und G Rizzelli, Scylla
- Fragmente einer juristischen Geschichte der Frauen im antiken Rom (B6hlau 2003)
35.

21 Vgl auch Wittmann (Fn 12) 318, der allerdings zu anderen Schlussfolgerungen gelangt
(siehe unten).

125

am 17.01.2026, 15:26:27. —


https://doi.org/10.5771/9783748918899-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Caterina M. Mitwalsky

in der rezenteren Forschung zum Kernstiick der Auseinandersetzung mit
dem hier vorgestellten Ulpianfragment.??

2.2. Die spitere Forschung: Interpolationsannahmen und
Emendationsvorschlige

Wihrend, wie eingangs skizziert, vom Mittelalter bis zum Ende des acht-
zehnten Jahrhunderts inhaltliche Erwdgungen im Vordergrund stehen, ge-
winnen ab dem neunzehnten Jahrhundert zumindest vordergriindig philo-
logische Uberlegungen an Gewicht in der Auslegung. Die Skepsis, welche
dem Inhalt des Zitats entgegengebracht wird, bleibt weitgehend dieselbe;
die Argumentation stiitzt sich nunmehr aber stirker auf eine sprachliche
Besonderheit des Fragments, welche als unannehmbare Ungereimtheit
empfunden wird und so den Wandel von tenetur zu non tenetur gleichsam
zwingend erfordere: die Verwendung des Wortes igitur im dritten Satz. Ein
solches ,also“ oder ,daher” miisse eine Steigerung in der Argumentation
andeuten;?3 nach dem minus und multo minus der ersten beiden Satze
sei daher eine ginzliche Verneinung im dritten Satz die einzig logische
Folgerung, ,zudem die Steigerung und das igitur auf eine Zuspitzung in
Richtung einer Pointe hin[deuten]“ wiirden.?* So schreibt etwa Raber: ,Je-
der unbefangene Leser wiirde an dieser Stelle eine Verneinung erwarten
und folgerichtig iniuriarum non tenetur lesen >

Wenn man die Stelle unter diesem Gesichtspunkt betrachtet, so zeigt sich
aber recht deutlich, dass ihr dies nun jegliche Logik raubt: Wenn ein Mann
unter bestimmten Gesichtspunkten weniger und noch weniger haftet, so
kann er nicht in derselben, bestenfalls verallgemeinerten, Fallkonstellation
tiberhaupt nicht haften - die Qualifikation des ,weniger” und ,noch weni-
ger” setzt ja zwingend eine Haftung aus der actio iniuriarum voraus, die
dann unter Beriicksichtigung der besonderen Umstdnde gemindert wird.
Die Ergdnzung des non entspringt hier also keineswegs der Unbefangenheit
des Lesers, sondern einer zutiefst problematischen Unreflektiertheit: Dass
Ulpian nicht auf der Basis zeitgendssischer Moralvorstellungen moderner
Interpreten urteilt, wird als logischer Bruch missgedeutet.

22 Einen Uberblick iiber die Forschung bietet Ehmer (Fn 3) nicht paginiert.

23 Grundlegend Fuchs (Fn5) 33; vgl ua auch F Raber (Fn2) 40 und M Hagemann
(Fn 2) 73, beide mwN.

24 Hagemann (Fn 2) 73 unter Verweis auf Fuchs (Fn 5) 33.

25 Raber (Fn 2) 40; Kursivdruck und Sperrung im Original.

126

am 17.01.2026, 15:26:27. —


https://doi.org/10.5771/9783748918899-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Unsittlich gekleidete Romerinnen und andere historische ,Wahrheiten®

Einen Losungsansatz bot die Interpolationenforschung des frithen zwan-
zigsten Jahrhunderts, die der Problematik Herr zu werden suchte, indem
wahlweise der erste, der zweite oder auch beide Sétze als sinnstorende spa-
tere Ergianzungen angesehen wurden.2® Von Beseler wurde etwa ins Treffen
gefiihrt, dass Worte wie peccare der christlichen Moraltheorie angehorten
und daher nicht aus klassischer Zeit stammen kénnten.”” Dariiber hinaus
wurde und wird auch argumentiert, dass zwischen den ersten beiden und
dem letzten Satz Text entfallen sei, auf welchen sich igitur beziehe, womit
- je nachdem, welchen Inhalt man dem entfallenen Text unterstellt - nun
der Weg sowohl zu tenetur als auch non tenetur im letzten Satz offensteht,
wobei die Entscheidung zumeist zugunsten des non tenetur ausfillt.?8 Be-
merkenswert ist jedenfalls, dass sich mit Ausnahme von Pernice? kaum
ein Autor des neunzehnten oder frithen zwanzigsten Jahrhunderts fiir die
Authentizitét der Stelle und die Beibehaltung des non tenetur ausspricht.

Zu diesen Spekulationen ist vor allem Folgendes anzumerken: Beselers
Annahme hat bereits Raber unter Verweis auf die Verwendung des Wor-
tes peccare in anderen klassischen Juristenstellen iiberzeugend widerlegt,
sodass hier auf seine Ausfithrungen verwiesen werden kann.3 Das Wort
igitur findet sich insbesondere bei Ulpian sehr hédufig. Es deutet zwar
mitunter eine Schlussfolgerung an, an vielen Stellen wurde es von den
Kompilatoren aber auch dort einfach stehen gelassen, wo der Text, auf
den es sich bezog, nicht tibernommen wurde (dh insbesondere am Anfang
einer Digestenstelle). Dies scheint zumeist auch in der Forschung als un-
problematisch akzeptiert; eine Umdeutung der Stelle allein auf die Prasenz
des Wortes igitur zu stiitzen, welches sich auch auf den entfallenen Beginn
der zitierten Ausfithrungen bezogen haben kann, scheint mir daher nicht
zuldssig.

Ein letztes und wenig iiberzeugendes, immerhin aber bemerkenswertes,
Beispiel der Stelle durch Eingriffe in den iiberlieferten Wortlaut einen
neuen Sinn beizulegen, liefert ein erst im Erscheinen begriffener Artikel
von Ehmer, welcher - unter der Annahme einer Dittografie — zu van Byn-

26 F Schulz, Classical Roman Law (Oxford University Press 1951) 597; siehe dazu auch
Raber (Fn 2) 42.

27 G von Beseler, Beitrdge zur Kritik der romischen Rechtsquellen (1948) 66 ZRG RA
265, 346-347; dagegen Raber (Fn 2) 49.

28 Th Mommsen, Romisches Strafrecht (Duncker & Humblot 1899) 692; von Beseler
(Fn 27) 346-347; siehe dazu auch (tentativ zustimmend) Raber (Fn 2) 40.

29 A Pernice, Labeo Bd 2/1 (2 Aufl, Max Niemeyer 1895) 31.

30 Raber (Fn2) 49 mwN.

127

am 17.01.2026, 15:26:27. —


https://doi.org/10.5771/9783748918899-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Caterina M. Mitwalsky

kershoeks Vorschlag der Streichung des non vor matronali habitu zuriick-
kehrt, habitus nun aber in Abkehr von der gesamten bisherigen Forschung
nicht als ,Kleidung® sondern als ,Verhalten® iibersetzt. Die materfamilias,
welche sich wie eine Prostituierte kleide, in ihrem {ibrigen Verhalten aber
wie eine ehrbare Frau benehme, sei durch das Edikt de adtemptata pudici-
tia geschiitzt; der dritte Satz verdeutliche also, dass der im zweiten Satz
verheifSene Schutz der unpassend gekleideten materfamilias nur dann grei-
fe, wenn diese sich nicht tatsdchlich prostituiere. Dies erkldre auch die
Nichterwdhnung des Beispiels der virgo im Sklavinnengewand, da diese ja
- auch wenn sie sich wie eine Sklavin geriere - allenfalls in ihrer pudicitia
geschiitzt wire, weil das romische Iniurienrecht auch sexuelle Ubergriffe
auf Sklav:innen sanktioniert habe; die Prostituierte musste hingegen aus
dem Schutzbereich ausgenommen werden, da ein Verbot des appellare in
ihrem Fall geradezu geschiftsschadigend gewirkt habe.’!

Die so gefundene Losung ist originell, iiberzeugt aber nicht: Zum einen,
weil sie die sprachliche Holprigkeit der Stelle verstdrkt, da igitur nun nicht
mehr als Zusammenfassung des Gesagten gelesen werden kann, sondern
als ungewdohnliche Einleitung einer einschrinkenden Bedingung verstan-
den werden miisste. Zum anderen, weil dieser erkldrende Zusatz mitnich-
ten notwendig gewesen sein kann: Eine Frau, welche sich prostituiert, ist
nach allen gingigen Definitionen der klassischen Zeit — ganz ungeachtet
ihrer Herkunft und fritheren Stellung - eine meretrix und als solche vom
ediktalen Schutz ihrer pudicitia ohnehin ausgenommen. Dass Ulpian also
die Notwendigkeit gesehen hitte, nochmals zu betonen, dass nur eine Frau,
welche sich wie eine Prostituierte kleide, nicht aber eine tatsachliche Pro-
stituierte, den Schutz der actio iniuriarum fir sich beanspruchen konne,
scheint allerdings unwahrscheinlich.

Das ausgeprégte Interesse an der Formulierung ist hier im Grunde ge-
nommen aber Symptom eines fundamentalen Unbehagens mit der Aussage
des Zitats: Sollte etwa tatsdchlich ein Mann, welcher meinte, eine Sklavin
oder Prostituierte vor sich zu haben, trotzdem zur Verantwortung gezogen
werden konnen, wenn er unsittliche Avancen machte? Fiir die Sklavin,
deren pudicitia in gewissem Umfang nachweislich nach klassischem Recht
geschiitzt war® — da ein Angriff gegen dieselbe ja als Angriff auf die Wiirde
ihres Dominus gedeutet werden konnte — mochte das wohl noch angehen.
Wie vereinbarte man dies aber nun mit der Aussage, dass selbst das unsittli-

31 Ehmer (Fn 3) nicht paginiert.
32 Ulp D. 47.10.9.4; s auch Raber (Fn 2) 45; Hagemann (Fn 6) 73.

128

am 17.01.2026, 15:26:27. —


https://doi.org/10.5771/9783748918899-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Unsittlich gekleidete Romerinnen und andere historische ,Wahrheiten®

che Ansprechen einer vermeintlichen Prostituierten eine actio iniuriarum
nach sich ziehen konnte? Auf dieses Problem wird spéter nochmals zu-
riickzukommen sein; zundchst mochte ich allerdings den wissenschaftsge-
schichtlichen Werdegang des gegenstandlichen Ulpian-Fragments zu Ende
verfolgen.

2.3. Das Ende der Interpolationenjagd

Eine Wende in der Auseinandersetzung mit D. 47.10.15.15 brachte die be-
wusste Abkehr von der Interpolationenjagd der vorangehenden Jahrzehnte.
Dass die Stelle seit den 1970ern als in ihrer Gesamtheit authentisch akzep-
tiert wird, hat allerdings nicht dazu gefiihrt, dass das Unbehagen der Wis-
senschaftler mit ihr schwindet. Vielmehr verlagert sich die Suche nach einer
iberzeugenden Interpretation nun auf den personlichen Geltungsbereich
des Edikts. Erschwert wird dies dadurch, dass uns, wie eingangs erwahnt,
der Wortlaut nicht tiberliefert ist; einigermafien gesichert scheint aber ne-
ben der Auflistung der sanktionierten Tatbestinde auch, dass die Begriffe
praetextatus/praetextata bzw. materfamilias explizit darin enthalten waren.
Dies ist umso wahrscheinlicher, wenn man sich vor Augen fiihrt, dass gera-
de Gaius diese Termini ansonsten nicht in seinen Institutionen verwendet,
die Annahme eines direkten Zitats aus einem anderen Text in Gai. Inst.
3.220 also nahe liegt.

In den letzten Jahrzehnten finden sich, ausgehend von der grundlegen-
den Neuinterpretation Wittmanns,?* nun vermehrt Losungsansitze, denen
zufolge Ulpian in den ersten beiden Séitzen mit minus und multo minus
eine Haftung aus dem Spezialedikt in diesen Fallkonstellationen verneine.
Der dritte Satz wird nunmehr dahingehend gedeutet, dass sich die Haftung
im Falle der unschicklich gekleideten Frau lediglich auf ein (in der For-
schung nach wie vor umstrittenes) generelles Edikt oder auf die actio de
iniuriis aestimandis stiitze.

2.3.1. Kleider machen Leute II: Definitionen der Begriffe materfamilias und
praetextatus/praetextata

Zum bereits bekannten Argument, dass man ehrbare, freie Romerinnen
auf den ersten Blick von Sklavinnen und Prostituierten unterscheiden habe

33 Wittmann (Fn 12) 315-318.

129

am 17.01.2026, 15:26:27. —


https://doi.org/10.5771/9783748918899-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Caterina M. Mitwalsky

kénnen, kommt nun die Annahme, dass die Kleidung auch entscheidendes
Merkmal fiir Differenzierungen innerhalb der rdmischen Gesellschaft war,
und dass diese von herausragender Bedeutung fiir die wahrheitsgetreue
Interpretation der Stelle seien. Erstmals finden wir nun den Interpretations-
ansatz, dass die Kleidung der betroffenen Person im Tatzeitpunkt nicht nur
Auswirkungen auf die Handlungsmotivation des Téters oder die Wahrneh-
mung der Allgemeinheit, und somit auf dessen Haftung, sondern auf die
Zugehorigkeit des Opfers zum ediktal geschiitzten Personenkreis schlecht-
hin gehabt habe.

Kernstiick dieser Argumentation ist eine weitaus restriktivere Auslegung
des Schutzbereichs des Edikts de adtemptata pudicitia: dieses habe niemals
den Schutz aller freien, ehrbaren Romerinnen bezweckt, sondern lediglich
den einer sozialen Elite, und selbst dieser nur unter besonders qualifizier-
ten Voraussetzungen. So beziehe sich praetextatus und praetextata im en-
geren Sinne nur auf junge Adelige, die zum Tragen der foga praetexta
berechtigt gewesen seien und eine solche im Tatzeitpunkt auch tatsachlich
getragen hitten.* Dieser Interpretationsansatz verschrankt in auffallend
unreflektierter Weise Wortsinn und moralische Wertung: Die adelige virgo,
welche in Sklavenkleidern auftritt, fallt demnach ungeachtet ihrer noblen
Abstammung nicht mehr unter das Spezialedikt, weil sie eben im Tatzeit-
punkt keine praetextata gewesen sei und daher - nach der den Romern
unterstellten Auffassung moderner Interpreten — keinen Schutz mehr ver-
diene; das oOffentliche Auftreten in unstandesgeméfler Kleidung bedinge
an sich bereits einen Verlust an Ehre, welcher die Geltendmachung von
Anspriichen aus dem Edikt de adtemptata pudicitia ausschlie3e.?

Dasselbe Argument wird auch auf die materfamilias angewandt: Unter
diesem Terminus will man nun einen Ehrentitel verstehen, welcher ade-
ligen Frauen vorbehalten war und welchen dariiber hinaus selbst diese
lediglich fiir sich beanspruchen durften, wenn ihre Lebensfithrung dem
Idealbild weiblicher Tugend entsprach; durch das Anlegen unpassender
Kleidung begaben somit auch sie sich quasi zwangslaufig aus dem Schutz-
bereich des Spezialedikts, da sie schon durch die unstandesgemifie Kleider-
wahl des Titels materfamilias verlustig gegangen waren. Eine Haftung kam

34 Grundlegend Wittmann (Fn12) 316; vgl ua auch M Guerrero Lebrén, La idea
de «materfamilias» en el «edictum de adtemptata pudicitia», in R Lopez-Rosa und F
del Pino-Toscano (Hrsg), El Derecho de familia: de Roma al Derecho actual (Huelva
2003) 297, 303; weitere Nachweise bei Ehmer (Fn 3) nicht paginiert, Anm 37.

35 So grundlegend Wittmann (Fn 12) 316; aA Hagemann (Fn 2) 73-74.

130

am 17.01.2026, 15:26:27. —


https://doi.org/10.5771/9783748918899-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Unsittlich gekleidete Romerinnen und andere historische ,Wahrheiten®

demnach auch hier lediglich auf der Grundlage einer allfalligen generelle-
ren Bestimmung in Frage.3

Dass derartige Vorstellungen wenig mit der historischen Wirklichkeit des
klassischen Rom zu tun haben, wurde bereits weiter oben erldutert und
wird im folgenden Unterkapitel vertieft werden. Aber auch auf sprachlicher
Ebene ist eine solche Lesart mE schwer aufrecht zu erhalten. Bereits die
Formulierung von D. 47.10.15.15 selbst spricht gegen diese Annahme, da
die Begriffe femina und matrona ja offensichtlich als Synonyme verwen-
det werden und mit dem materfamilias des Ediktswortlauts in Beziehung
gebracht werden, ohne dass der Jurist die Notwendigkeit begrifflicher Ein-
schrinkungen oder Anmerkungen sieht. Auch scheint Ulpian nicht davon
auszugehen, dass es gleichsam eine ,Uniform® der materfamilias gab, die
sie von anderen freien Romerinnen abhob; ihre Kleidung ist D. 34.2.23.2
zufolge schlichtweg definiert als jene Kleidungsstiicke, welche ein Mann
nicht tragen kann, ohne negatives Aufsehen zu erregen: muliebria sunt,
quae matris familiae causa sunt comparata, quibus vir non facile uti potest
sine vituperatione (,Frauenkleider sind jene, welche zum Gebrauch der ma-
terfamilias dienen und welche ein Mann nicht leicht ohne Spott anziehen
kann®). Signifikant ist auch hier die ganz offensichtliche Gleichsetzung von
muliebria und matris familiae causa [...] comparata, die ebenfalls gegen
eine klare Differenzierung zwischen der materfamilias zukommenden Klei-
dungsstiicken und jenen, welche andere Frauen trugen, spricht. Dasselbe
trifft auf das oben zitierte Ulpianfragment D. 47.10.1.3 zu, in dem uns
die materfamilias ganz selbstverstindlich als weibliches Gegenstiick zum
paterfamilias, dessen rechtliche und faktische Stellung ja unumstritten von
seinen personlichen Qualititen unabhingig war, begegnet.

Aber auch andere Digestenstellen legen nahe, dass der Begriff im rechtli-
chen Kontext kein eng beschrankter war. Eine Definition der materfamilias
findet sich insbesondere in D. 50.16.46.1 (Ulp. 59 ed.):

"Matrem familias" accipere debemus eam, quae non inhoneste vixit:
matrem enim familias a ceteris feminis mores discernunt atque separant.
Proinde nihil intererit, nupta sit an vidua, ingenua sit an libertina: nam
neque nuptiae neque natales faciunt matrem familias, sed boni mores.

Unter materfamilias haben wir eine Frau zu verstehen, welche nicht un-
ehrenhaft lebt: denn die [Lebensfithrung im Einklang mit den] guten Sit-
ten unterscheidet die materfamilias von den tibrigen Frauen. Deswegen

36 Grundlegend Wittmann (Fn 12) 316.

131

am 17.01.2026, 15:26:27. —


https://doi.org/10.5771/9783748918899-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Caterina M. Mitwalsky

ist es auch nicht ausschlaggebend, ob sie verheiratet ist oder verwitwet,
ob sie frei geboren ist oder freigelassen: denn weder Abstammung noch
Heirat machen eine Frau zur materfamilias, sondern ihre guten Sitten.

Auf den ersten Blick scheint diese Stelle die oben referierte Deutung durch-
aus zu stiitzen. Bei genauerer Betrachtung zeigen sich aber signifikante
Unterschiede zwischen dem Verstindnis Ulpians und jenem der oben er-
wihnten Autor:innen: Zum ersten betont Ulpian, dass die Klassifikation
als materfamilias von der sozialen Herkunft und Stellung v6llig unabhéngig
war; zum zweiten ist der an ihre Lebensfiihrung angelegte Mafistab keines-
wegs ein auflergewdhnlicher, waren doch die boni mores im rechtlichen
Kontext tiblicherweise jener durchaus erreichbare Standard, an dem sich
Romer:innen ganz allgemein in ihrem rechtlichen Handeln zu orientieren
hatten. Auch sonst ldsst die Stelle sprachlich mitnichten darauf schlief3en,
dass die an die Lebensfithrung der materfamilias gerichteten Anforderun-
gen ungewohnlich hoch gewesen wiren - so umfasst die zuriickhaltend
formulierte doppelte Negation des non inhoneste vivere wohl alles, was
nicht einem eindeutig unehrenhaften Lebenswandel zuzurechnen war.?”

Gestiitzt wird diese breite Deutung des Begriffs im hier behandelten
Kontext auch durch den wiederkehrenden Verweis auf die boni mores als
Beurteilungsstandard im Rahmen der actio iniuriarum selbst: Gerade hier
machte es wohl kaum Sinn, jede kleine Abweichung von einem strengen
sittlichen Ideal seitens des Taters bereits klagbar zu machen und damit eine
uniiberschaubare Flut von Gerichtsverfahren loszutreten — vielmehr sollten
der actio iniuriarum wohl nur Verhaltensweisen unterliegen, welche sich
mit einiger Schérfe von dem unterschieden, was im Rahmen der rémischen
Gesellschaft als einigermaflen anstindiges Verhalten toleriert werden konn-
te. Die Annahme, dass derselbe Begriff nun im selben rechtlichen Kontext
eine weitaus einschriankendere Interpretation erfahren haben sollte, wenn
man den Fokus von Beleidiger auf beleidigte Person verlagert, scheint we-
nig plausibel, zumal diesbeziigliche Nachweise in den Quellen véllig fehlen.

Auch die in D. 43.30.3.6 — im Kontext der Obsorge fiir uxores in ma-
nu und unmiindige Gewaltunterworfene nach dem Tod des Ehemannes
und Vaters - angebotene Begriffsdefinition ldsst nicht zwingend darauf
schlielen, dass die Bezeichnung materfamilias gleichsam als Ehrentitel nur
moralisch exemplarischen Frauen zukam:

37 AA Ehmer (Fn 3) nicht paginiert, der die Litotes non inhoneste als Verstarkung liest.

132

am 17.01.2026, 15:26:27. —


https://doi.org/10.5771/9783748918899-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Unsittlich gekleidete Romerinnen und andere historische ,Wahrheiten®

In hoc interdicto, donec res iudicetur, feminam, praetextatum eumque,
qui proxime praetextati aetatem accedet, interim apud matrem familias
deponi praetor iubet. Proxime aetatem praetextati accedere eum dicimus,
qui puberem aetatem nunc ingressus est. Cum audis matrem familias,
accipe notae auctoritatis feminam.

Unter diesem Interdikt befiehlt der Praetor, bis die Sache gerichtlich
entschieden ist, eine Frau, einen praetextatus und einen, der dem prae-
textatus im Alter nahe ist, der Obhut der materfamilias zu tibergeben.
Nahe am Alter eines praetextatus nennen wir einen, der gerade das Alter
der Pubertit erreicht hat. Wenn du materfamilias horst, denke an eine
Frau von anerkannter Autoritat.

Die materfamilias ist hier — wie auch in D. 47.10.1.3 (siehe oben) - augen-
scheinlich das weibliche Pendant zum paterfamilias, welcher bis zur Bestel-
lung eines Tutors die faktische Obsorge iiber die Kernfamilie des offenbar
kiirzlich verstorbenen Haussohnes iibertragen wird. Dezidiert wird hier
lediglich hervorgehoben, dass man unter materfamilias eine Frau von an-
erkannter Autoritat zu verstehen habe. Dariiberhinausgehende moralische
Anspriiche werden nicht gestellt.*® Nun mag man zwar einrdumen, dass es
sich hier unter Umstdnden um eine blofle Zusatzvoraussetzung handelte,
wie sie insbesondere im Umgang mit den hier erwédhnten halbwiichsigen
Séhnen wohl vonnéten war, wihrend die Definition der materfamilias
als ungewohnlich tugendsame Frau bereits allgemein anerkannt war und
damit nicht weiter erwahnt werden musste. Diesfalls gelingen wir aber
zwangsldufig zu dem Schluss, dass diese Digestenstelle nur auf wenige Son-
derfalle anzuwenden gewesen sein musste — man wiirde also eine weitere
Bestimmung erwarten, was in Familien zu geschehen habe, in welchen es
zwar verwitwete Haustochter und minderjihrige S6hne, aber kein weibli-
ches Familienoberhaupt von unangefochtener moralischer Exzellenz gab.
Eine solche Bestimmung findet sich aber weder hier noch anderswo in den
Digesten. Wenn wir also nicht annehmen wollen, dass das romische Recht
den weitaus hiufigeren Fall ungeregelt gelassen hatte und nur fiir den Fall,
dass die Frau des paterfamilias eine materfamilias im Sinne einer Frau
von ungewohnlich herausragender Tugend war, eine Bestimmung getroffen
habe, miissen wir diese Hypothese verwerfen.

Uber die Anmerkung zur materfamilias hinaus interessiert an der gegen-
standlichen Stelle auch die Verwendung des Begriffes praetextatus. Eindeu-

38 AA Guerrero Lebrén (Fn35) 301, welche den Begriff auctoritas an dieser Stelle als
Ehrenhaftigkeit versteht.

133

am 17.01.2026, 15:26:27. —


https://doi.org/10.5771/9783748918899-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Caterina M. Mitwalsky

tig ist unter diesem Terminus hier eine reine Altersangabe zu verstehen,
wie sich neben dem Kontext auch insbesondere aus der Wendung proxi-
me praetextati aetatem herauslesen ldsst. Dass hier eine Einschrankung
auf adelige oder sozial hoherstehende Jugendliche intendiert ist, scheint
unwahrscheinlich: Vom frithen Tod des Vaters waren Familien aller Gesell-
schaftsschichten gleichermaflen betroffen; wenn es gesonderte Regelungen
fiir unterschiedliche soziale Schichten gegeben hitte, miisste man anneh-
men, dass Spuren davon im einschlédgigen Digestentitel zu finden wéren -
was aber nicht der Fall ist. Eine noch engere Einschrinkung des Begriffs
auf die Kleidung der so bezeichneten Person im fraglichen Zeitpunkt, wie
sie vielerorts fiir das Edikt de adtemptata pudicitia postuliert wird, kommt
an dieser Stelle von vornherein nicht in Frage. Ware der Begriff mehrdeutig
bzw. hier in einer anderen als der in juristischen Kreisen gebrauchlichen
Weise verwendet, so diirfte man zumindest eine diesbeziigliche Anmerkung
erwarten, wie wir sie auch zu den besonderen Anforderungen an die mater-
familias und zur Wendung proxime praetextati aetatem finden.

2.3.2. Zwischenfazit zum personlichen Geltungsbereich

Es scheint daher durchaus wahrscheinlich, dass die Quellen zum Edikt de
adtemptata pudicitia die Begriffe materfamilias und praetextatus/praetexta-
ta in genau jenem Sinne verwenden, in dem sie auch an anderen Stellen der
Digesten vorkommen, und das Edikt somit den liickenlosem Schutz Min-
derjahriger beiderlei Geschlechts (im Falle von Frauen bis zu deren Heirat,
anlésslich der sie symbolisch die toga praetexta ablegten) und verheirate-
ter oder verwitweter Frauen intendierte. Eine andere, enge Auslegung der
genannten Begriffe kime sonst zwangslaufig zu dem Schluss, dass der per-
sonliche Geltungsbereich einerseits an der Kleidung — d.h. im Tatzeitpunkt
mit der toga praetextata gekleidete Personen — andererseits aber, sobald
eine Frau dieser entwachsen war, an ihrem anerkannt untadeligen Lebens-
wandel orientierte. Das scheint wenig plausibel, zumal sich auch in keiner
Quelle ein eindeutiger Hinweis auf diese ungewdhnliche Definition finden
lasst, obwohl man im Hinblick auf die daraus resultierenden formellen und
praktischen Probleme solche durchaus erwarten diirfte. Um die Diskrepanz
zwischen den beiden Tatbestandsvoraussetzungen — Kleidung einerseits,
sittenstrenger Lebenswandel andererseits — ein wenig abzuschwéchen, wird
in diesem Kontext darauf verwiesen, dass die Kleidung der materfamilias
zumindest in der Klassik eindeutig definiert gewesen sei, auch hier also
im Grunde genommen lediglich auf die Kleidung der Betroffenen abzu-

134

am 17.01.2026, 15:26:27. —


https://doi.org/10.5771/9783748918899-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Unsittlich gekleidete Romerinnen und andere historische ,Wahrheiten®

stellen gewesen wire, was bereits weiter oben widerlegt wurde. Dariiber
hinaus wire dies das einzige klassische Edikt, dessen Geltungsbereich aus-
schliellich an der Kleidung festmachen liefSe, und dessen Geltungsbereich
man durch ein blofles Ablegen derselben verlassen kénnte. Wire dies so
gewesen, hitte man doch immerhin irgendwo eine Bezugnahme auf diese
Besonderheit erwartet.

Im Ubrigen wire ein solcher Ansatz auch mehr als sonderbar: Wenn die
Kleidung der materfamilias nur von einer solchen getragen werden durfte,
miisste man hinterfragen, wer einer Frau die Berechtigung zum Anlegen
eben dieser Kleidung zugestehen konnte, und auf welche Kriterien sich
diese stiitzte. Mit anderen Worten: Wenn es die Kleidung war, welche eine
Frau in den Augen der Rechtsgemeinschaft zur materfamilias machte, so
fallt damit zwangsldufig die Interpretation des Begriffs als Ehrentitel, da
sich diesen ja nun jede Frau selbst verleihen konnte. War umgekehrt der
Titel der materfamilias Voraussetzung dafiir, dass bestimmte Kleidungsstii-
cke iiberhaupt getragen werden durften, so vermisst man in den Quellen
jeden Hinweis darauf, von wem diese Voraussetzungen formuliert oder
tiberwacht wurden, oder welche Kleidungsstiicke insbesondere dieser Rege-
lung unterlagen. Gerade in jenen Quellen, in welchen stola etc. als typische
Kleidungsstiicke der verheirateten Romerin erwéhnt werden, wiirde man
in diesem Kontext den Hinweis erwarten, dass diese aber nicht schlecht-
hin jeder verheirateten Frau, sondern lediglich besonders qualifizierten
Ehefrauen zustiinden.

Auch steht der Annahme, dass das Spezialedikt nur besonders ehrbare
Ehefrauen schiitzte, wihrend der Schutz der iibrigen auf das generelle Edikt
begrenzt war, die rein praktische Uberlegung der Gewahrung oder Verwei-
gerung der Klage seitens des Praetors entgegen: Wenn man davon ausgeht,
dass im Falle einer sittlich herausragenden Betroffenen (also einer materfa-
milias im Sinne dieser Definition) aus dem Edikt de adtemptata pudicitia
geklagt werden konnte, in anderen Fillen aber die Klage aus dem generel-
len Edikt zu erheben war, hitte dies zwangslaufig bedeutet, dass der Prator
vor Klagsgewdhrung die Ehrenhaftigkeit der Betroffenen erheben und einer
Beurteilung unterziehen hitte miissen; hier hitte man also zumindest er-
wartet, dass sich Hinweise auf den anzulegenden Beurteilungsmafistab und
aus dieser Beurteilung resultierende Meinungsverschiedenheiten zwischen
Klager:innen und Prétor tberliefert hatten. Schlussendlich hitte diese An-
nahme ja zur Folge, dass der Priator immer wieder in die Verlegenheit
gekommen sein musste, einer Kldgerin oder einem Mann, welcher die
Klage im Namen seiner Ehefrau erheben wollte, mitteilen zu miissen, dass

135

am 17.01.2026, 15:26:27. —


https://doi.org/10.5771/9783748918899-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Caterina M. Mitwalsky

die Beleidigte nicht anstindig genug sei, um in den Schutzbereich des
Spezialedikts zu fallen. Wenn dies jemals gingige Praxis gewesen wire, so
hitte man doch in einschldgigen Texten einen Hinweis darauf erwartet —
wenn schon nicht in juristischen, so zumindest in Komddien und Satiren.

Wittmann selbst entgeht dieser durch seinen Interpretationsansatz ge-
schaffenen Problematik durch die bemerkenswerte Annahme, dass eine
matrona der Kaiserzeit nicht ,aus blofer Gefallsucht® wie eine Prostituierte
an die Offentlichkeit getreten sei, sondern nur dann, wenn sie dadurch
tatsdchlich ,ihre Bereitschaft zur korperlichen Hingabe gegen Entgelt si-
gnalisieren wolle®* Eine Klage im eigenen Namen war damit von vornhe-
rein nicht mehr moglich; fiir den Ehemann verblieb - da die mangelnde
Ehrenhaftigkeit der Frau nun iiberhaupt nicht mehr zur Diskussion stehen
konnte - nur die Geltendmachung von Anspriichen aus dem Generaledikt.
Hierzu sei auf das verwiesen, was bereits weiter oben gegen die Ansicht
Wittmanns und Ehmers gesagt wurde: Eine Frau, die sich prostituiert, ist
eine Prostituierte — hitte Ulpian eine solche gemeint, hitte er wohl von
einer meretrix anstatt von einer fermina meretricia veste gesprochen.

Zuletzt miisste auch noch gekldrt werden, weshalb Ulpian den Schutz
aus dem edictum generale als ein ,,minus” gegentiber jenem aus dem Spezia-
ledikt auffassen hétte sollen, zumal ja nirgends tiberliefert ist, dass die zuge-
sprochenen Buflsummen notwendigerweise divergierten: als actio aestima-
toria iberlief} die actio iniuriarum die finanzielle Beurteilung der erlittenen
Beleidigung ja in jedem Fall dem Gericht.*® Aus dem Wortlaut der Stelle
lasst sich fiir diese Argumentation jedenfalls nichts gewinnen; insbesondere
ist darauf hinzuweisen, dass die Klagen aus den Spezialedikten insgesamt
keine eigene Bezeichnung hatten, sondern generell unter dem Oberbegriff
actio iniuriarum zusammengefasst wurden,* die Wendung iniuriarum ten-
etur in dieser Hinsicht also v6llig undeterminiert ist. Dies ergibt sich auch
aus D. 47.10.7.5, wo explizit erdrtert wird, dass die dort aufgezdhlten Tatbe-
stinde, welche unter unterschiedliche Spezialedikte zu subsumieren seien,
nicht jeweils separat, sondern mit einer gemeinsamen actio iniuriarum
geltend gemacht werden miissten — was unter der Annahme, dass jedes
Spezialedikt seine eigene, von einer allfalligen ,generellen® Klage verschie-

39 Wittmann (Fn 12) 318.

40 Zur actio aestimatoria siehe im Detail AM Mandas, ‘Minus peccare videtur’ Sul
perimetro applicativo dell’edictum de adtemptata pudicitia (2023) 16 Teoria e Storia
del Diritto Privato 1, 37-39 mwN.

41 Siehe dazu insbesondere Mandas (Fn40) 32 Anm 87 mwN; grundlegend bereits
Pernice (Fn 29) 31; vgl dazu Mandas (Fn 40) 35 Anm 94.

136

am 17.01.2026, 15:26:27. —


https://doi.org/10.5771/9783748918899-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Unsittlich gekleidete Romerinnen und andere historische ,Wahrheiten®

dene, Klagsformel gehabt hitte, prozessual nicht umsetzbar gewesen wire.
Dazu kommt, dass Ulpian die durch das Edikt de adtemptata pudicitia
sanktionierten Tatbestdnde explizit dem Wortlaut nach erwéhnt; es ist also
nicht anzunehmen, dass der Jurist es hier vollig unerwéhnt gelassen hitte,
wenn der Leser dessen ungeachtet an die Haftung aus einem anderen Edikt
denken hitte sollen.

Auch im Hinblick auf die zweite explizit in den Schutzbereich einbezoge-
ne Personengruppe tun sich Fragen auf. So kdnnen wir doch mit einiger
Sicherheit davon ausgehen, dass die toga praetexta keinesfalls rund um
die Uhr, sondern vorwiegend zu formellen Anldssen getragen wurde.*?
Welchen Sinn hitte es nun aber anzunehmen, dass Jugendliche lediglich bei
solchen geschiitzt gewesen wiren, wenn doch ein Schutz gerade in anderen
Situationen - beim Besuch der 6ffentlichen Bader, beim Sport, oder bei
zwanglosen Zusammenkiinften im Freundeskreis - aufgrund der Natur
des Ortes und der dort ausgeiibten Tiétigkeit viel dringender erforderlich
schiene?

Auch die oben erorterte Vermutung, das Edikt habe lediglich fiir Perso-
nen hoher sozialer Stellung gegolten, scheint bei Beriicksichtigung der ge-
sellschaftlichen Realitdt der spétklassischen Zeit nicht unbedingt plausibel.
So waren es ja wohl sicherlich gerade Adelige, welche sich aufgrund der
grofien Anzahl an ihnen zur Verfiigung stehenden Sklaven am einfachsten
lastiger Verehrer erwehren konnten. Umgekehrt aber wird wohl die Hemm-
schwelle eines Senators, vor dem Praetor vorzubringen, man habe seine
Tochter fiir eine Sklavin oder seine Ehefrau fiir eine Prostituierte gehalten
und deshalb beldstigt, weitaus grofier sein als jene eines sozial niedriger
stehenden Mannes, dem andere Mittel zum Schutz ihrer - und seiner -
Ehre nicht zu Gebote stehen. Im Lichte dieser Uberlegungen scheint es
wahrscheinlich, dass das Edikt gerade jene Bevolkerungsschichten im Blick
hatte, welche aufler ihrer Ehre nicht viel zu verlieren hatten, und welche
schon aufgrund ihrer vergleichsweise darmlichen Bekleidung mit Sklavinnen
oder Prostituierten verwechselt werden konnten — oder unter diesem Vor-
wand Beldstigungen ausgesetzt waren. Widerlegt wird dieses Postulat auch
durch den expliziten Wortlaut der oben zitierten D. 50.16.46.1, der zufolge
die soziale Herkunft (natales) fiir die Stellung als materfamilias unerheblich
war.

42 Vgl Edmondson (Fn 11) 23-24.

137

am 17.01.2026, 15:26:27. —


https://doi.org/10.5771/9783748918899-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Caterina M. Mitwalsky

Meiner Ansicht gibt D. 47.10.15.15 damit sehr wohl Aufschluss {iber den
personlichen Geltungsbereich des Edikts, wenngleich eher im Sinne eines
Umkehrschlusses: Sklavinnen und Prostituierte waren demnach ausgenom-
men - aus diesem Grund war es wohl nétig, ehrbare Frauen, welche
aufgrund ihrer Kleidung fiir solche gehalten werden konnten, wiederum
explizit in den personlichen Geltungsbereich einzubeziehen, um Schutzlii-
cken zu vermeiden. Dass die pudicitia einer Prostituierten — da sie nach
romischem Verstandnis {iberhaupt nicht existierte — nicht geschiitzt werden
musste, liegt auf der Hand.** Dass die pudicitia der Sklavin hingegen sehr
wohl explizit geschiitzt wurde, steht dieser Annahme nicht entgegen, konn-
ten doch gegen Sklavinnen veriibte Iniurien auf der Basis des Edikts de
iniuriis, qui servis fiunt geltend gemacht werden.**

Auch sozialgeschichtlich macht diese Annahme durchaus Sinn: mit Blick
auf den relativ weiten Handlungsspielraum, den die Romer insbesondere
jungen Adeligen im Umgang mit fremden Sklavinnen einrdumten,* ist
ein so umfassender Schutz, wie ihn das Edikt de adtemptata pudicitia
bietet, fiir Sklavinnen kaum denkbar. Viel wahrscheinlicher ist es hier
anzunehmen, dass die pudicitia einer Sklavin nur vor besonders groben,
eindeutig auf die Ehre ihres dominus reflektierenden Eingriffen bewahrt
werden sollte, sodass der Pritor (wie im Ediktswortlaut verankert) lediglich
causa cognita — nach Abwigung der Details des jeweiligen Einzelfalles -
eine Klage gewihrt haben wird. Gerade weil wir aus der Uberlieferung
wissen, dass sexuelle Ubergriffe auf fremde Sklavinnen fiir junge Manner
der rémischen Oberschicht bestenfalls als Kavaliersdelikte galten,*¢ war
es aber wohl nétig, ein Ubergreifen dieser Tendenz auf freie Frauen aus
Okonomisch schlechter gestellten Klassen zu verhindern und somit die
freie Romerin - und deren Ehemann oder Vater — vor Ehrverletzungen
zu schiitzen. Die blofle Behauptung des Titers, durch die Kleidung einer
Frau zu unsittlichem Verhalten verleitet worden zu sein, fuhrte also nicht zu
Straffreiheit. Gleichzeitig wird den Interessen des Beklagten aber Rechnung

43 Vgl ua Raber (Fn2) 45-46; Hagemann (Fn 6) 73 mwN; aA Wittmann (Fn12) 318
(dagegen explizit Hagemann (Fn 6) 73 Anm 108).

44 So auch A Guarino, Le Matrone e i pappagalli (1978) Inezie di giureconsulti
165, 165; vgl auch Fusco (Fn2) 80; vgl auch Hagemann (Fn6) 73 unter Verweis
auf D. 47.10.9.4, allerdings ohne Bezugnahme auf die ediktale Grundlage).

45 Siehe dazu ausfiithrlich R Gamauf, Sex and Crime im romischen Recht: Zu einem Fall
nichtsanktionierter sexueller Gewalt (D 47.2.39 Ulp. 41 Sab.), in MF Polaschek und
A Ziegerhofer (Hrsg), Recht ohne Grenzen, Grenzen des Rechts (Peter Lang 1998)
21-41.

46 Siehe dazu ausfiithrlich Gamauf, Sex and Crime im romischen Recht (Fn 45) 31-35.

138

am 17.01.2026, 15:26:27. —


https://doi.org/10.5771/9783748918899-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Unsittlich gekleidete Romerinnen und andere historische ,Wahrheiten®

getragen, indem er diese als haftungsmindernden Umstand ins Treffen fiih-
ren kann. In diesem Lichte besehen dréngt sich die zynische Bemerkung
auf, dass die Hohe der Bufizahlung indirekt an die Einkommenshdhe der
Betroffenen angepasst wurde: Eine Frau, welche es sich nicht leisten konn-
te, im vollen Ornat einer matrona der Oberschicht aufzutreten, erhielt im
Belastigungsfall auch weniger Geld.

2.4. Beleidigungsabsicht und Irrtum des Titers

In diesem Kontext stellt sich die Frage, welche Bedeutung der subjektiven
Wahrnehmung des Téters in der hier beschriebenen Fallkonstellation zu-
kam. Zumindest erwdhnenswert ist im Rahmen der Auseinandersetzung
mit dieser Stelle Pernices Deutung des appellare als Erfolgsdelikt.*” Bereits
die objektive Verwirklichung des Tatbestandes fithrte demnach - auch
ohne Vorliegen jedweder subjektiver Intention - zur Haftung des Téters;
der offenbar haftungsmindernde Umstand der unpassenden und potentiell
irrefithrenden Bekleidung konnte somit nur in der aestimatio der félligen
Bufizahlung beriicksichtigt werden.*?

Eine eingehende Auseinandersetzung mit der Frage, ob der sogenannte
animus iniuriandi tatsichlich wesentliches Tatbestandselement des klassi-
schen iniuria-Delikts war, ist in der romanistischen Forschung allerdings
heftig umstritten und soll hier aus Platzgriinden ausgeklammert bleiben,
zumal sie, wie hier gezeigt werden soll, fiir die Auslegung des gegenstandli-
chen Fragments keineswegs von so fundamentaler Bedeutung ist, wie in
der Literatur oft angenommen. Implizit bereits seit Gothofredus, offen aus-
gedriickt aber zumindest seit Voets Kommentierung der Pandekten im aus-
gehenden achtzehnten Jahrhundert,*® geht ein grofler Teil der Forschung
davon aus, dass sich der Tater durch die Kleidung der Beleidigten getauscht
zu unziichtigen Handlungen verleiten habe lassen, die Frau also eine gewis-
se Mitschuld an der Belidstigung trifft. Auf Basis dieser Annahme gelangen
insbesondere altere Autoren fast zwangslaufig zu einem Entfall der Haftung.
So argumentiert etwa Voet seine Emendierung zu iniuriarum vix tenetur,
dass eine unangemessen gekleidete Matrone oder Jungfrau, insbesondere
wenn das Verhalten des Tiéters nicht {iber unziichtiges Ansprechen hinaus-

47 Pernice (Fn 29) 31.
48 Dieser Ansicht insbesondere Raber (Fn 2) 51; vgl auch Hagemann (Fn 2) 72.
49 Voet (Fn 6) 827; siche auch (weitgehend zustimmend!) Raber (Fn 2) 40-41.

139

am 17.01.2026, 15:26:27. —


https://doi.org/10.5771/9783748918899-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Caterina M. Mitwalsky

gegangen sei, wohl kaum eine Iniurienklage erheben konne, weil sie ihn
ja selbst durch ihr Handeln und ihre Schuld zu einem Irrtum hinsichtlich
ihrer Person verleitet habe.>® Inhaltlich zum selben Schluss kommen ua
Schulz, der die Haftung des Téters verneint (und die Stelle deswegen fiir
interpoliert halt), weil im Ansprechen der vermeindlichen Prostituierten
kein objektiver Verstof3 gegen die boni mores zu erblicken sei,” sowie Fal-
chi, welcher im subjektiven Irrtum des Téaters die Begriindung fiir die von
Ulpian vertretene Haftungsminderung sieht.>

Dem ist allerdings entgegenzuhalten, dass Ulpian an keiner Stelle er-
wiahnt, dass der Tdter einem Irrtum iiber Status oder Person der Belds-
tigten unterlegen sei.”> Ware dies aber der Fall gewesen, so hatte man
einen solchen Hinweis, wie ich meine, jedenfalls erwarten diirfen. Hier
fallt aber unmittelbar auf, das Fragment einen zugrundeliegenden error
in persona iiberhaupt nicht thematisiert, das Vorliegen eines solchen also
durchaus unwahrscheinlich ist: Vielmehr muss man davon ausgehen, dass
der wahre Status der Beldstigten objektiv erkennbar war bzw. der Tdter
durchaus im Bewusstsein handelte, eine ehrbare Frau zu beléstigen.>* Die
Anmerkung Wittmans, dass die Stelle die subjektive Tatseite nicht erwahne
und eine Beurteilung deswegen entfallen miisse,> {iberzeugt hier nicht.
Vergleichen wir die Stelle ndmlich mit dhnlich gelagerten Stellen, in denen
ein Irrtum dariiber vorliegt, ob die beleidigte Person tiberhaupt in den
ediktal geschiitzten Personenkreis fallt, so fallt auf, dass sie ansonsten die
einzige wire, in der ein expliziter Hinweis auf den Irrtum fehlt. Ein solcher
wire aber gerade dort unumginglich, wenn er entscheidungserheblich fiir
die Minderung der Haftung gewesen wire. Es ist also weitaus plausibler,
dass Ulpian einen solchen hier nicht im Blick hatte. Dies steht auch im
Einklang mit den vom Juristen befiirworteten Rechtsfolgen, da ein error in
persona — sei es nun aufgrund des Wegfalls der subjektiven Intention oder

50 Voet (Fn6) 827: Similique modo vix est, ut, per impudicos sermones injuria fiat
matrone vel virgini, honeftee quidem, non tamen virginea vel matronali, sed ancillari
vel meretricia veste indutee, si non ultra blande orationis appellationem ad pudic-
itiam attentandam processum fuerit; cum suo facto suaque culpa tales videantur
injuriantem in errorem induxisse.

51 Schulz (Fn 26) 597; siehe dazu auch Raber (Fn 2) 42.

52 GF Falchi, Diritto penale romano, Bd 2 (R Zannoni 1932) 67; gleicher Ansicht Fusco
(Fn 2) 93-96; siehe dazu auch Raber (Fn 2) 42.

53 Wittmann (Fn 12) 317; Mandas (Fn 40) 31.

54 Mandas (Fn 40) 31-32.

55 Wittmann (Fn 12) 317.

140

am 17.01.2026, 15:26:27. —


https://doi.org/10.5771/9783748918899-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Unsittlich gekleidete Romerinnen und andere historische ,Wahrheiten®

eines objektiven Verstofles gegen die boni mores — zum Entfall der Haftung
fithren miisste:

D. 47.10.3.4 (Ulp. 56 ed.)

Si quis hominem liberum ceciderit, dum putat servum suum, in ea causa
est, ne iniuriarum teneatur.

Wenn jemand einen freien Mann schlédgt, den er fiir seinen Sklaven halt,
so ist zu vertreten, dass er nicht aus der actio iniuriarum haftet.

Wer einen Freien in der irrigen Annahme schldgt, dieser sei sein Sklave,
haftet also nicht; im Einklang mit dieser Argumentation diirfte auch jener
nicht haften, der irrtiimlich eine vermeintliche Sklavin oder Prostituierte
anspricht.®® Weshalb hier in der Forschung mitunter eine Haftung aus
dem Spezialedikt verneint, aus einem allfdlligen Generaledikt aber bejaht
wird, erhellt keineswegs. Der Umstand, dass derselbe Jurist in der Konstel-
lation der D. 47.10.15.15 die Haftung des Titers bejaht, in D. 47.10.3.4 aber
verneint, sollte bereits verdeutlichen, dass die Minderung der Haftung im
ersteren Fall nicht einem Irrtum des Téters entspringen kann.

Der Vollstandigkeit halber ist hier abschlieflend auch anzumerken, dass
die Haftungsminderung nicht einem beriicksichtigenswerten Mitverschul-
den der Geschidigten entsprang, sondern lediglich der durch das Gericht
erfolgenden Wertung aller Umstédnde des Geschehenen. Die Minderung der
Haftungssumme war also nicht der ,freiwilligen Selbstgefdhrdung™” des
Opfers geschuldet, sondern dem Verstandnis, das der Jurist fiir das Han-
deln des Taters aufbrachte und auch den aestimatores, welche im Rahmen
des Gerichtsverfahrens die zu leistende Buflsumme festlegten, ans Herz
legte. Mitverschulden im dogmatischen Sinne fithrt im romischen Recht
hingegen gemeinhin zum génzlichen Entfall der Haftung des Schadigers.

2.5. Definitionen der Begriffe appellare und comitem abducere

Sehen wir uns nunmehr die Definition des Delikts der adtemptata pudicitia
genauer an:

D. 47.10.10 (Paul. 55 ed.)
Adtemptari pudicitia dicitur, cum id agitur, ut ex pudico impudicus fiat.

56 Vgl Fuchs (Fn 5) 33; dagegen Ehmer (Fn 3) nicht paginiert.
57 Ehmer (Fn 3) nicht paginiert.

141

am 17.01.2026, 15:26:27. —


https://doi.org/10.5771/9783748918899-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Caterina M. Mitwalsky

Das Delikt adtemptari pudicitia zu begehen scheint jener, der so handelt,
dass aus einer keuschen Person eine unkeusche werde.

Erwahnenswert ist auch die Definition des appellare:

D. 47.10.15.20 (Ulp. 77 ed.)

Appellare est blanda oratione alterius pudicitiam adtemptare: hoc enim
non est convicium, sed adversus bonos mores adtemptare.

appellare bedeutet, die Keuschheit eines anderen durch schmeichlerische
Rede ins Wanken bringen zu wollen: denn dies fallt nicht unter convici-
um, sondern unter Umwerben entgegen die guten Sitten.

D. 47.10.15.21 (Ulp. 77 ed.)

Qui turpibus verbis utitur, non temptat pudicitiam, sed iniuriarum tenetur.
Wer schandliche Worte verwendet, begeht nicht pudicitia adtemptari,
haftet aber aus der actio iniuriarum.

Hier ist davon die Rede, dass durch schmeichlerische Rede versucht wird,
eine keusche Person dazu zu bringen, dass sie unkeusch werde. Es ist also
nicht das Ansprechen als solches — und das macht auch Ulpian ganz deut-
lich — das unter Sanktion steht, sondern das schmeichlerische Umwerben
in Verfithrungsabsicht. Wenn sich ein Mann aber auf dieser Weise einer
- wenngleich aufreizend gekleideten - Dame néhert, so ist ihm durchaus
bewusst, dass es sich nicht um eine Prostituierte handelt; bei einer solchen
wire schmeichlerisches Umwerben namlich ganzlich fehl am Platze. Wer
bereits weif3, dass das Objekt seiner Begierde kauflich ist, muss sich nicht
erst durch schmeichlerische Rede bemiihen, dessen Moral zum Wanken zu
bringen.

Unter diesem Gesichtspunkt betrachtet, wird merkbar, dass Ulpian wohl
eher Konstellationen im Blick hatte, in denen dem Téter sehr wohl erkenn-
bar war — oder bei genauer Betrachtung erkennbar hitte sein miissen -,
dass die fragliche Person eine ehrbare Romerin war, der Verweis auf die
Kleidung der Beldstigten also ein nachtréglich ins Treffen gefithrter Recht-
fertigungsversuch war. Besonders offensichtlich wird dies im dritten Satz
der Stelle, wo neben dem appellare auch das comitem abducere erwdhnt
wird - wenn sich eine Frau in Gesellschaft eines Begleiters in die Offent-
lichkeit begibt, welcher erst weggelockt werden muss, um den Weg fiir
Avancen zu bahnen, so handelt es sich - ganz egal, worin sie sich kleidet
- fiir den Téter und die Allgemeinheit ganz klar erkennbar nicht um eine

142

am 17.01.2026, 15:26:27. —


https://doi.org/10.5771/9783748918899-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Unsittlich gekleidete Romerinnen und andere historische ,Wahrheiten®

Prostituierte, sodass ein ginzlicher Entfall der Haftung nicht zu rechtferti-
gen war.>8

3. Conclusio

Es wire nun naheliegend zu behaupten, dass auch meine Deutung eine
historisch kontingente ist, welche unter dem Einfluss von Feminismus und
#metoo-Bewegung den Romern eine Sensibilitit fiir die Handlungsfreiheit
der Frau unterstellt, die sie weder hatten noch haben konnten. Ich darf
solche Sorgen ein wenig zu zerstreuen versuchen: Ulpian war sicherlich
kein Frauenrechtler, wenn er auf den Ehrenschutz der unangemessen
gekleideten Romerin pocht. Vielmehr trug er damit weitestgehend den
Bediirfnissen seines ménnlichen Umfeldes Rechnung: In einer patriarchali-
schen Gesellschaft, in denen Frauen ein gewisses Maf3 an Freiheit in der
Kleiderwahl zugestanden wird, ist es geradezu ein Imperativ, dies nicht oh-
ne Weiteres zum Kriterium fiir die Angreifbarkeit der weiblichen - und der
damit verkniipften ménnlichen! — Ehre zu machen. Nur wenn weibliche
Angehorige das tragen durften, was sie offenbar sowieso trugen, ohne dass
dies andere Mianner uneingeschrinkt zur Entschuldigung fiir Ubergriffe
machen konnten, war die Ehre der mannlichen herrschenden Schicht auch
wirklich geschiitzt.

Gleichzeitig fiihrt die Stelle auch eine gewissen Doppelmoral vor Augen
- war man als Mann doch auch nicht geneigt, sich so weit zuriickzuhal-
ten, dass man aufreizend gekleidete Frauen einfach ignorierte. Die Samen
des noch heute erschreckend wohlbekannten Arguments, dass manche
Kleidungsstiicke oder -stile quasi als Rechtfertigung, wenn nicht sogar als
Einladung, fiir unsittliche Avancen zu deuten seien, waren bereits gesit.
Die von Ulpian referierte Bestimmung ist daher ein Paradebeispiel eines
Versuches, alle widerstreitenden Bediirfnisse der herrschenden Herren zu
beriicksichtigen - einerseits die Aufrechterhaltung des Ehrenschutzes der
Frau, da dieser ja auch die ménnliche Ehre tangierte, andererseits aber auch
eine Haftungsminderung fiir jene Fille, wo Mann sich unter dem Eindruck
suggestiver Kleidung doch zu Unsittlichkeiten hatte verleiten lassen. Gerade
diese im romischen Schadenersatzrecht durchaus uniibliche Haftungsmin-
derung unter Beriicksichtigung der Handlungen der Betroffenen ist, wie

58 In diesem Sinn nur zu comitem abducere s Hagemann (Fn 2) 74 Anm 110.

143

am 17.01.2026, 15:26:27. —


https://doi.org/10.5771/9783748918899-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Caterina M. Mitwalsky

oben gezeigt, eher Ausfluss méannlicher Solidaritat als konsequenter Dog-
matik.

Eine solche Deutung verlangt aber die Anerkennung gerade dieser
Machtstrukturen; und diese fehlt den romanistischen Autoren — und ich
verwende hier bewusst die ménnliche Form - bis in die Gegenwart weitest-
gehend. Wenngleich die Stelle aufgrund ihrer sprachlichen Ungereimthei-
ten sicherlich zu Interpretationen und Emendierungen einlddt, sind jene,
welche zu einem génzlichen Haftungsentfall oder der Unanwendbarkeit des
Edikts fithren, sprachlich eindeutig nicht zwingend; die Originalfassung,
der zufolge das umstrittene igitur eine zusammenfassende Verallgemeine-
rung der beispielhaften Aussagen der ersten beiden Sitze einleitet, nicht
unbefriedigender als manch andere unelegante Formulierung in den Diges-
ten. Vielmehr spiegeln die unterschiedlichen Wahrheiten, die im Lauf der
Jahrhunderte aus dieser Stelle hinaus- und in sie hineingelesen wurden, das
wider, was den zeitgendssischen Riickprojektionen romischer Moralvorstel-
lungen am ndchsten kam. Als solche ist das Schicksal von D. 47.10.15.15
wahrlich kein Sonderfall - man denke etwa an den Bedeutungswandel,
welchen der Lucretia-Mythos unter dem Einfluss christlicher Moralvorstel-
lungen und patriarchal-feudaler Gesellschaftsstrukturen erfuhr.>® Verstarkt
und gefordert wurde diese Entwicklung freilich auch durch die lange Gel-
tungsdauer des romischen Rechts, die es ja geradezu erforderlich machte,
zeitgendssische Wertungen - und damit rechtliche Bediirfnisse — in die
Digesten hineinzulesen. Die Wahrheit iiber den Ehrenschutz der unsittlich
gekleideten ROmerin mag nun in einer der referierten Deutungen oder
ganz woanders liegen — die Stelle illustriert aber anschaulich, in welchem
Ausmaf3 die Wahrheit der Quellen eine historisch kontingente und somit
nahezu unbegrenzt wandelbare ist.

59 Fiir eine detaillierte Rezeptionsgeschichte des Lucretia-Mythos siehe zB R Schrodi-
Grimm, Die Selbstmérderin als Tugendheldin (Diss Universitit Gottingen, 2009)
119-123 und Hobenreich und Rizzelli (Fn 20) 286-316.

144

am 17.01.2026, 15:26:27. —


https://doi.org/10.5771/9783748918899-115
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Einleitung
	2. Wissenschaftsgeschichtlicher Abriss
	2.1. Die frühe Überlieferung: inhaltliche Aspekte
	2.1.1. Kleider machen Leute I: Aussagekraft der Kleidung
	2.1.2. Ehrverlust durch unangemessene Kleidung?


	2.2. Die spätere Forschung: Interpolationsannahmen und Emendationsvorschläge
	2.3. Das Ende der Interpolationenjagd
	2.3.1. Kleider machen Leute II: Definitionen der Begriffe materfamilias und praetextatus/praetextata
	2.3.2. Zwischenfazit zum persönlichen Geltungsbereich

	2.4. Beleidigungsabsicht und Irrtum des Täters
	2.5. Definitionen der Begriffe appellare und comitem abducere

	3. Conclusio

