
IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen 257

die Delegitimierung von bestimmter religiöser Praxis hervorgerufen werden. Dar-

aus ergibt sich die Sachlage, dass es innerhalb der Gemeinden unterschiedliche

Haltungen und Reaktionen zu den Aufklärungsbemühungen anderer Muslim*in-

nen gibt: Auf der einen Seite gibt es Muslim*innen, die sich ihren bisherigen Islam

nicht von Kritiker*innen nehmen lassen wollen und mit den von Kritiker*innen

vorgestellten Konzepten des Islamic Revivalism hadern. Auf der anderen Seite lege

ich dar, dass Rationalisierung des Islams im Islamdiskurs in Deutschland durchaus

auf Gläubige trifft, die sich abgeholt fühlen und deren Subjektivierung ankurbelt.

Was in den von mir aufgesuchten Moscheen aktiv kaum sichtbar war, ist eben

derjenige Zweig des islamischen Modernismus, dessen Hauptcharakteristika ein

wörtlich-eingeengtes Verständnis von Koran und Sunna, die sehr eingeschränkte

Entscheidungsgewalt des/r Einzelnen und die Ablehnung von spirituell-mystischen

Elementen sind. Er begegnete mir allenfalls als Negativfolie des wahren Islams in

Predigten, sohbets und Reden.16 Dadurch sind die Kämpfe als abstrakte Abgren-

zung zu diesen innerhalb und außerhalb des Feldes als salafistisch oder wahhabi-

tisch bezeichneten Interpretationen zu bewerten. Hier zeigt sich, dass bestimmte

Kämpfe im islamischen Feld – auch wenn sie vor Ort nicht vorkommen oder die

untersuchten Moscheen davon unberührt bleiben – durchaus thematisch aufge-

nommen werden. Dadurch sind sie zwar nicht als hegemonial in den Konzepten

um wahren Islam in den untersuchten Moscheen anzusehen, spielen aber als nar-

rativer Strang eine nicht zu übersehende Rolle, obgleich die Übergänge fließend

sind. Größtenteils ist unter Nicht-Expert*innen eine starke Verunsicherung über

die Islamizität jener Strömungen vorherrschend,17 was den Schluss zulässt, dass

die Moscheen zwar Akteur*innen und Narrativen aus diesen Spektren hier und da

begegnen – zumindest medial vermittelt deren Existenz bekannt ist –, aber als

Akteur*innen in den untersuchten Moscheen dezidiert keine Wirkmächtigkeit im

Kampf entfalten konnten. Deshalb bleibt im Folgenden dieser Strang des »wahren

Islams« unberücksichtigt.

1. Tradition in der Kritik: welche Traditionen denn?

Tradition ist Zielscheibe der Kritiken und ist zum Dreh- und Angelpunkt inne-

rislamischer Kämpfe avanciert. Wie bereits erwähnt, spielt in den untersuchten

Moscheen die teils vehemente teils subtile Ablehnung der Gelehrtentradition eine

16 Feldnotiz, islamisches Neujahr/Hicri Yılbaşı, 04.11.2013, Altstadt-Moschee. Interview, ehema-

liger Vorsitzender, 09.06.2013, Altstadt-Moschee.

17 Feldnotiz, Tag der offenen Tür, 03.10.2012, Yunus-Emre-Moschee. Gespräch mit männlichen

Gemeindemitgliedern.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017 - am 14.02.2026, 08:11:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


258 Moscheeleben in Deutschland

große Rolle. Dies betraf verschiedene glaubensrelevante Aspekte (ʿaqīda, türk. iti-

kadi) und theologische Themen (türk. kelami) gleichermaßen wie z.B. die Rolle von

Nachahmung (taqlīd), Bindung an religiöse Gelehrte, das Verständnis von fiṭra als

islamisches Menschenbild oder Kritik an »einer patriarchalischen Religionstraditi-

on« (türk. »ataerkil bir din geleneği«). Daher gehe ich zunächst darauf ein, wie, war-

um und von welchen Akteur*innen die Tradition und damit auch die Träger*innen

der Tradition, nämlich Gelehrte, überhaupt kritisiert werden, um dann anhand der

»patriarchalischen Gelehrtentradition« die Gelehrtenkritik in Moscheen zu analy-

sieren. Darauf aufbauend wird ein spezifisches Verständnis von wahrer Religion,

nämlich das »Gottes Religion« benannte Konzept in der Yunus-Emre-Moschee un-

tersucht. Anschließend werden die in allen Moscheen kritisierten Aspekte der Ahl

as-sunna wa-l-ǧamāʿa beleuchtet, nämlich taqlīd (›Nachahmung‹) sowie die Bindung

an religiöse Autoritäten. Schließlich wird eine Position genauer betrachtet, die ich

als de-kulturalisierten Islam gefasst habe.

Traditions- und Gelehrtenkritik – welche Autorität haben religiöse Gelehrte?

Als Beispiel für Kritik an islamischem Wissen und ergo auch Traditions- und Ge-

lehrtenkritik soll die Aussage des ExpertenMahmut zur Rolle von ʿĪsā (Jesus) in der

islamischen Heilsgeschichte herangezogen werden. Er bezeichnete zunächst in ei-

ner Freitagspredigt und später auch in der Kinder-Koranschule die hegemoniale

Vorstellung von ʿĪsā als einzigen nichtgestorbenen Menschen und seine erwartete

Wiederkehr als Messias als »die größte Lüge der gesamten islamischen Geschich-

te«.18 Er verwies darauf, dass »religiöse Expert*innen« (»din adamları«) solche Irr-

tümer verbreitet hätten. ʿĪsā sei von Gott vor der Kreuzigung gerettet worden –

darin ist er mit den meisten Gelehrten einig. Er habe aber weiter im Osten der

Welt unerkannt weiter gelebt bis er irgendwann auf natürliche Art und Weise ge-

storben sei. Die Koranverse, nach der jedes lebende Geschöpf den Tod erfahren

werde, bewiesen, dass ʿĪsā gestorben sein müsse; soweit die Argumentation von

Mahmut. Dieses Thema allerdings ist innerhalb der Ahl as-sunna wa-l-ǧamāʿa gar

kein ʿaqīda-relevantes Thema: Die sunnitische Gelehrtentradition hat den Glau-

ben an den Messias bzw. die Rolle von ʿĪsā im Heilsgeschehen bewusst offen ge-

lassen, weil es zu keinem Gelehrtenkonsens darüber gekommen ist.19 Wenn der

Imam hier ein nicht-ʿaqīda-relevantes Thema als geklärt darstellt (nämlich so, wie

er dies interpretiert), und zugleich die dominante Interpretation der Geschehnisse

in Jerusalem zurückweist und gar als »größten Irrtum der islamischen Geschichte«

bezeichnet, ist dies ein Hinweis darauf, dass er eine modernistische Einstellung zu

18 Feldnotiz, Kinder-Koranschule, 09.06.2013, Yunus-Emre-Moschee, Mahmut: »İslam tarihinin

gelmiş geçmiş en büyük yalanı.«

19 Vgl. Fığlalı 1993: 251-266.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017 - am 14.02.2026, 08:11:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen 259

Mehrstimmigkeit und zum absolutenWahrheitsanspruch hat, die sich von der vor-

modernen islamischen Lehrtradition unterscheidet. In Bezug auf die Reduzierung

koranischer Aussagen auf einen einzigen Bedeutungs- und Wahrheitsgehalt wird

dieser Aspekt wieder aufgegriffen werden. An dieser Stelle soll die Feldnotiz als

Beispiel dazu dienen, dass einige Akteur*innen Kritik dahingehend äußern, dass

islamische Gelehrte religiöse Traditionen legitimierten, die aber bei genauer Be-

trachtung keine islamische Grundlage hätten: Die Konzentration auf das Verstehen

des Korans helfe daher, religiöse Traditionen auf ihren wahren koranischen Gehalt

hin zu überprüfen: »Die meisten [Irrtümer] sind von religiösen Expert*innen in

unsere Religion hineingebracht worden.«20, sagen Mahmut und Semra, die beiden

theologisch ausgebildeten Religionsbeauftragten der Yunus-Emre-Moschee, zu un-

terschiedlichen Gelegenheiten. Gleichzeitig sprechen sie aber auch Teilen der isla-

mischen Gelehrsamkeit eine autoritative Dimension zu: Welche Hadithe als wahr

gelten, »steht in den Büchern. Es ist nicht unbekannt. Glaubt nicht daran, was im

Fernsehen erzählt wird«.21 Fernsehen steht hier stellvertretend für die zahlreichen

türkischsprachigen religiösen Sendungen, die die späte Aufzeichnung der Hadithe

imVergleich zumKoran problematisieren und daherHadithen imAllgemeinen kri-

tisch gegenüberstehen.22 Aber welche Bücher gemeint sind, wird dem Publikum –

zumindest zu der jeweiligen Gelegenheit – nicht weiter ausgeführt. Manche reli-

giösen Quellen avancieren so doch neben dem Koran zu Kronzeugen einer wahren

Religion. Der Gläubige muss also sowohl Vorsicht als auch Vertrauen in Bezug auf

Gelehrte walten lassen.

Mahmut hat nicht besonders viel Vertrauen in das islamischeWissen derNicht-

Expert*innen. Während eines Gesprächs riet er mir an, mich nur mit Menschen

mit religiöser Bildung zu unterhalten und die religiöse Praxis der Menschen nicht

20 Interview, Mahmut, 25.02.2014, Yunus-Emre-Moschee: »[…] çoğu [yanlışlar] din adamları ta-

rafından dinimize sokulmuştur.« In den Ausführungen vor diesem Zitat geht es um die

»Irrtümer« (yanlışlar), so dass hier mit »die meisten von ihnen« (çoğu) auf sie verwiesen

wird. So ähnlich wird dies auch von Semra formuliert (Feldnotiz, sohbet zum Engelsglauben,

29.12.2013, Yunus-Emre-Moschee).

21 Feldnotiz, sohbet zumEngelsglauben, 29.12.2013, Yunus-Emre-Moschee, Semra: »[…] kitaplar-

da yazılı. Bilinmiyor değil. Televizyonlara kanmayın!«

22 Ganz dezidiert meint Semra Fernsehsendungen, die von dem Theologen und Religionsphi-

losophen Yaşar Nuri Öztürk (1951-2016) verantwortet wurden. Öztürk war Dekan der Theo-

logischen Fakultät der İstanbul Üniversitesi. Einem breiten Publikum wurde Öztürk durch

seine Verteidigung eines »Islams des Korans« [Kur’an’daki İslam; Erstauflage 1992] in Print-

und TV-Medien bekannt. Er steht Hadithen kritisch gegenüber und lehnt diese weitgehend

ab, weil diese – knapp 200 Jahre nach dem Tod des Propheten aufgezeichnet – politisch und

gesellschaftlich gefärbt seien. Daher müsse der Koran als alleinige göttliche Quelle zur re-

ligiösen Wahrheitsfindung betrachtet werden – daher auch der Titel seines Buches. Vgl. zur

Koranexegese von Öztürk: Eith 2013.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017 - am 14.02.2026, 08:11:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


260 Moscheeleben in Deutschland

allzu ernst zu nehmen, wenn mich die Entwicklung religiösen Wissens in Mosche-

en interessiere:

»Und Frau Ayşe, sprechen Sie nicht mit Menschen, die keine Islamwissenschaf-

ten/Theologie studiert haben. Da käme sonst nur Nonsens raus. […] Während ich

hier als studierter Theologe bereit stehe, gehen die Leute zur Zauberin [muska-

cı]23 Fatma Hoca. […] Solchen Leuten kann man nicht vertrauen. […] Solche Fatma

Hocas, Mehmet Aghas und so, das ist Quatsch. Das ist falsch, was sie machen.«24

»Fatma Hocas, Mehmet Aghas« sind für Mahmut ›selbsternannte Lehrer*innen‹

(»sözde hoca«), die eine von Mahmut nicht gebilligte religiöse Praxis praktizieren.

Er sieht bei sich die Autorität, das Wissen anderer abzulehnen [»ich hier als

studierter Theologe«], indem er seine Ausbildung gegen Akteur*innen, »die keine

Islamwissenschaften/Theologie studiert haben« in Stellung bringt und deren

Wissen als erfundenes Wissen und falsche Praxis darstellt. Als Heiler und Ver-

mittler in spirituellen und seelischen Krisen und auch bei praktischen Fragen wie

ausbleibende Brautwerbung oder Kinderwunsch werden durchaus Leute mit einer

entsprechenden religiösen Expertise hinzugezogen. Dabei lehnt der Imam diese

religiöse Praxis nicht fundamental ab: Auch sein von ihm geschätzter Vater wäre

durchaus aufgesucht worden, um Menschen derart zu helfen und er selbst habe

die Wahrheit, die in dieser Praxis liegt, erlebt. Er selbst würde sich seit seiner

Kindheit mit dem Koran beschäftigen, sehe aber bei sich keine Kompetenz, mit

Koranversen Menschen zu heilen. Die Mehrheit derjenigen, die dies praktizierten,

sei daher nicht vertrauenswürdig.

Auch innerhalb der interkulturellen Frauengemeinschaft in der Altstadt-

Moschee wird ein reflektiertes, quellenbasiertes, sich auf Vernunft gründendes

Islamverständnis stark gemacht, das selbstverständlich den Koran als Hauptquelle

des Islams fokussiert. In einem Chat-Thread, den ich heuristisch mit »Über ein

23 Türk.Muska ›Talisman, Amulett‹. EinMuska enthält koranische Versemit Bittgebeten, Gebete

zur Heilung, Schutzgebete gegen den bösen Blick oder anderes Böse. Es ist in dieser positiven

Form durchaus von Diyanet, also in der türkischen offiziellen Amtsreligion, anerkannt. Aller-

dings können sie auch als büyü (etwa ›böser Zauber, Fluch‹) zum Schaden Anderer verwendet

werden, was wiederum wegen des Schadens, den dieser anrichten kann, als ḥarām gilt und

strikt abgelehnt wird. Hier verwendet der Hoca die Bezeichnungmuskacı durchaus pejorativ,

weswegen ich ihn als ›Hexe‹/›Zauberin‹ wiedergegeben habe, um den Bedeutungsgehalt zu

verdeutlichen. Die pejorative Bedeutung bezieht sich auch auf Männer. Eine andere Mög-

lichkeit wäre auch,muskacı als Quacksalber*in wiederzugeben.

24 »Ve Ayşe hanım, İlahiyat okumamış insanlarla konuşmayın! Abuk sabuk olur. […] Ben burda

İlahiyat okumuş olarak dururken, millet gidiyor, Muskacı Fatma hocaya gidiyor. […] Onlara

itibar edilmez. […] Bu Fatma Hocalar, Mehmet Ağalar falan, onlar fasa fiso. Yanlış bunların

yaptıkları.« Interview, Mahmut, 25.02.2014, Yunus-Emre-Moschee.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017 - am 14.02.2026, 08:11:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen 261

islamisches Thema diskutieren« überschrieben habe, treffen verschiedene Hal-

tungen zur Gelehrtenkultur aufeinander: Auf die über einen Messenger-Dienst

vorgeschlagene Idee einer Teilnehmerin, beim nächsten programmlosen Tref-

fen der Gruppe »über ein islamisches Thema zu diskutieren«, antwortete die

Gruppenleiterin Saida:

»Also über ein islamisches Themazudiskutieren ist gefährlich,weilwir dafür nicht

genugWissen haben und weil es oft klare Regeln im Islam gibt (die oft durch jah-

relange Bemühungen von Gelehrten erarbeitet wurden). Wir sollten zB nicht dar-

über diskutieren, ob man nicht vielleicht doch fasten kann, wenn man seine Pe-

riode hat, weil man sonst Gefahr läuft, vom richtigen Weg abzukommen… Besser

wäre, wir lernen erst mal, was der richtige Weg ist… […]«25

Es ist interessant, dass Saida, den Vorschlag über ein islamisches Thema zu dis-

kutieren gleich so negativ konnotiert und dass eine Diskussion zu einem »vom

richtigen Weg [abkommen]« führen könnte, welche ja durch Gelehrtenmeinungen

gesichert sei. Dabei macht die Gruppe im Endeffekt nichts anderes, als auf jedem

Treffen über ein islamisches Thema zu diskutieren. Die Thread-Eröffnerin, eine

Nicht-Expertin, führt aus, wie sie das eigentlich gemeint hatte:

»Salam alaykum ihr Lieben [emoji] Ichmeine zum Beispiel, dass wir über ein The-

ma sprechen, und sagen, was uns dabei hilft, es umzusetzen, und was uns grund-

sätzlich dadurch, dass wir diese Offenbarung Alhamdulilah [emoji] haben, hilft.

Zum Beispiel besser klar zu kommen. Oder was wir daran mögen, was uns be-

rührt hat. Und was wir zu diesem Themawissen, möglichst mit Quellen Angaben.

[emoji] Natürlich meine ich nicht, dass wir diskutieren, ob es stimmt oder nicht.

Aber gut, liebe Saida, dass du daran denkst, umMissverständnisse zu vermeiden.

[emoji]«26

Sie schiebt in ihrer Antwort die Meta-Ebene der Heiligkeit und Wahrheit des Ko-

rans vor, bevor sie muslimischen Gelehrten Subjektivität unterstellt und somit ei-

ne enthierarchisierende Pluralität von islamischen Gelehrteninterpretationen an-

nimmt:

»Vor allem,wissenwir, dass dieOffenbarungAllahs für uns heilig ist undwahr, und

dieWorte des Propheten für uns hilfreich undbindend. [emoji] Bei denGelehrten,

kann man vielleicht geteilter Meinung sein, manches ist hilfreich, manches ich

weiß nicht, wie ich sagen soll, ist eben deren Interpretation.«27

25 Chat-Nachricht 03.01.2016 im Chat-Thread »Über ein islamisches Thema diskutieren«, Saida.

26 Chat-Nachricht 03.01.2016 im Chat-Thread »Über ein islamisches Thema diskutieren«, Mar-

tina Asma.

27 Chat-Nachricht 03.01.2016 im Chat-Thread »Über ein islamisches Thema diskutieren«, Mar-

tina Asma.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017 - am 14.02.2026, 08:11:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


262 Moscheeleben in Deutschland

Für die Nicht-Expertin hier hat ein Gelehrter nicht per se Autorität. Der Rückgriff

auf Tradition ist daher nicht vorbehaltlos zu akzeptieren.Dies spiegelt sich auch im

Verhältnis von Nicht-Expert*innen zu Expert*innen in der Gegenwart wider. Die-

ses Spannungsfeld möchte ich an zwei weiteren Beispielen belegen: Der Vorsitzen-

de einer bosnisch-muslimischen Gemeinde außerhalb desHauptfeldforschungsor-

tes (ein Nicht-Experte) erklärte in einem frühen Interview (2007), dass er als »nor-

maler Muslim« nichts zu islamischen Themen sagen möchte, denn nur ein Imam

wisse, was richtig sei.28 Dabei zeichnet er dieses Imam-Bild vor dem Hintergrund

der schon länger unbesetzten Imam-Stelle in seiner Moschee. Er spricht damit ei-

nem Imam aufgrund von wünschenswerten bzw. erwarteten Qualifikationen und

Eigenschaften Wissen und damit auch Autorität zu. Andere Experten und Exper-

tinnen kämpfen da mehr um Anerkennung der Nicht-Expert*innen: Die religiöse

Expertin Esra, eine in den lokalen Moscheen gut vernetzte Akademikerin bemän-

gelte, dass sie in den Augen vonMuslimen wie ihrem Vater, einemNicht-Experten,

sogleich als »Abgefallene« (»dinden çıkmış«) dastünde, wenn sie die Pflichtenlehre

des Islams (farḍ) aus der Perspektive der Bedingungen der Pflicht hinterfrage.29

Selbst Jussuf, Lehrer in der Altstadt-Moschee, der ein an der Al-Azhar ausgebil-

deter Theologe ist, berichtete von Schwierigkeiten, dass seine islamtheologischen

Ausführungen von der Gemeinde und teilweise auch vom Imam der Moschee oft-

mals nicht anerkannt werden.30 Er spricht daher von »primitiven« Vorstellungen,

die stellenweise unter den dominanten Experten in der Moschee und innerhalb

der Gemeinde herrschen würden, weil sie sich auf Gelehrte berufen würden, »die

in einer ganz anderen Zeit gelebt« hätten.31

Diese Beispiele verweisen auf den mit Wissen verbundenen Wahrheits- und

Normativitätsbegriff der Tradition und auf die Stellung und Autorität der Ak-

teur*innen, die das Wissen jeweils vorbringen oder vorleben. Religiöse Praxis und

das religiöse Wissen von Nicht-Expert*innen stehen vor der Herausforderung,

nicht immer von Expert*innen angenommen zu werden wie auch andersherum:

Akteur*innen, die normative Autorität beanspruchen wie die meisten Expert*in-

nen, betrachten den je eigenen Wert der kritisierten religiösen Praxis der anderen

Akteur*innen für die Wissensproduktion als kaum relevant – außer als Negativ-

folie. Zugleich machen Expert*innen die Erfahrung, dass sowohl ihre religiöse

Autorität als auch diejenige der Gelehrten, auf die sie sich beziehen, keine unwi-

dersprochene Akzeptanz finden – sowohl von anderen Expert*innen als auch von

Nicht-Expert*innen. Insgesamt geht aus diesen Beobachtungen hervor, dass der

islamischen Gelehrsamkeit keine generelle Zustimmung bzw. generelle Ablehnung

28 Vgl. Schmid/Akca/Barwig 2008: 159-160.

29 Gespräch, Esra, 28.01.2014.

30 Gespräch, Jussuf, 14.02.2012, Altstadt-Moschee.

31 Feldnotiz, Sondierungstreffen für den Aufbau eines lokalen »islamischen Bildungswerks«,

31.03.2014, Stadtteiltreff, Jussuf.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017 - am 14.02.2026, 08:11:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen 263

erteilt wird, sondern differenziert werden muss. Dabei überrascht nicht, dass sich

die Expert*innen selbst als autoritativ in diesen Fragen der Selektion ansehen,

während die Nicht-Expert*innen in ihrer Gelehrtenkritik flexibler sind und auch

ihren eigenen Beitrag ergebnisoffener sehen möchten. Ihre Skepsis speist sich

eher aus einem undeutlichen Gefüge von Meinung und Noch-nicht-überzeugt-

Sein. Dieses Gefälle zwischen Expert*innentum und Nicht-Expert*innentum

einerseits und der Widerstreit unter Expert*innen andererseits haben Folgen für

die Frage, wer das Recht hat, autoritativ in religiösen Dingen zu entscheiden.

Sie treten offen in den Formulierungen »Glaubt nicht […]«, »[…] ist gefährlich«,

»primitiv« und »Solchen Leuten kann man nicht vertrauen« von Expert*innenseite

zutage. Damit tritt einerseits Vertrauen auf die Richtigkeit des Wissens als hoher

Wert auf. Andererseits geht es auch um die Anerkennung, dass religiöse Autorität

vom hohen Anspruch, religiöses Wissen wirklich zu begreifen, abhängt.32 Dafür

brauche es eben eine langjährige Beschäftigung mit dem Koran oder ein Studium.

Religiöse Autorität bei Experten und Expertinnen generiert sich zu einem hohen

Maß daraus, ob sie es vermögen, ihr religiöses Kapital in Form von vertieftem

Wissen um theologische Grundsatzdiskussionen und um widerstreitende Inter-

pretationen zu einem als wertvoll anerkannten, also symbolischen Kapital zu

machen.33 Eine Vorschuss-Autorität bekommen Expert*innen wegen ihrer Stel-

lung als religiöse Führungskräfte, z.B. als verbeamtete Religionsbeauftragte des

Diyanet-Amtes, als pädagogisch versierte Koranschullehrer*innen oder als lang-

jährige Gruppenleiter*innen einer Moscheegruppe. Doch erst die Anerkennung

ihres Bildungskapitals ist entscheidend. Im zweiten Abschnitt hatte ich schon

angeschnitten, dass Nicht-Expert*innen über diese Kapitale kaum verfügen und

sich daher habituell in der Rolle der Fragenden sehen. Aber durch ihre symbolisch

wertvollen anderen sozialen, kulturellen und Bildungskapitale können sie selbst

religiöse Autorität ausstrahlen, nur nicht immer auch in den Augen von Expert*in-

nen. Da sie selber eben auch religiöse Autorität besitzen, erweist sich religiöse

Autorität von Expert*innen in ihren Augen durchaus als fluide. In Kapitel 4 werden

die religiösen Kapitale von Nicht-Expert*innen anhand ihrer Positionierung als

Kritiker*innenbzw. Verteidiger*innen der Tradition zu analysieren sein.

32 Vgl. auch Bendixsen 2013: 205-206.

33 Dies äußert sich dann z.B. in Formulierungen wie »Jussuf Hoca weiß alles.« – »Jussuf Hoca

ist eine Quelle.« – »Der hat so viel Wissen.« Feldnotiz, Interreligiöser Dialogabend zu »Abra-

ham«, 20.01.2015, Altstadt-Moschee, muslimische Teilnehmende im Pausengespräch.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017 - am 14.02.2026, 08:11:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


264 Moscheeleben in Deutschland

»Patriarchalische Religionstradition« – Gleichheit, Gerechtigkeit und die

gegenderte

Wie eingangs erwähnt, soll die Kritik an »patriarchalischen Religionstraditionen«,

die als Diskussionsstrang überaus häufig im Feld selbst aufkam, als spezifische Kri-

tik an der Gelehrtentradition untersucht werden. Eine »patriarchalische Religions-

tradition« wird von den beiden Religionsbeauftragten in der Yunus-Emre-Moschee

sehr häufig als Kritik an der vormodernen Mainstream-Gelehrtentradition thema-

tisiert. Sie legitimieren ihre Ablehnung mit Rückgriff auf Koran, Sunna und ei-

nem koranischen Menschenbild (fiṭra). Dabei bleiben sie nicht bei der reinen Kri-

tik stehen, sondern vermitteln anhand der populären Konzepte von Gleichheit und

Gender-Gerechtigkeit ein islamisch legitimiertes Bild von den Geschlechtern. Auch

in der Altstadt-Moschee gibt es Expert*innen undNicht-Expert*innen, die die Dis-

kriminierung von Frauen in der islamischen Geschichte, respektive in der Gelehr-

tentradition begründet sehen, wobei sie dies aber insbesondere an nationalen Tra-

ditionen (»türkische Tradition«)34 festmachen. In beiden Fällen werden somit »pa-

triarchalische Kulturen« und »nationale Traditionen« herangezogen, um sich mit

der Stellung der Frau im Islam auseinanderzusetzen. Anhand von Koran und Sun-

na wird eine islamisch richtige Stellung von Frauen im Islam belegt, die sie unter

dem Vorzeichen der göttlichen Gerechtigkeit und Barmherzigkeit lesen. Während

allerdings in der Altstadt-Moschee diskriminierende religiöse und religionsrecht-

liche Praktiken häufiger lapidar als falsch bezeichnet werden, kommunizieren die

beiden Theolog*innen in der Yunus-Emre-Moschee diskriminierende Gelehrten-

traditionen als mit patriarchalischen Kulturen und sozialen Traditionen verwoben.

Daher stellen deren Ausführungen die Probleme der religiösen Tradition heraus. In

beiden Fällen wird in den islamischen Hauptquellen die Konzeption von Geschlech-

tergerechtigkeit identifiziert und somit eine Neuerung, nämlich die Geschlechterge-

rechtigkeit, als genuin islamisch gedacht. Die patriarchalische Gelehrtentradition

habe die negative Behandlung der Frau durch den Mann durch selektive und in

sich widersprüchliche exegetische Traditionen koranisch legitimiert, so die beiden

Theolog*innen in der Yunus-Emre-Moschee. Sie argumentieren, dass Diskriminie-

rung von und Ungerechtigkeit gegen Frauen weder vom Koran noch von der Sunna

gedeckt werde, wie folgende Feldnotiz illustriert:

Bei einem Koranalphabetisierungskurs für Frauen im Oktober 2012 übersetzt und

erläutert Semra die gerade von ihren erwachsenen Schülerinnen rezitierten Ko-

ranverse. Während sie den Thronvers (Sure 2/255) erläutert, schweift sie ab und

führt aus, dass der Islam oft falsch verstanden werde – gerade auch hier imWes-

ten –, weil den Menschen Koranübersetzungen vorliegen würden, die nicht dem

34 Feldnotiz, Stadtteilfest, 13.06.2015, Altstadt-Moschee, Hafsa.

fiṭra

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017 - am 14.02.2026, 08:11:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen 265

Geist des Korans entsprächen. Man könne eben nicht einfach den Koran überset-

zen, ohne die Bedeutungen der Wörter adäquat zu verstehen. Dies sei nur mög-

lich, wenn die Zeit des Korans mitbedacht und der Koran als Ganzes herangezo-

gen werde. Es gebe viele Koranübersetzungen, in denen sich die Übersetzer nur

für eine Bedeutung entschieden hätten, obwohl verschiedene Bedeutungen im

Koran selbst zu finden seien. Zur Veranschaulichung nimmt sie das umstrittene

Wort »ḍaraba« aus dem Vers 4/34.35 Das werde in der Regel mit ›schlagen‹ [türk.:

»vurmak, dövmek«] übersetzt. Dabei habe der Prophet selbst nie geschlagen, sein

Wesen sei gewaltfrei: »Wie kann Gott seinen Geschöpfen eine Handlungsanwei-

sung geben, die im Leben unseres Propheten nicht anzutreffen ist? Die Hadithe

bestätigen den Koran, der Koran und die Hadithe sind nicht im Widerstreit.«36

Daher müsse man die Bedeutung heranziehen, die z.B. in der Sure Yāsīn (Sure

36) vorkomme.Dortwürde »ḍaraba« ›ermahnen‹, ›Ratschläge geben‹ bedeuten. Ei-

ne der erwachsenen Schülerinnen, Ayşe, wendet ein: »KönnenWörter denn nicht

verschiedene Bedeutungen haben?« – »Ja, doch, natürlich. Aber wie kann es hier

schlagen bedeuten, wenn der Prophet selber seine Frauen nie geschlagen hat?«,

sagte Semra. Eine andere Teilnehmerin, Hafize, fragt provokativ: »Ist es denn das

gleicheWort überhaupt? Rechtschreibung oder so? Vielleicht wird es ja anders ge-

schrieben?« – »Nein, es ist das gleicheWort.« Alle Teilnehmerinnen nicken unddie

Lehrerin rundet diesen Disput folgendermaßen ab: »Hier haben wir es natürlich

mit einer patriarchalischen Tradition zu tun.«37

Die Argumentation von Semra verweist auf zwei Prämissen: 1) Koran und Sunna

können nicht im Widerspruch stehen. 2) Der Koran gebietet Gerechtigkeit, gerade

auch in Geschlechterbeziehungen, und lässt keinerlei Form von Ungerechtigkeit

zu. Daraus ergeben sich für Semra zwei Thesen: 1) Da Gewalt gegen Frauen un-

gerecht ist, ist der Koran also falsch verstanden worden, wenn aus ihm Gewaltan-

wendung gegen Frauen gelesen wird/wurde. 2) Patriarchalische tafsīr-Traditionen

haben die Diskrepanz zwischen Koran und Sunna aufrechterhalten, umMacht und

Privilegien von Männern über Frauen durchzusetzen.

Die patriarchalischen religiösen Traditionen verletzten die gerechten Vorstel-

lungen von »Männer- und Frauenrechten im Koran« (türk. »Kur’an’da kadın erkek

35 Vgl. zu Koran 4/34 und die verschiedenen Deutungen Bakhtiar 2011.

36 Feldnotiz, Frauen-Korankurs, 18.10.2012, Yunus-Emre-Moschee, Semra: »Peygamberimizin

hayatında olmayan bir şeyi Allah nasıl kullarına önerebilir ki? Hadisler Kur’an’ı tasdikler,

Kur’an ve hadis çelişki içinde olmazlar.«

37 Feldnotiz, Frauen-Korankurs, 18.10.2012, Yunus-Emre-Moschee, Ayşe: »Kelimeler farklı an-

lamlar taşıyamaz mı?« – Semra: »Tabii. Olur. Ama peygamberimiz hiç dövmemiş, öyleyse

Kur’an’da eşlerinizi dövün olamaz.«– Hafize: »Aynı Wort mu peki. Başka türlü yazılmış ol-

amaz mı? Rechtschreibung falan?« [Deutsche Begriffe im Original] – Semra: »Hayır, aynı keli-

me. [Pause] Burda tabii ata erkil bir gelenek mevcut.«

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017 - am 14.02.2026, 08:11:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


266 Moscheeleben in Deutschland

hakları«)38. Diese Kritik an (vormodernen) Koranexegeten ist durchaus in das Gen-

re feministische Kritik einzuordnen, auch wenn die Expert*innen hier den Begriff

Feminismus vehement ablehnen. Die Kritik an der »patriarchalischen Tradition«

geht mit einem alternativen Konzept der göttlichen Geschlechtergerechtigkeit ein-

her, die wiederum mit Rückgriff auf theologische Konzepte abgesichert wird. Im

Folgenden soll dies veranschaulicht werden:

Zunächst ist festzuhalten, dassMahmut und Semra die Begriffe »Rechte« (türk.

»haklar«), »Ungerechtigkeit« (türk. »haksızlık«), fiṭra und »Gleichheit, Gleichberech-

tigung« (türk. »eşitlik«) benutzen. Letzteres wird absolut abgelehnt.39 Vielmehr ge-

hen sie vom Gedanken der grundlegenden Verschiedenheit der Geschlechter aus,

die unterschiedliche und sich ergänzende Kompetenzen und Teile haben. Diese

anthropologische Sichtweise der Komplementarität wird mit dem koranischen Be-

griff fiṭra belegt und somit als das islamische Menschenbild schlechthin präsen-

tiert.40 Demnach sollen Männer und Frauen nicht miteinander »im Wettbewerb

stehen, konkurrieren« (türk. »yarışmak«). Ihr Verständnis von Gleichheit geht von

»gleich sein« (türk. »aynı olmak«) aus; ›Gleichheit‹ wird verstanden als Gleichmache-

rei.41 Der Begriff wird nicht im Sinne legalistischer Gleichheit, also gleiche Rechte

für Frauen und Männer, betrachtet. Die Unterschiede zwischen den Geschlech-

tern nicht zu respektieren, indemman ihnen gleiche Rechte gibt und dementspre-

chend auch gleiche Pflichten auferlegt, wird als Ungerechtigkeit betrachtet.42 Joui-

li betont, dass in solchen Diskussionen Gerechtigkeit als Leitidee der göttlichen

Offenbarung angesehen werde und eben auch die göttliche Geschlechterordnung

fundiere. Die Ablehnung der Sprache der liberalen Tradition (hier in diesem Fall

›Gleichheit‹) rühre daher, dass sie in einer Machtsituation fuße, die nicht geeig-

net sei, die konzeptionellen Hintergründe der göttlichen Offenbarung adäquat zu

beschreiben.43 Die Bedeutung, die das Thema Frauen im Islam erhält, liegt einer-

seits an den emanzipativen Forderungen der muslimischen Frauen selber – und

auch der Männer –, die mithilfe der islamischen Tradition die hegemonialen il-

liberalen und ungleichen Gender-Konstruktionen widerlegen und andererseits is-

lamische Lebensstile im Gegensatz zum Westen formulieren. Die als westliche und

somit nicht als eigene empfundenen politischen Diskurse um Gender und Islam

38 Feldnotiz, Frauen-Korankurs, 18.10.2012, Yunus-Emre-Moschee, Semra.

39 Feldnotiz, ʿĀšūrāʾ-Feier/Aşure, 07.11.2014, Yunus-Emre-Moschee, Mahmut. Feldnotiz, Islam-

Seminar katholischer Studierender, Mahmut und Semra, 01.12.2014, Yunus-Emre-Moschee.

40 Feldnotiz, ʿĀšūrāʾ-Feier/Aşure, 07.11.2014, Yunus-Emre-Moschee, Mahmut.

41 Das Deutsche kennt nur den pejorativen Ausdruck Gleichmacherei. Das Englische ist wertfrei-

er und präziser mit sameness.

42 Interview, Mahmut, 15.07.2015, Yunus-Emre-Moschee: »Niemand soll ungerecht handeln,

niemand soll wider die fiṭra, die Gott erschuf, ungerecht handeln.« (»Hiç kimse haksızlık yap-

masın, Allah’ın yarattığı fıtrata haksızlık yapmasın.«).

43 Vgl. Jouili 2011: 57-58.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017 - am 14.02.2026, 08:11:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen 267

sind so wirkmächtig, dass sie die innerislamischen Diskussionen und Positionie-

rungen beeinflussen.44

Die Aussagen der Theolog*innen hier erinnert an die vielbeachteten Worte des

türkischen Präsidenten Recep Tayyip Erdoğan am 24. November 2014 im Rahmen

des von KADEM45 mit Hauptsitz in Istanbul organisierten »1. Internationalen Gip-

fels zu Frauen und Gerechtigkeit«46. Dort hatte er unter anderem ausgeführt, dass

»die Gleichheit von Mann und Frau gegen die fiṭra«47 sei. Weiter betonte er: »Wir

beobachten, dass die Bestrebungen nach Gleichberechtigung der Frauen am Be-

griff der Gleichheit hängengeblieben sind und dasGerechtigkeitsgefühl links liegen

gelassen wird.«48 Doch sollte die zeitliche Nähe der Predigt von Mahmut am 07.

November 2014, auf der er besonders über dieses Thema sprach, zur Rede des tür-

kischen Präsidenten am 24. November 2014 nicht dazu verleiten, hier eine direkte

Einflussnahme über die verschiedenen offiziellen Kanäle (z.B. Diyanet, Religions-

attachés) anzunehmen. Schon seit Beginn ihrer Tätigkeit Anfang 2012 sprechen die

Expert*innen dieseThemen in derselben Form an. Eine unmittelbare Einflussnah-

me aus der Türkei ist daher auszuschließen. Vielmehrmussman die jeweiligen Ak-

teur*innen im selben sozialenDiskursfeld stehend betrachten, in denen bestimmte

Narrative gepflegt und entwickelt werden.EinNarrativ, nämlich die Ablehnung von

Geschlechtergleichheit zugunsten einer Geschlechtergerechtigkeit, ist oben schon

erwähnt worden. Damit in direktem Bezug steht die Geschlechterwertigkeit: Bei-

de Geschlechter seien vor Gott und Gesetz gleich wert. Daher müsse statt »gleich

sein« (türk. »aynı olmak«) der Begriff »gleichwertig sein; entsprechen« (türk. »denk

olmak«) verwendet werden.49 Der Unterschied zwischen den Menschen sei nicht

der Wert, sondern liege in ihren Aufgaben und Kompetenzen.50

Die aus Sicht eines egalitären Verständnisses problematische Ablehnung von

Gleichheit und stattdessen die Befürwortung einer Gleichwertigkeit werden zu-

gunsten eines Verständnisses von komplementärer Aufgabenverteilung zwischen

den Geschlechtern aufrechterhalten:

44 Vgl. Jouili 2011, Amir-Moazami 2011b.

45 Kadın veDemokrasiDerneği (KADEM, ›FrauenundDemokratie-Verein‹). Semra ist einer lokalen

Vereinigung von KADEM in der Türkei verbunden.

46 Anlass hierzu ist der »Internationale Tag gegen Gewalt gegen Frauen« am 24. November je-

des Jahres. Mit der Übernahme des Gedenktages wird der Tag aus links- bzw. kemalistisch-

feministischen Kreisen herausgezogen und islamisch besetzt.

47 »Kadın-erkek eşitliği fıtrat’a ters.« Vgl. Auszüge aus Erdoğans Rede auf BBC-Türkçe vom

24.11.2014.

48 »Kadınların hak mücadelesinin eşitlik kavramına takıldığını adalet duygusunu ıskaladığını

gözlemliyoruz.« Vgl. ebd.

49 Feldnotiz, ʿĀšūrāʾ-Feier/Aşure, 07.11.2014, Yunus-Emre-Moschee, Mahmut.

50 Feldnotiz, ʿĀšūrāʾ-Feier/Aşure, 07.11.2014, Yunus-Emre-Moschee, Mahmut.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017 - am 14.02.2026, 08:11:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


268 Moscheeleben in Deutschland

»Ich habe letztens gesehen, wie ein Mädchen von einem Jungen auf der Schaukel

angeschaukelt wurde. Das Mädchen war glücklich, geschaukelt zu werden, und

der Junge war glücklich, sie schaukeln zu können. Das ist ihre fiṭra.«51

Im Grunde würden die Kinder gegen ihre fiṭra handeln, wenn – um bei diesem Bei-

spiel zu bleiben – sie sich abwechselnd schaukeln und so beide in den Genuss des

Geschaukelt-Werdens und Schaukelns kommen würden. Der Verweis auf »glück-

lich sein« macht deutlich, dass ein Rollentausch beide unglücklich machen würde.

Fiṭrawird auch vonNicht-Expert*innen bemüht, umdie verschiedenen Verhaltens-

weisen von Jungen und Mädchen als von Gott in Mann und Frau unterschiedlich

angelegte Fähigkeiten wie z.B. »mitfühlende Fürsorge« (türk. »şefkat«) zu erklä-

ren.52 Im Feld ist somit die Vorstellung einer gegenderten fiṭra hegemonial platziert,

da es die verbreitete Komplementaritätsthese theologisch absichert. Damit geht al-

lerdings eine immense Bedeutungsverschiebung des Begriffs fiṭra einher:

Der Erziehungswissenschaftler Behr stellt 2005 fest, dass »[d]ieses Konzept

in muslimischer Literatur zu Fragen des Menschen, seiner Religiosität und seiner

Erziehung immer einThema gewesen [ist], das zur Spekulation über die Natur des

Menschen angeregt hat«.53 Dabei betont er, dass »[d]ie fitra, verstanden als ›natur-

gegebene Disposition zu Religiosität‹, […] theologisches Axiom«54 sei. Es gibt zwar

nur wenige Belegstellen im Koran und in den Hadithsammlungen zu fiṭra, doch

sie regen zu Überlegungen an, wie diese »naturgegebene Disposition zu Religiosi-

tät« ausgestaltet ist. In der zeitgenössischen türkischsprachigen schöpfungstheo-

logischen Diskussion genießt das Verständnis von fiṭra des Koranwissenschaftlers

Elmalılı Hamdi Yazır als universelle Schöpfung der Erkenntnisfähigkeit des Men-

schen Beifall: Fiṭra tangiere nicht den einzelnen menschlichen Charakter, den Kör-

per oder dessen Beschaffenheit, sondern verweise auf einen von Gott gegebenen

Zustand, sich Gott zuzuwenden, ihn erkennen zu können und nach Gottes Religion

zu handeln.55 »Gottes Religion« meint alle Offenbarungen Gottes seit Beginn der

Schöpfung gleichermaßen. Das bedeutet, dass die Diskussionen um fiṭra sich seit

jeher zwischen einer naturgegebenen Disposition zu Religiosität »als unbestimm-

te Suchbewegung des Menschen, die erzieherisch aufgegriffen werden kann und

muss«, und einer Engführung eben dieser Disposition als »eine Fähigkeit, Gott zu

51 Feldnotiz, tafsīr/tefsir-sohbet, 26.09.2014, Yunus-Emre-Moschee, Gesprächmit Semra vor dem

sohbet über Elternzeit von Vätern in Deutschland.

52 Feldnotiz, Laylat ar-Raġāʾib/Regaib Kandili, 23.04.2015, Altstadt-Moschee, Gespräch unter

Frauen. Feldnotiz, Vernetzungstreffen verschiedener Muslim*innen, 04.05.2017, Gespräch

unter Männern.

53 Behr 2005: 369.

54 Behr 2005: 314.

55 Vgl. Kurt 2005: 101: »[Elmalılı Hamdi Yazır’a] göre fıtrat, her ferdin kendine has olan cüz’i

yaratılışı değil, bütün insanların insan olmaları bakımından hepsinde ortak olarak bulunan

genel yaratılıştır.«

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017 - am 14.02.2026, 08:11:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen 269

erkennen und darum ›Muslim‹ zu sein und zu bleiben«56 bewegten. Behr entdeckt

unter Heranziehung der koranischen Ibrāhīm/Abraham-Geschichte ein »Modell

von ›Fitra‹ als Diskursstruktur«, nach der fiṭra als ein gegenseitig sich befruchten-

des Zusammenspiel von Mensch und Gott zu verstehen und »die Akzentverschie-

bung allein auf den Menschen und seine Natur« koranisch nicht begründbar ist.57

Interessanterweise ist im Feld zum einen eben diese Fokussierung auf den Men-

schen und seine Natur zu beobachten, zum anderen wird innerhalb der Natur des

Menschen ein Teil seiner körperlichen Beschaffenheit, nämlich das Geschlecht, zu

einem dispositionsverändernden Element schlechthin. Im türkischen nicht-aka-

demischen Büchermarkt sind zuletzt 2015 unter dem Titel »Pädagogik der fiṭra.

Kindererziehung nicht mit Traditionen, sondern Koranversen« (Hatice Kübra Ton-

gar: »Fıtrat pedagojisi. Adetlerle değil Ayetlerle Çocuk Eğitimi.« Istanbul: Hayy kitap) und

2016 ein weiteres Sachbuch derselben Autorin »In 150 Fragen Kinder erziehen nach

der fiṭra« (zusammen mit Hayri Gözlükgiller: »150 soruda Fıtrata uygun Çocuk yetiştir-

mek.« Istanbul: Hayy kitap) im Genre Ratgeberliteratur/Kindererziehung erschie-

nen. In beidenWerken wird fiṭra als Natur desMenschen durchweg gegendert, d.h.

es werden physiologische und psychologische Unterschiede zwischen Frauen und

Männern mit ihrer unterschiedlichen fiṭra-Schöpfung erklärt bzw. erst postuliert

und so das soziale Geschlecht konstruiert.58 Wichtig ist, dass in diesem Verständ-

nis von fiṭra die Bedeutung als natürliche Disposition des gottsuchendenMenschen

und seine Fähigkeit zur Gotteserkenntnis marginalisiert ist.

Um diese Bedeutungsverschiebung besser kontextualisieren zu können, habe

ich Texte der Türkei-Vorsitzenden von KADEM, Dr. Sare Aydın, herangezogen.

Aufgrund Semras positiver Bezugnahme auf KADEMs Aktivitäten mögen diese er-

hellend sein. Aydın ist eine der Akteur*innen, die die Bedeutungsverschiebung von

fiṭra in Verbindung mit gender justice akademisch durchdenken und gesellschafts-

politisch umsetzen:

»Es sollte nicht vergessen werden, dass die Menschen oder alle Lebewesen auf-

grund ihrer Schöpfung in der fiṭra unterschiedlich sind. Fiṭra ist ein Begriff, der al-

le körperlichen und psychologischen Besonderheiten erklärt, die in demMoment

zu wirken beginnen, in dem die Frau und der Mann in der mütterlichen Gebär-

mutter zu reifen beginnen. Daher ist die Erwartung, dass juristische und politi-

sche Handlungen, die die physiologischen und psychologischen Unterschiedlich-

keiten ignorieren, Gleichheit [eşitlik] bringen könnten, gegen die Natur der Sache.

56 Behr 2005: 369.

57 Behr 2005: 376 [Hervorhebung im Original].

58 Bisher ist mir keine akademische Forschung bekannt, die diese Akzentverschiebung aus reli-

gionspädagogischer oder theologischer Perspektive hinreichend beleuchtet und analysiert.

Auch an dieser Stelle kann lediglich auf die Forschungslücke verwiesen, aber nicht weiter

ausgeführt werden.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017 - am 14.02.2026, 08:11:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


270 Moscheeleben in Deutschland

[…] juristische Gleichheit ist aufgrund des Mensch-Seins an sich und der Bewah-

rung der Menschenrechte unumgänglich. Allerdings hat die gesetzliche und po-

litische Gleichheit Frauen innerhalb der dominanten männlichen Machtverhält-

nisse, die sich aus der traditionellen Kultur speisen, nicht ausreichend schützen

können, und sogar ihreOpfersituation, ihre Benachteiligung nicht beseitigen kön-

nen. Daher ist es wesentlich, dass man über die juristische Gleichheit hinausgeht

und solche Annäherungen und Politiken entwickelt, die mit einer Perspektive von

Gerechtigkeit und Wahrhaftigkeit die Benachteiligungen behebt, die aus Unter-

schieden resultieren.«59

Die Ablehnung der Geschlechter-Gleichheit bedeutet demnach, dass stattdessen

›Gender-Gerechtigkeit‹ (toplumsal cinsiyet adaleti) angestrebt wird. »Dominante

männliche Machtverhältnisse« ist somit das Stichwort, auf dessen Grundlage

gehandelt wird. Erst vor diesem Hintergrund wird auch deutlich, warum das

Argument der fiṭra im Feld Grenzen hat: Frauen und Männer sind nicht in allem

verschieden und sich ergänzend. Semra, Mahmut und andere Akteur*innen

betonten immer wieder, dass Wissenserwerb und Wissensweitergabe keineswegs

nur Männern vorbehalten sind, wie es sich – bedingt durch die patriarchalische

Religionstradition – in der Geschichte des islamischenWissens herauskristallisiert

und Frauen aus den Wissenstraditionen weitgehend ausgeschlossen hat.60 Wenn

Frauen also die Rolle der Männer als Lehrer, Prediger, Wissensvermittler u.ä.

beanspruchen, würden sie nicht gegen ihre fiṭra handeln, denn: Gott spreche beide

Geschlechter an, wenn er die Menschen auffordert, nachzudenken und Wissen zu

erwerben. Wissenserwerb und -weitergabe ist demnach in die fiṭra des Menschen

an sich eingeschrieben.61 Unabhängig von der Vorstellung einer gegenderten fiṭra

betonen die Akteur*innen das Streben nach Wissen als allgemeine fiṭra jedes

Menschen.62 Sie stellen sich somit gegen eine Diskriminierung von Frauen –

59 Aydın o.J.: o.S.: »Ancak şunu unutmamak gerekir ki, insanlar veya canlıların tümü yaratılışları

gereği, fıtraten farklıdırlar. Fıtrat, kadın ve erkeğin ana rahmine düştüğü andan itibaren

başlayan vücut ve ruh özelliklerinin tümünü açıklayan bir kavramdır. Dolayısıyla fizyolojik

ve ruhsal farklılıkları görmezden gelen yasal ve politik uygulamaların eşitlik getirmesini be-

klemek eşyanın tabiatına aykırıdır. […] insan olmak ve temel hakların korunması açısından

hukuki eşitlik kaçınılmazdır. Ancak, hukuksal ve siyasal eşitlik, geleneksel kültür tarafından

beslenen erkek egemen güç ilişkileri içinde kadınları yeterince koruyamadığı gibi, mağdu-

riyetlerini de giderememiştir. Bu bakımdan hukuksal ve yasal eşitliğin ötesine giderek, far-

klılıklardan doğan mağduriyetlerin giderileceği hakkaniyet ve adalet perspektifli yaklaşım-

ların ve politikaların tesis edilmesi esastır.« Vgl. Kritik hierzu aus der Perspektive von Gender-

Studies: Ged k 2015: 221-222.

60 Siehe hierzu ausführlich Abschnitt II, Kap. 2.

61 Allerdings sieht die Forschung zu fiṭradies nicht so. Vgl. Kurt 2005, Hoover 2016 (EI3), Evgin

2003.

62 Siehe hierzu auch Abschnitt IV, Kap. 2.

i

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017 - am 14.02.2026, 08:11:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen 271

natürlich sollen Frauen in Bildung, Führung, Wirtschaft, Medizin und anderen

sozialen Feldern aktiv sein. Frauen aus dem gesellschaftlich-öffentlichen Bereich

herauszuhalten, wird als eine Praxis gegen den Koran verstanden, und damit als

eine Praxis gegen Gott. ImWesentlichen stellen Mahmut und Semra dieThese auf,

dass die vorhandene ungerechte Situation von Frauen im Islam aus der (Geleh-

rten-)Tradition herrührt, respektive aus der patriarchalischen Diskursmacht, die

in der Vergangenheit das Verständnis der koranischen Geschlechtergerechtigkeit

pervertiert und damit die Benachteiligung der Frau gegenüber dem Mann religiös

gerechtfertigt habe. Diese Situation habe direkt nach dem Tod des Propheten

Muḥammad eingesetzt.63

Das heißt, dass erst die Tradition diese Haltung, gegen die fiṭra des Menschen

zu handeln, hervorgebracht hat und nur ein richtiges Verstehen des Korans kön-

ne diese Tradition als »Erfindung des Menschen«64 identifizieren. Jouili ordnet

solche Narrative in den Islamic Revivalism ein: »That the religious sources provide

complete gender justice and female dignity, plus all of the rights necessary for self-

realization, is a constant in the discourses of the revival circles.«65

Anstatt Rechte für Frauen abzulehnen oder Männer zu privilegieren, herrscht

vielmehr die Idee vor, dass es männliche und weibliche Sphären gebe sowie männ-

liche und weibliche Kompetenzen und Felder, die sich ergänzen. Diese Gender Ideolo-

gy ist nicht beschränkt auf das bürgerliche Europa und die westliche Welt des 20.

Jahrhunderts.66 Auch wenn es in den gesellschaftlichen Debatten zur Frauenfrage

schon Vorläufer hat, wurde in arabischsprachigen muslimischen Mehrheitsgesell-

schaften erst Mitte des 20. Jahrhundert das religiöse Argument der männlichen

und weiblichen Sphären und Rollen in Opposition gegen die sich entwickelnde li-

beral-säkulare Frauenbewegung in Stellung gebracht.67 Der in der Forschung als

erster muslimischer Frauenrechtler gefeierte Qāsim Amīn (1863-1908)68 argumen-

tiert – anders als z.B. die Autorinnen in zeitgenössischen ägyptischen Frauen-

zeitschriften69 und die ägyptische Aktivistin Zaynab al-Ġazālī (1917-2005) später

– nicht dezidiert mit religiösen Argumenten und religiösen Schriften. Vielmehr

63 Interview, Mahmut, 15.07.2015, Yunus Emre-Moschee.

64 Feldnotiz, Moscheebesuch, Gespräch mit Mahmut, 03.06.2013, Yunus Emre-Moschee.

65 Jouili 2011: 51.

66 Vgl. Halverson/Way 2011: 506-508.

67 Vgl. Halverson/Way 2011: 508, vgl. Jouili 2011: 57-59.

68 Dass in der Forschungbei dieser Frage ausgerechnet derMannQāsimAmīngenanntwird und

Frauen selbst ignoriert werden, erschließt sich erst dadurch, dass in denModernisierungspo-

litiken autochthone weibliche Stimmen wie die osmanische Frauenbewegung ignoriert und

das Thema der Frauenemanzipation aus der Perspektive der »Befreiung der Frau« durch den

»aufgeklärtenMann« populär wurde. Vgl. hierzu und generell zur osmanischen Frauenbewe-

gung Çakır 1994: 313-321. Vgl. zur These von der Befreiung der Frau durch den aufgeklärten

Mann: Erhart/Eslen Ziya 2017: 125.

69 Vgl. Baron 1994: 118.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017 - am 14.02.2026, 08:11:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


272 Moscheeleben in Deutschland

beruft er sich auf bürgerlich-westliche Vorstellungen von Frauenrechten und ge-

sellschaftlichemWandel durch Frauenemanzipation. Er plädiert für Frauenbildung

aus der Perspektive, dass die Frau die Stütze der Familie und damit die Erzieherin

der Söhne der Gesellschaft ist. Im Zusammenhang der gesellschaftstheoretischen

Debatten umNationalismus, Verfassungsstaat und Staatsbürgertum bekommt die

Erziehung von Männern für die Gesellschaft somit eine andere Qualität. An die-

ser Erziehung haben Frauen einen wesentlichen Anteil.70 Die Idee von männlichen

und weiblichen Sphären und Rollen, die sich gegenseitig ergänzen, ist als Neotra-

ditionalismus analysiert worden, der explizit Anleihen aus der vormodernen ex-

egetischen Tradition macht und diese modern übersetzt.71 Diese Vorstellung der

Geschlechterbeziehungen analysiert Jouili als »a complex relational understand-

ing of rights and duties echoing the classical Islamic scheme of rights that as-

serts the primacy of responsibilities or obligations over rights.«72 Diese Analyse

öffnet den Blick dafür, warum im Feld anstatt abstrakter individueller, respekti-

ve gleicher Rechte und der Idee der Selbstverwirklichung wechselseitige Fürsorge,

Schutz, Respekt und Liebe im Vordergrund der Ausführungen zu Geschlechterbe-

ziehungen stehen. Denn die Idee der sich ergänzenden Geschlechter bedeutet die

Betonung der wechselseitigen Ansprüche aufeinander und Abhängigkeiten von-

einander. Diese Konzeption mit dezidiert religiösen Argumenten populär gemacht

haben muslimische Denkerinnen und Aktivistinnen wie Zaynab al-Ġazālī, die als

Begründerin der Muslimschwestern in Ägypten weltweit bekannt wurde.73 In der

osmanisch-türkischen Frauenbewegung des 19. Jahrhunderts sind Narrative der

Komplementarität zwar auch schon anzutreffen, aber nicht so dominant wie in der

zeitgenössischen osmanisch-arabischen Frauenbewegung.Diese Narrative werden

dann – zumindest im türkischen Kontext – durch die laizistischen, säkularen, re-

publikanischen Frauenrechtsbewegungen im 20. Jahrhundert teilweise abgelehnt,

teilweise kultiviert und auch in linken Frauenbewegungen entwickelten sie Bestän-

digkeit.74 Der religiöse Aspekt dieser Narrative wurde in verschiedenen islamori-

entierten Bewegungen wie der Milli Görüş oder der Hizmet gestärkt.75 Zaynab al-

Ġazālīs Schriften – ins Türkische übersetzt – erfreuten sich hier großer Beliebtheit

und beflügelten Frauen in den islamorientierten Bewegungen auch in der Türkei.76

Zwar orientierten sich die islamorientierten Bewegungen in der Türkei weniger ri-

goros an der Idee, eine schariabasierte islamischeGesellschaft anzustreben,wie die

Muslimbrüder und -schwestern in Ägypten, aber die zum Teil leidenschaftlichen

70 Vgl. auch Klausing 2014: 228.

71 Vgl. Klausing 2014: 223-231.

72 Jouili 2011: 59 [Hervorhebung im Original].

73 Über Zaynab al-Ġazālī wurde viel geforscht. Siehe Halverson/Way 2011 und Cooke 1994.

74 Vgl. Saktanber 2001.

75 Vgl. Topal 2011, Topal 2012.

76 Feldnotiz, Vortrag von Emine Şenlikoğlu, 07.03.2014, Yunus-Emre-Moschee.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017 - am 14.02.2026, 08:11:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen 273

Erzählungen ägyptischer Aktivistinnen für die islamische Sache konnte in der als

atheistisch und islamfeindlich wahrgenommenen kemalistischen türkischen Re-

publik sehr wohl Leidenschaften wecken und fanden bald Nachahmer*innen wie

die Autorin Emine Şenlikoğlu oder den Autor Ahmed Günbay Yıldız.77 GeradeMär-

tyrer*innen-Geschichten und Erweckungsromane, die Frauen in ihrer Identität

als Musliminnen ansprachen, wurden rezipiert. So erschien gegen den populären,

zeitweise verbotenen bürgerlich-kemalistischen feministischen Roman »Die Frau

hat keinen Namen« (Duygu Asena: »Kadının adı yok«. Istanbul: Doğan Kitap. 1987;

verfilmt 1987) zwei Jahre später der bürgerlich-islamische Roman »Die muslimi-

sche Frau hat einen Namen« (Şerife Katırcı: »Müslüman Kadının adı var«. 1989.

Istanbul: Seha Neşriyat).78 Die Frauenoffensive in der türkischen islamischen Sze-

ne sieht man auch an der Politisierung der Kämpfe von Frauen, die seit den 1960er

Jahren und verstärkt seit Mitte der 1980er Jahren mit einem Kopftuch für ihr Recht

auf universitäre Bildung, Erwerbsarbeit und Verbeamtung stritten – und sich suk-

zessive dieses Recht erkämpft haben.79 Auf der einen Seite sind diese emanzipati-

ven Bestrebungen von Männern verteidigt und gefördert worden und stellten über

Jahre hinweg die Topagenda der islamischen Szene dar. Auf der anderen Seite wur-

den aber auch genderspezifische Vorstellungen populär,wie z.B. diejenigen, die die

Erwerbsarbeit des Mannes gegenüber derjenigen der Frau privilegieren, indem auf

Ausführungen und Bestimmungen der Verständnisse der klassischen vier Rechts-

schulen der Ahl as-sunna wa-l-ǧamāʿa über Umgang mit Vermögen und Eigentum,

die Darlegungen zu Ansprüchen gegenüber Dritten sowie Sorg- und Schutzpflich-

ten rekurriert wurde: »Moderne und vormoderne [exegetische] Texte teilen die Ein-

stellung, dass der Mann zur Versorgung der Familie verpflichtet sei. Auch das mo-

derne Rollenverständnis ist insoweit der Tradition treu geblieben.«80 Vermengtmit

Vorstellungen über die weibliche Rolle in der Gesellschaft und weiblichen Kompe-

tenzen vs.männliche Kompetenzenwerden die Narrative über Schutzanspruch der

Frau gegenüber dem Mann neu interpretiert. Den Unterschied zwischen vormo-

dernen undmodernen Autoren sieht die Islamwissenschaftlerin Kathrin Klausing

daher lediglich in der Art, nicht mehr die »Defizite der Frau« zu betonen, sondern

77 Emine Şenlikoğlus Bücher, z.T. auch autobiographisch, zeugen von dieser leidenschaftlichen

Ablehnung der als gottlos wahrgenommenen Republik.

78 Die Literaturwissenschaftlerin Kadioğlu interpretiert diese beiden Romane aufeinander be-

zogen: »Katırcı’s novel is symbolic of the literature that maintains that woman, once they are

believers in Allah, do not only have a »name« but also a »voice«. The Quran and Islamic teach-

ings are viewed as instruments in the liberation of women as well as their discovery of their

femininity within the confines of the private realms.« Kadioğlu 2006: 616.

79 Seit 2013 ist im öffentlichen Dienst Frauen das Tragen eines Kopftuches erlaubt. Ausnahmen

stellten noch bis 2015 Frauen in der Staatsanwaltschaft und im Richteramt, bis 2016 Polizei-

kräfte und bis 2017 Frauen in den Türkischen Sicherheitskräften dar.

80 Klausing 2014: 227.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017 - am 14.02.2026, 08:11:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


274 Moscheeleben in Deutschland

von einer »idealen Rollenverteilung innerhalb einer (monogamen) Ehe« zu spre-

chen.81

Was die Theolog*innen in der Yunus-Emre-Moschee nicht direkt ansprechen,

sondern als patriarchalische Tradition überschreiben, was aber mit dem Komplex

von Wissenserwerb, Lehre, Analyse und Deutungshoheit in direktem Bezug steht,

ist genau diese Perspektive des Defizits der Frau gegenüber dem Mann. Nament-

lich geht es bei der Defizitbeschreibung um den Mangel an Rationalität bzw. die

geringere Intellektualität der Frau gegenüber dem Mann.82 Den Frauen wird von

vormodernen Korankommentatoren fast ausschließlich ein ungenügendes Maß an

Vernunft und ein hohes Maß an Emotionalität attestiert, die aus ihrer Schöpfung

resultieren, somit ihr Wesen ausmachen (allerdings ohne das mit der fiṭra zu be-

gründen). Dies mache sie so zu unsicheren Faktoren innerhalb der Welt des Wis-

sens und die damit verbundenen Funktionen beispielsweise als Richterinnen.83

Wenn die beiden Theolog*innen hier Wissen als Aufgabe beider Geschlechter se-

hen, dann liegt das daran, dass das Narrativ der mangelnden Intelligenz und Fä-

higkeit zur Vernunft als Wesen der Frau heute als nicht mehr gültig angesehen

bzw. im konkreten Fall als Überwindung der patriarchalischen Religionstraditio-

nen betrachtet wird. Die andere Seite der Medaille, nämlich die Emotionalität der

Frau, hat dagegen noch Bestand, wenn Fürsorge, Erziehung und Liebe als weibli-

che Kompetenzfelder dargestellt aufgefasst werden.

Im Folgenden soll eine Diskussion zwischen Semra und anwesenden Frauen

während eines sohbets analysiert werden. Aus dieser wird deutlich, dass durch

die Expert*innen in der Yunus-Emre-Moschee der liberal-egalitären Emanzipa-

tion der Frau eine Absage erteilt wird, die Nicht-Expert*innen jedoch nicht mit-

tragen. Semra betrachtet Vorstellungen von gleicher Arbeit, gleichen Rechten und

gleichen Pflichten imLichte des gegenseitigen Schutz- und Anspruchsverhältnisses

als ungerecht. Nur für den Preis, dass Frauen ihren Anspruch gegenüber Männern

aufgeben und den Schutz der Männer ablehnen, also sich gegen die göttliche fiṭra

des Geschlechter wenden, könnte eine solche Gleichheit errungen werden. Semras

diesbezügliche Ausführungen stießen während eines tafsīr/tefsir-sohbets auf Unver-

ständnis der anwesenden, schon älteren Frauen: Diese Rentnerinnen bzw. Arbeite-

rinnen waren als Gastarbeiterinnen nach Deutschland gekommen, Erwerbsarbeit

gehört daher zu ihrer Identität. Sie argumentierten zunächst insbesondere mit

sozialen Umständen wie z.B., dass ein Einverdienergehalt nicht für den Unterhalt

81 Vgl. Klausing 2014: 227-228, hier zitiert: 228.

82 Vgl. Tuksal 2013: 140-148, ausführlich Tuksal 2000.

83 Vgl. Klausing 2014: 225-227; z.B. bei Muḥammad b. ʿUmar Faḫr ad-Din ar-Rāzī (1149/50

Klausing 2014: 138-139.

– 1210); Ibn Kaṯīr (gest. 1300 1373); Ǧalāl ad-Dīn as-Suyūṭī (gest. 1445 – 1505). Vgl. auch–

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017 - am 14.02.2026, 08:11:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen 275

einer Familie ausreiche oder wie depressiv das Hausfrauen-Dasein sei. Damit folg-

ten sie überhaupt nicht dem idealen islamischen Zustand, den Semra versuchte

darzulegen. Diese bemühte sich, die Erwerbsarbeit der Frau als fakultativ darzu-

stellen, indem sie darauf rekurrierte, dass es die Aufgabe des Ehemannes sei, den

Haushalt finanziell zu bestreiten und in einer gerechten islamischen Ordnung es

auch ausreiche, wenn der Mann das Geld verdiene. Die Nicht-Expertinnen ließen

sich davon aber nicht abbringen, dass selbst bei Beseitigung der ökonomischen

Bedürfnisse die Erwerbsarbeit der Frau notwendig und wichtig sei. Das Argument

der Lehrerin, dass das Gehalt aus der (Erwerbs-)Arbeit der Frau islamischerseits

als ihr persönliches Eigentum angesehen werde und dass der Ehemann ein solches

Recht auf eigenständiges Vermögen nicht habe, da seine Ehefrau und Familie einen

Anspruch an seinem Vermögen haben, wurde von einer anwesenden Frau scharf

zurückgewiesen: Die Frauen hätten schon immer – also auch vor dem Industrie-

Zeitalter (»fabrikalardan önce«, dt. ›vor den Fabriken‹) – für das Auskommen der

Familie mitgesorgt, sei es durch landwirtschaftliche Tätigkeiten oder durch Her-

stellung von Kleidung und Lebensmitteln. Auch andere Anwesende konnten sich

aufgrund ihrer ländlichen Herkunft daran erinnern, dass esWoll-Tage (Tätigkeiten

im Zusammenhang mit Schafswolle wie spinnen, filzen usw.), Färbe-Tage (Färben

der Fäden, Textilien usw.), Wasch-Tage, Web-Tage84 u.ä. gab, die von den Frauen

des ganzen Dorfes gemeinsam erledigt wurden. Semra warf ein, dass die Erwerbs-

arbeit einer Frau am ehesten im sozialen und pädagogischen Sektor liegen sollte

– wie bei ihr –, weil diese Aufgabenfelder ihren natürlichen Dispositionen der Er-

ziehung, Fürsorge und Liebe entsprechen. Hier wird das der Frau zugeschriebene

Wesen als emotionales Geschöpf positiv gewendet: Aus ihrer Emotionalität resul-

tiert nicht das Defizit, rational zu denken und zu handeln – wie in vormodernen

exegetischen Schriften dargelegt –, sondern die Fähigkeit, erzieherisch mit Liebe

und Fürsorge zu handeln. Diesem Argument begegnete die anwesende Gemeinde

schließlich mit Zuspruch. Aber auch hier wurde es nicht unwidersprochen auf-

genommen, da argumentiert wurde, dass Frauen mit Fürsorge und Liebe durch-

aus auch andere Tätigkeiten ausfüllen könnten als rein erzieherisch-pädagogische.

Aus diesem Disput, der schließlich ohne ein Resümee endete, lässt sich herausle-

sen, dass die von Semra vorgetragenen Vorstellungen zwar die Unterhalts- und

Schutzpflicht des Mannes gegenüber der Frau bzw. seiner Familie mit islamischer

Begründung betonen, gleichzeitig zeigt es auch die Grenzen auf: Die bürgerlich

sozialisierte Semra mag mit ihren Konzepten durchaus gegen die Ausbeutung der

84 Feldnotiz, tafsīr/tefsir-sohbet, 26.09.2014, Yunus-Emre-Moschee. Eine der anwesenden Frau-

en erzählte, dass es in ihrer Kindheit in ihrem Dorf einen Webstuhl gab, der von mehreren

Frauen bedient wurde. Die hergestellten Produkte wurden dann verkauft. Der Erlös wurde

gleichmäßig verteilt und ging in das Haushaltseinkommen der Familien ein.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017 - am 14.02.2026, 08:11:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


276 Moscheeleben in Deutschland

Frau und ihrem Recht auf die Versorgung durch den Ehemann im Sinne einer bür-

gerlichen Klientel sprechen. Den aus ländlichen Gegenden stammenden und im

Arbeitermilieu beheimateten Teil der Gemeinde kann sie nicht für ihre ideale is-

lamische Ordnung gewinnen. Dabei trifft sie mit den Argumenten, dass es vor

allem die erzieherische Kompetenz der fürsorglichen Frau sei, die die Frau vom

Mann unterscheide, und zwar positiv, durchaus auf Zustimmung. Dass von all den

theologischen Argumenten der Theologin ausgerechnet dieses von den Frauen in

der Gemeinde angenommen wird, lässt deutlich werden, wie wirkmächtig habi-

tualisierte und internalisierte Vorstellungen sein können wie die, dass »moderne

islamische Diskurse […] das Frausein unauflösbar mit Familie undmit Gesellschaft

als Erweiterung von Familie in Verbindung gebracht [haben]«.85

Das Verhältnis der Kritiker und Kritikerinnen der Tradition zur islamischen

Tradition stellt sich bei genauer Betrachtung als recht ambivalent heraus, wie ich

das anhand der »patriarchalischen Gelehrtentradition« und den Ausführungen zur

Gender-Gerechtigkeit bzw. Gleichheit dargelegt habe: Selektiv werden einige As-

pekte der Frauendiskriminierung gegen die dominante Ahl as-sunna wa-l-ǧamāʿa in

Stellung gebracht und gleichzeitig wird auf Regelungen eben dieser Schule rekur-

riert wie die Fürsorge- und Schutzpflicht des Mannes gegenüber seiner Familie

oder das eigenständige Verwalten des Vermögens der Frau ohne die Kontexte, auf

die die jeweilige islamische Tradition fußt, eigens zu erwähnen. Dies führt uns

zur Frage, wie solche Ambivalenzen im Lichte der jeweiligen Religionsverständ-

nisse analysiert werden können. Hierzu soll ein genauer Blick auf das Konzept

von »Gottes Religion« geworfen werden, das das Religionsverständnis der Theo-

log*innen in der Yunus-Emre-Moschee hier rahmt. Anschließend soll das Thema

der Selektivität in der Traditionskritik bewertet werden.

»Gottes Religion ist die richtige Religion, nicht die Religion der Vorfahren!«86

– Koran, Vernunft und Reflexion als Leitideen des Islams

Feldnotiz »Als angeblich wahr in die Religion gekommen.«87

Einmal im Monat bietet Semra, die Religionsbeauftragte der Yunus-Emre-

Moschee, in Absprache mit den interessierten Frauen der Gemeinde ein Ge-

sprächskreis (türk. sohbet) für Frauen und weibliche Jugendliche an. Es handelt

sich meist um etwa einstündige Veranstaltungen über verschiedene glaubens-

praktische Themen. In der Regel führt Semra auf Wunsch der Teilnehmerinnen

85 Klausing 2014: 228.

86 Interview,Mahmut, 25.2.2014, Yunus Emre-Moschee: »Allah’ın dini doğru din, ata dini değil!«

87 Feldnotiz, sohbet zum Engelsglauben, 29.12.2013, Yunus-Emre-Moschee, Semra.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017 - am 14.02.2026, 08:11:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen 277

ein Thema aus, wie beispielsweise »Engelsglauben«88, »Wie sollen wir unseren

Kindern von Gott erzählen?«89 oder »Ṣadaqa« (türk. sadaka ›Almosen, Spende‹)90.

Manchmal hält sie auch eine reine tafsīr-Stunde, in der sie eine Koransure Vers für

Vers erläutert. Diese sohbets finden normalerweise sonntags nach dem Mittags-

gebet oder im Herbst und Winter nach dem Nachtgebet statt. Häufig werden die

sohbets im Gebetssaal abgehalten, manchmal auch im Versammlungsraum und

einige Male auch außerhalb der Moschee in Privatwohnungen bzw. -gärten von

Gemeindeangehörigen. Die Sitzordnung im Gebetssaal hat sich als signifikant

erwiesen, weil sie von den regelmäßigen Teilnehmerinnen fast immer eingehalten

wurde und eine soziale Ordnung in der Gemeinde abbildete: Semra sitzt auf dem

Boden vor der miḥrāb-Wand und mittig im Raum, vor ihr ein niedriges Podest für

ihre Materialien, während links und rechts vor ihr Frauen auf dem Boden Platz

nehmen. Auf der rechten Seite, an den Außenfenstern entlang sitzen mehrere

Frauen, einige auch auf Stühlen.91 Sie befinden sich etwas entrückt von Semra.

Auf der linken Seite sitzen die Frauen näher zur Lehrerin hin, mitten im Raum

entlang einer imaginierten Linie eines Raumtrenners, eine weiße undurchsichtige

Gardine. Dieser Raumtrenner ist nur bei gemischtgeschlechtlichen Sessions nach

zwei Seiten hin zugezogen, so dass die Frauen ¼ einer quadratischen Fläche

nutzen, während die Männer ¾ davon besetzen. Obwohl bei einem reinen Frauen-

sohbet der gesamte Gebetssaal zur Verfügung steht, bleiben die Frauen auf dem

Frauenquadranten des Saals. Lediglich nach vorne zum miḥrāb hin ist die Fläche

durch den Platz, den die Lehrerin sich ausgesucht hat, ausgeweitet.

Nachdem Semra in einem sohbet über Engelsglauben ausführlich über die Be-

schaffenheit von Engeln, ihre Stellung in der Schöpfung und ihre Aufgaben erläu-

tert hatte, sprach sie abfällig über einen traditionellen Glauben und entsprechende

Praxen: Engel könnten eine Frau nicht fruchtbarmachen oder ihr Kinder schenken.

Zur traditionellen Erklärung, dass das so sei, werde die koranische Erzählung, wie

ʿĪsā/Jesus gezeugt wurde, umgedeutet: Die Ankündigung von ʿĪsās Geburt vor Ma-

ryam/Maria durch den großen Engel Ǧabrāʾīl/Gabriel werde als Zeugungsakt um-

interpretiert. ʿĪsā werde aber von einem Engel angekündigt, nicht gezeugt. Hierzu

88 »Was sind Engel, was ist ihrWesen und wie können wir Engel veranlassen, für uns zu beten?«

(»Melekler nedir,mahiyeti nedir ve bize Dua etmelerini nasıl sağlarız?«). Feldnotiz, sohbet zum En-

gelsglauben, 29.12.2013, Yunus-Emre-Moschee, Semra.

89 Ankündigung: »Çocuklarımıza Allah’ı nasıl anlatmalıyız?«, sohbet-Thema, Juni 2013, Yunus-

Emre-Moschee.

90 »Formen von ṣadaqa, die Bedeutung von ṣadaqa; welche Katastrophen können durch ṣadaqa

verhindert werden? Lebt man länger durch ṣadaqa?« (»Sadaka: sadakanın çeşitleri, sada-

kanın önemi, sadaka hangi belaları önler, sadaka ömrü uzatır mı?«). Feldnotiz, sohbet über

Ṣadaqa/Spenden, 09.11.2014, Yunus-Emre-Moschee.

91 In der Regel sitzt man im Gebetssaal auf dem Boden. Doch gerade Menschen mit Behinde-

rungen, Schmerzen oder Schwangere sitzen auf Stühlen.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017 - am 14.02.2026, 08:11:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


278 Moscheeleben in Deutschland

trug Semra die entsprechende Koranstelle auf Arabisch und in türkischer Über-

setzung vor: laut Koran kündigt Ǧabrāʾīl Maryam ihre Schwangerschaft an. Gott

hat durch seine Macht die Schwangerschaft Maryams herbeigeführt.92 Dass En-

gel schwanger werden lassen könnten, sei somit ein »Volksglauben« (»halk inancı«),

stellte Semra fest. Diese Glaubensinhalte, die die Eltern vermittelt hätten, seien

durchaus von »religiösen Expert*innen« (»din adamları«) legitimiert und so seien

diese Glaubensinhalte als »angeblich wahr« (»güya doğru«) in die Religion gekom-

men. Hafize, eine etwa 50-60jährige Frau, glaubt selbst nicht an eine solche Macht

von Engeln, wie sie mir gegenüber später erwähnt. Trotzdem fühlte sie sich ange-

griffen: Vehement wandte sie sich gegen dieses »angeblich« und rief sehr aufgeregt

in die Runde: »Was soll das heißen, angeblich [güya]? Das ist das, was wir von un-

seren Müttern, Großmüttern gesehen und gelernt haben. Ja, haben die denn alles

falsch gemacht? Das muss doch auch irgendwie sinnvoll gewesen sein!«93 Hafi-

zes sehr erregter Einwand platzte in die ruhige Atmosphäre im Gebetssaal. Semra

wirkte zwar kurz wie aus dem Konzept gekommen, aber sie ging verbal nicht nä-

her darauf ein: »Naja. Die Religion der Vorfahren halt […]«.94 Lächelnd schaute sie

weg von Hafize, die an der Außenwand Platz genommen hatte, nach links zu an-

deren Frauen, die kaum vermerkbar der Hoca zugenickt hatten. Währenddessen

wandte sich Hafize aufgeregt redend zu den Frauen links und rechts neben ihr, die

ihr zunickten, schaute etwas sagend [mir unverständlich] auf die Frauen auf der

gegenüberliegenden anderen Seite und sie beruhigte sich auch wieder. Das The-

ma war beendet. Ich hatte mich dieses Mal auf die Seite derjenigen gesetzt, die

der Lehrerin zugenickt hatten. Dass die Sitzordnung eine soziale Bedeutung hat,

wurde mir erst nach diesem Disput klar.

Die in beiden oben beschriebenen Veranstaltungen (Feldnotiz »Als angeblich wahr

in die Religion gekommen« und Feldnotiz »So habe ich das aber von meinem Vater gelernt«)

verwendeten Begriffe »Gottes Religion« und »Religion der Vorfahren« nehmen

einen wichtigen Platz in der gesamten Religionskonzeption in der Yunus-Emre-

Moschee ein. Diese Begriffe sind außerhalb des konkreten Moscheekontextes

zwar nicht weit verbreitet, aber wenn man sich näher mit den Inhalten und

Leitideen dieser Konzeptionen beschäftigt, treten Parallelen zu Islamic Revivalism

und allgemein zur Konzeption des Islams als Vernunftreligion auf. Gerade auch

weil diese Konzeptionen Teil des islamischen Diskurses in Deutschland sind,

sollen sie hier nicht als punktuelle Erscheinungen analysiert, sondern als Teil der

92 Vgl. Koran 19/17-21.

93 Feldnotiz, sohbet zum Engelsglauben, 29.12.2013, Yunus-Emre-Moschee, Hafize: »Güya da ne

demek? Biz annelerimizden, anneannelerimizden böyle gördük. Onlar hep yanlış mı yap-

mışlar? Bunun hiç mi bir anlamı yokmuş?«

94 Feldnotiz, sohbet zumEngelsglauben, 29.12.2013, Yunus-Emre-Moschee, Semra: »İşte Ata dini

[…]«.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017 - am 14.02.2026, 08:11:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen 279

Kämpfe im islamischen Feld behandelt werden. Ich werde hier diesen Konzep-

tionen größeren Raum einräumen, da die Akteur*innen erfolgreich darin sind,

die koranischen Termini »Gottes Religion«/»Religion der Vorfahren« aus ihrem

ursprünglichen theologischen Kontext zu lösen und sie in der Gegenwart mit

bestimmten Bedeutungsverschiebungen zu aktualisieren.

Der Begriff Gottes Religion kommt im tradierten islamischen Bezeichnungs-

systemweder als eine eigenständige Glaubens- bzw. Rechtsschule ( ), Schule

(türk. ekol), Gruppe (türk. cemaat), Strömung (türk. akım) oder eines eigenständi-

gen Weges (türk. yol, tarikat) noch als Überbegriff wie Ahl as-sunna wa-l-ǧamāʿa vor.

Dabei ist Gottes Religion zwar koranisch belegt (Āli ʿImrān 3/8395; an-Naṣr 110/1-

396 als dīnu ’l-lāhi), aber sowohl im Koran als auch im islamischen theologischen

Diskurs wird er ausschließlich gegenüber dem Polytheismus der Mekkaner bzw.

der Leugnung Gottes oder einem seiner Eigenschaften verwendet. Beide korani-

schen Belegstellen verweisen auf Gottes Religion als die einzig wahre Religion und

somit darauf, dass Religion nur von Gott kommt und Gott zugehörig ist. Auch in

den koranischen Belegstellen von »Religion der Vorfahren« wird der Wahrheits-

anspruch des Glaubens an den einen Gott gegenüber den Leugnungen der Poly-

theisten verteidigt. Beide Begriffe werden somit im Koran normativ in Bezug auf

den einen Gott vs. Polytheismus verwendet. Während »Gottes Religion« im Koran

abstrakt bleibt und als fester Begriff wenig bestimmt ist, ist der Begriff »Religi-

on der Vorfahren« schon konkreter. Als Ursachen der Leugnung an den einen Gott

werden im Koran bestimmte Argumente gegen polytheistische Praktiken ins Feld

geführt: Als Muḥammad als Prophet auftritt, lehnen ihn seine Landsleute, die Ku-

raischiten, mehrheitlich mit der Begründung ab, die Religion ihrer Vorfahren sei

eine andere. Mit diesem Argument gegen die Prophetie Muḥammads steht dieser

indes nicht allein. Zahlreichen anderen Warnern, Gesandten und Zeugen Gottes

vor Muḥammad schlug das gleiche Argument entgegen, wie im Koran informiert

wird, z.B. auch Ibrāhīm/Abraham, als er sich gegen seinen Vater, einem polytheis-

tischen Tempeldiener, stellt.97 Semra zitiert entsprechende Stellen, um dann fest-

zustellen: »Er [Ibrāhīms Vater] hat keine Begründung für seinen Glauben außer

95 3/83: Können sie sich denn etwas anderes wünschen als die Religion Gottes, wo sich doch ihm

– sei es freiwillig, sei es widerwillig – (alle) ergeben haben, die im Himmel und auf der Erde

sind? […].

96 110/1-3: Wenn (über kurz oder lang) die Hilfe Gottes kommt und der (von ihm verheißene)

Erfolg (sich einstellt), du (wenn) du siehst, daß die Menschen in Scharen der Religion Gottes

(d.h. dem Islam) beitreten, dann lobpreise deinen Herrn und bitte ihn um Vergebung! Er ist

gnädig (und bereit, dir deine Sünden zu vergeben).

97 Explizit wurde Ibrāhīms Konflikt mit seinem Vater auf einem Frauen-sohbet behandelt.

Feldnotiz, tafsīr/tefsir-sohbet, 26.09.2014, Yunus-Emre-Moschee. Auch Mahmut widmete ver-

schiedene Predigten diesem Thema.

maḏhab

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017 - am 14.02.2026, 08:11:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


280 Moscheeleben in Deutschland

zu sagen: ›Wir haben das so gelernt‹.«98 Dieses Argument wird als Ausdruck der

Unwissenheit, Ignoranz und des sturen Festhaltens an der Religion der Vorfahren

der Kuraischiten und all der anderen koranischen Völker, die der Einladung der

Propheten opponiert haben, betrachtet. Gerade der Begriff der Sturheit bekommt

in diesem Zusammenhang eine sehr negative Assoziation: Die Einladung zu Gott –

ausgedrückt als Gottes Geschenk an die Menschen – abzulehnen, ist eine Sturheit,

die als Undankbarkeit verstanden wird. Die koranischeWendung kāfir verweist auf

diese Konnotation. Die Adressat*innen der göttlichen Botschaft konnten entweder

Gegner*innen der Propheten und Verweigernde der göttlichen Botschaft werden

oder »Rechtgeleitete«99. Das heißt, dass die Religion der Vorfahren als Bewahrung

von Traditionen, Ahnenkult, Nicht-Reflexion und/oder Nachahmung der tradier-

ten religiösen Praktiken identifiziert wird.

Es sind zwar die religiösen Expert*innen in der Moschee, die diese Konzeptua-

lisierung von bestimmten religiösen Praktiken als Gottes Religion oder als Religion

der Väter/Mütter/Vorfahren an die Gemeinde herantragen, allerdings betonen sie:

»Nun, dies ist nicht unsere Definition. [Ganz im Gegenteil] stammt die Definiti-

on von Gott selbst, der uns dieses Buch herabgesandt hat. Religion der Vorfahren.

Also dīnu ’l-lāhi ähm Religion Gottes.«100 Sowohl Gottes Religion als auch Religion

der Vorfahren werden als koranische Bezeugungen der göttlichen Vorstellungen

gewertet. Gott ist der Urheber dieser Verständnisse, nicht der Mensch und schon

gar nicht die hier tätigen religiösen Expert*innen. Damit bekommt der referenti-

elle Rahmen dieser Termini einen absoluten Charakter. Die religiösen Expert*in-

nen bedienen sich der übergeordneten Autorität, nämlich der Autorität des kora-

nischen Textes, die nicht mehr übertroffen werden kann, da keine höhere Autorität

als Gott gedacht werden kann. Gottes Religion ist damit die wahre, auf Koran und

Sunna begründete und von Gott gewollte Religion. Die Religion der Vorfahren ist

im Umkehrschluss nicht die von Gott gewollte, gesandte, offenbarte Religion. Da

die koranischen Stellen entsprechendeHandlungsanweisungen geben,werden die-

se inhaltlichen Konkretisierungen im Koran von den Theolog*innen in der Yunus-

Emre-Moschee nun so abstrahiert, dass sie auf die Gegenwart angewendet werden

können: Mit dem Begriff der Religion der Vorfahren verurteilen sie die in den Au-

gen der religiösen Expert*innen falschen oder zumindest verwerflichen Ansichten

und Praktiken als »menschliche Erfindungen«.101 Sie operationalisieren somit über

98 Feldnotiz, tafsīr/tefsir-sohbet, 26.09.2014, Yunus-Emre-Moschee, Semra: »›Biz böyle gördük‹,

demekten başka inançlarını açıklayamıyor.«

99 Feldnotiz, tafsīr/tefsir-sohbet, 26.09.2014, Yunus-Emre-Moschee, Semra: »Salih insanlar.«

100 Interview, Mahmut, 15.07.2015, Yunus Emre-Moschee: »Şimdi, bu bizim bir tanımlamamız

değil. Bu bizatihi bu kitabı indiren Allah’ın tanımlaması. Ata baba dini. Yani dinullah eh Al-

lah’ın dini.«

101 Feldnotiz, Moscheebesuch, Gespräch mit Mahmut, 03.06.2013, Yunus Emre-Moschee: »in-

san’ın uydurması«.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017 - am 14.02.2026, 08:11:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen 281

den Begriff Religion der Vorfahren den Begriff Gottes Religion für eine innerisla-

mische Verhandlung über richtige und falsche Religionsinhalte. Die dichotomische

Verwendung dieser Begriffe verzichtet einerseits auf die kontextuelle Ebene schon

vorhandener, tradierter, theologisch fundierter Kategorien wie die oben genannte

Ahl as-sunna wa-l-ǧamāʿa u.ä. Andererseits zeigt sie eine Konzeptualisierung von

Religion auf, die sich in erster Linie aus dem Gegensatz zwischen einer idealisier-

ten normativen Religion und einer sozial beobachteten, gelebten, religiösen Praxis

speist. Damit umfasst sie nicht einen religionsphilosophischen Wahrheitsdiskurs,

in den der Begriff Gottes Religion bisher koranisch eingefasst war. Stattdessenwird

die Situation des Offenbarungskontextesmit demRückgriff auf die beiden Begriffe

aktualisiert: Alle, die heute ihre religiösen Praktiken mit dem Argument, dass sie

das von ihren Eltern/Vorfahren so oder so gesehen haben, verteidigen und legiti-

mieren, begeben sich in die Nähe dieser koranisch verworfenen Oppositionellen,

Sturen, Undankbaren und werden zu Verweigernden der göttlichen Botschaft. So-

mit ist der koranische Begriff Religion der Vorfahren heute nutzbar, um gegen is-

lamisch-religiöse Glaubenspraktiken vorzugehen, die von ihren Verfechter*innen

als elterlich vermittelte Religion legitimiert werden. Als Argument wird der Ver-

weis auf die Tradition der Eltern damit nichtig, da das Festhalten an diesen Glau-

benswahrheiten und Werten als kuraischitisches Verhalten parallelisiert wird. Die

als Gegensatz konstruierten Begriffe Religion Gottes und Religion der Vorfahren

werden somit aus ihren ursprünglichen koranischen und theologischen Diskursen

gelöst und neu gedeutet.

Die Funktion von Religion der Vorfahren ist indes nicht nur pejorativ, sie wird

aufklärerisch umgedeutet: Die Theolog*innen zeigen hier ein missionarisches

Aufklärungsverhalten gegenüber der Gemeinde: Sie stellen sich in eine Linie mit

der prophetischen Handlung als Einlader zum wahren Glauben und kämpfen

somit gegen die ihrer Ansicht nach falschen religiösen Praktiken, die sie mit der

Ǧāhilīya (»Zeit der Unwissenheit«, d.h. die unmittelbar der Offenbarung Gottes

vorangehende Zeit) gleichsetzen. Diese Handlungsweise gibt Gläubigen eine

legitime Handlungsstrategie zur Hand, um mit bestimmten Glaubenswahrheiten

zu brechen. Gleichzeitig führt sie bei anderen Gläubigen zu einer Krise sowohl

im Glauben als auch in der Glaubenspraxis. Denn es wird eingefordert, dass der

Glaube und die Glaubenspraxis auf andere Grundlagen gestellt werden als auf die

Tradition der Eltern und deren Nachahmung. Diese Aspekte werden weiter unten

analysiert werden.

Was nun die Selektivität in der Traditionskritik betrifft, ist interessant, dass

die Expert*innen hier nie wörtlich die Ahl as-sunna wa-l-ǧamāʿa angreifen und die-

se per se delegitimieren. Stattdessen sprechen sie von »falschen Gelehrtentradi-

tionen«. Auf meine Nachfrage hin antwortet Mahmut sehr zurückhaltend, dass sie

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017 - am 14.02.2026, 08:11:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


282 Moscheeleben in Deutschland

sich schon innerhalb der Ahl as-sunna wa-l-ǧamāʿa bewegen.102 Allerdings beinhal-

teten die Lehren der Ahl as-sunna wa-l-ǧamāʿa eben auch Elemente, die dem Islam

zuwiderlaufenwürden. Insbesondere die Nachahmung (taqlīd) identifizieren sie als

wesentliches Element der Ahl as-sunna wa-l-ǧamāʿa, was die beiden Theolog*innen

als besonders falsch ansehen, da sie den Gläubigen die Fundamente der Religion

nehme, die sie als selbst erworbenes Koranwissen und vernunftgeleitete Entschei-

dung für Religion definieren. Daher berufen sie sich auf Gottes Religion, wie sie im

Koran offenbart sei, und nicht auf eine gelehrige Schule, die auch falsche Inhalte

lehre. Die Lehren der Ahl as-sunna wa-l-ǧamāʿa seien zwar Teil einer Tradition, auf

die sich viele Muslim*innen heute beziehen würden, aber ohne sie zu kennen und

ohne sie zu verstehen.Der Verweis auf Ahl as-sunnawa-l-ǧamāʿa erschöpfe sich häu-

fig in einer formalisierten Zugehörigkeit und sei Teil der Religion der Vorfahren.

Genau diese formalisierte Zugehörigkeit und das Gebot der Nachahmung hätten

dazu geführt, dass die islamischeWelt zurückgeblieben sei (im Vergleich zumWes-

ten) und dies erschwere das (erneute) Nachdenken und Erörtern von religiösen Fra-

gen, was den Ausgangspunkt der Ahl as-sunna wa-l-ǧamāʿa darstelle. Damit können

die Lehren der Ahl as-sunna wa-l-ǧamāʿa nicht per se richtig oder falsch sein, man

müsse bei jeder Frage erneut nachdenken und abwägen.DenTheolog*innen geht es

nicht um eine Aktualisierung der Ahl as-sunna wa-l-ǧamāʿa als wahre Religion, son-

dern um ihre Bereinigung von erstarrten Kriterien der Urteilsfindung. Dies kann

auch als das Hauptaugenmerk der Verteidiger*innen der Ahl as-sunna wa-l-ǧamāʿa

innerhalb der Altstadt-Moschee analysiert werden, die ebenfalls die Nachahmung

und das unverstandene Gotteswort mit Verweis auf Verstehen und Vernunft kriti-

sieren. Die Theolog*innen in der Yunus-Emre-Moschee treten auch nicht für eine

freie Lehre ein, wie sie ebenfalls in der Altstadt-Moschee als Kritik an der

Tradition zu finden ist. Vielmehr ist ihr Blick darauf gerichtet, dass der Gebrauch

der Vernunft, Reflexion und Wissen zu Erkenntnissen führen würde, die den wah-

ren koranischen Glauben offenlegen würde. Dass auch schon Vertreter*innen der

Ahl as-sunna wa-l-ǧamāʿa darauf gekommen sind, wird allerdings nicht prominent

in den Vordergrund gerückt.

Die so re-formulierte »Religion der Vorfahren« wird von den Theolog*innen

mit unreflektierter Nachahmung, Traditionsverhaftung, Koran-Unwissenheit und

einer generellen Bildungsferne und Illiteralität der Gläubigen verbunden.DieDele-

gitimation dieser Religionsverständnisse geht einher mit der Stärkung des Korans

als allerwichtigste Quelle der Religion und dementsprechend der Forderung nach

Kompetenzen, den Koran zu verstehen. Aus ihm werden Verhaltenskriterien abge-

leitet, die den wahren Gehalt der Religion verdeutlichen würden: der Gebrauch der

Vernunft, das Streben nachWissen und stetige Reflexion.Der an die aufklärerische

kantianische Aufforderung sapere aude im Sinne des Gebrauchs der Vernunft als

102 Interview, Mahmut, 15.07.2015, Yunus-Emre-Moschee.

maḏhab-

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017 - am 14.02.2026, 08:11:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen 283

Ausgang des Menschen aus seiner selbstverschuldeten Unmündigkeit erinnernde

pädagogische Eifer der Expert*innen zielt somit auf das Bewusstsein und die Pra-

xis des/der einzelnen Gläubigen und der Entwicklung seiner/ihrer Religiosität an-

hand von »wahren islamischen« (türk. »gerçek islami«/»gerçek müslüman«) Kriterien.

Dieser Fokus auf das Individuum wird begleitet durch einen identitätsstiftenden

Vergemeinschaftungsprozess und Subjektivierung. Denn der/die islamisch infor-

mierte und bewusste, rationale, reflektierte, standfeste und so im Endeffekt wahre

Muslim bzw. Muslimin steht auf der einen Seite stellvertretend für eine ideale Ge-

meinschaft von Muslim*innen in Deutschland und weltweit. Auf der anderen Seite

zielt diese Identitätskonstruktion auf die Handlungsfähigkeit und Verantwortung

des/der Einzelnen für die Gesellschaft, in der er/sie lebt. Die Dichotomisierung

der Religionsverständnisse in positive bzw. negative religiöse Kategorisierungen

gehen somit über ein banales falsch-richtig hinaus und sollen zu Subjektivierungs-

prozessen anregen. Die Hinwendung zu einem »bewussten Islam« hatte Schif-

fauer noch in den Zusammenhang eines »individualisierten Islam« und damit als

»wahlverwandt zu einem ›liberalen‹ Islam« gestellt103, allerdings ist vielfach in der

Forschung diskutiert worden, dass eine vernunftgeleitete bewusste Religiosität we-

niger eine individualisierte Religiosität als vielmehr eine subjektive Positionierung

anregt.104 Mir erscheint die Analyse als Subjektivierung der Person logischer, da

die Assoziation von bewusster Religiosität mit liberaler Positionierung davon ab-

hängig ist, inwiefern und inwieweit genuin liberale Haltungen angeeignet worden

sind. Subjektivierung meint hier daher zunächst einmal, dass bei Prozessen der

religiösen Bewusstwerdung die Person befähigt wird und sich selbst befähigt, be-

wusst religiöse Dispositionen auszubilden sowie auf den Kontext, in dem sie sich

bewegt, aus diesem Zustand heraus zu wirken – ob sie dies in liberaler oder an-

derweitiger Haltung tut, ist dem nachgelagert.

Die oben ausgeführte Theologie um Gottes Religion/Religion der Vorfahren

ist mir konkret im Zusammenhang mit der Ablehnung des Konservatismus in

zwei weiteren Kontexten in Deutschland begegnet. In der Freitagspredigt vom

28.07.2017 der Initiative »Freitagsworte – Gott ist schön und er liebt die Schön-

heit« mit dem Titel »Kein konservativer Muslim« wird in der Predigt ausgeführt,

dass Konservatismus dem Islam an sich fremd sein müsse: »Traditionen, alther-

gebrachte Regeln und überlieferte Ansichten sind beim Blick in den Koran mit

großer Vorsicht, ja geradezu mit fundamentaler Skepsis zu behandeln.«105 Die

Redaktion der Predigt verweist wie die Theolog*innen der Yunus-Emre-Moschee

auf koranische Verse, die das individuelle Verständnis, Wissen und Reflexion ge-

genüber Nachahmung eines unhinterfragten Glaubens und Religion der Vorfahren

103 Vgl. Schiffauer 2004b: 357-360.

104 Vgl. Beilschmidt 2015: 120-122.

105 http://freitagsworte.de/index.php/2017/07/28/kein-konservativer-muslim/.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017 - am 14.02.2026, 08:11:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://freitagsworte.de/index.php/2017/07/28/kein-konservativer-muslim/.
http://freitagsworte.de/index.php/2017/07/28/kein-konservativer-muslim/.
http://freitagsworte.de/index.php/2017/07/28/kein-konservativer-muslim/.
http://freitagsworte.de/index.php/2017/07/28/kein-konservativer-muslim/.
http://freitagsworte.de/index.php/2017/07/28/kein-konservativer-muslim/.
http://freitagsworte.de/index.php/2017/07/28/kein-konservativer-muslim/.
http://freitagsworte.de/index.php/2017/07/28/kein-konservativer-muslim/.
https://doi.org/10.14361/9783839450451-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://freitagsworte.de/index.php/2017/07/28/kein-konservativer-muslim/.
http://freitagsworte.de/index.php/2017/07/28/kein-konservativer-muslim/.
http://freitagsworte.de/index.php/2017/07/28/kein-konservativer-muslim/.
http://freitagsworte.de/index.php/2017/07/28/kein-konservativer-muslim/.
http://freitagsworte.de/index.php/2017/07/28/kein-konservativer-muslim/.
http://freitagsworte.de/index.php/2017/07/28/kein-konservativer-muslim/.
http://freitagsworte.de/index.php/2017/07/28/kein-konservativer-muslim/.


284 Moscheeleben in Deutschland

betonen. Erst eine solche Haltung könne zu einem anderen, wichtigeren Wert

führen, nämlich »Gott in gerechter Weise bezeugen«:

»Das Hineintreten in Fußstapfen reicht dafür nicht aus. Ein solches Nachahmen

kann immer nur ein erster Schritt des Gläubigen sein, der sich der äußeren Form

seines Glaubens nähert. Als Konsequenz seiner Ergebenheit in Gott muss er aber

dem Gebot des »Lies!«, also der verständigen Entschlüsselung der göttlichen Bot-

schaft, die gleichzeitig alles ist, was ihn als SchöpfungGottes umgibt, folgen.Denn

damit folgt er nicht dem Zeugnis seiner Vorfahren, die auch dem Irrtum erlegen

sein können, die von der Rechtleitung abgekommen sein können, die in Unge-

rechtigkeit verstrickt sein können. Er folgt […] vielmehr demZeugnis Gottes selbst

und dem seiner Engel. Nur so kann er Gott in gerechter Weise bezeugen und damit

die Gerechtigkeit zum Maßstab seines gottgefälligen Lebens und Handelns ma-

chen.«106

Auch der Theologe Yaşar Sarıkaya, Professor für islamische Theologie und ihre

Didaktik an der Justus-Liebig-Universität Gießen, legt in einem Aufsatz die kora-

nische Begründung der »Kritik an der blinden Befolgung der Religion der Vorfah-

ren« in ähnlicher Art und Weise dar wie in der obigen Freitagspredigt und wie die

Theolog*innen in der Yunus-Emre-Moschee:107

»Der Glaube soll nicht als Dogma verstanden und angenommen, sondern viel-

mehr bewusst, einsichtig und nachvollziehbar entwickelt werden. Es handelt sich

daher um einen bewussten, selbstverantworteten Glauben. […] Fest steht, dass

der Koran geistige Aktivitäten wie Denken, Nachdenken, Betrachten fordert und

fördert.«108

Sarıkaya arbeitet auf Grundlage des Korans heraus, dass »der Koran also die geis-

tigeHaltung vonMenschen, die allzu konservativ, unkreativ, unreflektiert und stets

autoritätsorientiert sind, [kritisiert]«.109 Zu einem theologischen Programm wer-

den seine Ausführungen in dem Moment, in dem er diese – im Koran kritisierte –

geistige Haltung unabhängig von Zeit und Ort versteht:

»Dennhinter jedemRechtsschulfanatismus, hinter jeder Art unbedachter, schran-

kenloser und unhinterfragter Bindung an Institutionen undAutoritäten, hinter je-

der unreflektierten Anhängerschaft an eine religiöse oder politische Gruppe steht

primär eine solche geistige Haltung.«110

106 http://freitagsworte.de/index.php/2017/07/28/kein-konservativer-muslim/[Hervorhebung

AAA].

107 Vgl. insbesondere Sarikaya 2017: 150-151.

108 Vgl. Sarikaya 2017: 149.

109 Vgl. Sarikaya 2017: 150.

110 Vgl. Sarikaya 2017: 150.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017 - am 14.02.2026, 08:11:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://freitagsworte.de/index.php/2017/07/28/kein-konservativer-muslim/
http://freitagsworte.de/index.php/2017/07/28/kein-konservativer-muslim/
http://freitagsworte.de/index.php/2017/07/28/kein-konservativer-muslim/
http://freitagsworte.de/index.php/2017/07/28/kein-konservativer-muslim/
http://freitagsworte.de/index.php/2017/07/28/kein-konservativer-muslim/
http://freitagsworte.de/index.php/2017/07/28/kein-konservativer-muslim/
http://freitagsworte.de/index.php/2017/07/28/kein-konservativer-muslim/
https://doi.org/10.14361/9783839450451-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://freitagsworte.de/index.php/2017/07/28/kein-konservativer-muslim/
http://freitagsworte.de/index.php/2017/07/28/kein-konservativer-muslim/
http://freitagsworte.de/index.php/2017/07/28/kein-konservativer-muslim/
http://freitagsworte.de/index.php/2017/07/28/kein-konservativer-muslim/
http://freitagsworte.de/index.php/2017/07/28/kein-konservativer-muslim/
http://freitagsworte.de/index.php/2017/07/28/kein-konservativer-muslim/
http://freitagsworte.de/index.php/2017/07/28/kein-konservativer-muslim/


IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen 285

Die Darlegung der Ausführungen von Sarıkaya und der Freitagspredigt der In-

itiative Freitagsworte hatte den Sinn, die Kritik an der (blinden) Nachahmung der

Religion der Vorfahren wie sie mir in den untersuchten Moscheen begegnet ist, im

islamischen Feld in Deutschland zu positionieren. Dies bedeutet zum einen, dass

im islamischen Feld die vorgestellte geistige Haltung vonMahmut und Semra nicht

als eine punktuelle Ausnahmeerscheinung ohne weitergehende Bedeutung analy-

siert werden kann. Vielmehr muss sie als eine imMachtgefüge im islamischen Feld

erscheinende und den Mainstream-Islam herausfordernde Position begriffen wer-

den, die nicht allein sprachlich durch die Begriffe Religion der Vorfahren oder Kon-

servatismus umfasst wird, sondern die damit im Zusammenhang stehenden As-

pekte Vernunft, Reflexion, Wissen und bewusste Religion einschließt. Auch in an-

deren lokalen Moscheen begegnen die Betonung von Wissen, Vernunft und Refle-

xion als islamische Handlungsanweisungen. Die in der Yunus-Emre-Moschee mit

den Begriffen Gottes Religion und Religion der Vorfahren eingefangenen Konzepte

in Bezug auf Tradition, Wissen, Vernunft, Wahrheitsanspruch und Menschenbild

werden daher im zweiten Kapitel dieses Abschnitts im Zusammenhang mit ähn-

lichen Konzeptualisierungen und Handlungen in anderen Moscheen diskutiert.

Auch der Fokus auf den Koran, aus dem abstrakte und konkrete Verhaltenskriteri-

en abgeleitet werden, werde ich als Umgang mit dem Koran analytisch als eigenstän-

diges und moscheeübergreifendes Thema im dritten Kapitel behandeln. Mit der

moscheeübergreifenden Perspektive bezwecke ich, die Diskurse der Kämpfe in der

Yunus-Emre-Moschee nicht als punktuelle Erscheinungen in einer DITIB-Moschee

zu begreifen, sondern als eine Spielart von Kritik und Aushandlung um wahren Is-

lam, was auch in anderenMoscheen ganz ähnlich auftritt und somit Bezüge zur is-

lamischen Tradition insgesamt aufweist. Diese Kontextualisierung zeigt auch auf,

wie verschränkt theologische Debatten jenseits der Einbettung in räumliche Kon-

texte in Deutschland und/oder in Bezugsländern wie der Türkei sind. Schließlich

macht sie deutlich, dass auch im lokalen Moscheekontext theologische Debatten

ihren Niederschlag finden bzw. sich gegenseitig bedingen. Dennoch muss festge-

halten werden, dass dieser Diskurs speziell in der DITIB-Moschee eine Logik hat,

die aus der engen Beziehung der DITIB zur türkischen Religionsbehörde Diyanet

hervorgeht und damit in einem Gefüge von Amtsreligion in der Türkei und türki-

schen Modernismus steht. Wie schon dargelegt, zeichnet sich der türkische Moder-

nismus ja durch die Betonung vonWissen,Vernunft und Aufklärung aus.Durch die

Integration inoffizieller islamischer Bewegungen mit sich von Diyanet unterschei-

denden Aspekten in die Diyanet-Behörde erhalten diese Leitmotive eine konkrete

Vertiefung im Diskurs.111

111 Siehe Abschnitt I, Kap. 2 und Abschnitt II, Kap. 2.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017 - am 14.02.2026, 08:11:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


286 Moscheeleben in Deutschland

Ahl as-sunna wa-l-ǧamā ʿa als Mainstream-Islam – Kritik und Verteidigung

des sunnitischen Konsenses

Auch jenseits der vieldiskutierten Geschlechterbeziehungen werden die Lehren der

Ahl as-sunnawa-l-ǧamāʿa innerislamisch inMoscheen herausgefordert. Diese Schu-

le und auch die Kritik an ihr sind vielschichtig. An dieser Stelle können nicht al-

le Lehren Ahl as-sunna wa-l-ǧamāʿa wiedergegeben werden, daher konzentriere ich

mich auf diejenigen Aspekte, die Kritiker*innen bzw. Verteidiger*innen im We-

sentlichen mit Ahl as-sunna wa-l-ǧamāʿa assoziieren: 1) Ahl as-sunna wa-l-ǧamāʿa als

konsensorientierte und einheitsstiftende Orthodoxie, 2) die Nachahmung als reli-

giöses Gebot (taqlīd) und (3) die Bindung an religiöse Autoritäten der Ahl as-sunna

wa-l-ǧamāʿa als Garantie für die Rechtleitung des gläubigen Menschen. Hierzu ist

es zunächst wichtig, eine kurze historische und theologiegeschichtliche Einordung

vorzunehmen, da sonst die Argumente der Kritiker*innen und Verteidiger*innen

nicht verständlich sind.

Ahl as-sunna wa-l-ǧamā ʿa als konsensorientierte und einheitsstiftende

Orthodoxie

Die Lehren der Ahl as-sunna wa-l-ǧamāʿa sind nicht als Teil einer muslimischen

Pluralität anzusehen, denn das würde ihre Enthierachisierung implizieren. Viel-

mehr müssen sie als Ausdruck von vielschichtigen hegemonialen Machtverhältnis-

sen betrachtet werden, die sie zurOrthodoxie gemacht haben. Die Entwicklung des

»sunnitischen Paradigmas« (Evkuran 2005), d.h. die Entwicklung von bestimmten

Glaubenssätzen, Methoden und Diskursen zur dominanten islamischen Lehrtra-

dition, ist als ein hochgradig politischer Akt zu bewerten. Das sunnitische Glau-

benssystem ist in seinem gesellschaftspolitischen Entstehungskontext sinngebend:

DerTheologe Mehmet Evkuran setzt die andauernde Legitimitätskrise der Umay-

yadenherrschaft (661 – 750 n. Chr.)112 und die Entwicklung des sunnitischen Glau-

112 Der in der muslimischen Geschichtsschreibung als Zeit der vier rechtgeleiteten Kalife (632

– 661 n. Chr.) bezeichnete Kampf um politische Führung und soziale Gestaltungsmacht über

die ersten muslimischen politischen Gemeinschaften in Medina und Mekka und – durch die

schnelleAusbreitungdesMachtgebietes unddes islamischenBekenntnisses – auchüberwei-

te Teile der arabischen Halbinsel bis an die Grenzen des Sassanidischen Reiches im Nordos-

ten und des Byzantinischen Reiches im Nordwesten und Westen, mündet schließlich nach

erheblichen innermuslimischen kriegerischen Auseinandersetzungen und Kämpfen, die in

die islamische Geschichtsschreibung als fitna eingegangen sind, in der Gründung des umay-

yadischen Kalifats (661 – 750 n. Chr.) unter der Führung von Muʿāwiya b. Abī Sufyān. Durch

seine Inthronisierung erhebt sich somit die Machtkonstellation wieder zugunsten der vor-

prophetischenmekkanischen Elite, zu der das einflussreiche umayyadischeHaus gehört. Von

Beginn an haben alle Nachfolger des Propheten mit erheblichen Legitimitätsschwierigkei-

ten zu kämpfen gehabt, die sichmit jedemweiteren Kalifen verstärkt haben. Zwar haben die

Umayyaden letztendlich die politischeMacht sichern und für das folgende Jahrhundert auch

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017 - am 14.02.2026, 08:11:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen 287

benssystems in direkten Zusammenhang und arbeitet heraus, dass aus heutiger

Sicht kanonischen Charakter inne habende Glaubensinhalte als frühe religiöse Be-

stimmungen zugunsten der politischen Macht zu werten sind: So sei z.B. die Vor-

stellung des Glaubens an die göttliche Bestimmung (qadar) soziopolitisch entwi-

ckelt, aber religiös legitimiert worden, indem die Handlungen der Machthaber

als Ausdruck göttlichen Willens dargestellt worden sind.113 Der Theologe Mustafa

Tekin macht allgemein soziopolitische Umstände verantwortlich und sieht nicht

nur die politische Herrschaft als maßgeblich an:

»Ganz offensichtlich muss immer mitbedacht werden, dass jegliche Diskussio-

nen, seien es jene, die die Erschaffenheit des Korans betreffen oder seien es je-

ne, die die Frage betreffen, von wem menschliche Handlungen erschaffen wer-

den u.ä., sowohl hinsichtlich ihrer Ursachen als auch ihrer Folgen nicht von gesell-

schaftlichen Ereignissen unabhängig sind. Es kann keine Rede davon sein, dass es

sich um eine zutreffende Herangehensweise an das Thema handelt, solange bei-

spielsweise einProblem inBezugaufmenschlicheHandlungen, die dasVerhältnis

zwischen Ahl-as Sunna und Muʿtazilamaßgeblich fundieren, nicht perspektivisch

mit denVerbindungen zu herrschenden oder oppositionellen Politiken behandelt

wird – sowohl was den Ausgangspunkt [der Diskussionen] als auch die Ergebnisse

angeht.«114

Die Lehren der Ahl as-sunna wa-l-ǧamāʿa erscheinen in der kalām-Literatur als eine

einheitsstiftende, konsensorientierte und gleichzeitig als polyvokale Schule, die die

Grenzen der legitimen Lehren absteckt. Der Kulturwissenschaftler Adis Duderija

macht darauf aufmerksam, dass – im Gegensatz zu modernen Interpretationen

halten können, doch erscheint die Machtübernahme der Umayyaden nicht als Abschluss der

fitna, sondern produziert die Frage nach politischer Legitimität hochgradig weiter. Vgl. aus-

führlich zur Legitimitätskrise: Evkuran 2005: 204-225.

113 Evkuran hebt hervor, dass jegliche Opposition gegen die Umayyaden-Herrschaft dem-

entsprechend auch bedeutete, gegen die von der Führung postulierten Glaubensdogmen

zu agieren und damit zu Apostaten zu werden. Der politischen Opposition folgt somit die

religiöse Exkommunizierung. Die Opposition formulierte daher gegen die Vorstellung von

qadar den freienWillen, Selbstbestimmung und Gerechtigkeit und versuchte somit nicht die

politische Legitimität der Herrschaft anzuzweifeln, sondern mit religiösen Argumenten, die

religiöse Ideologie des Staates zu untergraben. Vgl. Evkuran 2005: 217-224, vgl. auch Tekin

2007: 123.

114 Tekin 2007: 126: »Çok açık bir şekilde, gerek Kur’an’ın mahlûk olup olmadığı, gerekse insan

fiillerinin kim tarafından yaratıldığı vb. ilişkin tüm tartışmaların, hem sebepleri hem de so-

nuçları açısından toplumsal olaylardan bağımsız olmadığı hep akılda tutulmalıdır. Sözge-

limi, insan fiillerine yönelik Ehl-i Sünnet ile Mu’tezile arasında belirleyici olan bir sorun, çıkış

itibarıyla da sonuç itibarıyla da mevcut ya da karşıt politikalarla bağlantısı açısından görül-

medikçe, konuya sağlıklı bir yaklaşım söz konusu olamaz.«

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017 - am 14.02.2026, 08:11:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


288 Moscheeleben in Deutschland

– »[…] the classical madhhab approach to usul-ul-fiqh had ›a distinctly egalitar-

ian, open-ended, non-deterministic, and cumulative evolutionary character‹«.115

Die sunnitische Schule war erfolgreich darin, divergierende oder abweichende For-

men islamischen Lebens als bidʿa zu klassifizieren, gerade weil sie es vermocht

hat, so viel aus den zeitgenössischen Disputen wie z.B. zur Willensfreiheit, zu Ra-

tionalität und Gottes Wille zu integrieren. So werden die theologischen Schulen

der Ašʿarīya, derMāturīdīya sowie historisch derMuʿtazila und der Salafī innerhalb

der Ahl as-sunna wa-l-ǧamāʿa verortet, genauso wie auf der theologisch-juristischen

Ebene die Rechtsschulen der Ḥanafī,Ḥanbalī,Mālikī und Šāfiʿī als sich gegenseitig

anerkennend angesehen werden.116 Die Einhegung der rationalistischen Schule der

Muʿtazila geschieht durch die Einbeziehung der ebenfalls rationalistischen ašʿarīti-

schen und māturīdischen theologischen Lehren und durch die Bedeutung der Ratio

im ḥanafītischen Denken.

Die Lehren der Ahl as-sunna wa-l-ǧamāʿa sind gegenüber den rivalisierenden

kalām-Schulen und dem schiitischen Denken mit der Konsolidierung des internen

sunnitischen Denkens im 11./12. Jahrhundert, dem so genannten »sunni revival«117,

zur herrschenden Lehre avanciert. In dieser Periode haben sich die ElementeHomo-

genisierung und Konsensbildung ausgebildet, die die sunnitische Schule in die Neu-

zeit führen sollten.118 Die Hegemonialität der sunnitischen Tradition dauert bis

heute an, auch wenn sie durch neue Impulse im islamischen Denken in den letz-

ten Jahrhunderten herausgefordert ist und sich dadurch auch verändert hat.

Wie der Name schon besagt, bezieht sich Ahl as-sunna wa-l-ǧamāʿa auf die Sun-

na, also auf den Propheten Muḥammad selbst:

»In der Phase der intensiven Auseinandersetzungen und der Konsolidierung, die

in den ersten Epochen der islamischenWelt aufgetreten sind, hat die Bindung an

die ›Sunna‹ aufgrund ihrer praktischen, konkreten Dimensionen, bidʿa, Chaos und

Verwirrung zu vermeiden, Bedeutung erlangt.Wiederum aus der Perspektive, die

Sunna zu verstetigen und ihre Kontinuität zu gewährleisten, ist derUmstand, dem

Weg der Prophetengenoss*innen zu folgen, zu einemderwichtigsten Zeichen der

Ahl-as Sunna geworden […].«119

115 Duderija 2007: 295.

116 Vgl. Tekin 2007: 125.

117 Berkeydiskutiert, obdie Bezeichnungen »revival« oder »renaissance« nicht zuhoch gegriffen

seien und ob der Begriff »sunni recentering« die Entwicklungen besser greifen würde. Vgl.

Berkey 2001: 189. An dieser Stelle ist dies allerdings unerheblich.

118 Vgl. Berkey 2001: 189.

119 Tekin 2007: 125: »İslamdünyasında ilk devirlerde ortaya çıkan yoğun tartışma ve tedvin döne-

minde ›Sünnet‹e bağlılık, pratik, somut boyutları sebebiyle bid’at, kaos ve karmaşadan uzak

durmak gibi bir gerekçeyle önem taşımıştır. Yine Sünnetin sürekliliği ve pekiştiriciliği açısın-

dan ashabın yolunu takip etme de, Ehl-i Sünnet’in önemli göstergelerinden biri haline gel-

miştir […].«

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017 - am 14.02.2026, 08:11:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen 289

Die Sunna des Propheten bietet indes auch das Einfallstor, um taṣawwuf -Lehren

(›Sufismus‹, ›islamische Mystik‹) zu integrieren:

»Sufism exploited the tension [between rationalist philosophy and the fuqahaʾ] to

its advantage in order to show its commitment to orthodoxy, by focusing on the

exemplary value of the Sunna (the canonical practice) of the Prophet. Sufi leaders

proved that the Sunna was a path of pious imitation of the Prophet’s virtuous life

that the single faithful had to practise via a disciplined training under the guide

of a master, in order to gain access to the essential truth of faith, the haqiqa. This

inner truth could be achieved only through establishing a close relationship to the

human beingwho is particularly close to God, the prophetMuhammad, and to the

other ›friends‹ (awliyaʾ) of God, the new Sufi ›saints‹.«120

Armando Salvatore betrachtet Sufis sogar als integralen Bestandteil in der Ent-

wicklung der sunnitischen Orthodoxie, weil erkannt worden sei, dass die in der

Orthodoxie betonte Frömmigkeit (»piety«) durch die Hingabe zur »inner truth of

Islam or haqiqa« im direkten Bezug stehe:

»The competition between Sufism and jurisprudence not only helped redefining

the place of shariʿa within the Sunni consensus, but also highlighted the ongoing

tension between the spiritual dimension of speculation and doctrine, on the one

hand, and its practical and juridical implications, on the other. Unlike the philoso-

phers, the Sufis did not raise the banner of rational speculation in the first place.

They appropriated and sedated the tension between the spiritual and the prac-

tical levels of faith through distinctive practices and the construction of suitable

associational forms. The Sufi challenge became particularly powerful in the last

phase of the ecumenical renaissance, during the twelfth and thirteenth centuries,

corresponding to the last phase of what Hodgson called the ›Early Middle Period‹

of Islamic history, which witnessed a deepening of Islam’s cosmopolitan orienta-

tion and cultural expansiveness, a period terminated by the Mongol conquest.«121

Der Rekurs auf die Sunna des Propheten bedeutet indes, die Authentizität, respek-

tive die Reinheit des Islams zu bewahren, was ihren Konservatismus, ihre Treue zu

religiösen Traditionen und ihre Ablehnung von Neuerungen in religiösen Ange-

legenheiten begründet.122 Gerade dieser Konservatismus war nach Berkey Sinn-

bild islamischen Wissens in der mittleren Periode islamischer Geschichte: Studien

zum islamischen Wissen sollten – auch wenn neues Wissen generiert wurde – be-

stehendes Wissen bestätigen. Dies sah Sicherheit vor und schuf Vertrauen. Dies

ist wohl der einschneidenste Unterschied zum Begriff von Wissen und Studieren

120 Salvatore 2009: 25.

121 Salvatore 2009: 24.

122 Vgl. Tekin 2007: 125.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017 - am 14.02.2026, 08:11:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


290 Moscheeleben in Deutschland

zwischen Vormoderne und Moderne: Während in der Moderne Wissen zumMotor

der Progressivität, der Innovation und damit der Erneuerung avanciert und positiv

beladen ist, ist es in der Vormoderne mit Bestätigung, Bewahrung und Sicherheit

assoziiert.123 Diese Differenz in der Haltung zuWissen bestimmt die heutigen De-

batten maßgeblich und ist daher ambivalent zu betrachten: Das positive Bild, das

bewährte Alte gegen unsichere Neuerungen zu verteidigen, trifft auf das positive

Bild von innovativen Neuerungen gegen erstarrtes Altes.

Verteidiger*innen der Lehren der Ahl as-sunnawa-l-ǧamāʿa in denMoscheen rü-

cken eben jenes Bild der Sicherheit und Stabilität in den Vordergrund. In der Predigt

zum islamischen Neujahr in der Altstadt-Moschee führt Kemal, ein auswärtiger

Referent des IGMG-Verbandes, aus, dass der jahrhundertealte Konsens der islami-

schen Tradition die Garantie dafür sei, dass der Islam richtig verstanden worden

sei.124 Diese Sicherheit werde von abweichenden Interpretationen oder eben Neue-

rungen herausgefordert. Diese haben daher mit dem Vorwurf zu kämpfen, dass sie

keinen Rückhalt in der Tradition und im Konsens haben.

Schon in der Bezeichnung Ahl as-sunna wa-l-ǧamāʿa schlägt sich der Aspekt der

Gemeinschaft (ǧamāʿa) nieder, was heute von Verteidiger*innen der Ahl as-sunna

wa-l-ǧamāʿa betont wird. Dieser gemeinschaftsstiftende Begriff ist selbstreferen-

tiell: Eine Einheit der Gelehrten der Ahl as-sunna wa-l-ǧamāʿa wird postuliert, die

zugleich die Einheit der Muslim*innen stiftet. Diese ist ein erstrebenswerter Zu-

stand, der durch die Treue zu Ahl as-sunna wa-l-ǧamāʿa garantiert werden könne.

Neuerungen – so die Auffassung – zerstören diese Einheit, was zum Zerfall der

Gemeinschaft führe und diese angreifbar mache. Auch die Thematisierung/Be-

rücksichtigung der politischen und sozialen Umstände sowie der theologischen

Diskursumgebung, die zur Etablierung der heute gültigen sunnitischen Lehrmei-

nungen geführt haben, wirken wie übertriebene Zweifel oder gar Ketzerei. Daher

werden teilweise Neuerungen und/oder kritische Denkanstöße als Angriffe von au-

ßen wahrgenommen, die den Islam zerstören wollten.125 Dieses Narrativ, dass au-

ßerhalb des Islams stehende Kräfte Kritik und neuartige Interpretationen (seien

es liberale oder radikale) nutzen würden, um den Islam zu zerstören und/oder die

Gemeinschaft der Muslim*innen zu schwächen, kann zwar als Verschwörungsnar-

rativ betrachtet werden, offenbart aber insgesamt eine Angst, dass mit der Viel-

falt der islamischen Interpretationen die einheitsstiftende Lehre, respektive die

Einheit selbst korrodiere. Daher stellt die Nachahmung religiöser Autoritäten, die

breite Zustimmung in der Geschichte der islamischen Tradition erfahren haben,

eine Garantie dafür dar, dass die heutigen Gläubigen nichts falschmachen können,

123 Vgl. Berkey 2007: 47.

124 Feldnotiz, islamisches Neujahr/Hicri Yılbaşı, 04.11.2013, Altstadt-Moschee.

125 Feldnotiz, islamisches Neujahr/Hicri Yılbaşı, 04.11.2013, Altstadt-Moschee. Feldnotiz, Vortrag

von Emine Şenlikoğlu, 07.03.2014, Yunus-Emre-Moschee.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017 - am 14.02.2026, 08:11:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen 291

solange sie sich daran halten. Dass die Schulbindung als notwendig für das Heil

gesehen wird, problematisiert Hafsa, Leiterin einer tafsīr-Gruppe in der Altstadt-

Moschee: »Und da gab es in der Moschee immer eine Teyze [türk. für Tante; ältere

Frau], die mich gefragt hat, welcher Mezhep [ ] ich angehöre. Ich sagte ihr

immer wieder, dass ich keine habe. […] Aber sie hat es nicht verstanden.«126 Die Ge-

sprächspartnerin sei entsetzt gewesen, dass Hafsa keiner Rechtsschule angehöre

und habe ihr immer wieder angeraten, sich zu einer der vier sunnitischen Rechts-

schulen zu bekennen. Die -Bindung des Einzelnen ist durchaus ein Thema,

das öfter vorkommt: In derselben Moschee legt ein auswärtiger Prediger dar, dass

die Rechtsschul-Bindung notwendig für einen richtigen Glauben sei: »Es heißt, zur

Zeit unseres Herrn Propheten gab es keine . Ja, das stimmt. Gab es nicht.

Unseren Herrn Propheten selber gab es.«127 Da mit dem Tod des Propheten auch

dessen letztgültige Autorität nicht mehr physisch greifbar sei, stellten die

die wahre Religion dar, weil diese den Konsens von jahrhundertelangem Austausch

von Gelehrten ausmachten, die zu wichtigen Fragen Lehrmeinungen auf Basis des

Korans sowie der Sunna generiert hätten.

Aus der Ablehnung der Autorität der Ahl as-sunnawa-l-ǧamāʿa erwachse – so die

Verteidiger*innen – dezididert eine »fehlerhafte, defekte Glaubenslehre«128, womit

diejenigen Interpretationen des Islams gemeint sind, die als »wahhabitisch« und –

zwar seltener, aber gegen Ende meiner Feldforschung immer häufiger – als »sala-

fistisch« bezeichnet werden. Als »fehlerhafte, defekte Glaubenslehre« gelten auch

bestimmte »liberale« oder »reformerische« Interpretationen, die als »gemäßigter

Islam« deutlich seltener im Fokus als die wahhabitisch/salafistischen Interpreta-

tionen standen. Mit dem Rekurs auf den »mittlerenWeg« (türk. »orta yol«) wird die

Schule der Ahl as-sunna wa-l-ǧamāʿa als eine gegen Randmeinungen stehende mo-

derate und gleichzeitig auch breiteMitte konstruiert.Rand stellt hier wieMinderheit

kein Kriterium der Wahrheit dar, stattdessen ist Mitte/Zentrum und Mehrheit posi-

tiv konnotiert. Die These vom mittleren Weg als das maßvolle Ideal ist historisch

immer wieder gegen Übertreiber in den Diskurs eingebracht worden und macht

das Wesen der Ahl as-sunna wa-l-ǧamāʿa aus.129 Nach dem Islamwissenschaftler Ul-

rich Rudolph ist das Prinzip vom Weg der Mitte konsequent vom Begründer der

theologischen Schule derMāturīdīya, Abū l-ManṣūrMuḥammad al-Māturīdī, in das

ḥanafītische Denken eingebracht worden:

126 Interview, Hafsa, Mitbegründerin einer Frauengruppe in der Altstadt-Moschee, Dezember

2006.

127 Feldnotiz, Laylat ar-Raġāʾib/Regaib Kandili, 23.04.2015, Altstadt-Moschee, Mustafa: »Deniliyor

ki, Peygamber efendimiz zamanında mezhepler yoktu. Eh, doğru. Yoktu. Bizzat Peygamber

efendimizin kendisi vardı.«

128 Feldnotiz, islamisches Neujahr/Hicri Yılbaşı, 04.11.2013, Altstadt-Moschee, Kemal: »bozuk iti-

kat«.

129 Vgl. Halverson 2010: 14.

maḏhab

maḏhab

maḏāhib

maḏāhib

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017 - am 14.02.2026, 08:11:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


292 Moscheeleben in Deutschland

»[…] ist sein Versuch, ein bestimmtes Prinzip in der Theologie durchzusetzen. Und

dieses Prinzip hielt er [al-Māturīdī] vermutlich für die Quintessenz des ḥanafiti-

schen Denkens. Es lautet, man müsse in den entscheidenden Fragen stets einen

Weg der Mitte (zwischen den gegensätzlichen theologischen Ansichten) gehen

und darauf achten, daß unter den verschiedenen Ansprüchen (der Offenbarung

und der Ratio; Gottes und des Menschen; Gottes und der Welt) ein sinnvolles

Gleichgewicht besteht.«130

Die philosophiegeschichtlichen Einflüsse – man denke an das aristotelische Ideal

vom mittleren Weg – vermengen sich darin mit der auf der Prophetentradition

fußenden These, dass der Islam ohne Unter- und Übertreibung den mittleren Weg

insgesamt darstelle.

In den Kämpfen im islamischen Feld stechen die von Verteidiger*innen der

sunnitischen Lehren verwendeten islamisch konnotierten Termini hervor, womit

der Gegensatz von alt vs. neu hier durch den Rückgriff auf islamische Fachtermini

aktualisiert wird: In der Auseinandersetzung mit abgelehnten islamischen Leh-

ren werden Begriffe wie »fehlerhafte, defekte Lehre« (türk. »bozuk itikat«) und/oder

»unerlaubte Neuerung« (»bidʿa«) verwendet, womit im Umkehrschluss die eigene

vertretene Lehre als richtig und wahr (türk. itikadi) erscheinen soll. Das Konzept

von bidʿa ist durch seine Fundierung im Prophetenwort autoritativ,131 während iti-

kadi sich auf alte, erprobte, durch zahlreiche Gelehrte verfeinerte und damit be-

währte, richtige Lehre bezieht. Dadurch wird den verworfenen Lehren vorgewor-

fen, in den historischen Grundlagen keine religiös-authentische Legitimationen zu

besitzen. Kritiker*innen müssen daher immer Beispiele aus der islamischen Tra-

dition heranziehen, um wenigstens Gehör zu finden.132

Kritik an taqlīd und der Bindung an religiöse Autoritäten

DieNachahmung der Lehrmeinungen undAutoritäten der Ahl as-sunnawa-l-ǧamāʿa

und ergo die Bindung des/der Einzelnen an diese hat für den heutigen Gläubi-

gen aus Sicht der Verteidiger*innen die Funktion von Stabilität der Lehre durch

den Konsens der Gelehrtenschaft. Die so hergestellte Einheit der Muslim*innen

wird flankiert durch die Funktion der Sicherheit der Lehren, auf die der einzelne

Gläubige vertrauen kann. Allerdings gab es im untersuchtenMoscheekontext kaum

Vertreter*innen der Ahl as-sunna wa-l-ǧamāʿa, die Nachahmung (taqlīd) allein für

erstrebenswert halten, was auf unterschiedliche Ebenen dieses umstrittenen theo-

logischen Konzepts verweist. Denn auch Verteidiger*innen der Ahl as-sunna wa-l-

ǧamāʿa empfinden Nachahmung als problematisch, allerdings ohne sie insgesamt

130 Rudolph 1996: 353.

131 Siehe für den betreffenden Hadith: Abū Dāwūd, 39 (Sunna), 5.

132 Siehe zur Bedeutung dieser Begriffsverwendungen für die Diskussion von islamischer Ortho-

doxie Abschnitt I, Kap. 1.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017 - am 14.02.2026, 08:11:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen 293

abzulehnen: In der Predigt auf der Feier zu Laylat ar-Raġāʾib/Regaib Kandili in der

Altstadt-Moschee stellt Mustafa, ein auswärtiger Referent des IGMG-Verbandes,

die sunnitische Lehrtradition als eine vernunft- und verstehensorientierte Lehre

dar, in der blinde Nachahmung allein nicht als heilsbringend angesehen werde.133

Auch ein Vorkommnis auf einemMoscheefest macht den Stellenwert der unreflek-

tierten Nachahmung deutlich: Eine Gemeindeangehörige riet einer Freundin auf

einem Moscheefest, dass man bei Beglückwünschungen nicht nur »mā šāʾa ’llāh«,

sondern »mā šāʾa ’llāh subḥāna ’llāh« sagen und das Ganze dreimal widerholen soll-

te. Ihre Freundin übernahm das und wendete es sogleich auf ein Kind an. Eine

der religiös gebildeten Frauen aus der Moschee wurde Zeugin dieses Gesprächs

und echauffierte sich beim anschließenden Tischgesprächmit anderen Frauen und

Männern aus der Gemeinde darüber, dass Leute unreflektiert alles übernehmen

würden, was ihnen irgendwer sagen würde.134 Die Leute an diesem Tisch hatte

ich zu anderen Gelegenheiten als Verteidiger*innen der sunnitischen Lehrtraditi-

on kennen gelernt. Beide Beispiele zeigen, dass auch Verteidiger*innen unhinter-

fragte und unreflektierte Religiosität und daher bloße Emulation der Lehre ohne

eigene bewusste Entscheidung in religiösen Angelegenheiten ablehnen. Kritisiert

werden bei der Nachahmung also die unhinterfragte Akzeptanz und die entspre-

chenden Lücken im islamischenWissen: Kritik an taqlīd beschreibt eine Haltung zu

religiösen Angelegenheiten, in der eine unbewusste, weil unwissende Religiosität

eingenommen wird.

Dies geht vollkommen konform mit den Lehrtraditionen der Ahl as-sunna wa-l-

ǧamāʿa, in der zwischen dem nachahmenden Glauben (al-īmān al-taqlīdī) und dem

untersuchten Glauben (al-īmān al-taḥqiqī) unterschieden wird.135 Tatsächlich leh-

nen die theologischen Schulen der Ašʿarīya wie auch die der Māturīdīya gleicher-

maßen das Konzept des taqlīd ab, allerdings aus unterschiedlichen Gründen: »The

Asharites rejected the notion of taqlid, or the blind imitation of pious predeces-

sors, contending that every individual must examine and investigate religious ar-

guments and doctrine for themselves.«136 Die Māturīdīya geht einen Schritt wei-

ter: Weil das Verständnis von īmān derart ist, dass der Glaube des Menschen eine

Folge von Wissen ist bzw. durch Wissen gestärkt wird, somit jeder Mensch sich

willentlich für den Glauben entscheidet,137 muss er/sie auch selber Wissen hierzu

aneignen und sich nicht auf den Glauben Anderer stützen:

133 Feldnotiz, Laylat ar-Raġāʾib/Regaib Kandili, 23.04.2015, Altstadt-Moschee.

134 Feldnotiz, Stadtteilfest, 14.06.2015, Altstadt-Moschee.

135 Vgl. Demir 2006: 34-72.

136 Halverson 2010: 21.

137 Vgl. Demir 2006: 99-100. »Nach der Māturīdīya ist beim Glauben das Wichtige, dass er sich

derart erfüllt, dass er aufWillensfreiheit fußendmit demHerzen bestätigt wird – egal, ob er

sich auf Beweise stützt oder nicht.« »Mâtürîdiyye’ye göre iman ister bir delile dayanmış olsun

ister olmasın önemli olan irade hürriyetine dayalı kalbi tasdikin gerçekleşmesidir.« Ebd. 100.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017 - am 14.02.2026, 08:11:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


294 Moscheeleben in Deutschland

»Given his definition of willing as excluding non-intentional actions, it is clear that

he would object to the practice of taqlīd, which makes the reason for religious

assent rest, not upon the attempt of one’s own ʿaql to know, but rather on a sec-

ondary act of faith in someone else’s.«138

Nachahmung in Glaubensangelegenheiten ist in der Māturīdīya mit Unentschlos-

senheit, Opportunismus und Zweifel verbunden:

»Denn Glaube ist die aus freiem Willen entschiedene, freiwillige und mit dem

Herzen erfolgte Bestätigung der Glaubenssätze infolge vonWissen undmit einer

definitiven Akzeptanz ohne Zweifel und Unentschlossenheit.«139

Auch von den Begründern bzw. Namensgebern der sunnitischen Rechtsschulen al-

Šāfiʿī, ImāmMālik, Abū Ḥanīfa, Aḥmad b. Ḥanbal und diesen folgenden Gelehrten

sind Aussagen überliefert, wonach der Glaube durch Schlussfolgern (istidlāl) erfol-

gen sollte.140 Die Aufforderung, Wissen in Glaubensangelegenheiten zu erwerben

und nicht bloß nachzuahmen, ist somit in die Nähe einer religiösen Pflicht gerückt,

ohne eine zu sein.141

Das Verständnis von taqlīd in den Rechtsschulen ist dagegen ambivalenter. So

wurde das Postulat formuliert, wonach taqlīd bei Themen, die Fragen von fiqh und

ʿibāda betreffen, vom Wissens-Niveau des/der jeweiligen Gläubigen abhängen.

Wenn der gläubige Mensch in der Lage ist, die Beweise der Lehrmeinungen

selber nachvollziehen zu können, ist es ihm nicht gestattet, nur nachzuahmen,

sondern dieser hat die Pflicht, diese Beweise selber zu erörtern. Dies führt zur

Unterscheidung in einfache Gläubige und muǧtahid. Ersterer hat die Pflicht, die

Lehrmeinungen zu übernehmen und sich nicht eigene Meinungen zu bilden, da

ihm das Wissen und die Ausbildung fehlen, um richtig urteilen zu können.142

Auch die Gruppenleiterin der interkulturellen Frauengemeinschaft in der Altstadt-

Moschee scheint sich auf eben jenes Postulat zu berufen, wenn sie anmahnt,

dass es gefährlich sei, einfach so »über ein islamisches Thema zu diskutieren,

Wissen selbst ist in der Māturīdīya nicht mit Glauben gleichzusetzen, wie es die Muʿtazila

gemacht hat. Vgl. ebd. 99-100.

138 Pessagno 1984: 181.

139 Demir 2006: 44: »Zira iman, iman edilecek hususların […] bilinmesi neticesinde, şüphe ve

tereddüdün bulunmadığı bir kesin kabulle, iradi bir tercih neticesinde gönüllü olarak, kalb

ile gaybî esasları tasdiktir.«

140 Vgl. Demir 2006: 49.

141 Ohne an dieser Stelle weiter in die Theologie einzugehen, sollte dieser Punkt erhellt werden:

Aus der Auseinandersetzung mit der Muʿtazila scheint eben dieses Problem herzurühren.

Nach der Muʿtazila stehen alle Muslim*innen in der Pflicht, Wissen über den Glauben zu

haben undmit all den notwendigen Beweisen darüber Rechenschaft ablegen zu können. Ahl

as-sunna wa-l-ğamāʿa lehnt dies ab. Vgl. Demir 2006: 48-49.

142 Vgl. hierzu Demir 2006: 40.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017 - am 14.02.2026, 08:11:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen 295

weil wir dafür nicht genug Wissen haben und weil es oft klare Regeln im Islam

gibt (die oft durch jahrelange Bemühungen von Gelehrten erarbeitet wurden)

[…]«.143 Für Verteidiger*innen ist es daher notwendig, mehr Wissen zu erwerben

und gleichzeitig nicht alles von vorneherein zu hinterfragen. Vielmehr ist zu

beobachten, dass einerseits die Konzepte Wissen, Vernunft und Reflexion auf

die Lehren der Ahl as-sunna wa-l-ǧamāʿa übertragen werden, andererseits Bemü-

hungen aufgebracht werden, um in den tatsächlichen Lehren der theologischen

Schulen Anknüpfungspunkte zu finden. Einige Treffs und Gruppen widmen sich

in Wochenend-Seminaren oder mehrstündigen Treffen sunnitisch-theologischen

Themen und dezidiert sunnitischen Denkern.144 Namentlich werden die sun-

nitischen Gründerväter al-Ašʿarī, al-Māturīdī oder Abū Ḥanīfa als Kronzeugen

einer vernunft- und wissensbasierten Religiosität gegen Nachahmung in Stel-

lung gebracht. In den längeren Predigten an den Gesegneten Nächten und im

Ramadan in der Altstadt-Moschee und im Kultur- und Bildungszentrum werden

ihre Lehren als die einzig möglichen Interpretationen der koranischen Aussagen

präsentiert.145 Die Bindung an religiöse Autoritäten und die Nachahmung ihrer

Lehrmeinungen, respektive der Schulbindung der Ahl as-sunna wa-l-ǧamāʿa bleibt,

wie oben aufgezeigt, von Verteidiger*innen nicht nur unangetastet, sondern wird

auch im Sinne des einheitsstiftenden Konsenses gefordert.

Während sich die Verteidiger*innen der Ahl as-sunna wa-l-ǧamāʿa in ihrer Be-

wertung der Nachahmung auf dem Boden der sunnitischen Lehrtradition befin-

den, ist dies bei den Kritiker*innen der Ahl as-sunna wa-l-ǧamāʿa ambivalenter: Das

Folgen einer religiösen Autorität wird von Mahmut, einem der kritisierenden reli-

giösen Experten in der Yunus-Emre-Moschee, überaus problematisch gesehen:

»Wir sind sowieso eine autoritätshörige Gesellschaft. Unser größtes Problem ist

unsere Autoritätshörigkeit. Er/Sie denkt nicht selber, er/sie liest nicht selber. Was

die Autorität sagt, dem folgt er/sie.«146

143 Chat-Nachricht 03.01.2016 im Chat-Thread »Über ein islamisches Thema diskutieren«, Saida.

144 Die DITIB-Landesjugendverbände wie auch die lokale und regionale DITIB-Jugend organi-

sierten regelmäßig Seminare zu diesen Themen auf Deutsch (z.B. gab es im Jahr 2014 eine

Reihe von Seminaren zu al-Māturīdī). Auch über soziale Medien werden Kurzbiographien zu

den vier Rechtsschulgründern gegeben.

145 Teilweise wurden Namen auch gar nicht genannt. Stattdessen wurden bestimmte Lehren,

die z.B. deutlich der māturīdischen Schule entspringen, keinesfalls als solche markiert (z.B.

beim Thema īmān).

146 Feldnotiz, Gemeindebesuch (ausgefallene Kinder-Koranschule), 28.12.2013, Yunus-Emre-

Moschee, Mahmut: »Zaten biz hoca-bağlı topluluğuz. En büyük sıkıntımız hoca-bağlılığımız.

Kendisi düşünmez, kendisi okumaz, hoca ne derse, ona uyar.« Hoca- bağlı könnte man auch

mit Bindung oder Gebundenheit an einen Lehrer, Imam, Prediger, Gelehrten übersetzen. Aus

demKontext erschließt sich jedoch, dass er eineUnterordnungundHörigkeitmeint,weshalb

ich an dieser Stelle »hoca« mit ›Autorität‹ übersetzt habe.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017 - am 14.02.2026, 08:11:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


296 Moscheeleben in Deutschland

Mahmut ist recht frustriert über die von ihm attestierte verbreitete Autoritätshö-

rigkeit unter Muslim*innen. Diese Hörigkeit bezieht sich auf religiöse Autoritäten

der Gegenwart wie der Vergangenheit. Da sei eben niemand, dessen Autorität ge-

folgt werden soll – keine Gelehrten, keine Lehrer, keine Schulen, keine Orden, »kein

-ci«147. Das ist eine der großen Unterschiede zu denMoscheen, in denen die Lehren

der Ahl as-sunna wa-l-ǧamāʿa die dominanten darstellen, aber auch zu den moder-

nen gelehrtenbasierten Gruppen wie die zeitgenössischeNurcu-Bewegung oder die

Süleymancı-Bewegung, um nur zwei Gruppen zu nennen, die auch in Deutschland

weit verbreitet sind.148Man erinnere sich auch an seine Ablehnung von »FatmaHo-

cas,Mehmet Aghas«, die er als »angebliche Hocas« umschrieben hatte. Stattdessen

sollen die Gläubigen selber Glaubensangelegenheiten reflektieren, Wissen erwer-

ben und dadurch bewusst glauben. Damit steht er eigentlich ebenfalls auf dem

Boden der sunnitischen Tradition, die wie oben ausgeführt, genau diese Forde-

rungen an den einfachen Gläubigen stellt. Anstatt dies zu kommunizieren, ist er

allerdings darum bemüht, die Forderung nach eigenständigem Studium der Re-

ligion als ursprünglich koranische Handlungsaufforderung darzustellen und das

Folgen von religiösen Autoritäten als Abwendung von der koranischen wahren Re-

ligion zu entwerfen. Doch diese Haltung wirft Fragen in der Gemeinde auf. Denn

sowohl Mahmut als auch Semra verweisen auf die Arbeiten der Exegeten aṭ-Ṭabarī

(10. Jahrhundert) und az-Zamaḫšarī (12. Jahrhundert) sehr wohlwollend.149 Sem-

ra nennt häufig positiv ihren akademischen Lehrer Prof. Dr. Hayreddin Karaman

(geb. 1934), »a retired professor of fikh (Islamic law) and the most authoritative

living Muslim scholar, very close to AKP circles in Turkey«.150 Für die Gemeinde

147 «-ci« [oder -cı, -cu, -cü, -çi, -çı, -çu, -çü] ist im Türkischen ein Suffix, das Zugehörigkeit [z.B. laikçi

›jemand, der pro-Laizismus ist‹] oder eine Berufsbezeichnung ausdrückt [z.B. taksici ›ein*e

Taxi-Fahrer*in‹]. In Geschichte und Gegenwart wurden religiöse und politische Bewegungen

oft nach ihren Gründern oder nach einemwichtigen Referenzpunkt bezeichnet, was auch für

die Anhängerschaft verwendet wurde: z.B. Süleymancı, Fethullahçı,Nurcu, Erbakancı,Diyanetçi

usw.

148 In beiden Bewegungen, die sich übrigens beide in die sunnitische Tradition einreihen, spie-

len die Koraninterpretationen der jeweiligen Namensgeber Bediüzzaman Said Nursi (für die

Nurcus) und El-Silistrevi Süleyman Hilmi Tunahan (für die Süleymancıs) in der religiösen Ar-

beit eine große Rolle.

149 Konkret verworfen wird dagegen Prof. Dr. Süleyman Ateş (geb. 1933/Türkei), Professor für

Theologie (İlahiyat) an verschiedenen Universitäten in der Türkei und außerhalb sowie Prä-

sident derDiyanet-Behörde (1976-1978). Er ist einer der kontroversesten Theologen aufgrund

seiner Bestrebungen einer zeitgenössischen Koranexegese und wird häufig als Reformator

beschuldigt. Vgl. zu seiner Person und seiner akademischen Koranexegese Takım 2007. Ateş

schrieb von 2008 bis 2015 in der oppositionellen Tageszeitung Vatan (›Heimat‹).

150 Guida2010: 348.Karamanschreibt täglich inder regierungsnahenTageszeitung YeniŞafak (›neue

Morgendämmerung‹) zu allgemein politischen Themen, aber insbesondere zu Fragen der

religiösen Kultur, Ethik und soziales Leben. Er ist auch aktiv in den sozialenMedien Facebook

und Twitter. Vgl. auch Karaman 2016.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017 - am 14.02.2026, 08:11:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen 297

stellt sich das so dar, als ob die Expert*innen selber religiösen Autoritäten folgen,

dies aber ihrer Gemeinde verbieten wollten. Als Theolog*innen kennen die beiden

die diskursiven Grundlagen ihrer Disziplin, und honorieren einige Autor*innen

mehr und andere weniger. Aber für die Gemeinde ist der Unterschied zwischen

ihrem eigenen Folgen von religiösen Autoritäten und dem der Expert*innen mar-

ginal. Denn auch die Gemeindeangehörigen selbst betrachten ihr eigenes Handeln

nicht als blindes Nachahmen und Autoritätshörigkeit. Gerade weil sie die gradu-

ellen Unterschiede zwischen Gelehrten nicht kennen, betrachten sie Expert*innen

als befragbare und anzapfbare Quelle. Das, was häufig als Nachahmung und Auto-

ritätshörigkeit kritisiert wird, ist meiner Analyse nach – zumindest teilweise – eine

offene Haltung gegenüber religiösem Expert*innentum, durch die die einfachen

Gläubigen ein Spektrum an unterschiedlichen Lehren und Formen der Religiosität

und religiöser Praxis erhalten.

Taqlīd stellt in den untersuchten Moscheen insgesamt ein ambivalentes Pro-

blem dar und reiht sich damit in die sunnitische Tradition des Umgangs mit den

Fragen vonNachahmung, eigenständigem Studium der religiösenWahrheiten und

Folgen von religiösen Autoritäten ein. Genau an dieser Stelle wird deutlich, dass

die Ambivalenz, die bei den Kritiker*innen zu Tage tritt, jenseits des Verhältnisses

zwischen Kritik und Annahme insbesondere den Umgang mit eben dieser Traditi-

on betrifft. Die Kritiker*innen und Verteidiger*innen stimmen bei der Bewertung

der Frage von Nachahmung überein. Die Unterschiede betreffen die Haltungen,

inwiefern die Lehren der Ahl as-sunna wa-l-ǧamāʿa – als solche kenntlich gemacht

– aufrecht erhalten bleiben sollen oder nicht.

De-kulturalisierter Islam als authentischer Islam?

Bei der Suche nach wahrer Religion sticht von Zeit zu Zeit die Vorstellung von Kul-

tur als religionsfremdes oder -inhärentes Element hervor. Ein von jeglicher natio-

naler, regionaler und ethnischer Kultur befreiter Islam kann als wahrer Islam kon-

struiert werden, der dann teilweise als freier Islam erscheint. Diese Hal-

tung kann daher als kulturloser/de-kulturalisierter Islam beschrieben werden.151

Die Unterscheidung zwischen Kultur und Religion hat ihre Ursache darin, dass be-

stimmte kulturelle Eigenheiten als religiös begründet erscheinen, diese jedoch in

den Augen der Kritiker*innen nicht genuin islamisch und deswegen außerhalb des

Islams zu verorten seien. Kultur wird damit zu etwas Negativem, was dem positi-

ven Bild eines wahren Islams entgegenläuft. So wird das Narrativ begründet, dass

nur ein kulturloser Islamwahrer Islam sein könne und eine Rückbesinnung auf die

islamische Offenbarungsschrift, die Prophetentradition (und teilweise auch die is-

lamische Gelehrtentradition) und eine von Kultur bereinigte Lesung dieser Quellen

151 Vgl. auch Mohr 2008: 6, in dem der Begriff »Dekulturation« verwendet wird.

maḏhab-

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017 - am 14.02.2026, 08:11:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


298 Moscheeleben in Deutschland

den wahren Islam aufdecken könne. Allerdings wird teilweise zwischen guten kul-

turell-religiösen Symbiosen (z.B. »türkisch-islamische Synthese«) und schlechten

(z.B. »afrikanische Sitten«) unterschieden, wenn es um die Bedeutung von Kultur

in diesem Reflexionsprozess geht.

Insbesondere in Fragen der Geschlechterhierarchie und beiThemen, die Gewalt

und Frauen betreffen, wird Kultur als ursächlich herangezogen, die nur in einem

islamischen Gewand erscheine. Semra nennt beispielsweise: »In Afrika werden die

Mädchen beschnitten. Dabei ist das eine in manchen Stammeskulturen übliche

Sitte, die mit dem Islam nichts zu tun hat.«152 Semras Argument ist überaus deut-

lich: Der Koran befehle eine solche Praxis nicht. Vielmehr würden kulturelle Sitten

der Vorfahren islamisiert. Erst auf Nachfrage hin erklärt sie, dass diese Sitten kora-

nisch legitimiert würden, aber wie und warum das abgelehnt werden muss, bleibt

ungeklärt. »Diese Leute verstehen den Koran falsch«, genügt ihr und auch den an-

deren Zuhörerinnen, die beifallend nicken. Auch Hafsa, Expertin in der Altstadt-

Moschee, sieht kulturelle Traditionen, im spezifischen Fall die türkische Tradition,

als Hauptgrund dafür an, dass Frauen Moscheen nicht frequentieren.153 Hafsa ist

Verfechterin des Frauen-Moscheebesuchs und sie argumentiert, dass der wahre

Islam durch nationale/ethnische Kulturen verdeckt werde. Ihr Referenzpunkt ist

die Prophetentradition, nach der Moscheebesuche von Frauen seit Anbeginn der

Offenbarung belegt seien. Auch der Koranschullehrer Jussuf bewertet es als tür-

kische Tradition, dass in hiesigen Moscheen kaum koedukativer Unterricht unter

Kindern möglich sei. In Ägypten dagegen habe er das nie erlebt. Islamisch sei das

nicht.154 In einer anderenMoschee wird dagegen die türkische Kultur für ihre frau-

enfreundliche Haltung gelobt und den Araber*innen eine frauenfeindliche Haltung

zugeschrieben, die letztendlich Schuld an der Diskriminierung von Frauen in der

islamischen Welt hätten.155

Man sieht, dass die Begründung bestimmter muslimischer Traditionen

als ethnisch-national-kulturell sowohl die als positiv als auch die als negativ

wahrgenommenen Elemente des Islams umfassen kann. Insgesamt positiv her-

vorgehoben werden bestimmte religiös-nationale Symbiosen wie die türkisch-

islamische oder die bosnisch-islamische – letzteres insgesamt viel seltener als tür-

kisch-islamisch, aber doch einige Male. Hierbei sieht man die Wirkmächtigkeit

des türkischen Geschichtsbildes von der türkisch-islamischen Synthese, die sich

152 Feldnotiz, tafsīr/tefsir-sohbet, 26.09.2014, Yunus-Emre-Moschee, Semra: »Afrika’da kızları

sünnetliyorlarmış. Halbuki bu bazı kabilelerin töreleri, İslamla bir ilgisi yok.«

153 Feldnotiz, Stadtteilfest, 13.06.2015, Altstadt-Moschee, Hafsa.

154 Interview, Jussuf, Dezember 2006, Altstadt-Moschee.

155 Feldnotiz, Veranstaltung von Angehörigen einer Verstorbenen/taziye, 12.03.2016, Mevlana

Moschee, Mann, mittleres Alter: »Bei uns gibt es keine Geschlechterdiskriminierung. Das

haben wir von den Araber*innen übernommen.« (»Bizde kadın-erkek ayrımı yoktur. Bu bi-

ze Araplardan geçmiştir.«)

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017 - am 14.02.2026, 08:11:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen 299

seit den 1960er Jahren peu à peu entwickelt und durchgesetzt hat und spätestens

seit den 1980er Jahren das offizielle Geschichts- und Gesellschaftsbild der Repu-

blik Türkei prägt.156 Auch die in der Öffentlichkeit und unter Muslim*innen aus

dem Balkan häufig vertretene positive Bezugnahme auf den bosnischen Islam als

einen genuin europäischen Islam in der letzten Dekade zeigt sich hier und da in

Moscheen. Das Konzept einer arabisch-islamischen Kultur wurde insbesondere von

zum Islam konvertierten Akteur*innen als Referenzpunkt wahren Islams identi-

fiziert. Hierbei wird Arabisch mit Islamisch gleichgesetzt und andere nationale

Kulturen als dem Islam fremd wahrgenommen. Einige religiöse Expert*innen

vertreten an sich eine positive Haltung zur türkisch-islamischen Synthese, die

sie aber nicht prominent in den Vordergrund ihres Wirkens stellen. Daher sind

sie eher vorsichtig mit Zuweisungen an andere nationale Kulturen. Stattdessen

sehen sie z.B. gesellschaftlich bedingte Exegesen des Korans und der Sunna als

verantwortlich dafür an, dass die wahre Religion verdeckt sei.

Deutlich wird, dass die Zuweisung von Elementen an nationale Kulturen span-

nungsgeladen ist, da es kollektive Zuschreibungen enthält und in den national/eth-

nisch heterogenen Gemeinden für Unmut sorgen kann. Durch die Kulturalisierung

findet eine Erörterung der kulturellen Praxis und ihrer islamischen Begründung

kaum statt. Für die Expert*innen und ihre Zuhörerschaft reicht es vollkommen

aus, die jeweilige Praxis als aus Volksglauben, Kultur und falschen Gelehrtentradi-

tionen zusammengesetzt vorzustellen. Dass einige darunter türkische, arabische,

bosnische, afrikanische usw. Kulturen verstehen, wird stillschweigend übergan-

gen, da die Identifikation eines einzigen wahren Islams die weitere Auseinan-

dersetzung verhindert. Mit der Gleichsetzung des wahren Islams mit einem de-

kulturalisierten Islam wird der interne Widerspruch jedoch nicht aufgelöst. Auch

wenn die religiösen Akteur*innen hier die kritisierte kulturelle Praxis entislamisie-

ren, bleibt die islamische Legitimation weiterhin beständig. Das Argument, dass

diese kulturelle Praxis mit dem Islam nichts zu tun habe, bleibt daher unzuläng-

lich und dient lediglich der Selbstversicherung. Diese Diskrepanz fällt einigen Ak-

teur*innen durchaus auf, insbesondere auf öffentlichen Veranstaltungen, in denen

Themen wie die Frau im Islam oder Gewalt und Islam aufkommen. Andere, nicht-

anwesende Muslim*innen werden von Nicht-Muslim*innen als Kronzeugen einer

islamischen Legitimation von z.B. Diskriminierung und Gewalt im Namen des Is-

lams herangezogen, zu dem sich die anwesendenmuslimischen Akteur*innen ver-

halten müssen. Das Argument nationale Kultur, um unliebsame Traditionen außer-

halb des Islams ansiedeln zu können, berührt zwar die religiösen Legitimationen

nicht direkt, bietet aber einen fruchtbaren Ansatzpunkt, um das eigene Islamver-

ständnis vorzustellen und sich von anderen abzugrenzen. Das heißt, egal, ob die

156 Vgl. Copeaux 1997 und 1998.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017 - am 14.02.2026, 08:11:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


300 Moscheeleben in Deutschland

Unterscheidung zwischen Kultur und Religion einen zunächst apologetischen Mo-

ment innehat, in der Konsequenz ist hier die Übernahme der Deutungsmacht über

dem, was man selber als islamisch ansieht bzw. eben nicht, für die Akteur*innen

handlungsleitend.

Amir-Moazami/Salvatore argumentieren, dass die Referenz auf Authentizi-

tät und Korrektheit neue Räume und Möglichkeiten für individuelle Anstrengun-

gen und der Distanzierung von ethnisch-basierten religiösen Communities eröff-

nen könnten.157 In der Forschungsliteratur zumuslimischenGruppenwie derMus-

limischen Jugend Deutschland (MJD), die sich als multinational verstehen und ent-

sprechend auch in Gruppen, die Deutsch als Umgangssprache betonen, wird ein

solcher de-kulturalisierter Islam als kohärente islamische Position verstanden.158

Mohr analysiert die Differenzierung zwischen Kultur und Islam zum einen als

Möglichkeit, um Islamverständnisse zu vereinheitlichen und zum anderen, um

dem Islam in einer deutschen Umgebung Geltungsmacht zu verschaffen.159 Dies

schlägt sich auch im islamischen Religionsunterricht nieder.160 Die Anthropologin

Christine M. Jacobsen sieht dies auch bei norwegischen Jugendorganisationen,

die sich wie die MJD multiethnisch betrachten.161 Die Verfechter*innen des de-

kulturalisierten Islams unterscheiden Traditionen und Kulturen von einem Kern

des Islams, indem sie eigenständig religiöse Deutungen hinterfragen und Quel-

len selbst interpretieren bzw. auf solche Akteur*innen rekurrieren, die eben dies

tun.Die Kulturwissenschaftlerin SigridNökel hat diese Problematik als ein gerade

von jungen Frauen vorangebrachtes Emanzipationsbestreben gegenüber restrikti-

ven Eltern innerhalb patriarchalischer sozialer Milieus unter Integration religiö-

ser Lehren gedeutet, die sich dadurch – islamisch begründet – mehr Freiräume

verschaffen.162 Diese Frauen haben viel Mühe aufgewendet, islamisch legitimier-

te Lehren und Handlungen daraufhin zu untersuchen, ob sie Ausdruck kultureller

Tradition bäuerlich/feudal geprägter Gesellschaften sind, in denen ihre Elternge-

neration sozialisiert worden ist, oder ob sie als Ausdruck koranisch legitimierter

wahrer Religion zu gelten haben.163 Die lokalen Akteur*innen, die ganz ähnlich

zwischen Kultur und Religion eine Grenze ziehen, meinen ebenfalls in der Religi-

on einen gleichsam wahren unveränderlichen Kern finden zu können, der nur ver-

deckt werde durch die Lebenswelt der Gläubigen, die ihre kulturellen Traditionen

als Islam verkaufen würden. Diese Suche nach der wahren Religion weist der Reli-

gion einen ontologischen Charakter zu, einen immerwährenden, unveränderlichen

157 Vgl. Amir-Moazami/Salvatore 2003: 54.

158 Vgl. Mohr 2006b, Mohr 2008 und Bendixsen 2013.

159 Vgl. Mohr 2008: 6-10.

160 Vgl. Mohr 2008.

161 Vgl. Jacobsen 2010: 366.

162 Vgl. Nökel 2007: 146- 149.

163 Vgl. Nökel 2002: 74.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017 - am 14.02.2026, 08:11:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die hegemoniale Lehrtradition und ihre Kritiker*innen 301

und gleichsam immer gültigen Charakter. Damit bereinigen diese Akteur*innen

die Religion von den kulturellen Prägungen, die die Religion seit ihrem Entstehen

begleiten und nach ihrem Verständnis die wahre Religion erheblich verdecken. Der

Effekt ist, dass sie auf das Verstehen der religiösen Quellen Koran und Sunna viel

Wert legen und nur noch als Religion gelten lassen wollen, was zuerst koranisch

belegbar ist. Das kann sich letztendlich auch auf -Bindungen auswirken.

Dabei bedienen sich auch diese Akteur*innen der kulturellen Prägungen, die das

Verständnis des Korans beeinflussen. Eine geschlechterkritische Lesart des Korans

beispielsweise fällt nicht vomHimmel, sondern ist Ausdruck einesWillens, patriar-

chalische, die Frauen diskriminierende dominante Lesart zu hinterfragen. Dieser

Wille entsteht durch die Diskrepanz in der Lebensgestaltung, die die positive Ein-

stellung zum Islam mit der negativen Erfahrung, was Religion ist, hervorbringt.

Diese Herangehensweise ist also sehr wohl ebenfalls kulturell geprägt.

Der Impetus, den Islam von seinen nationalen und kulturellen Hintergründen

zu befreien, ist allerdings im untersuchten Moscheekontext insgesamt nicht he-

gemonial, weswegen die kritischen Akteur*innen aus einer Minderheitenposition

heraus agieren. Hier überwiegen die als positiv empfundenen kulturellen Eigen-

heiten der als türkischer, bosnischer u.a. Islam bezeichneten religiösen Praxis, die

mit dem Islam der Eltern verbunden werden. Ein de-kulturalisierter Islam schnei-

det ihnen auf der einen Seite den Bezug zur kulturellen Identität ab, was sie so

nicht mittragen wollen.164 Auf der anderen Seite betrachten sie z.B. den türkischen

Islam nicht als grundsätzlich unauthentischen Islam. Die Referenz auf Authentizi-

tät und Korrektheit durch einen de-kulturalisierten Islam führt daher nur zum Teil

zu einer Abwendung der ethnisch-basierten religiösen Communities. Rückhalt hat

dies im untersuchten Moscheekontext insbesondere unter rezent zum Islam kon-

vertierten Muslim*innen und solchen mit arabischen Bezügen, deren Bestreben

auch als Emanzipation von den türkisch dominierten Moscheen angesehen wer-

den kann.

2. Wissen und Vernunft als Herausforderung für 
?

In diesem Kapitel geht es dezidiert darum, wie Vernunft, Wissen, Reflexion und

bewusste Religiosität alsWegweiser zumwahren Islam unter religiösen Akteur*in-

nen inMoscheen gehandhabt werden. Ich werde aufzeigen, dassWissenserwerb in

allen Moscheen, in allen Fraktionen und bei Expert*innen wie Nicht-Expert*innen

gleichermaßen wichtig ist, genauso wie Vernunft durchaus ein gängiges Konzept

ist, um das Wesen des Islams zu beschreiben. Analytisch wichtig sind die Fragen,

164 Vgl. auch Fadil 2015.

maḏāhib

Ahl as-sunna 
wa-l-ǧamāʿa

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017 - am 14.02.2026, 08:11:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

