Schluf}: Die Selbstbezeugung der Vernunft

Am Ende unseres Argumentationsganges seien die in verschiedenen
Richtungen verlaufenden Diskussionsfiden noch einmal zu einem Kno-
ten geschniirt, indem ein besonderer Aspekt der politischen Vernunft
aufgegriffen und vertieft wird. Er setzt sich mit einem letzten funda-
mentalen Einwand gegeniiber unserer Darstellung ihrer Struktur und
Dynamik auseinander: Woher nehmen wir die Gewiflheit, da} wir mit
dieser Struktur und Dynamik das Vernunfivermégen des Menschen in
bezug auf die spezifisch politische Dimension seiner Existenzweise
zutreffend charakterisiert haben? Wie lafit sich unsere Vermutung be-
statigen, daf} die reine Vernunft der empirischen iibergeordnet und die
theoretische der praktischen Vernunft nachgeordnet ist? Gibt es AnlaB
zu der Annahme, daB ein guter moralischer Grund nach der internalisti-
schen These sich als Motiv in unseren Handlungsdispositionen wird
wiederfinden lassen? Und in welchem Sinne ist zuletzt iiberhaupt der
Begriff einer Begriindung oder einer Legitimation zu verstehen, wenn
wir von der Begriindung der Gerechtigkeitsprinzipien oder von ver-
schiedenen Kriterien der politischen Legitimitit reden? Worin zeichnet
sich unser Vernunftvermégen iiberhaupt gegeniiber anderen Vermégen
aus? Und wie 14Bt es sich auflerdem plausibel machen, daB es nicht auf
die blofie Verfolgung je partikularer und personenbezogener Interessen
zuriickzufiithren, nur aus einer moglichst authentischen Affirmierung je
kontextbezogener und relativistischer /dentitdten oder der metaphysi-
schen Einsicht in die ewige Wahrheit bestimmter /deen herzuleiten ist?
Was garantiert die Irreduzibilitidt und die Prioritit des praktisch-morali-
schen Gebrauchs der Vernunft sowohl gegeniiber ihrem individual- bzw.
sozial-pragmatischen Gebrauch einerseits als auch gegeniiber ihrem
ethischen Gebrauch andererseits?

Antworten auf diese skeptischen Riickfragen gegen den strukturellen
Aufbau und die dynamische Kraft der politischen Vernunft lassen sich
nicht auf unmittelbare und direkte Weise geben. Meine abschlieffende
These lautet vielmehr, daB wir in verschiedenen Formen und innerhalb
verschiedener Gebiete Zeugnisse von der Struktur und Dynamik der
politischen Vernunft besitzen; der Ursprung dieser Zeugnisse ist auch

311

https://dol.org/10.5771/87834985893003-311 - am 17.01.2026, 14:45:14, Op



https://doi.org/10.5771/9783495993903-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nicht in einer der Vernunft fremden Substanz oder Autoritit zu lokali-
sieren. Selbst Gott, die Natur, eine privilegierte Intuition, eine hohere
Einsicht kénnen von der Vernunft Zeugnis ablegen, doch sie tun dies
nicht Kraft eigener Autoritit; sie spiegeln dabei vielmehr den Aufbau
und das Vermégen der Vernunft in einer von ihr verschiedenen Materie
wider. Geschrieben hat diese Zeugnisse zuletzt immer die Vernunft
selbst; sie ist ihr Autor; die Vernunft kann ihre Struktur und Dynamik
selbst bezeugen, und am wirkungsvollsten tut sie dies, wenn man sie auf
radikale Weise in Frage stellt. Einen letzten Grund, eine endgiiltige
Rechtfertigung der Vernunft und ihrer Krifte quasi durch sich selbst
kann es nicht geben; sie mub ihre komplexe innere VerfaBitheit und ihre
Wirkungskraft in bezug auf duflere Umstdnde in jeweils neuen Situatio-
nen immer wieder aufs Neue in Frage und unter Beweis stellen: Wir
kénnen dann nur mit ihrer Hilfe versuchen, sie in den von ihr hinterlas-
senen Zeugnissen wiederzuerkennen und uns ein Bild von ihr zu ma-
chen; in diesem Fall wiirde die Vernunft also ein Selbstportrit von sich
zeichnen, und die vorliegende Untersuchung 146t sich demnach als den
Versuch einer solchen Selbstbeschreibung der Vernunft auf dem Gebiet
der Politik verstehen. Doch kénnten ihr bei diesem Versuch natiirlich
Fehler unterlaufen, denn die Vernunft ist sich selbst auch nicht vollig
transparent (Rawls PL, 97); sie kann vielmehr nur ihren eigenen Spuren
nachgehen, die sie in der Geschichte eines Gemeinwesens, im Lebens-
lauf einer Person hinterlassen hat; diese Spuren kénnen sie aber auch zu
recht abwegigen Schluffolgerungen fithren.

Eine letzte Sicherheit und GewiBheit gibt es somit nicht, die Vernunft
kann sich hochstens in verschiedenen Kontexten immer wieder aufs
Neue bewihren; unter dem Titel der Selbstbezeugung der Verfassung
der Vernunft wollen wir dieses Phdnomen ausleuchten. Was wir unter
einer rationalen Begriindung oder Rechtfertigung von theoretischen
Erkenntnissen oder moralischen Normen verstehen, kann mit diesem
Begriff der Selbstbezeugung umschrieben werden; die Moglichkeit einer
rationalen Begriindung kann nur mit Hilfe dieser indirekten Strategie
nachgewiesen werden. Die Vernunft hat Zeugnis von sich abgelegt,
langst bevor wir uns die Frage nach ihrer Struktur und Dynamik gestellt
haben; insbesondere erhalten wir ein Zeugnis von der Struktur und Dy-
namik der Vernunft, wenn wir die Strategien der Reduktion der prakti-
schen auf die theoretische oder der Reduktion der reinen praktischen auf
die empirisch praktische Komponente der Vernunft niher untersuchen.
Dann erweist sich regelmifig, dafl diese Strategien jeweils Vorausset-
zungen in Anspruch nehmen miissen, die sie selbst nicht mehr auswei-
sen konnen. Der Reduktionsversuch der Moral auf die Metaphysik, das
haben wir bei Parfit gesechen, kommt nicht ohne Anleihen bei einer

312

https://dol.org/10.5771/87834985893003-311 - am 17.01.2026, 14:45:14, Ope



https://doi.org/10.5771/9783495993903-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bestimmten Ethik des guten Lebens aus; auch Hares utilitaristische Uni-
versalisierungsprozedur gelangt nur deshalb zu moralisch gehaltvollen
Konklusionen, als es zuletzt einfach unsere gegebenen moralischen
Intuitionen als zweckmiBigste Mitteln zur Vermehrung des allgemeinen
gesellschaftlichen Nutzens proklamiert, und diejenigen, die das Ideal
des Gesellschaftsvertrags der praktischen Irrelevanz iiberfiithren wollten,
kapitulieren zuletzt doch nicht einfach vor der real-historischen Exi-
stenz mannigfaltiger Formen der Irrationalitit und Immoralitit. Implizit
bediirfen auch sie eines idealen moralischen Standards, welcher ihnen
erst die Rede von schwierigen, einer unmittelbaren Realisierung einer
Gerechtigkeitskonzeption im Wege stehenden Umstinden verstattet.

Auch Rawls kann in seiner Prozedur eines politischen Konstruktivis-
mus bestimmte Voraussetzungen, die er zu deren Start zu Hilfe nimmt,
nicht begriinden; doch er erhebt diesen Anspruch gar nicht. Nur ist er
sich im Gegensatz seiner utilitaristischen und auch mancher vertrags-
theoretischen Gegenspieler im klaren dariiber, dal er ohne diese Vor-
aussetzungen einer intern differenzierten Struktur der politischen Ver-
nunft nicht auskommen kann. Die politische Konzeption der Person und
die Idee einer fairen sozialen Kooperation stellen fiir ihn die nicht zu
entbehrenden Ausgangsannahmen fiir die Ausfilhrung der ersten Auf-
gabe der politischen Philosophie, der Begriindung von Prinzipien der
Gerechtigkeit dar; sie sind eine Interpretation dessen, was wir mit der
Rede von einem reinen Gebrauch der praktischen Vernunft im Sinn
haben konnten. Wenn also diese Voraussetzungen nicht zu beweisen
sind, so bezeugen sie doch ihre Notwendigkeit im Scheitern all der Ver-
suche, die sie nicht in Anspruch zu nehmen behaupten. Wenn der Nach-
weis, dal} diese Voraussetzungen nicht auf tiefer liegende Griinde zu-
riickzufiihren sind, unmdglich ist, so ist damit nicht schon ein hinrei-
chendes Argument dafiir gegeben, dal das reine praktische Ver-
nunftvermégen entweder auf ein theoretisches oder auf ein blo empi-
risch praktisches Vernunftvermégen reduziert werden kann.

Das einfachste Zeugnis, das die Vernunft von sich selbst ablegt, wird
in ihrem Gebrauch offenkundig; die Praxis des Urteilens und des ver-
niinftigen Handelns ist der schliissigste Nachweis fiir Realitit und Gel-
tung dieser Bezeugung. Im Tun und im Unterlassen, im Sprechen, im
Zuhéren und unter Umstinden auch im Schweigen kénnen wir die Wir-
kungsmichtigkeit der Vernunft dokumentieren. Zeugnis von ihrer
Struktur und Dynamik legt die Vernunft ab, indem sie ihre Multipolari-
tdt und die wechselseitige Komplementaritdt dieser Polarititen, indem
sie ihre Dynamik in Psychologie und Politik unter jeweils verschiede-
nen, auch ungiinstigen Umstinden im Argumentieren und Handeln
aktualisiert. Solange aber zwischen den verschiedenen Elementen der

313

https://dol.org/10.5771/87834985893003-311 - am 17.01.2026, 14:45:14, Ope



https://doi.org/10.5771/9783495993903-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Struktur der Vernunft kein tiefgreifender Widerspruch auftaucht, ist das
Unternehmen einer Verteidigung des Gebrauchs unserer mannigfaltigen
Vernunftvermégen von einem externen, die Vernunft iibersteigenden
Standpunkt iiberfliissig; es wire, nebenbei gesagt, auch nicht méglich
und zum Scheitern verurteilt.

Wie sollte man auf verniinftige Weise gegen die Moglichkeit einer
verniinftigen Argumentation argumentieren? Sicher ist es faktisch mog-
lich, eine Aussage mit Hilfe eines unverniinftigen Arguments anzugrei-
fen, doch Uberzeugungskraft wird dieses Argument nur durch einen -
sei er auch nur strategisch verwendeten - Appell an die Vernunft erhal-
ten; selbst eine Kritik der Vernunft legt somit ein Zeugnis von deren
Dynamik ab; auf eigenen Fiiflen kann die Unvernunft nicht stehen. Er-
heblich unproblematischer scheint es dagegen, die Realitit und Geltung
der Vernunft durch ein verniinftiges Gespriach zu dokumentieren; eine
rationale Handlung ist sich selbst genug, fiir irrational 148t sie sich nur
anhand eines anderen Malfistabes oder Kriteriums der Rationalitit erkla-
ren. Erst der rationale Hintergrund erlaubt uns, einzelne Handlungen
oder auch Institutionen als irrational zu identifizieren. Freilich haben
wir es hier mit einem zirkuldren Argument zu tun, doch es wird wohl
das einzig mogliche Argument sein, mit Hilfe dessen wir uns der Mog-
lichkeit des Vorrangs des Gebrauchs der reinen Vernunft vor der empi-
rischen Vernunft versichern konnen. Die Anerkennung einer Zirkulari-
tat, die sich aus dieser Selbstbezeugung ergibt, bringt gleich zwei grofie
Vorteile mit sich: Ein radikaler Skepfizismus oder ein moralischer Rela-
tivismus wird dadurch ebenso vermeidbar wie eine metaphysische Dog-
matik bzw. eine starre Handhabung von universalistischen Prinzipien
ohne Beriicksichtigung der besonderen Umstinde des Denkens und
Handelns.

Zeugnis von ihren Fahigkeiten wird uns die Vernunft auf verschiede-
nen Gebieten in verschiedenen Formen ablegen. Je nachdem, welcher
Aufgabe wir uns stellen, wird der spezielle Aufbau, das Zusammenspiel
verschiedener Elemente und Wirkkrifte innerhalb der Vernunft zu je
anderen Ergebnissen fithren. Die Kohdrenz und FEinheitlichkeit der Ver-
nunft mub durch ihre Flexibilitdt und Anpassungsfihigkeit nicht verlo-
ren gehen; in eine strenge Systematik 146t sie sich ohnehin nicht pres-
sen. Unmoglich ist es auch, die Formen und Ergebnisse des Vernunftge-
brauchs fiir alle verschiedenen Gebiete umfassend darzustellen; was
Jjedoch geleistet werden kann, ist die Aufzeichnung der je verschiedenen
Zeugnisse, die verschiedene Momente der Vernunft von sich selbst ab-
gelegt haben. Wir wollen deshalb riickblickend die wesentlichen Formen
des Vernunftgebrauchs unterscheiden und deren Platz innerhalb des
Aufbaus der Vernunft insgesamt bestimmen. Die Selbstbezeugung der

314

https://dol.org/10.5771/87834985893003-311 - am 17.01.2026, 14:45:14, Op


https://doi.org/10.5771/9783495993903-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vernunft, nimmt keine exfra- bzw. supra-rationalen Quellen fiir die
Begriindung der Ergebnisse verschiedener verniinftiger Verfahrensfor-
men fiir sich in Anspruch, sie besteht in der Darstellung und Demon-
stration einer umfassenden Einheit, Kohdrenz und Komplementaritit
der verschiedenen Modi und Anwendungsgebicte des Vernunftge-
brauchs. Sie nimmt Voraussetzungen fiir sich in Anspruch, die sich
zwar theoretisch anfechten lassen, in der Praxis aber eine besondere Art
der Bestitigung erhalten. Das mag fiir die Begriindung einer Gerechtig-
keitskonzeption genug sein, wenn dieses Vorgehen auch keinen stren-
gen Beweis oder eine Letztbegriindung darstellt.

“Being designed to reconcile by reason, justification proceeds from what all
parties to the discussion hold in common. Ideally, to justify a conception of
justice to someone is to give him a proof of its principles from premises that we
both accept, these principles having in turn consequences that match our consid-
ered judgments. Thus mere proof is not justification. A proof simply displays
logical relations between propositions. But proofs become justification once the
starting points are mutually recognized, or the conclusions so comprehensive
and compelling as to persuade us of the soundness of the conception expressed
by their premises.“ (TJ § 87, 580f.)

Diese Konzeption dessen, was iiberhaupt unter der Begriindung einer
Gerechtigkeitskonzeption zu verstehen ist, wird in jingeren Schriften
von Rawls deutlicher, in denen er von einer Selbstbezeugung oder -be-
glaubigung (self-authentication) der Verfassung der Vernunft spricht:

"The authentication of a form of reason consists in explaining its place and role
within what I shall call the constitution of reason as a whole. For Kant there can
be no question of justifying reason as such; for reason must answer all questions
about itself from its own resources..., and it must contain the standard for any
critical examination of every use of reason: the constitution of reason must be
self-authenticating." (1989, 102; vgl. PL, 100)

Um die selbstbezeugende Verfassung der Vernunft aus den Ergebnissen
der vorliegenden Untersuchung zu extrapolieren, will ich zunichst drei
Schritte vorwirts und zuletzt noch einen groflen Schritt zuriick an den
Ausgangspunkt unserer Untersuchung machen. Die drei ersten Schritte
bestehen in der zusammenfassenden Darstellung der drei wichtigsten
Unterscheidungen, dic dem Argumentationsgang der vorliegenden Un-
tersuchung zugrunde lagen. Im letzten Schritt, der uns zuriick zu den
eingangs bestimmten Aufgaben der politischen Philosophie bringt, will
ich noch einmal die Frage nach dem Verhiltnis der philosophischen
Begriindung einer Gerechtigkeitskonzeption zum Ideal der demokrati-
schen Selbstbestimmung eines Gemeinwesens in Form auch einer in-
haltlichen Bestimmung dieser Gerechtigkeitskonzeption aufgreifen.

315

https://dol.org/10.5771/87834985893003-311 - am 17.01.2026, 14:45:14, Op


https://doi.org/10.5771/9783495993903-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hinsichtlich der Verfassung der Vernunft im allgemeinen unterscheide
ich vier Formen des Vernunftgebrauchs, dic Bezeugung dieser vier
Formen geschieht mit Hilfe einer Prisentation ihrer Rollen in der um-
greifenden Struktur der Vernunft. Dann gehe ich spezieller auf die
Struktur der politischen Vernunft ein; die Politik zeichnet sich gegen-
iiber anderen Formen der menschlichen Praxis durch die autoritative
Ausiibung von Herrschaft mit Hilfe von Zwangsmitteln aus. Zuletzt geht
es dann um das Verhiltnis von Vernunft zur Unvernunft, auch um das
Verhiltnis von politischer Moral zum Irrationalen und zum Bosen;
dieses Verhiltnis war der Ausgangspunkt fiir eine Betrachtung iiber den
dynamischen Aspekt der politischen Rationalitit. Die Ausiibung von
Zwang wird sich wegen der Tatsache einer nur partiellen Befolgung der
Gerechtigkeitsprinzipien als notwendig erweisen, und inwieweit die
politische Vernunft bei einer nur partiellen Befolgung einer Gerechtig-
keitskonzeption oder unter ungiinstigen Umstdnden bei deren Anwen-
dung die Transitionsprozesse hin zu gerechteren Verhiltnissen begleiten
oder befordern kann, ist ebenfalls Gegenstand der Frage nach der dyna-
mischen Wirkungsmacht der politischen Vernunft.

Die Verfassung der Vernunft ist zunichst durch eine erste Unter-
scheidung zwischen einem theoretischen und einem praktischen Ver-
nunftgebrauch gekennzeichnet. Der theoretische Gebrauch der Vernunft
besteht in der Bestimmung unserer Kenntnisse iiber die Welt; er ermog-
licht uns die Rechtfertigung unserer Meinungen. Der praktische Ge-
brauch der Vernunft hat dagegen unsere evaluativen Einstellungen zum
Gegenstand, er bezieht sich auf unsere Wiinsche, unsere Werturteile und
schlieflich auch auf unsere Handlungen selbst. Die praktische Vernunft
beschiftigt sich mit der Hervorbringung von Gegenstinden gemifl der
Konzeption dieser Gegenstinde, wiahrend die theoretische Vernunft mit
der Erkenntnis vorgegebener Gegenstinde beschiftigt ist. Die pragmati-
sche Kritik (Rorty 1989, 20; Putnam 1990, 175) meldet an dieser stren-
gen Unterscheidung zwischen theoretischen Aussagen iiber eine uns
vorgegebene Welt und praktischen Anweisungen iiber das uns von unse-
ren Interessen einen gewichtigen Zweifel an; die handlungsanleitenden
Wertvorstellungen der Azteken lassen sich etwa nicht unabhingig von
ihrer theoretischen Weltanschauung begreifen. Doch soll uns diese Kri-
tik an dieser Stelle nicht weiter beschiftigen.

Gehen wir einen Schritt weiter: Das praktische Vernunftvermégen er-
scheint uns nun als seinerseits intern differenziert, und die zweite Unter-
scheidung legt diese interne Struktur der praktischen Vernunft offen.
Sie ist auch wesentlich umstrittener als die erste Unterscheidung, und
die Aufgabe der vorliegenden Untersuchung war wesentlich auf einen

316

https://dol.org/10.5771/87834985893003-311 - am 17.01.2026, 14:45:14, Op



https://doi.org/10.5771/9783495993903-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

indirekten Nachweis der Bedeutung und Relevanz dieser zweiten Unter-
scheidung fiir die Beantwortung der zentralen Fragen einer politischen
Philosophie gerichtet. Die praktische Vernunft sollte sozusagen Gele-
genheit erhalten, von ihrer inneren Verfassung Zeugnis abzulegen. Die
zweite Unterscheidung bezieht sich auf den reinen im Gegensatz zum
empirischen Vernunftgebrauch und iiberkreuzt sich mit der ersten Un-
terscheidung zwischen dem theoretischen und dem praktischen Ge-
brauch der Vernunft.

Sowohl auf dem Gebiet der Theorie als auch auf dem Gebiet der Pra-
xis finden wir die beiden Modi des entweder reinen oder des empiri-
schen Vernunftgebrauchs. Die analyfische Unterscheidung dieser ver-
schiedenen Modi besagt dabei natiirlich keineswegs, dal in der realen
Ausiibung des Vernunftvermogens diese nicht in vielfacher Hinsicht
wechselseitig aufeinander bezogen wiren. Der empirische Modus des
theoretischen Gebrauchs der Vernunft wird nach Kant beispielsweise
erst durch eine bestimmte Gattung des Gebrauchs der reinen theoreti-
schen Vernunft erméglicht: die synthetischen Urteile a priori konstitu-
ieren unsere Erfahrungserkenntnisse wie auch die Gegenstinde unserer
Erfahrungen, und ebenso ist der empirische Modus des praktischen
Gebrauchs des Vernunftvermogens bei Kant mit dem reinen Modus des
praktischen Vernunftvermogens innerhalb eines vielschichtigen Voraus-
setzungs- und Subordinationsverhiltnisses verkniipft. Ausfithrlicher gilt
unser Augenmerk nun aber dem Wechselspiel von empirischem und
reinem Vernunftgebrauch in der politischen Praxis.

Lassen wir die vier aus dieser doppelten Unterscheidung resultieren-
den Elemente der Struktur der Vernunft nacheinander Revue passieren:
Was die Theorie angeht, so bezieht sich der empirische Modus des Ver-
nunftgebrauchs auf unsere einzelnen Meinungen iiber gegebene Objekte,
in der Praxis geht es um einzelne Wiinsche und Neigungen; doch iiber
einzelne Meinungen hinaus gibt es zunichst bestimmte Voraussetzun-
gen unserer Erkenntnisse, wie etwa das Kausalititsgesetz. Auflerdem
konnen wir beispielsweise metaphysische Spekulationen iiber die Welt
im ganzen, iiber Gott und unsere Seele anstellen, die iiber unsere empi-
rischen Erfahrungsmoglichkeiten hinausreichen und nicht im bloff em-
pirischen Gebrauch der Vernunft ihren Ursprung haben kénnen. Sie
haben ihre Wurzeln im reinen Modus des Vernunftgebrauchs, der auch
ohne empirisches Anschauungsmaterial auskommen kann und sich
dieses mit Hilfe der Einbildungskraft selbst beschafft. Auf einem ande-
ren Blatt steht dabei, inwieweit der reine Gebrauch der spekulativen
Vernunft zu rechtfertigen ist.

Auflerdem gibt es im Feld der Praxis bestimmte moralische Reaktio-
nen gegeniiber selbst begangenem und erlittenem Unrecht, die ihren

317

https://dol.org/10.5771/87834985893003-311 - am 17.01.2026, 14:45:14, Op



https://doi.org/10.5771/9783495993903-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ursprung nicht im blof empirischen Modus des praktischen Gebrauchs
der Vernunft haben konnen. Die Rechte anderer Personen veranlassen
uns deshalb unter Umstinden zur Einschrankung der Realisierung aller
unserer Wiinschen und Neigungen, das ist verniinftig, obwohl sich eine
solche Einstellung nicht rational - und zwar rational im Sinne der Ver-
folgung und Beforderung dessen, was wir uns wiinschen - erklaren laft.
Intuitiv nehmen wir an, dafl sich die Vernunft in ihrem moralischen
Gebrauche nicht auf ein blofl instrumentalistisches Rationalitdtskonzept
reduzieren 14t (Scheffler HM, 61ff.); gerade moralische Reaktionen wie
die Emporung oder der Groll machen die spezielle Autoritdt der Ver-
nunft in ihrem praktischen Gebrauche deutlich. So setzen wir eine irre-
duzible Autoritdt des reinen Vernunftgebrauchs in einer Praxis voraus,
die uns den Mafistab des Rechten und eventuell auch denjenigen eines
objektiven von unseren gegebenen Wiinschen unabhéngigen Begriff des
Guten gibt. Jeglicher Bedeutung entbehrt die Unterscheidung zwischen
den beiden Modi des Vernunftgebrauchs also nicht; daB diese Unter-
scheidung allerdings Giiltigkeit und auch eine praktische Relevanz fiir
sich beanspruchen darf, das ist der Inhalt der These, dafl der bloB empi-
rische Modus des praktischen Vernunftgebrauchs, also die Zweckratio-
nalitdt, nicht hinreicht, um etwa die Grundlagen der politischen Ge-
rechtigkeit offenzulegen. Es bedarf dazu eines iiber die blofien Wiinsche
und Neigungen hinausgehenden Modus des Vernunftgebrauchs, der sich
nicht theoretisch beweisen, sondern nur in der praktischen Anwendung
oder in seinen konkreten Auswirkungen bezeugen laBt.

Wie diese verschiedenen Formen des Vernunftgebrauchs nun zusam-
menhingen, ist Grundfrage der vorliegenden Untersuchung gewesen.
Kants Philosophie kann als ein Versuch verstanden werden, die wech-
selseitige Jrreduzibilitdt dieser vier Formen des Gebrauchs unseres Ver-
nunftvermégens aufzuzeigen, eine Irreduzibilitit, die mit einer gleich-
zeitigen strukturellen Interdependenz der einzelnen Strukturelemente
der politischen Vernunft einhergeht. Die Stirke von Rawls' politischer
Philosophie scheint mir darin zu bestehen, diesen Versuch einer zwar
differenzierten, dennoch aber kohdrenten Darstellung der heterogenen
VerfaBitheit der Vernunft in bezug auf die fiir unsere pluralistischen
Gesellschaften typischen Probleme der Politik wiederholt zu haben; auf
dem Gebiet der Politik zeitigen nun alle vier Formen des Gebrauchs der
Vernunft je spezifische Resultate.

Der reine theoretische Gebrauch der Vernunft wird uns in einer libe-
ralen Gesellschaft zu einer Vielzahl umfassender Doktrinen und Welt-
anschauungen fithren, die rivalisierende Anspriiche erheben, was die
Erklarung des Ursprungs und der Bestimmung der Welt, inklusive unse-
res eigenen Platzes darin, angeht. Diese Form des Vernunftgebrauchs

318

https://dol.org/10.5771/87834985893003-311 - am 17.01.2026, 14:45:14, Op



https://doi.org/10.5771/9783495993903-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mag uns auch bei der Etablierung einer entweder personalen oder kol-
lektiven Identitdt unentbehrliche Hilfe leisten; aus dieser Auffassung
unserer Identitdt werden wir dann Handlungsanweisungen hinsichtlich
des erstrebenswerten Guten im privaten oder sozialen Leben ableiten
koénnen. Die Metaphysik kann also fiir unsere ethische Selbstverstin-
digung, fiir die Deutung unserer grundlegenden Interessen das Funda-
ment bilden; nur gibt es in einer liberalen Gesellschaft eine Vielzahl von
Selbst- und Weltbildern, und die Politik darf sich dabei keinerlei Auto-
ritdt bei der Priifung ihrer respektiven Wahrheitsanspriiche anmalien.
Das Faktum des Pluralismus resultiert aus dieser Selbstbeschrinkung
der politischen Macht gegeniiber den moéglichen Resultaten des Ge-
brauchs der reinen theoretischen Vernunft.

Der reine praktische Vernunfigebrauch wird uns die Begriindung und
- mit Abstrichen - auch einen Beitrag zur Bestimmung einer Konzeption
der politischen Gerechtigkeit erlauben, die auch den umfassenden, aus
dem reinen theoretischen Vernunftgebrauch hervorgegangenen Doktri-
nen die sogenannten Biirden des Urteils hinsichtlich ihrer Reichweite
fiir die Grundlegung einer politischen Moral auferlegt. Eine Konzeption
der politischen Gerechtigkeit enthilt Prinzipien der Verteilung von
Rechten und Giitern in einer Gesellschaft, die das Kriterium auch fiir
die Verfassungsgebung bilden; sie enthdlt dabei auch Prinzipien der
Verteilung von politischen Mitwirkungsrechten sowie der Verteilung
von Verantwortlichkeiten an die Mitglieder einer Gesellschaft und geht
daher einer konkreten verfassungsrechtlichen Institutionalisierung der
demokratischen Herrschaftsorganisation und -ausiibung voran. Bei der
Verfassungsgebung selbst sind neben den Gerechtigkeitsprinzipien zu-
sitzlich die spezifischen historischen, kulturellen und geographischen
Umstéinde und Gegebenheiten einer Gesellschaft mit zu beriicksichtigen.

Vom empirischen theoretischen Vernunfigebrauch legen die ver-
schiedenen empirischen Wissenschaften ein Zeugnis ab; was das Gebiet
der Politik anbelangt, so ist er insbesondere auch fiir die Frage nach der
Offentlichkeit einer Gerechtigkeitskonzeption von Bedeutsamkeit. Das
von der Konzeption der politischen Gerechtigkeit ausgesprochene Sollen
ist dann auch Bestandteil des Wissens aller Biirger einer Gesellschaft.
Sie wissen um die Gerechtigkeitsprinzipien, und sie wissen auflerdem,
dab sie allgemein befolgt werden, das Wissen darum, daBl die Gerechtig-
keitskonzeption Grundlage der Deliberation in einer Gesellschaft ist,
spielt eine entscheidende Rolle fiir die Motivation, diese Prinzipien
selbst zu befolgen und bildet so eine unverzichtbare Voraussetzung fiir
die Stabilitit einer gerechten Gesellschaft. Ist das Sollen und dessen
Basis allgemein bekannt, fillt das Wollen umso leichter; die Kognitio-
nen der Gesellschaftsmitglieder spielen also eine indirekte Rolle auch

319

https://dol.org/10.5771/87834985893003-311 - am 17.01.2026, 14:45:14, Ope


https://doi.org/10.5771/9783495993903-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

fiir ihre Volitionen und Motivationen. Es ist hier nicht der Wahrheitsbe-
zug, der allein entscheidend ist; wichtig ist nur, daf} die Gerechtigkeits-
prinzipien 6ffentlich gemacht werden, allgemein bekannt oder wenig-
stens, in einer schwicheren Formulierung, allgemein zugénglich sind.

Der empirische praktische Vernunfigebrauch - Resultate seiner Aus-
iibung sind die verschiedenen Konzeptionen des guten Lebens der Biir-
ger - wird manchmal auch Ergebnisse haben, die sich nicht wie von
selbst der Konzeption der politischen Gerechtigkeit unterordnen. Der
iibergreifende Konsens stellt die Vermittlungsinstanz aller vier Formen
dar; ausgehend von einer durch die reine praktische Vernunft begriin-
deten und durch die empirische theoretische Vernunft publik geworde-
nen Gerechtigkeitskonzeption erlaubt er es, die Ergebnisse auch der
reinen theoretischen wie der empirisch praktischen Ausiibung unseres
Vernunftvermogens mit in eine stabile und gerechte Gesellschaft zu
integrieren. Das Sollen kann also iiber verschiedene Wege Eingang ins
empirische Wollen der Mitglieder einer wohlgeordneten Gesellschaft
finden. Die moralische Begriindung von Gerechtigkeitsprinzipien durch
den reinen Gebrauch der praktischen Vernunft erweist sich somit auch
als mit dem Faktum des Pluralismus kompatibel, das aus dem freien Ge-
brauch des theoretischen und empirisch-praktischen Vernunftvermégens
resultiert.

Die Struktur der politischen Vernunft resultiert aus einer Bestim-
mung des Verhiltnisses zwischen den einzelnen Modi des Gebrauchs
ihrer Elemente. Die zentrale These fiir die vorliegende Untersuchung,
die sich mit den Alternativen Gesellschafisvertrag versus grofiter Ge-
samtnutzen als Kriterien politischer Legitimitit beschiftigt, lduft darauf
hinaus, dafl der reine praktische Vernunftgebrauch nicht auf andere
Formen des Vernunftgebrauchs zu reduzieren ist. Das ist der Kernge-
danke der Idee auch des Gesellschaftsvertrags, welcher die Gerechtig-
keitsprinzipien aus der Ausiibung der Fahigkeit zur kollektiven Autono-
mie der Staatsbiirgerschaft hervorgehen sieht. Diese Behauptung kann
nicht direkt bewiesen werden; meine Argumentation bestand vielmehr
darin, die inakzeptablen Konsequenzen ihrer Ablehnung aufzudecken.
Der Preis wire zu hoch, wenn wir die politische Gerechtigkeit aus ande-
ren Formen des Gebrauchs der Vernunft ableiten wollten. Von Kant her
ist uns diese /rreduzibilitat und Prioritdt des reinen Vernunftgebrauchs
vor allem auf dem Gebiet der einzelnen Person bekannt; ordnet sie die
Bestimmung ihres Willens den Wiinschen und Neigungen (oder den
sozialen Normen und Konventionen) unter, verliert die Person ihre
Autonomie. Deshalb miissen Personen nicht auf die Befriedigung ihrer
Wiinsche und Neigungen verzichten, sie brauchen auch nicht gegen die
sozialen Normen und Konventionen zu handeln, um ihre Autonomie

320

https://dol.org/10.5771/87834985893003-311 - am 17.01.2026, 14:45:14, Op



https://doi.org/10.5771/9783495993903-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

unter Beweis zu stellen; doch sie machen ihren Willen weder von so-
zialen, dufleren Normen noch von psychologischen, inneren Neigungen
abhingig. Umgekehrt miissen sie auch nicht alle ihre persénlichen Nei-
gungen und sozialen Normen von der Ausiibung des reinen praktischen
Vernunftvermogens abhingig machen; innerhalb verniinftiger Grenzen
konnen sie ihren irrationalen Vorlieben oder kulturellen Uberlieferun-
gen durchaus frei spielen lassen.

Auch auf das Wechselspiel von Metaphysik und Moraltheorie 1aft
sich dieses wechselseitige Irreduzibilititsverhltnis iibertragen: Wenn
die Metaphysik nicht das Fundament einer Konzeption der politischen
Gerechtigkeit bildet, wenn sich also der praktische Gebrauch der Ver-
nunft nicht aus deren theoretischen Gebrauch herleiten 14Bt, so ist doch
umgekehrt auch die politische Moralitit nicht Fundament der Metaphy-
sik, so laBt sich doch aus dem reinen Gebrauch der praktischen Ver-
nunft keine Aussage iiber den Anfang, die Zusammensetzung und das
Ende des Universums treffen. Die unbegriindbare Vermutung eines
Vermogens zur personalen oder politischen Autonomie freier und glei-
cher Personen in einer wohlgeordneten Gesellschaft erlaubt uns keine
Schlufifolgerungen iiber den Aufbau der Welt und die Beschaffenheit
der Wirklichkeit. Der naturalistische, das Sollen aus dem Sein ablei-
tende Fehlschluf darf also nicht durch einen normativistischen, das Sein
aus dem Sollen ableitenden Fehlschluf substituiert werden. Unsere Un-
tersuchung galt der strukturellen Verfafitheit und der motivationalen
Dynamik der politischen Vernunft, nicht der allgemeinen Verfafitheit
der modernen Gesellschaft, eine Gerechtigkeitstheorie ist keine Sozial-
philosophie.

An Schirfe gewinnt diese Konstellation auf dem Gebiet der Politik.
Die Verfehlung des Ideals der personalen Autonomie ist Sache eines
Individuums allein, in der Politik wiirde die Ableitung der Konzeption
der politischen Gerechtigkeit aus der empirisch praktischen Vernunft
allein zu katastrophalen Konsequenzen fithren. Wenn das Ethos eines
Gemeinwesens in der Vermehrung des Gesamtnutzens und nicht in der
Beachtung der Menschen- und Biirgerrechte besteht, sind die Konse-
quenzen moralisch bedenklicher, als wenn der einzelne Mensch nur an
die Beforderung seines Gliicks und nicht an die Freiheit seines Willens
denkt. Eine paternalistische Regierung, die allein auf die Wohlfahrt der
Staatsbiirger, nicht auf deren Rechte achtet, ist eine grofiere Bedrohung
fiir die Autonomie der Person und deren Rechte als ein hedonistisches
Individuum, das die Beforderung des eigenen Wohlergehens selbst iiber
das Vermogen zur autonomen Selbstbestimmung stellt. Gleiches gilt fiir
den Versuch der Ableitung von Prinzipien der Gerechtigkeit aus einem
nur Experten zuginglichen, metaphysischem oder technischem Wissen.

321

https://dol.org/10.5771/87834985893003-311 - am 17.01.2026, 14:45:14, Op



https://doi.org/10.5771/9783495993903-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Trotz ihrer Irreduzibilitit bleiben diese vier Formen aufeinander ver-
wiesen; die reine praktische Vernunft ist sowohl auf die empirisch prak-
tische als auch auf die empirisch theoretische Vernunft angewiesen. Erst
in dieser komplementdren Doppelbeziehung wird die Einheit und Koha-
renz der Vernunft bezeugt, deshalb kommt auch der utilitaristischen
Denkfigur, innerhalb bestimmter Grenzen, eine gewisse Bedeutung auf
dem Gebiet der Politik zu. Denn sicherlich bedarf es der Bestimmung
auch eines gemeinsamen Gutes, an dem alle Teil haben kénnen, das sich
aber nicht durch eine blofle Agglomeration von Einzelnutzen konstitu-
iert; dariiber hinaus bedarf es der Beriicksichtigung der Konsequenzen,
es bedarf auch eines BewuBtseins, daB Opfer unumginglich sind, daf
beispielsweise im Gesundheitswesen oder in der Vorsorge fiir kiinftige
Generationen eine Beriicksichtigung auch des groften Gesamtnutzens
innerhalb der von der politischen Gerechtigkeit gezogenen Grenzen
erforderlich ist. Sicher kann auch auf das Expertenwissen in einer kom-
plexen Gesellschaft deshalb nicht mehr verzichtet werden, der empi-
risch theoretische Vernunftgebrauch hat daher auch einen wichtigen
Platz innerhalb des Strukturaufbaus der politischen Vernunft einzuneh-
men.

Auf dem Gebiet der Politik treten neben die Vernunft auch mannig-
faltige Formen der Unvernunft, Personen konnen unverniinftig oder
bose sein, gesellschaftliche Verhiltnisse konnen irrational sein, die
Umstéinde koénnen so sein, daf} sie die Anwendung verniinftiger Maf3sta-
be nicht ohne weiteres zulassen. Eine gewisse Popularitit hat heute die
These erlangt, daf} eine bestimmte Konzeption der Vernunft, die Zweck-
rationalitit, selbst zur Irrationalitit der heutigen Verhiltnisse beitrage;
deshalb konne auch die Unterscheidung von Vernunft und Unvernunft
nicht mehr strikt aufrecht erhalten werden, die Gegensitze haben sich
sozusagen in ihr Gegenteil verkehrt. Aus der hier entwickelten Perspek-
tive 1aft sich dieser These entgegenhalten, dafl die Zweckrationalitit in
der Struktur der politischen Vernunft nur ein Element darstellt: Sie ist
der empirisch praktischen Vernunft gleichzusetzen; sie ist in dieser
Struktur eingebettet und wird von anderen Elementen dieser Struktur
begrenzt. Doch die Unterscheidung von Vernunft und Unvernunft wird
aus diesem Grund nicht schon insgesamt hinfillig, erst durch die Entge-
gensetzung einer anderen Form der Vernunft 146t sich ein angeblicher
Totalitarismus der Zweckrationalitiit als unverniinftig bezeichnen.

Die Irrationalitdt kann immer nur ein Versagen bei der Ausiibung ei-
nes vorhandenen Vernunftvermogens darstellen; ohne die Fihigkeit
zum Gebrauche der Vernunft lieBe sich nicht vom Scheitern ihres Ge-
brauchs in einzelnen Fillen sprechen. Ein eigenstindiger Status kommt
der Irrationalitit jedenfalls nicht zu. Sie wird durch eine Entgegenset-

322

https://dol.org/10.5771/87834985893003-311 - am 17.01.2026, 14:45:14, Ope



https://doi.org/10.5771/9783495993903-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zung definiert; erst der Gebrauch des Mafstabes dessen, was uns als
Vernunft gilt, erlaubt auch, von einer Irrationalitit im Denken, Meinen
und Handeln zu sprechen. Unvernunft ist wesentlich auf ihr Gegenteil
bezogen, sie 4Bt sich allein mit Hilfe des Mafstabes der Vernunft loka-
lisieren. Das gilt so nicht im gleichen Mafle fiir die Vernunft selbst,
denn sie ist nicht wesentlich auf die Unvernunft bezogen. Wir haben
innerhalb der Struktur der Vernunft ein besonderes Element herausge-
hoben, das eine Konzeption der politischen Gerechtigkeit fundiert und
Ausdruck und Ergebnis des Vermogens zur politischen Autonomie eines
Gemeinwesens ist. Die Betrachtung der Verfalitheit der politischen
Vernunft méchte ich nun noch um die Bestimmung ihres Verhaltnisses
zu ihrem Gegenstiick komplettieren, dabei vertrete ich zwei aufeinander
bezogene Thesen: Sie stellen weitere Argumente fiir die Doktrin des
Gesellschaftsvertrags und gegen utilitaristische Versuche dar, die sich
eine Bestitigung durch verschiedenen Begrenzungen oder durch das
Versagen des praktischen oder theoretischen Gebrauchs der Vernunft
versprechen. Denn zum Teil wird in manchen Versionen des Utilitaris-
mus eine Konzeption der politischen Moral geradezu auf bestimmte
Formen der theoretischen oder praktischen Irrationalitit gegriindet.

Erstens darf die Artikulation der Struktur der politischen Vernunft
und die sich daran anschliefende Begriindung und Bestimmung einer
Konzeption der politischen Gerechtigkeit nicht von der bloflen Existenz
verschiedener Formen der Irrationalitit beeinflufit oder gar abhingig
gemacht werden. Ein Mord ist schlieBlich kein Argument gegen das
fiinfte Gebot: ,,.Du sollst nicht téten!” Eine Liige besagt nichts gegen die
moralische Forderung, die Wahrheit zu sagen. Die Tatsache, dafl Ge-
rechtigkeitsprinzipien nicht befolgt werden, ist nicht einfach belanglos
fir das Geschift ihrer Begriindung und Bestimmung, doch kann das
Faktum der Existenz der Unvernunft zum Zwecke dieses Geschifts
voriibergehend eingeklammert werden. Eine Moraltheorie hat sich nicht
an erster Stelle der Frage ihrer praktischen Relevanz zu stellen; sie kann
zundichst als eigenstindige ideale Theorie konzipiert werden.

Zweitens bedarf es aber eines weiteren Schrittes in Richtung der ge-
gebenen Verhiltnisse. Und wir haben hier zwei Teile der nicht-idealen
Moraltheorie unterschieden: Die Verhiltnisse kénnen so aussehen, daf
die Gerechtigkeitsprinzipien nicht generell und nur partiell befolgt
werden; oder aber die Verhdiltnisse sind so ungiinstig, dal die Gerech-
tigkeitsprinzipien gar nicht zur Anwendung kommen konnen. Die prak-
tische Relevanz ist nun ein wesentlicher Bestandteil der Moraltheorie,
doch sie kann erst in diesem zweiten Schritt einer nicht-idealen Theorie
aufgezeigt werden. Der Begriff der politischen Vernunft muf eine Ant-
wort auf die Existenz von Irrationalitit in ihren verschiedensten Formen

323

https://dol.org/10.5771/87834985893003-311 - am 17.01.2026, 14:45:14, Ope


https://doi.org/10.5771/9783495993903-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ermoglichen; die Bestimmung der Gerechtigkeitsprinzipien ist zwar
nicht durch die Unvernunft beeinflufit, doch Gerechtigkeitsprinzipien
konnen auch auf bestehende Verhiltnisse, die nicht von der Vernunft
bestimmt sind, bezogen werden. Die Weigerung, die Existenz der Un-
vernunft in Person und Politik als fiir die Formulierung einer Gerechtig-
keitskonzeption autoritativ anzusehen, beinhaltet nicht die Leugnung
ihrer Existenz.

Neben der theoretischen und der praktischen Form der Irrationalitiit
ist zu unterscheiden, ob die Irrationalitit im Denken oder Handeln der
Person oder im Denken oder Handeln einer politischen Gemeinschaft
auftritt. Was das Denken angeht, so ist eine Person irrational, wenn sie
sich von ihren Wiinschen und nicht von der zu ihrer Verfiigung stehen-
den Evidenz bei der Bestimmung ihrer Meinungen leiten 146t; deutlich
wird dieser Einfluf der Wiinsche zum Beispiel bei der Selbsttauschung.
Im Handeln ist das Phinomen der Willensschwdche allein durch das
Versagen der Rationalitit zu erkliren. Analog dazu kann man in der
Politik von theoretischer Irrationalitit sprechen, wenn die Gerechtig-
keitsprinzipien nicht bekannt sind und wir es mit einer esoterischen
oder selbst-zerstérerischen Moraltheorie zu tun haben.

Eine nicht-ideale Moraltheorie stellt diesen Formen der Irrationalitit
in Theorie und Praxis das Ideal einer /ntegritdt der Person oder eines
politischen Gemeinwesens entgegen, die Integritdt des Willens einer
Person, insofern sie als die Realisierung des Ideals der Selbstbestim-
mung im Tun und Lassen gelten kann, 146t sich auch als die Bezeugung
der personalen bzw. dann auch der politischen Autonomie verstehen.
Sie beinhaltet Wahrhaftigkeit auf dem Gebiet der Theorie und Willens-
kraft auf dem Gebiet der Praxis, eine integere Person verfiigt iiber eine
wirksame hohergeordnete Handlungsmotivation, die sie zum rationalen
Urteilen und Handeln veranlafit; aber auch von einem integeren politi-
schen Gemeinwesen kann man sprechen. Dieses wird dann insbesondere
das Kriterium der Offentlichkeit beachten; die Grundsitze der sozialen
Kooperation sind in ihr allgemein bekannt oder jedenfalls fiir ihre Mit-
glieder gleichermafien zugénglich.

Machen wir zuletzt einen grofien Schritt zuriick zum Anfang unserer
Untersuchung und wenden wir uns noch einmal dem Verhiltnis von
Gerechtigkeitsprinzipien einerseits und der Ausiibung der kollektiven
Autonomie andererseits zu. Wir haben gesagt, daBl die Ausiibung der
kollektiven Autonomie gerade mit der Annahme bestimmter Gerechtig-
keitsprinzipien identisch sei; diese Identitit stellt den Kerngedanken der
Theorie des Gesellschaftsvertrags dar. Die utilitaristische Denkfigur des
groften Gesamtnutzens stellt diese Identitdt in Frage, denn sie erkennt

324

https://dol.org/10.5771/87834985893003-311 - am 17.01.2026, 14:45:14, Op


https://doi.org/10.5771/9783495993903-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

das Vermégen einer kollektiven Autonomie nicht an; somit stellt der
Utilitarismus den grundlegenden Wert der Selbstbestimmung eines
politischen Gemeinwesens in Frage. Von diesem Punkt ausgehend kén-
nen wir noch einmal die wichtigsten neo-utilitaristischen Kritiken an
Rawls' Vertragstheorie in einer systematischen Form zusammenfassen
und gleichzeitig zuriickweisen. Wir konnen, nehmen wir die Struktur
und Dynamik der politischen Vernunft zur Grundlage, drei grundsitzli-
che Moglichkeiten unterscheiden, wie der reine praktische Vernunftge-
brauch in der Politik reduziert werden kann. Natiirlich nimmt dabei
nicht nur der Utilitarismus solche Reduktionen vor, denn bestimmte
rational-choice-Varianten der Vertragstheorie gehen dhnlich vor. Ent-
weder findet sich der reine praktische Vernunftgebrauch also auf den
reinen theoretischen, den empirisch theoretischen oder den empirisch
praktischen Gebrauch der Vernunft reduziert, oder es handelt sich um
eine Mischstrategie, die mehrere Reduktionen gleichzeitig vornimmt.

Im Gegensatz zu diesen Versuchen bietet Rawls' Darstellung des Ge-
sellschaftsvertrags die Moglichkeit, die politische Autonomie eines Ge-
meinwesens mit Hilfe der /rreduzibilitit und der Interdependenz der
verschiedenen Elemente der Struktur der politischen Vernunft zu den-
ken. Der Gesellschaftsvertrag stellt das Analogon zur personalen Auto-
nomie auf einer kollektiven Ebene dar, diese Analogie macht jedoch die
politische Autonomie keineswegs von der personalen Autonomie aller
Biirger des Gemeinwesens abhingig. Die politische Autonomie eines
Gemeinwesens kann auch gewihrleistet sein, wenn nicht alle seine Mit-
glieder eine personale Autonomie ausbilden; und umgekehrt kann die
Ausbildung der personalen Autonomie auch unter politisch nicht auto-
nomen Verhiltnissen gewihrleistet sein. Habermas' These der Gleichur-
spriinglichkeit von privater und offentlicher Autonomie ist deshalb als
normativem Postulat einer idealen Theorie zuzustimmen, doch kann es
bei der empirischen Realisierung, also bei der Verfassungsgebung oder
bei Reformbestrebungen, zu einem Spannungsverhiltnis zwischen den
Werten der personalen und der politischen Integritit kommen. Schon
Rousseau hat sich deshalb in seiner Schrift EFmile ou de | éducation die
Aufgabe gestellt, ein Vorbild fiir die Erziehung eines Kindes zum inte-
geren Menschen in einer Gesellschaft zu entwickeln, die eben nicht
nach den im Contrat social entwickelten Prinzipien geordnet ist.

Auflerdem bezieht sich das Legitimationskriterium des Gesellschafts-
vertrags auf die Konstitution einer Gesellschaft insgesamt und geht
daher auch der Demokratie als Form der Herrschaftsausiibung voraus.
Rousseau hat Hobbes auch nicht ersetzt; Hobbes Theorie der kontrak-
tualistischen Konstitution und Legitimation einer politischen Herr-
schaftsordnung iiberhaupt bildet vielmehr erst die Voraussetzung, um

325

https://dol.org/10.5771/87834985893003-311 - am 17.01.2026, 14:45:14, Op



https://doi.org/10.5771/9783495993903-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dann mit Rousseau von einer demokratischen Ausiibung der Gesetzge-
bung innerhalb dieses Rahmens zu sprechen; das bedeutet nicht, daff der
Gesellschaftsvertrag nun quasi aus der Ausiibung der privaten Autono-
mie der Staatsbiirger hervorgeht und damit die Ausiibung des Vermo-
gens zur politischen Autonomie des demokratischen Volkswillens vor-
wegnimmt. Es ist vielmehr umgekehrt so, dall nicht die demokratisch
legitimierte Gesetzgebung, sondern der Gesellschaftsvertrag selbst der
Ort ist, an dem die politische Autonomie eines Gemeinwesens ihren
authentischen Ausdruck finden kann; und an diesem Ort ist die politi-
sche Autonomie tatsdchlich mit der Ausiibung der personalen Autono-
mie gleichurspriinglich.

Die Entgegensetzung von Gesellschaftsvertrag und grofitem Gesamt-
nutzen sollte nicht zu einer pauschalen Verwerfung des utilitaristischen
zugunsten des kontraktualistischen Kriteriums der politischen Legitimi-
tat filhren. An verschiedenen Stellen unseres Argumentationsganges
haben wir gesehen, daB manche Elemente der utilitaristischen Denkfi-
gur an bestimmten Stellen in eine informierte kontraktualistische Dar-
stellung des Gebrauchs der politischen Vernunft integriert werden kann.
Sie erscheinen dort aber nicht in ihrer urspriinglichen Bedeutung; sie
sind gemidB einer nun spezifisch kontraktualistischen Logik in die
Struktur der politischen Vernunft mit aufgenommen.

Wenn wir die wichtigsten neo-utilitaristischen Kritiker der Theorie
des Gesellschaftsvertrags behandelt haben, hatten wir neben einem rein
verstandigungsorientiertem Interesse auch ein strategisches Interesse;
sie haben uns geholfen, die Theorie des Gesellschaftsvertrags besser zu
fundieren und praziser zu formulieren. Auflerdem haben uns die Utilita-
risten auch nachdricklich auf das Problem der praktischen Relevanz
einer Moraltheorie aufmerksam gemacht. Die Rekonstruktion und Eva-
luation der neo-utilitaristischen Theorien hat uns wertvolle Dienste fiir
die Selbstverstindigung der Theorie des Gesellschaftsvertrags hinsicht-
lich ihrer moraltheoretischen Inhalte, ihres kritischen Status und ihrer
praktischen Relevanz geleistet. Doch verfolgten wir nicht nur ein strafe-
gisches Interesse; die utilitaristische Tradition der politischen Philoso-
phie verdient es, um ihrer selbst willen ernst genommen zu werden; sie
leistet einen wichtigen Beitrag zur Beantwortung der zentralen Fragen
der politischen Philosophie. Ihre konsequentialistischen Elemente wer-
den fiir die praktische Anwendung aller Gerechtigkeitsprinzipien von
Bedeutung sein; ihre Theorie des individuellen und kollektiven Guten in
Form eines grofSten, aggregierten Nutzens wird die minimale Basis fiir
die unvermeidbar notwendigen interpersonalen Nutzenvergleiche dar-
stellen. Auflerdem kommen die meisten Utilitaristen zu denselben libe-
ralen Schlufifolgerungen wie die Vertragstheoretiker, und deshalb wer-

326

https://dol.org/10.5771/87834985893003-311 - am 17.01.2026, 14:45:14, Op



https://doi.org/10.5771/9783495993903-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

den auch sie den Ergebnissen des Gesellschaftsvertrags zustimmen kon-
nen.

Wenn sich verschiedene Elemente des Utilitarismus an mehreren
Stellen der Theorie des Gesellschaftsvertrags wiederfinden, so kann der
Utilitarismus doch keine Alternative zum Kontraktualismus bereitstel-
len. Auch utilitaristische Moraltheoretiker unterschiedlichster Couleur,
so haben wir gesehen, werben mit verschiedenen Mitteln um eine rafio-
nale Zustimmung fiir ihre Konzeptionen von politischer Moralitit und
Gerechtigkeit. Wenn wir die Heterogenitdt und Kohdrenz der Struktur
der politischen Vernunft zum Malfistab nehmen, an dem sich die Frage
nach dem richtigen Kriterium der politischen Legitimitit zu entscheiden
hat, dann muf} der utilitaristische Versuch als gescheitert angesehen
werden. Das Resultat der Priifung von drei neo-utilitaristischen Einwén-
den gegen die Vertragstheorie von Rawls fiihrte gemif der Argumenta-
tionsregel eines kooperativen Dialoges zur SchluBfolgerung, daf die
Tiefenstruktur des Gesellschaftsvertrages erst die Basis darstellt, welche
die Bedingungen der Moglichkeit dieser neo-utilitaristischen Einwinde
gegen die Lehre vom Gesellschaftsvertrag bildet; sie legen damit auch
ein Zeugnis ab vom weiterhin unausgeschopften Argumentationspoten-
tial der verniinftigen Idee des Gesellschaftsvertrags.

327

https://dol.org/10.5771/87834985893003-311 - am 17.01.2026, 14:45:14, Op


https://doi.org/10.5771/9783495993903-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ttps://dol.org/10.5771/8783495093003-311 - am 17.01.2026, 14:45:14.



https://doi.org/10.5771/9783495993903-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

