
7. Entwurf eines kritischen Utilitarismus

7.1 Das Glück als regulatives Ziel

Mit dem Utilitarismus verbindet sich ein ehrgeiziger An­
spruch, der sich nicht einlösen läßt: die wissenschaftliche 
Bestimmung des Maximums an menschlichem Glück. 
Auch die Fortentwicklung der utilitaristischen Sozial­
pragmatik zu Wohlfahrtsökonomie und Sozialwahltheo­
rie erweist sich als unangemessener Versuch, das mensch­
liche Wohlergehen operational zu definieren. Da Utilita­
rismus und Wohlfahrtsökonomie in intentione recta ver­
fahren, teilen sie die Schwächen jeder unreflektierten, 
jeder nicht weiter qualifizierten Verwendung des Para­
digmas Nutzenkalkulation. Im Gegensatz zu einem 
kruden Empirismus sind Entscheidungsmöglichkeiten 
und Nutzenvorstellungen aber nicht einfach vorgegebene 
Daten. Ohne eine wissenschaftlich abgestützte Erschlie­
ßung des Aktionsspielraumes und eine Reflexion auf Be­
dürfnisse aus eigenem wie aus sozialem Interesse kommt 
es zu einer empfindlichen Verkürzung politischer Ent­
scheidungsrationalität. Um sie zu vermeiden, muß man 
den Aufgabenbereich der Theorie erweitern; die Struk­
turen und Methoden, die den genannten Aufgaben ge­
recht werden, sind im „Instrumentarium“ einer pro­
blemangemessenen Theorie der Entscheidung zu berück­
sichtigen.
Die vorgetragene Kritik rechtfertigt es allerdings nicht, 
den Utilitarismus insgesamt zu verwerfen. Auf der einen 

184

https://doi.org/10.5771/9783495993682-184 - am 17.01.2026, 12:43:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993682-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Seite wurde der Utilitarismus nur als Legitimationsver- 
fahren für öffentlich relevante Entscheidungsprobleme 
diskutiert. Der Sinn einer utilitaristisch vorgenommenen 
Rechtfertigung von Handlungsnormen stand nicht zur 
Prüfung1. Auf der anderen Seite spricht die unzurei­
chende Operationalisierung nicht gegen das dem Utili­
tarismus zugrunde liegende Interesse an den Aufgaben 
einer Sozialpragmatik. Vor allem ist das Mißlingen einer 
genauen und vollständigen Operationalisierung noch 
kein Argument gegen die utilitaristische Maxime selbst. 
Daß man politische Entscheidungsalternativen nach 
ihren Resultaten, die Resultate nach ihrem Beitrag zum 
Wohlergehen der Betroffenen beurteilt und unter den 
Betroffenen nicht einzelne oder Gruppen privilegiert, 
behält seinen Sinn. Es bleibt einleuchtend, daß man das 
allgemeine Wohlergehen als gesellschaftspolitisch ange­
messenes Leitziel betrachtet. Nur läßt sich dieses Leit­
ziel weder ausschließlich noch primär durch nutzenkal­
kulatorische Verfahren bestimmen. Ohne Prozesse der 
Selbstbesinnung und Selbstklärung, ohne öffentliche Dis­
kussionen wird das Leitziel verfehlt. Wie man das all­
gemeine Wohlergehen geeigneter als in der utilitaristi­
schen Form bestimmen kann, soll später untersucht wer­
den. Hier genügt die vorgreifende Bemerkung: Was das 
allgemeine Wohlergehen ist, muß in kritisch-hermeneuti­
schen und kommunikativen Prozessen immer wieder neu 
inhaltlich bestimmt, es muß durch Lern- und Verände­
rungsprozesse immer wieder neu anerkannt und über­
nommen werden.
Auch wenn die klassischen und zeitgenössischen Versu­
che, die utilitaristische Maxime in ein operationales Re­
chenverfahren zu übersetzen, scheitern, bleibt dem 

1 Dazu Verf. (1975) Einleitung.

185

https://doi.org/10.5771/9783495993682-184 - am 17.01.2026, 12:43:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993682-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wohlergehen der Betroffenen der methodische Wert 
eines regulativen Zieles. Die utilitaristische Maxime er­
hält dann für gesellschaftspolitische Entscheidungsfin­
dung die Bedeutung einer Aufforderung, die Entschei­
dungsprozesse am allgemeinen Wohlergehen auszurich­
ten und das Wohlergehen soweit möglich methodisch zu 
verfolgen - allerdings, ohne ein nutzenkalkulatorisches 
Verfahren dafür definieren zu können.
Die Interpretation der utilitaristischen Maxime als eines 
regulativen Zieles greift die kritische Analyse des hedo­
nistischen Kalküls und der rationalen Entscheidungs­
theorien auf. Gegen eine exakte Methode und ihren über­
schießenden Anspruch auf Rationalisierung des gesell­
schaftspolitischen Leitzieles bleibt sie reserviert. Auch ein 
Begriff von menschlichem Glück, der vom transzenden­
talen und vom utopischen Begriff verschieden ist, ein 
pragmatischer Begriff, hat, methodisch gesehen, eher den 
Wert eines Richtpunktes politischer Entscheidungsfin­
dung als die Bedeutung eines operationalen Kriteriums.

7.2 Glück in intentione indirecta

Die methodische Bedeutung, die dem Glück der Betrof­
fenen in öffentlichen Entscheidungsprozessen zukommt, 
läßt sich noch genauer fassen. Der Utilitarismus glaubt 
deshalb im Glück das Kriterium sittlich verantwortlicher 
Entscheidungsprozesse sehen zu können, weil er unter 
Glück in keiner Weise ein Sub-Ziel versteht, ein Ziel, 
das noch um eines anderen und höheren Zieles willen 
verfolgt werden könnte. Glück bedeutet hier das Letzt­
ziel: das, was das menschliche Leben lebenswert macht, 
die Qualität eines zufriedenen und erfüllten, eines sinn­
vollen Lebens.

186

https://doi.org/10.5771/9783495993682-184 - am 17.01.2026, 12:43:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993682-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die formale Bestimmung des Glücks als eines Zieles, 
das in sich sebst sinnvoll ist, wirft kaum Probleme auf. 
Um so schwieriger ist es jedoch, bestimmt anzugeben, 
worin die Menschen ihr Glück sehen und erfahren. Die 
Pluralität von komplementären und konkurrierenden 
Sinndeutungen und Glückserwartungen ist uns allen be­
kannt. Während die einen das Glück von einem Leben 
erhoffen, das zu Reichtum, öffentlicher Anerkennung 
oder Macht führt, erwarten es die anderen von persön­
lichen Beziehungen der gegenseitigen Achtung und Soli­
darität, der Freundschaft und der Liebe. Wieder andere 
suchen das Glück in intensiven und anspruchsvollen Tä­
tigkeiten, in wissenschaftlicher Forschung, in Kunst, Me­
ditation oder Kontemplation. Selbst bei einem einzelnen 
bleiben die Glückserwartungen nicht sein Leben lang 
konstant. Sie wechseln mit Lebensumständen, Alter und 
oft genug mit den momentanen Stimmungen. Ein Kon­
sens über das, was „wahrhaft“ glücklich macht, ist weder 
gegeben noch zu erwarten. Denn das Glück besteht ganz 
formal in der Verwirklichung der eigenen Wünsche und 
Interessen sowie in der Aktualisierung der eigenen Mög­
lichkeiten. Wenn aber das Glück in Formen der Selbst­
verwirklichung besteht - gleichwie das jeweilige Selbst 
des näheren aussieht -, dann liegt der letzte Maßstab 
des Glücks beim einzelnen. Solange es Unterschiede der 
Erziehung und der Persönlichkeitsstrukturen gibt, so­
lange sich die Menschen in ihren Traditionen, Erfahrun­
gen und Hoffnungen, in ihren Wünschen und Interessen 
voneinander abheben, ist die Anerkennung der Plurali­
tät von Sinndeutungen und Glückserwartungen gerade­
zu notwendig. Eine an Benthams utilitaristischer Sozial­
pragmatik orientierte Politik legt sich deshalb zu Recht 
auf keine bestimmte Glücksidee fest. Eine Politik, die 
das Glück des Betroffenen befördern, im Gegensatz zu 

187

https://doi.org/10.5771/9783495993682-184 - am 17.01.2026, 12:43:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993682-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bentham aber die Pluralität unterschlagen oder über­
springen wollte, wäre nicht nur totalitär. Sie geriete in 
einen Widerspruch mit sich selbst. Trotz des erklärten 
Zieles, das Glück der Betroffenen zu befördern, nähme 
sie dem einzelnen die Möglichkeit, sein spezifisches und 
persönliches Glück zu finden.
Es gehört zur Selbstverwirklichung, daß jeder das, was 
er für sein persönliches Glück hält und im Falle reiflicher 
Überlegung und gründlicher Lebenserfahrung auch zu 
Recht dafür halten mag, selbst ergreifen und selbst voll­
ziehen muß. Wer sein Glück in der Freundschaft sucht, 
muß selbst freundschaftliche Beziehungen anknüpfen 
und aufrechterhalten; wer es in der Wissenschaft erwar­
tet, muß sich persönlich auf den Forschungsprozeß ein­
lassen und im Vollzug einen Sinn erfahren. Weil das 
Glück im Selbstvollzug liegt, kann es durch eine auch 
noch so gute Gesellschaftspolitik nicht hergestellt werden. 
Diese Konsequenz läßt sich schon an der modernen Ent­
scheidungstheorie aufzeigen. Die Tatsache, daß bei ihr 
nicht der Nutzen selbst, sondern die an eine Handlung 
geknüpften Nutzenerwartungen Gegenstand der Kalku­
lation und Maximierung sind, macht nicht bloß einen 
anderen, gegenüber dem elementaren Modell grundsätz­
lich komplizierteren mathematischen Apparat erforder­
lich. Sie führt auch zu einer wesentlich anderen Bedeu­
tung des mathematischen Instrumentariums: des hedoni­
stischen Kalküls, der Wohlfahrtsfunktion oder allgemein 
der Nützlichkeitsmatrix. In den rationalen Entscheidun­
gen wird nicht über den tatsächlichen Nutzen, sondern 
allein über Handlungsausgänge und die an sie gehef­
tete Gratifikationserwartung disponiert. Die tatsächliche 
Gratifikation hängt aber nicht bloß vom schließlich er­
reichten Resultat ab, sondern von dem, was man aus 
ihm macht. Gerade die Resultate öffentlicher Entschei­

188

https://doi.org/10.5771/9783495993682-184 - am 17.01.2026, 12:43:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993682-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dungsprozesse: Einkommensverbesserungen, Arbeits­
zeitverkürzungen, ein größeres und differenzierteres Bil­
dungsangebot usf., stellen eine Globallage von Nutzen­
möglichkeiten dar, die man selbst sehen, ergreifen und 
in persönliche Befriedigung umsetzen muß. Von öffent­
lichen Entscheidungen die Herstellung seines eigenen 
Glücks zu erwarten, das wäre nicht nur ein überzogener 
Anspruch; er wäre auch sinnlos.
Die hier angesprochene Grenze einer rationalen Politik 
ist von anderen Grenzen zu unterscheiden. Eine erste 
Grenze stellt schon die Knappheit der Ressourcen dar. 
Die Addition der Ansprüche aller gesellschaftlichen 
Gruppen kann eine soziale Wohlfahrtspolitik sehr rasch 
an das Äußerste ihrer monetären und personellen Mög­
lichkeiten führen. Eine weitere Grenze ist mit Gehlens 
Konzept der Hintergrunderfüllung bezeichnet2: Grati­
fikationen nützen sich in dem Maße ab, wie sie gesichert 
werden. Eine dritte Grenze liegt in dem, was Rescher 
die hedonische Diskontierung nennt3: Mit der in den 
fortgeschrittenen Industriegesellschaften zu beobachten­
den Eskalation der Erwartungen kann die Verbesserung 
der Lebensverhältnisse nicht Schritt halten. Trotz gestei­
gerter Wohlfahrt und verbesserter Sozialeinrichtungen 
fühlen sich die Menschen doch nicht glücklicher. Durch 
eine Inflation der Erwartungen bedingt, kann ihre Zu­
friedenheit sogar abnehmen. - Von diesen drei Grenzen 
jeder Politik gegenüber dem menschlichen Glück ist als 
vierte zu unterscheiden, daß durch öffentliches Handeln 
nur Möglichkeiten für Gratifikationen bereitgestellt wer­
den, das Ergreifen der Möglichkeiten aber dem einzelnen 
überlassen werden muß. Das Glück erwächst aus der 

2 Aufgegriffen im Zusammenhang seiner Kritik rationalen Pla­
nens von Tenbruck (1972) c. 2.31.
3 Hedonic discounting: Rescher (1972) 57.

189

https://doi.org/10.5771/9783495993682-184 - am 17.01.2026, 12:43:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993682-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aktiven, oft auch kreativen Auseinandersetzung mit den 
Bedingungen, die man jeweils vorfindet.
Entscheidungen beziehen sich auf Gratifikationspoten­
tiale, nicht auch auf ihre Realisation4. Daß man die Ver­
wirklichung den einzelnen überlassen muß, hat eine me­
thodisch wichtige Konsequenz: Eine utilitaristische 
Ethik und auch eine Wohlfahrtsökonomie, die das Glück 
als unmittelbaren Gegenstand einer vernünftigen Ge­
sellschaftspolitik ansehen, müssen sich kritisieren und 
verändern lassen. Das Glück ist nicht direkt intendier­
bar5. Allerdings folgt daraus nicht, daß öffentliche Ent­
scheidungen gegenüber dem persönlichen Glück der 
Menschen belanglos seien. Eine Umweltpolitik, die das 
Übermaß an Lärm und Verschmutzung herabsetzt; eine 
Stadtplanung, die mehr Grünanlagen und Fußgänger­
zonen vorsieht oder verödete Altstädte revitalisiert, 
schaffen Voraussetzungen für lebens werte Kommunika­
tions- und Interaktionsprozesse. Ebenso stellt eine Bil­
dungspolitik, die sich an Chancengerechtigkeit, indivi­
dueller Förderung orientiert und den Schülern intellek­
tuelle, kreative sowie soziale Kompetenzen vermittelt, 
Bedingungen für ein sinnvolles Leben bereit. Zwar 
kann und soll die Politik nicht das Glück der Betroffe­
nen herstellen. Doch befindet sie über mögliche Hinder­
nisse und Barrieren. Sie stellt die Voraussetzungen für 
ein lebenswertes Leben sicher; sie schafft die Spielräume, 
in der Identitätsbildungen, affektive Bindungen, Iden­
tifikationen und persönliche Interaktionen möglich sind: 
sie stellt Aktionsfelder für Selbstverwirklichung und 

4 Vgl. Tenbruck (1972) c. 2.3, 3.7.
5 Gegenüber einem überzogenen Anspruch volkswirtschaftlicher 
Planung bzw. der Wohlfahrtsökonomie schon kritisch: R. A. Dahl, 
C. E. Lindblom, Politics, Economics, and Welfare, New York 1953, 
526; Mishan (1966).

190

https://doi.org/10.5771/9783495993682-184 - am 17.01.2026, 12:43:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993682-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kommunikation bereit. Mit einem Wort: die öffent­
lichen Entscheidungsprozesse betreffen nicht das Glück 
selbst, wohl aber seine limitierenden Grundbedingun­
gen.
Gesellschaftspolitik ist nicht allein reaktiv: als Anpas­
sung an sich wandelnde Lebensverhältnisse und als Er­
höhung der Steuerungskapazitäten zur Herabsetzung 
ungewollter Nebeneffekte denkbar. Gesellschaftspolitik 
ist ebenso als aktive Politik: als bewußte und verant­
wortliche Gestaltung des natürlichen und sozialen Le­
bens sowohl möglich als auch sinnvoll. Dabei ist sie ge­
rade auf das Glück der Betroffenen auszurichten. Auch 
eine kritische Theorie öffentlicher Entscheidungsprozesse 
braucht die utilitaristische Maxime nicht als Kriterium 
aufzugeben. Sie verändert jedoch ihre methodische Po­
sition. Das menschliche Glück liegt nicht in den politi­
schen Bemühungen um Frieden, Freiheit, Wohlstand 
und soziale Gerechtigkeit als solchen, sondern in der da­
mit verbundenen Bereitstellung von gesellschaftlichen 
Verhältnisse, die dem einzelnen in seinen verschiedenen 
Interessen und sozialen Bezügen die Chance zu einem 
glücklichen Leben bieten. In den öffentlichen Entschei­
dungen ist etwas beabsichtigt, worauf die Entscheidun­
gen als solche nur verweisen können. Das menschliche 
Glück ist Kriterium im methodischen Sinn eines Flucht­
punktes: intentio indirecta, nicht directa der Gesell­
schaftspolitik.

7. 3 Humanität als kritisches Prinzip

Wer dem Optimismus Benthams folgt und in der utili­
taristischen Ethik ein Rechenverfahren zur Bestimmung 
des menschlichen Glücks: ein erfahrungswissenschaft- 

191

https://doi.org/10.5771/9783495993682-184 - am 17.01.2026, 12:43:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993682-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lieh orientiertes rationales Regelsystem für sittlich rich­
tige politische Entscheidungsfindung sucht, wird ent­
täuscht. Wenn man deshalb Benthams Anspruch und die 
eigene Erwartung korrigiert und der utilitaristischen 
Maxime die Aufgabe eines regulativen und zudem nur 
indirekt intendierbaren Fluchtpunktes für humane Po­
litik zuerkennt, bleibt auch diese Qualifikation noch zu 
prüfen. Um zu beurteilen, ob die utilitaristische Maxime 
in der vorgeschlagenen kritischen Neuinterpretation das 
richtige, von dogmatischen und ideologischen Vorurtei­
len freie Kriterium sittlich-politischer Praxis abgibt, 
könnte man von einem allgemeineren selbstevidenten 
oder in einem anderen Argumentationszusammenhang 
legitimierten Prinzip ausgehen6. Im Zusammenhang der 
hier unternommenen kritischen Analyse reicht es indes­
sen, einige Probleme politischer Entscheidungen zu be­
nennen und bei ihnen zu untersuchen, ob die Anwen­
dung der utilitaristischen Maxime zu offensichtlich sitt­
lich richtigen Lösungen führt oder zu solchen, deren 
Richtigkeit zumindestens kontrovers ist.
Im ökonomischen Bereich fordert der Utilitarismus 
maximalen gesellschaftlichen Wohlstand. Für die Ver­
teilung des Wohlstandes auf die einzelnen Gruppen 
und Individuen gesteht er den Kriterien der Gerechtig­
keit und Gleichheit keinen Wert an sich zu. Gerechtig- 
keits- und Gleichheitsforderungen sind nicht als solche, 
sondern nur insoweit verpflichtend, als sie den Gesamt­
nutzen der Gesellschaft steigern. So ist eine gleichmä­
ßige Verteilung nur dann einer ungleichmäßigen vorzu­
ziehen, wenn sie etwa Neid und Mißgunst herabsetzt 
und auf diese Weise die totale Nutzenmenge steigert. 

6 Ansätze dazu finden sich bei Singer, Generalization in Ethics, 
New York 1961 (dt. Frankfurt a. M. 1975), Lyons (1965) und 
Hoerster (1971).

192

https://doi.org/10.5771/9783495993682-184 - am 17.01.2026, 12:43:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993682-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ob damit die Problemfelder von gerechtem Lohn, ge­
rechter Steuergesetzgebung und einer geeigneten Ver­
teilung des Sozialprodukts auf die Bereiche privaten 
Konsums und öffentlicher Einrichtungen wirklich rich­
tig gelöst werden, ist in vielen Fällen sittlich-politisch 
kontrovers. Und in anderen Fällen entscheidet man sich 
schon deutlich gegen die utilitaristischen Lösungen. So 
hält man es im allgemeinen für richtig, zumindest denen 
Formen von Vergünstigungen zuzubilligen, die außer­
gewöhnlich schwere, gefährliche oder unangenehme Ar­
beit leisten, Kompensationen also, die sich auch nach 
den extremen Arbeitsbedingungen und nicht bloß nach 
dem kollektiven Gesamtnutzen richten. Vor allem hält 
man eine Sklaven- oder eine Feudalgesellschaft und auch 
einen Polizei- oder Militärstaat für sittlich falsch, auch 
wenn sie so geschickt organisiert werden, daß sie zwar 
extreme Ungleichheit, gleichwohl einen maximalen Ge­
samtnutzen hervorbringen.
Indem Bentham das Gemeinwohl als Summe indivi­
dueller Glückswerte versteht und das größte Maß an 
Gemeinwohl, den maximalen Gesamtnutzen, zum Kri­
terium sittlich-politischer Praxis erklärt, ist das Ziel 
„maximales Wohlergehen“ kollektiv verstanden: jede 
öffentliche Entscheidung, die ein Schlechterstellen der 
einen beabsichtigt, ist durch ein gleichzeitig gegebenes 
größeres Maß an Wohlergehen anderer nicht bloß sitt­
lich erlaubt, sondern sogar sittlich geboten. Jede Form 
von Gratifikationsverlust und Gratifikationsverweige­
rung wird durch entsprechend höheren Gewinn anderer 
legitimiert. Der einzelne zählt nicht als solcher: als für 
sich selbst sittlich-politisch unverletzliche Person, die 
ein Recht auf ihr eigenes Wohlergehen hat. Sie ist Bau­
stein und Element eines Kollektivs.
Der Utilitarismus impliziert eine Art Kollektiv-Egois­

193

https://doi.org/10.5771/9783495993682-184 - am 17.01.2026, 12:43:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993682-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mus, der die Tendenz enthält, einzelne oder Gruppen 
zu Mitteln der Gesamtheit zu degradieren. Demgegen­
über hält man im allgemeinen bestimmte Grund- und 
Menschenrechte für kompromißlos gültig. Die Inter­
essen von Minderheiten sind auch gegen ein Mehr an 
kollektivem Nutzen in Schutz zu nehmen; der Mehrheit 
ist eine entsprechende Einschränkung der zur Verfü­
gung stehenden Ressourcen zuzumuten. Eine sittlich 
richtige Politik muß mindestens auch dem Prinzip der 
Fairneß genügen, nach dem es nicht erlaubt ist, daß die 
einen mehr die Vorzüge (einer Politik oder eines Ge­
sellschaftssystems) genießen, während die anderen mehr 
die Lasten tragen.
Ohne Zweifel kann man einwenden, daß dort, wo ein 
Existenzminimum gesichert ist, das Interesse an persön­
licher Freiheit das an Gütern, Waren und auch das an 
gesellschaftlichen Positionen bei weitem übersteigt, so 
daß die Einschränkung der persönlichen Freiheitsrechte 
bei wenigen nur in Extremfällen von den damit ver­
bundenen ökonomischen oder sozialen Vorteilen der 
Mehrheit aufgewogen wird. Aber auch dann, wenn die 
beiden Deutungen, die utilitaristische und die Fairneß- 
Deutung, in der Regel zu denselben Resultaten kom­
men, bleibt der Unterschied im Prinzipiellen bestehen. 
Die Institutionalisierung von Grund- und Menschen­
rechten ist für den Utilitaristen eine Frage der histo­
risch variablen Präferenzen und ihrer Verrechnung zu 
einem kollektiven Gesamtnutzen. Was für den Utilitari­
sten noch ein empirisch-anlytisches Problem ist, ist un­
ter Anerkennung des Fairneß-Prinzips aber eine unbe­
dingt gültige normative Vorgabe.
Allerdings ist auch durch Fairneß-Überlegungen eine 
sittlich veranwortliche Politik noch nicht zureichend be­
stimmt. Die institutionellen Vorkehrungen für Alter, 

194

https://doi.org/10.5771/9783495993682-184 - am 17.01.2026, 12:43:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993682-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Krankheit und Unfälle; die bildungspolitischen Ver­
suche, physisch, psychisch und sozial Benachteiligten eine 
nach Zeit und Geld überproportionale Förderung zu­
kommen zu lassen, sind weder nur in dem Maße richtig, 
wie sie den gesellschaftlichen Gesamtnutzen steigern, 
noch in dem Maß, wie sie nicht zu Lasten bestimmter 
Gruppen oder Individuen gehen.
Schon aus solchen recht vorläufigen Überlegungen folgt 
für den Utilitarismus, daß es zwar richtig ist, die in so­
zial- und bildungspolitischen Maßnahmen vorgenom­
mene Verteilung knapper Ressourcen nicht nach ab­
strakten Idealen, sondern nach dem geschichtlich kon­
kreten Wohlergehen der Betroffenen auszurichten. Je­
doch ist es methodisch unangemessen: zu grob und oft 
genug unter humanen Gesichtspunkten auch falsch, stets 
und überall den gesellschaftlichen Gesamtnutzen als Kri­
terium - und sei es auch nur als indirekten Fluchtpunkt - 
zugrunde zu legen. Wer trotzdem für den Utilitarismus 
plädieren mag, wird durch solche Einwürfe wenigstens 
einsehen müssen, daß die utilitaristische Maxime nicht 
der letzte, jeder vernünftigen Diskussion entzogene 
Richtpunkt politischer Sittlichkeit ist. Sie nimmt Partei 
für eine inhaltlich bestimmte, zudem kontroverse Vor­
stellung von sittlich richtiger Politik. Entgegen ihrem 
Selbstverständnis enthält die ethische Komponente der 
utilitaristischen Sozialpragmatik ein normatives, nicht 
weiter legitimiertes Vor-Urteil, das - auf der vor-wis- 
senschaftlichen Ebene diskutiert und politisch durchge­
setzt - zu inhumanen Entscheidungen führen kann.
Der Fluchtpunkt öffentlich relevanter Entscheidungen 
ist durch die utilitaristische Maxime nur in erster Annä­
herung richtig bezeichnet. Ein Ziel wie Humanität ist 
bei weitem angemessener, jedoch nicht deshalb, weil es 
ein besser operationalisierbares Kriterium darstellt. Hu­

195

https://doi.org/10.5771/9783495993682-184 - am 17.01.2026, 12:43:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993682-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


manität ist selbst nur ein regulatives, kein operationales 
Ziel. Es ist gegenüber dem Ziel „Wohlergehen aller Be­
troffenen“ sogar unbestimmter. Die inhaltliche und ope­
rationale Unbestimmtheit ist aber die hier sachgerechte 
Genauigkeit7. Denn Humanität ist kein inhaltliches, son­
dern ein formales Ziel. Es meint eine bestimmte Quali­
tät der Lebensverhältnisse und des Lebensvollzugs: das 
Zusichselbstkommen oder die Selbstverwirklichung der 
Menschheit als Qualität eines letztlich sinnvollen und ge­
lungenen Lebens. Diese Qualität ist weder für einen 
Ausschnitt des Lebens noch - im Rahmen der sich wan­
delnden soziokulturellen und individuellen Umstände 
der Selbstverwirklichung - für bestimmte Umstände zu 
reservieren. Deshalb sind die Versuche, Humanität auf 
bestimmte inhaltliche Ziele und Werte festzulegen, als 
einseitig oder dogmatisch zu verdächtigen. Mit dem Leit­
ziel Humanität läßt man gegenüber der utilitaristischen 
Maxime noch Korrektiv-Prinzipien (etwa das Fairneß- 
Prinzip) zu, ohne einmal und für immer ausbuchstabie­
ren zu wollen, worin tatsächlich eine humane Entschei­
dung besteht. Methodisch gesehen, ist Humanität eine 
negative und kritische Kategorie8. Sie ist auf Inhumani­
tät: auf Leid, Not, Unfreiheit und Ungerechtigkeit als 
deren Negation und Destruktion bezogen. Wie auch 
immer man Humanität im einzelnen konkret ver­
stehen muß: in der Stadtpolitik als Revitalisierung ver­
ödeter /Jtstädte, in der Bildungspolitik als Chancenge­
rechtigkeit und Förderung - der Begriff enthält eine ne­
gative Dynamik: die Aufforderung, die sich immer wie­

7 Zu dem im neuzeitlichen Wissenschaftsverständnis verdrängten 
Begriff einer sachgerechten „Unbestimmtheit“: Aristoteles, Nikom. 
Ethik I 1, 1094 b 11-22 und Verf. (1971) c. II 1, 5.
8 Vgl. H. M. Baumgartner, H. Krings, C. Wild, Philosophie, in: 
Krings (1973/74) II 1071-87 (1073 ff.).

196

https://doi.org/10.5771/9783495993682-184 - am 17.01.2026, 12:43:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993682-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der neu bildenden Hindernisse und Barrieren für lebens­
werte Gesellschaftsverhältnisse zu beseitigen und ein Zu- 
sichselbstkommen der Menschen zu ermöglichen. Zu­
gleich ist der Ausdruck gegen objektivierende Vorstel­
lungen und noch mehr gegen Absolutheitsansprüche kri­
tisch. Worin das Zusichselbstkommen menschlicher Ge­
sellschaft besteht, kann und soll nicht ahistorisch und au­
ßerhalb von Kommunikations- und Anerkennungspro­
zessen entschieden werden.

197

https://doi.org/10.5771/9783495993682-184 - am 17.01.2026, 12:43:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993682-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993682-184 - am 17.01.2026, 12:43:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993682-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	7.1  Das Glück als regulatives Ziel
	7.2  Glück in intentione indirecta
	7.3  Humanität als kritisches Prinzip

