7. Entwurf eines kritischen Utilitarismus

7.1 Das Gliick als regulatives Ziel

Mit dem Utilitarismus verbindet sich ein ehrgeiziger An-
spruch, der sich nicht einlosen 1afit: die wissenschaftliche
Bestimmung des Maximums an menschlichem Gliick.
Auch die Fortentwicklung der utilitaristischen Sozial-
pragmatik zu Wohlfahrtsokonomie und Sozialwahltheo-
rie erweist sich als unangemessener Versuch, das mensch-
liche Wohlergehen operational zu definieren. Da Utilita-
rismus und Wohlfahrtsokonomie in intentione recta ver-
fahren, teilen sie die Schwichen jeder unreflektierten,
jeder nicht weiter qualifizierten Verwendung des Para-
digmas Nutzenkalkulation. Im Gegensatz zu einem
kruden Empirismus sind Entscheidungsmoglichkeiten
und Nutzenvorstellungen aber nicht einfach vorgegebene
Daten. Ohne eine wissenschaftlich abgestiitzte Erschlie-
Rung des Aktionsspielraumes und eine Reflexion auf Be-
diirfnisse aus eigenem wie aus sozialem Interesse kommt
es zu einer empfindlichen Verkiirzung politischer Ent-
scheidungsrationalitdt. Um sie zu vermeiden, mufl man
den Aufgabenbereich der Theorie erweitern; die Struk-
turen und Methoden, die den genannten Aufgaben ge-
recht werden, sind im ,Instrumentarium“ einer pro-
blemangemessenen Theorie der Entscheidung zu beriick-
sichtigen.

Die vorgetragene Kritik rechtfertigt es allerdings nicht,
den Utilitarismus insgesamt zu verwerfen. Auf der einen

184

https://dol.org/10.5771/9783495083682-184 - am 17.01.2026, 12:43:03. @



https://doi.org/10.5771/9783495993682-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Seite wurde der Utilitarismus nur als Legitimationsver-
fahren fiir 6ffentlich relevante Entscheidungsprobleme
diskutiert. Der Sinn einer utilitaristisch vorgenommenen
Rechtfertigung von Handlungsnormen stand nicht zur
Priifung!. Auf der anderen Seite spricht die unzurei-
chende Operationalisierung nicht gegen das dem Utili-
tarismus zugrunde liegende Interesse an den Aufgaben
einer Sozialpragmatik. Vor allem ist das Mif}lingen einer
genauen und vollstindigen Operationalisierung noch
kein Argument gegen die utilitaristische Maxime selbst.
Dafl man politische Entscheidungsalternativen nach
ihren Resultaten, die Resultate nach ihrem Beitrag zum
Wobhlergehen der Betroffenen beurteilt und unter den
Betroffenen nicht einzelne oder Gruppen privilegiert,
behilt seinen Sinn. Es bleibt einleuchtend, daff man das
allgemeine Wohlergehen als gesellschaftspolitisch ange-
messenes Leitziel betrachtet. Nur 1df8t sich dieses Leit-
ziel weder ausschliefflich noch primir durch nutzenkal-
kulatorische Verfahren bestimmen. Ohne Prozesse der
Selbstbesinnung und Selbstklirung, ohne 6ffentliche Dis-
kussionen wird das Leitziel verfehlt. Wie man das all-
gemeine Wohlergehen geeigneter als in der utilitaristi-
schen Form bestimmen kann, soll spater untersucht wer-
den. Hier geniigt die vorgreifende Bemerkung: Was das
allgemeine Wohlergehen ist, mufl in kritisch-hermeneuti-
schen und kommunikativen Prozessen immer wieder neu
inhaltlich bestimmt, es muff durch Lern- und Verinde-
rungsprozesse immer wieder neu anerkannt und iiber-
nommen werden.

Auch wenn die klassischen und zeitgendssischen Versu-
che, die utilitaristische Maxime in ein operationales Re-
chenverfahren zu {ibersetzen, scheitern, bleibt dem

1 Dazu Verf. (1975) Einleitung.

185

https://dol.org/10.5771/9783495083682-184 - am 17.01.2026, 12:43:03. @



https://doi.org/10.5771/9783495993682-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wohlergehen der Betroffenen der methodische Wert
eines regulativen Zieles. Die utilitaristische Maxime er-
hilt dann fiir gesellschaftspolitische Entscheidungsfin-
dung die Bedeutung einer Aufforderung, die Entschei-
dungsprozesse am allgemeinen Wohlergehen auszurich-
ten und das Wohlergehen soweit moglich methodisch zu
verfolgen — allerdings, ohne ein nutzenkalkulatorisches
Verfahren dafiir definieren zu konnen.

Die Interpretation der utilitaristischen Maxime als eines
regulativen Zieles greift die kritische Analyse des hedo-
nistischen Kalkiils und der rationalen Entscheidungs-
theorien auf. Gegen eine exakte Methode und ihren iiber-
schieffenden Anspruch auf Rationalisierung des gesell-
schaftspolitischen Leitzieles bleibt sie reserviert. Auch ein
Begriff von menschlichem Gliick, der vom transzenden-
talen und vom utopischen Begriff verschieden ist, ein
pragmatischer Begriff, hat, methodisch gesehen, eher den
Wert eines Richtpunktes politischer Entscheidungsfin-
dung als die Bedeutung eines operationalen Kriteriums.

7.2 Gliick in intentione indirecta

Die methodische Bedeutung, die dem Gliick der Betrof-
fenen in offentlichen Entscheidungsprozessen zukommt,
laft sich noch genauer fassen. Der Utilitarismus glaubt
deshalb im Gliick das Kriterium sittlich verantwortlicher
Entscheidungsprozesse sehen zu konnen, weil er unter
Gliick in keiner Weise ein Sub-Ziel versteht, ein Ziel,
das noch um eines anderen und hoheren Zieles willen
verfolgt werden konnte. Gliick bedeutet hier das Letzt-
ziel: das, was das menschliche Leben lebenswert macht,
die Qualitdt eines zufriedenen und erfiillten, eines sinn-
vollen Lebens.

186

https://dol.org/10.5771/9783495083682-184 - am 17.01.2026, 12:43:03. @



https://doi.org/10.5771/9783495993682-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die formale Bestimmung des Gliicks als eines Zieles,
das in sich sebst sinnvoll ist, wirft kaum Probleme auf.
Um so schwieriger ist es jedoch, bestimmt anzugeben,
worin die Menschen ihr Gliick sehen und erfahren. Die
Pluralitidt von komplementiren und konkurrierenden
Sinndeutungen und Gliickserwartungen ist uns allen be-
kannt. Wihrend die einen das Gliick von einem Leben
erhoffen, das zu Reichtum, offentlicher Anerkennung
oder Macht fiihrt, erwarten es die anderen von person-
lichen Beziehungen der gegenseitigen Achtung und Soli-
daritit, der Freundschaft und der Liebe. Wieder andere
suchen das Gliick in intensiven und anspruchsvollen Ta-
tigkeiten, in wissenschaftlicher Forschung, in Kunst, Me-
ditation oder Kontemplation. Selbst bei einem einzelnen
bleiben die Gliickserwartungen nicht sein Leben lang
konstant. Sie wechseln mit Lebensumstinden, Alter und
oft genug mit den momentanen Stimmungen. Ein Kon-
sens liber das, was , wahrhaft“ gliicklich macht, ist weder
gegeben noch zu erwarten. Denn das Gliick besteht ganz
formal in der Verwirklichung der eigenen Wiinsche und
Interessen sowie in der Aktualisierung der eigenen Mog-
lichkeiten. Wenn aber das Gliick in Formen der Selbst-
verwirklichung besteht — gleichwie das jeweilige Selbst
des niheren aussieht —, dann liegt der letzte Mafistab
des Gliicks beim einzelnen. Solange es Unterschiede der
Erziehung und der Personlichkeitsstrukturen gibt, so-
lange sich die Menschen in ihren Traditionen, Erfahrun-
gen und Hoffnungen, in ihren Wiinschen und Interessen
voneinander abheben, ist die Anerkennung der Plurali-
tat von Sinndeutungen und Gliickserwartungen gerade-
zu notwendig. Eine an Benthams utilitaristischer Sozial-
pragmatik orientierte Politik legt sich deshalb zu Recht
auf keine bestimmte Gliicksidee fest. Eine Politik, die
das Glick des Betroffenen befordern, im Gegensatz zu

187

https://dol.org/10.5771/9783495083682-184 - am 17.01.2026, 12:43:03. @



https://doi.org/10.5771/9783495993682-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bentham aber die Pluralitit unterschlagen oder iiber-
springen wollte, wire nicht nur totalitdr. Sie geriete in
einen Widerspruch mit sich selbst. Trotz des erklirten
Zieles, das Gliick der Betroffenen zu befordern, nihme
sie dem einzelnen die Moglichkeit, sein spezifisches und
personliches Gliick zu finden.

Es gehort zur Selbstverwirklichung, daf} jeder das, was
er fiir sein personliches Gliick hilt und im Falle reiflicher
Uberlegung und griindlicher Lebenserfahrung auch zu
Recht dafiir halten mag, selbst ergreifen und selbst voll-
ziehen mufl. Wer sein Gliick in der Freundschaft sucht,
mufl selbst freundschaftliche Beziehungen ankniipfen
und aufrechterhalten; wer es in der Wissenschaft erwar-
tet, mufl sich personlich auf den Forschungsprozef} ein-
lassen und im Vollzug einen Sinn erfahren. Weil das
Gliick im Selbstvollzug liegt, kann es durch eine auch
noch so gute Gesellschaftspolitik nicht hergestellt werden.
Diese Konsequenz 1afit sich schon an der modernen Ent-
scheidungstheorie aufzeigen. Die Tatsache, dafl bei ihr
nicht der Nutzen selbst, sondern die an eine Handlung
gekniipften Nutzenerwartungen Gegenstand der Kalku-
lation und Maximierung sind, macht nicht blof} einen
anderen, gegeniiber dem elementaren Modell grundsitz-
lich komplizierteren mathematischen Apparat erforder-
lich. Sie fiihrt auch zu einer wesentlich anderen Bedeu-
tung des mathematischen Instrumentariums: des hedoni-
stischen Kalkiils, der Wohlfahrtsfunktion oder allgemein
der Niitzlichkeitsmatrix. In den rationalen Entscheidun-
gen wird nicht iiber den tatsichlichen Nutzen, sondern
allein iiber Handlungsausginge und die an sie gehef-
tete Gratifikationserwartung disponiert. Die tatsichliche
Gratifikation hingt aber nicht blof8 vom schliefilich er-
reichten Resultat ab, sondern von dem, was man aus
thm macht. Gerade die Resultate offentlicher Entschei-

188

https://dol.org/10.5771/9783495083682-184 - am 17.01.2026, 12:43:03.



https://doi.org/10.5771/9783495993682-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dungsprozesse: Einkommensverbesserungen, Arbeits-
zeitverkiirzungen, ein grofleres und differenzierteres Bil-
dungsangebot usf., stellen eine Globallage von Nutzen-
moglichkeiten dar, die man selbst sehen, ergreifen und
in personliche Befriedigung umsetzen mufl. Von 6ffent-
lichen Entscheidungen die Herstellung seines eigenen
Gliicks zu erwarten, das wire nicht nur ein iiberzogener
Anspruch; er wire auch sinnlos.

Die hier angesprochene Grenze einer rationalen Politik
ist von anderen Grenzen zu unterscheiden. Eine erste
Grenze stellt schon die Knappheit der Ressourcen dar.
Die Addition der Anspriiche aller gesellschaftlichen
Gruppen kann eine soziale Wohlfahrtspolitik sehr rasch
an das Auflerste ihrer monetdren und personellen Mog-
lichkeiten fithren. Eine weitere Grenze ist mit Gehlens
Konzept der Hintergrunderfiillung bezeichnet?: Grati-
fikationen niitzen sich in dem Mafle ab, wie sie gesichert
werden. Eine dritte Grenze liegt in dem, was Rescher
die hedonische Diskontierung nennt®: Mit der in den
fortgeschrittenen Industriegesellschaften zu beobachten-
den Eskalation der Erwartungen kann die Verbesserung
der Lebensverhiltnisse nicht Schritt halten. Trotz gestei-
gerter Wohlfahrt und verbesserter Sozialeinrichtungen
fiihlen sich die Menschen doch nicht gliicklicher. Durch
eine Inflation der Erwartungen bedingt, kann ihre Zu-
friedenheit sogar abnehmen. — Von diesen drei Grenzen
jeder Politik gegeniiber dem menschlichen Gliick ist als
vierte zu unterscheiden, dafl durch 6ffentliches Handeln
nur Moglichkeiten fiir Gratifikationen bereitgestellt wer-
den, das Ergreifen der Moglichkeiten aber dem einzelnen
iiberlassen werden mufl. Das Gliick erwichst aus der

2 Aufgegriffen im Zusammenhang seiner Kritik rationalen Pla-
nens von Tenbruck (1972) c. 2.31.
3 Hedonic discounting: Rescher (1972) 57.

189

https://dol.org/10.5771/9783495083682-184 - am 17.01.2026, 12:43:03.



https://doi.org/10.5771/9783495993682-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

aktiven, oft auch kreativen Auseinandersetzung mit den
Bedingungen, die man jeweils vorfindet.

Entscheidungen beziehen sich auf Gratifikationspoten-
tiale, nicht auch auf ihre Realisation?. Daff man die Ver-
wirklichung den einzelnen iiberlassen muf}, hat eine me-
thodisch wichtige Konsequenz: Eine utilitaristische
Ethik und auch eine Wohlfahrtsokonomie, die das Gliick
als unmittelbaren Gegenstand einer verniinftigen Ge-
sellschaftspolitik ansehen, miissen sich kritisieren und
veriandern lassen. Das Gliick ist nicht direkt intendier-
bar®. Allerdings folgt daraus nicht, dafl 6ffentliche Ent-
scheidungen gegeniiber dem personlichen Gliick der
Menschen belanglos seien. Eine Umweltpolitik, die das
Ubermaf} an Liarm und Verschmutzung herabsetzt; eine
Stadtplanung, die mehr Griinanlagen und Fuflginger-
zonen vorsieht oder verodete Altstidte revitalisiert,
schaffen Voraussetzungen fiir lebenswerte Kommunika-
tions- und Interaktionsprozesse. Ebenso stellt eine Bil-
dungspolitik, die sich an Chancengerechtigkeit, indivi-
dueller Forderung orientiert und den Schiilern intellek-
tuelle, kreative sowie soziale Kompetenzen vermittelt,
Bedingungen fiir ein sinnvolles Leben bereit. Zwar
kann und soll die Politik nicht das Gliick der Betroffe-
nen herstellen. Doch befindet sie iber mogliche Hinder-
nisse und Barrieren. Sie stellt die Voraussetzungen fiir
ein lebenswertes Leben sicher; sie schafft die Spielriume,
in der Identitatsbildungen, affektive Bindungen, Iden-
tifikationen und personliche Interaktionen moglich sind:
sie stellt Aktionsfelder fiir Selbstverwirklichung und

4 Vgl. Tenbruck (1972) c. 2.3, 3.7.

5 Gegeniiber einem iiberzogenen Anspruch volkswirtschaftlicher
Planung bzw. der Wohlfahrtsskonomie schon kritisch: R. A. Dahl,
C. E. Lindblom, Politics, Economics, and Welfare, New York 1953,
526; Mishan (1966).

190

https://dol.org/10.5771/9783495083682-184 - am 17.01.2026, 12:43:03.



https://doi.org/10.5771/9783495993682-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kommunikation bereit. Mit einem Wort: die offent-
lichen Entscheidungsprozesse betreffen nicht das Gliick
selbst, wohl aber seine limitierenden Grundbedingun-
gen.

Gesellschaftspolitik ist nicht allein reaktiv: als Anpas-
sung an sich wandelnde Lebensverhiltnisse und als Er-
hohung der Steuerungskapazititen zur Herabsetzung
ungewollter Nebeneffekte denkbar. Gesellschaftspolitik
ist ebenso als aktive Politik: als bewufite und verant-
wortliche Gestaltung des natiirlichen und sozialen Le-
bens sowohl moglich als auch sinnvoll. Dabei ist sie ge-
rade auf das Gliick der Betroffenen auszurichten. Auch
eine kritische Theorie 6ffentlicher Entscheidungsprozesse
braucht die utilitaristische Maxime nicht als Kriterium
aufzugeben. Sie verindert jedoch ihre methodische Po-
sition. Das menschliche Gliick liegt nicht in den politi-
schen Bemithungen um Frieden, Freiheit, Wohlstand
und soziale Gerechtigkeit als solchen, sondern in der da-
mit verbundenen Bereitstellung von gesellschaftlichen
Verhiltnisse, die dem einzelnen in seinen verschiedenen
Interessen und sozialen Beziigen die Chance zu einem
gliicklichen Leben bieten. In den 6ffentlichen Entschei-
dungen ist etwas beabsichtigt, worauf die Entscheidun-
gen als solche nur verweisen konnen. Das menschliche
Glick ist Kriterium im methodischen Sinn eines Flucht-
punktes: intentio indirecta, nicht directa der Gesell-

schaftspolitik.

7.3 Humanitdt als kritisches Prinzip

Wer dem Optimismus Benthams folgt und in der wtili-
taristischen Ethik ein Rechenverfahren zur Bestimmung
des menschlichen Gliicks: ein erfahrungswissenschaft-

191

https://dol.org/10.5771/9783495083682-184 - am 17.01.2026, 12:43:03.



https://doi.org/10.5771/9783495993682-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lich orientiertes rationales Regelsystem fiir sittlich rich-
tige politische Entscheidungsfindung sucht, wird ent-
tduscht. Wenn man deshalb Benthams Anspruch und die
eigene Erwartung korrigiert und der utilitaristischen
Maxime die Aufgabe eines regulativen und zudem nur
indirekt intendierbaren Fluchtpunktes fiir humane Po-
litik zuerkennt, bleibt auch diese Qualifikation noch zu
priifen. Um zu beurteilen, ob die utilitaristische Maxime
in der vorgeschlagenen kritischen Neuinterpretation das
richtige, von dogmatischen und ideologischen Vorurtei-
len freie Kriterium sittlich-politischer Praxis abgibt,
konnte man von einem allgemeineren selbstevidenten
oder in einem anderen Argumentationszusammenhang
legitimierten Prinzip ausgehen®. Im Zusammenhang der
hier unternommenen kritischen Analyse reicht es indes-
sen, einige Probleme politischer Entscheidungen zu be-
nennen und bei ihnen zu untersuchen, ob die Anwen-
dung der utilitaristischen Maxime zu offensichtlich sitt-
lich richtigen Losungen fiihrt oder zu solchen, deren
Richtigkeit zumindestens kontrovers ist.

Im okonomischen Bereich fordert der Utilitarismus
maximalen gesellschaftlichen Wohlstand. Fiir die Ver-
teilung des Wohlstandes auf die einzelnen Gruppen
und Individuen gesteht er den Kriterien der Gerechtig-
keit und Gleichheit keinen Wert an sich zu. Gerechtig-
keits- und Gleichheitsforderungen sind nicht als solche,
sondern nur insoweit verpflichtend, als sie den Gesamt-
nutzen der Gesellschaft steigern. So ist eine gleichma-
Rige Verteilung nur dann einer ungleichmifligen vorzu-
ziehen, wenn sie etwa Neid und Miflgunst herabsetzt
und auf diese Weise die totale Nutzenmenge steigert.

¢ Ansitze dazu finden sich bei Singer, Generalization in Ethics,
New York 1961 (dt. Frankfurt a. M. 1975), Lyons (1965) und
Hoerster (1971).

192

https://dol.org/10.5771/9783495083682-184 - am 17.01.2026, 12:43:03.



https://doi.org/10.5771/9783495993682-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ob damit die Problemfelder von gerechtem Lohn, ge-
rechter Steuergesetzgebung und einer geeigneten Ver-
teilung des Sozialprodukts auf die Bereiche privaten
Konsums und o6ffentlicher Einrichtungen wirklich rich-
tig gelost werden, ist in vielen Fillen sittlich-politisch
kontrovers. Und in anderen Fillen entscheidet man sich
schon deutlich gegen die utilitaristischen Losungen. So
hilt man es im allgemeinen fiir richtig, zumindest denen
Formen von Vergiinstigungen zuzubilligen, die aufler-
gewohnlich schwere, gefihrliche oder unangenehme Ar-
beit leisten, Kompensationen also, die sich auch nach
den extremen Arbeitsbedingungen und nicht bloff nach
dem kollektiven Gesamtnutzen richten. Vor allem hilt
man eine Sklaven- oder eine Feudalgesellschaft und auch
einen Polizei- oder Militirstaat fiir sittlich falsch, auch
wenn sie so geschickt organisiert werden, dafl sie zwar
extreme Ungleichheit, gleichwohl einen maximalen Ge-
samtnutzen hervorbringen.

Indem Bentham das Gemeinwohl als Summe indivi-
dueller Gliickswerte versteht und das grofite Mafl an
Gemeinwohl, den maximalen Gesamtnutzen, zum Kri-
terium sittlich-politischer Praxis erklirt, ist das Ziel
»maximales Wohlergehen® kollektiv verstanden: jede
offentliche Entscheidung, die ein Schlechterstellen der
einen beabsichtigt, ist durch ein gleichzeitig gegebenes
grofleres Mafl an Wohlergehen anderer nicht blof sitt-
lich erlaubt, sondern sogar sittlich geboten. Jede Form
von Gratifikationsverlust und Gratifikationsverweige-
rung wird durch entsprechend hoheren Gewinn anderer
legitimiert. Der einzelne zdhlt nicht als solcher: als fiir
sich selbst sittlich-politisch unverletzliche Person, die
ein Recht auf ihr eigenes Wohlergehen hat. Sie ist Bau-
stein und Element eines Kollektivs.

Der Utilitarismus impliziert eine Art Kollektiv-Egois-

193

https://dol.org/10.5771/9783495083682-184 - am 17.01.2026, 12:43:03.



https://doi.org/10.5771/9783495993682-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mus, der die Tendenz enthilt, einzelne oder Gruppen
zu Mitteln der Gesamtheit zu degradieren. Demgegen-
tiber hilt man im allgemeinen bestimmte Grund- und
Menschenrechte fiir kompromifilos giiltig. Die Inter-
essen von Minderheiten sind auch gegen ein Mehr an
kollektivem Nutzen in Schutz zu nehmen; der Mehrheit
ist eine entsprechende Einschrinkung der zur Verfii-
gung stehenden Ressourcen zuzumuten. Eine sittlich
richtige Politik muff mindestens auch dem Prinzip der
Fairnef} gentigen, nach dem es nicht erlaubt ist, daff die
einen mehr die Vorziige (einer Politik oder eines Ge-
sellschaftssystems) genieflen, wihrend die anderen mehr
die Lasten tragen.

Ohne Zweifel kann man einwenden, daf} dort, wo ein
Existenzminimum gesichert ist, das Interesse an person-
licher Freiheit das an Giitern, Waren und auch das an
gesellschaftlichen Positionen bei weitem iibersteigt, so
daf} die Einschrankung der personlichen Freiheitsrechte
bei wenigen nur in Extremfillen von den damit ver-
bundenen Gkonomischen oder sozialen Vorteilen der
Mehrheit aufgewogen wird. Aber auch dann, wenn die
beiden Deutungen, die utilitaristische und die Fairnefi-
Deutung, in der Regel zu denselben Resultaten kom-
men, bleibt der Unterschied im Prinzipiellen bestehen.
Die Institutionalisierung von Grund- und Menschen-
rechten ist fiir den Utilitaristen eine Frage der histo-
risch variablen Priferenzen und ihrer Verrechnung zu
einem kollektiven Gesamtnutzen. Was fiir den Utilitari-
sten noch ein empirisch-anlytisches Problem ist, ist un-
ter Anerkennung des Fairnef3-Prinzips aber eine unbe-
dingt giiltige normative Vorgabe.

Allerdings ist auch durch Fairnef-Uberlegungen eine
sittlich veranwortliche Politik noch nicht zureichend be-
stimmt. Die institutionellen Vorkehrungen fiir Alter,

194

https://dol.org/10.5771/9783495083682-184 - am 17.01.2026, 12:43:03.



https://doi.org/10.5771/9783495993682-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Krankheit und Unfille; die bildungspolitischen Ver-
suche, physisch, psychisch und sozial Benachteiligten eine
nach Zeit und Geld iiberproportionale Forderung zu-
kommen zu lassen, sind weder nur in dem Mafle richtig,
wie sie den gesellschaftlichen Gesamtnutzen steigern,
noch in dem Mafl, wie sie nicht zu Lasten bestimmter
Gruppen oder Individuen gehen.

Schon aus solchen recht vorldufigen Uberlegungen folgt
fiir den Utilitarismus, daf} es zwar richtig ist, die in so-
zial- und bildungspolitischen Mafinahmen vorgenom-
mene Verteilung knapper Ressourcen nicht nach ab-
strakten Idealen, sondern nach dem geschichtlich kon-
kreten Wohlergehen der Betroffenen auszurichten. Je-
doch ist es methodisch unangemessen: zu grob und oft
genug unter humanen Gesichtspunkten auch falsch, stets
und tiberall den gesellschaftlichen Gesamtnutzen als Kri-
terium — und sei es auch nur als indirekten Fluchtpunkt —
zugrunde zu legen. Wer trotzdem fiir den Utilitarismus
pladieren mag, wird durch solche Einwiirfe wenigstens
einsehen miissen, dafl die utilitaristische Maxime nicht
der letzte, jeder verniinftigen Diskussion entzogene
Richtpunkt politischer Sittlichkeit ist. Sie nimmt Partei
fiir eine inhaltlich bestimmte, zudem kontroverse Vor-
stellung von sittlich richtiger Politik. Entgegen ihrem
Selbstverstindnis enthilt die ethische Komponente der
utilitaristischen Sozialpragmatik ein normatives, nicht
weiter legitimiertes Vor-Urteil, das — auf der vor-wis-
senschaftlichen Ebene diskutiert und politisch durchge-
setzt — zu inhumanen Entscheidungen fithren kann.

Der Fluchtpunkt offentlich relevanter Entscheidungen
ist durch die utilitaristische Maxime nur in erster Anni-
herung richtig bezeichnet. Ein Ziel wie Humanitit ist
bei weitem angemessener, jedoch nicht deshalb, weil es
ein besser operationalisierbares Kriterium darstellt. Hu-

195

https://dol.org/10.5771/9783495083682-184 - am 17.01.2026, 12:43:03. @



https://doi.org/10.5771/9783495993682-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

manitit ist selbst nur ein regulatives, kein operationales
Ziel. Es ist gegeniiber dem Ziel ,, Wohlergehen aller Be-
troffenen® sogar unbestimmter. Die inhaltliche und ope-
rationale Unbestimmtheit ist aber die hier sachgerechte
Genauigkeit?’. Denn Humanitat ist kein inhaltliches, son-
dern ein formales Ziel. Es meint eine bestimmte Quali-
tat der Lebensverhiltnisse und des Lebensvollzugs: das
Zusichselbstkommen oder die Selbstverwirklichung der
Menschheit als Qualitit eines letztlich sinnvollen und ge-
lungenen Lebens. Diese Qualitdt ist weder fiir einen
Ausschnitt des Lebens noch — im Rahmen der sich wan-
delnden soziokulturellen und individuellen Umstinde
der Selbstverwirklichung — fiir bestimmte Umstinde zu
reservieren. Deshalb sind die Versuche, Humanitit auf
bestimmte inhaltliche Ziele und Werte festzulegen, als
einseitig oder dogmatisch zu verdichtigen. Mit dem Leit-
ziel Humanitidt liflt man gegeniiber der utilitaristischen
Maxime noch Korrektiv-Prinzipien (etwa das Fairnef3-
Prinzip) zu, ohne einmal und fiir immer ausbuchstabie-
ren zu wollen, worin tatsichlich eine humane Entschei-
dung besteht. Methodisch gesehen, ist Humanitit eine
negative und kritische Kategorie®. Sie ist auf Inhumani-
tat: auf Leid, Not, Unfreiheit und Ungerechtigkeit als
deren Negation und Destruktion bezogen. Wie auch
immer man Humanitit im einzelnen konkret ver-
stehen mufl: in der Stadtpolitik als Revitalisierung ver-
odeter Altstidte, in der Bildungspolitik als Chancenge-
rechtigkeit und Forderung — der Begriff enthilt eine ne-
gative Dynamik: die Aufforderung, die sich immer wie-

" Zu dem im neuzeitlichen Wissenschaftsverstindnis verdringten
Begriff einer sachgerechten ,, Unbestimmtheit“: Aristoteles, Nikom.
Ethik I'1, 1094b 11-22 und Verf. (1971) c. I 1, 5.

8 Vgl. H. M. Baumgartner, H. Krings, C. Wild, Philosophie, in:
Krings (1973/74) 11 1071-87 (1073 .).

196

https://dol.org/10.5771/9783495083682-184 - am 17.01.2026, 12:43:03.



https://doi.org/10.5771/9783495993682-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der neu bildenden Hindernisse und Barrieren fiir lebens-
werte Gesellschaftsverhiltnisse zu beseitigen und ein Zu-
sichselbstkommen der Menschen zu ermdglichen. Zu-
gleich ist der Ausdruck gegen objektivierende Vorstel-
lungen und noch mehr gegen Absolutheitsanspriiche kri-
tisch. Worin das Zusichselbstkommen menschlicher Ge-
sellschaft besteht, kann und soll nicht ahistorisch und au-
Berhalb von Kommunikations- und Anerkennungspro-
zessen entschieden werden.

197

https://dol.org/10.5771/9783495083682-184 - am 17.01.2026, 12:43:03.



https://doi.org/10.5771/9783495993682-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ihttps://dol.org/10.5771/6783405093682-184 - am 17.01.2026, 12:43:03. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I TTEE


https://doi.org/10.5771/9783495993682-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	7.1  Das Glück als regulatives Ziel
	7.2  Glück in intentione indirecta
	7.3  Humanität als kritisches Prinzip

