
Zwischen Verrohung und Sensibilisierung

Chancen einer Emotionalisierung des Politischen

bei Richard Rorty und Zygmunt Bauman

Lucas von Ramin

In der Beurteilung der Emotionalisierung des Politischen sind zwei gegensätzliche

Bewertungsstrategien zu erkennen. Während in einer breiten, öffentlichen Rezep-

tion, unter Begriffen wie dem Postfaktischen und Populismus, vor einer Emotio-

nalisierung des Politischen gewarnt wird, wird in der akademischen Debatte seit

Beginn des 21. Jahrhunderts ein »emotive« oder auch »affective turn«1 diagnos-

tiziert. In Folge der Kritik am Paradigma des »liberalen Rationalismus«, galt es

Emotionen dezidiert in die Analysen des Politischen mit einzubeziehen und als

wertvolles soziales Bindemittel zu verstehen. Besonders vonseiten der Demokra-

tietheorie, wie beispielsweise in den Arbeiten Chantal Mouffes, wurde gegen die

rationale Verengung von Politik, auf die mobilisierende Kraft von Emotionen für

ein demokratisches Aufbegehren hingewiesen.2

Die offensichtliche Spannung zwischen der kritischen Bewertung der gegen-

wärtigen Entwicklungen und dem theoretischen Optimismus einer Reaktivierung

von Emotionen zwingt dazu, beide in ein Verhältnis zu setzen. Die leitende An-

nahme ist, dass es weder hilfreich ist, eine dualistische Bewertung von Emotio-

nen3 und Vernunft zu reproduzieren und folgend bei den beschriebenen Bewer-

tungsstrategien zu bleiben. Noch ist es ausreichend Emotionen bloß als neutrales

Vehikel unterschiedlicher politischer Einstellungen zu verstehen. ImGegenteil, ab-

seits dieser Lesarten muss die Frage bestehen, ob nicht zwischen, etwas verkürzt,

guten und schlechten Emotionen unterschieden werden kann. Eine Frage, die be-

sonders bezogen auf den aktuellen, politischen Diskurs an Bedeutung gewinnt.

Es bedarf einer Urteilskompetenz über Emotionen, um sie von ihrem subjektiven

1 Vgl. FelixHeidenreich undGary S. Schaal (Hg.): Politische Theorie und Emotionen, Baden-Baden:

Nomos 2012; Patricia T. Clough, Jean O’Malley Halley und Michael Hardt (Hg.): The affective

turn. Theorizing the social, Durham: Duke Univ. Press 2007.

2 Vgl. Chantal Mouffe: Über das Politische. Wider die kosmopolitische Illusion, Bonn: Bundeszen-

trale für politische Bildung 2010, S. 32.

3 Der vorliegende Text verwendet die Begriffe Emotion und Gefühl synonym.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-016 - am 14.02.2026, 16:02:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


236 Lucas von Ramin

Wahrheitsanspruch zu befreien und damit der politischen Bewertung und Ausein-

andersetzung zu öffnen.

Zur Darstellung dieser Kompetenz gehe ich wie folgt vor: In einem ersten Teil

(1) wird auf die Kritik einer Emotionalisierung des Politischen Bezug genommen,

um mit dieser auf die binäre Codierung von Liberalismus und Republikanismus

hinzuweisen, die den Dualismus von Vernunft und Emotionen nur wiederholt. Im

zweiten Teil (2) wird mit der Mitleidsethik Richard Rortys und dem emotional auf-

geladenen Verantwortungsbegriff Zygmunt Baumans die Kritik am Rationalismus

wieder aufgegriffen. Gezeigt wird drittens (3), dass die Autoren den auch naturwis-

senschaftlich überholten Dualismus von Vernunft und Gefühl philosophisch über-

winden und ein Emotionskonzept außerhalb dessen entwickeln. Ihr Eintreten für

Emotionen basiert auf einem Prozess, welcher selbst als reflexiv bezeichnet wer-

den kann. Den Abschluss (4) bildet die Darstellung der durch diese Überwindung

möglichen Differenzierung von Emotionen und deren Implikationen für den Raum

des Politischen.

1. Dualismus im Emotionsdiskurs

Bücher imThemenbereich Emotion und Politik der letzten Jahre haben nicht selten

Wörter wie Zorn, Wut oder Angst im Titel. Für die heutige Zeit gilt, was Peter Slo-

terdijk in Zorn und Zeit4 eineWiederkehr des Zorns zu Beginn des 21. Jahrhunderts

oder Uffa Jensen Zornpolitik5 nannten. Diskussionen um Wutbürger, Hatespeech

oder Empörungskultur machen auf eine affektive Überreaktion aufmerksam, wel-

che dementsprechend auch das negative Urteil über Emotionen prägt.

Ein Beispiel dafür ist der in Feuilletons beliebte Begriff des Postfaktischen.Wie

der Begriff bereits verdeutlicht, wird eine Abwertung von Fakten zugunsten von

subjektiven Erlebnissen beschrieben, die als neue gesicherte Erkenntnisquelle gel-

ten. Wenn ich wütend bin, bin ich wütend; wenn ich Angst habe, habe ich Angst;

und wenn ich Ungerechtigkeit empfinde, empfinde ich Ungerechtigkeit. Dagegen

sind wissenschaftliche Erkenntnisse meist nicht primär, sondern nur sekundär er-

fahrbar; entweder durch Fleiß der Forschung, das Nachvollziehen komplexer Zu-

sammenhänge oder dem Vertrauen in fremde wissenschaftliche Expertise.

Es wundert deshalb nicht, dass beispielsweise Donald Trump mehrfach als

militanter Vertreter von Subjektivität analysiert wurde. Beispielsweise charakteri-

siert Harry Frankfurt, analog zu seinem Werk »On Bullshit«6, Trump als »bullshit

artist«, welcher seine Empfindungen zur alleinigen Orientierungsfunktion und

4 Peter Sloterdijk:ZornundZeit.Politisch-psychologischerVersuch, Frankfurt a.M.: Suhrkamp2016.

5 Uffa Jensen: Zornpolitik, Berlin: Suhrkamp 2017.

6 Harry G. Frankfurt: On bullshit, Princeton, NJ: Princeton Univ. Press 2005.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-016 - am 14.02.2026, 16:02:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Zwischen Verrohung und Sensibilisierung 237

zum alleinigen Urteilsmaßstab gemacht hat, aufgrund des Autoritätsverlustes

allgemein anerkannter Wahrheitsansprüche, beispielsweise der Wissenschaften.

Analog zeigen gegenwärtige Studien zu PEGIDA, dass subjektive Gefühle über

Überfremdung und Zurückdrängung der eigenen Identität sich statistisch nicht

im selben Maß untermauern ließen.7 Postfaktische Politik beschreibt zunächst

eine Subjektivierung und damit ein Abgleiten in Willkürlichkeit innerhalb des

politischen Diskurses.

Der Fokus auf Figuren wie Trump oder auf Aussagen einzelner Populisten ver-

kennt jedoch das Problem. Es geht nicht nur um einen Rückzug in das Private

und Subjektive des einzelnen Individuums, sondern um intersubjektive Überzeu-

gungskraft. Eindrücklich konnte dies zuletzt in Julia Ebners Buch Radikalisierungs-

maschienen8 nachvollzogen werden. Sie schildert beispielsweise, wieMartin Sellner,

Vordenker der Identitären, »strategische Polarisierung« und »kontrollierte Provo-

kation«9 zu den Kernkonzepten seiner Bewegung erhob. Dabei dienen soziologi-

sche und psychologische Erkenntnisse als Grundlage von Online-Kampagnen, in

denen durch gezielte Provokation Aufmerksamkeit erzeugt und somit der Diskurs

verschoben wird. Jene politische Wirkkraft von Emotionen, insbesondere im Kon-

text der Rhetorik, wird seit der Antike diskutiert und damit wird schon seit Beginn

der abendländischen Philosophiegeschichte auf die kollektiven Folgen des Subjek-

tivierungsprozesses verwiesen.10

AndenDiskurs umdas Postfaktische schließt sich deshalb dermomentan über-

all rezipierte Diskurs um Populismus an. Populismus gilt als politische Form der

Machterringung durch erlebbar gemachte Gegnerschaft. Zwar wird, wie beispiels-

weise bei Jan-Werner Müller, betont, dass Populismus nicht als reine Gefühlssa-

che, sondern als eine bestimmte Politikvorstellung verstanden werden muss.11 Po-

pulismus basiert immer auf einer antielitären Haltung zwischen Volk und Elite.

Jene Haltung wird aber maßgeblich durch Appellation an Emotionen wie Wut und

Furcht geschaffen. Die These einer Radikalisierung und Verrohung des Diskurses

beschreibt folgend die Zunahme von radikaler Rhetorik und Bildersprache, vor al-

lem in den Echokammern und der Anonymität des Internets.12 Jene aufwiegeln-

7 Vgl. Hans Vorländer, Maik Herold und Steven Schäller: PEGIDA. Entwicklung, Zusammenset-

zung und Deutung einer Empörungsbewegung, Wiesbaden: Springer VS 2016.

8 Julia Ebner und Kirsten Riesselmann: Radikalisierungsmaschinen. Wie Extremisten die neuen

Technologien nutzen und uns manipulieren, Berlin, Suhrkamp 2019.

9 Ebd. S. 56.

10 Vgl. Martin Harbsmeier und SebastianMöckel (Hg.): Pathos, Affekt, Emotion. Transformationen

der Antike, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2009.

11 Jan-Werner Müller:Was ist Populismus? Ein Essay, Berlin: Suhrkamp 2017, S. 129.

12 Die Darstellung des Unterschiedes zwischen individuellen und kollektiven Folgen von Post-

faktizität findet sich bereits in Lucas von Ramin: Zur Rationalität der Gefühle in Zeiten des

Populismus, in: diskurs voraussichtlich 2020.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-016 - am 14.02.2026, 16:02:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


238 Lucas von Ramin

de Stimmung wird sogar mit der Rückkehr einer totalitären politischen Kultur in

Verbindung gebracht, welche sich, wie Studien des Max-Planck-Instituts für Bil-

dungsforschung zeigen, durch eine starke Fokussierung auf Strategien emotiona-

ler Bindung, soll heißen durch bewusste Mobilisierung von Emotionen wie Wut

und Hass, auszeichnet.13

Mit dem Verweis auf Postfaktizität und Populismus gilt, was Felix Heidenreich

und Gary S. Schaal in ihren Studien über das Verhältnis von Emotionen und Politik

feststellten: Gefühle erscheinen als »irrational und hysterisch. […] Wo die Sachlich-

keit von Entscheidungen, die Rationalität von Strategien, die mit Statistiken be-

legte Objektivität von Einschätzungen gefordert werden, scheinen Emotionen nur

zu stören.«14

Es ist leicht nachzuvollziehen, auf welchemEmotionsverständnis diese Vorstel-

lungen aufbauen. Angenommen wird der alte Dualismus von Vernunft und Emo-

tionen, bei dem die eine Seite als kontrollierte und die andere Seite als das will-

kürliche Moment begriffen wird, dem Einhalt geboten werden muss. Nach Martin

Hartmann lassen sich in der Ideengeschichte diesbezüglich drei Abwertungsstrate-

gien gegenüber Emotionen identifizieren. Diemethodische Abwertung, besonders im

Kontext des Behaviorismus, begründete sich durch die Annahme, dass Emotionen

als rein subjektive Phänomene nicht wissenschaftlich untersucht werden können.

Ähnliches gilt für die epistemische Abwertung, bei der bezweifelt wird, dass Emotio-

nen begründet oder unbegründet sein können. Aus beiden Perspektiven wird die

These gestärkt, dass ein Zugriff und eine Beurteilung von Emotionen nichtmöglich

sind und damit das Bild ihrer Unabhängigkeit von bewussten Steuerungsprozessen

prägt. Die dritte, ethische Abwertung, macht sich die Unabhängigkeit zu eigen, um

den vernünftigen rationalen Seelenteil als vorrangig hervorzuheben. Als »Krank-

heiten der Seele«15 muss ihr motivationaler Einfluss auf menschliches Verhalten

möglichst gering bleiben. Heute noch wird im Kontext von Angst vom »blinden

Affekt« oder von »Kopflosigkeit« gesprochen undmit einemVerlust über die Steue-

rungsfähigkeit des persönlichen Verhaltens gleichgesetzt. Der Begriff des Affekts,

zudem seit der Antike auch Lust, Leid und Begierde gehören, spezifiziert diese

Lesart.

Wird dieses Verständnis auf die Politik zurückbezogen, lassen sich, so Hei-

denreich und Schaal weiter, zwei paradigmatische Ansätze unterscheiden: der Li-

beralismus und der Republikanismus bzw. Kommunitarismus.16 Emotionen, so die

13 Vgl. Ute Frevert: Die Politik der Demütigung. Schauplätze von Macht und Ohnmacht, Frankfurt

a.M.: S. Fischer 2017.

14 Gary S. Schaal und Felix Heidenreich: »Politik der Gefühle. Zur Rolle von Emotionen in der

Demokratie«, in: APUZ 32-33 (2013), S. 3.

15 Martin Hartmann: Gefühle.Wie die Wissenschaften sie erklären, Frankfurt a.M.: Campus 2010.

16 Vgl. Schaal und Heidenreich: »Politik der Gefühle«, S. 4-6.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-016 - am 14.02.2026, 16:02:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Zwischen Verrohung und Sensibilisierung 239

liberale Lesart, bedrohen aufgrund ihrer Irrationalität individuelle Freiheit und ver-

leiten zur Tyrannei der Mehrheit. Das Ideal ist deshalb ein Standpunkt der (emo-

tionalen) Neutralität, indem diese kontrolliert oder ins Private verbannt wird. Iro-

nischerweise war es in Deutschland besonders Angela Merkel, die lange als Sym-

bolfigur für eine solche distanzierte Neutralität stand, die seit 2015 jedoch zur po-

larisierenden Figur geworden ist. Dagegen wird in der republikanischen Tradition

von einer notwendigen Aufnahme und aktiven Förderung von Emotionen ausge-

gangen. Mit Verweis auf antike Vorbilder, wird, so Schaal und Heidenreich, auf

die »Notwendigkeit politischer Tugenden, patriotischer Gefühle und einer Opfer-

bereitschaft der Bürgerinnen und Bürger«17 gesetzt. Die aktuelle Rezeption sieht,

wie im Fall Mouffes, das zivilgesellschaftliche Politisierungspotential von Emotio-

nen. In Über das Politische argumentiert sie, dass gesellschaftliche Konflikte einer

»demokratischen Mobilisierung von Affekten«18 bedürfen. Kollektive Identifikati-

on wird durch gemeinsame Ablehnungsgefühle gegründet. Gibt es für jene Gefühle

kein Ventil, radikalisieren sie sich zu Hass und Gegnerschaft, weshalb Mouffe es

für notwendig hält diesen Gefühlen einen legitimen Ort zu geben: »Politik hat im-

mer eine Dimension leidenschaftlicher Parteilichkeit, und damit Menschen sich

für Politik interessieren, müssen sie die Möglichkeit haben, zwischen Parteien zu

wählen, die echt Alternativen bieten.«19 Besonders der radikaldemokratische Dis-

kurs übernimmt die republikanische Sicht, um mit der Mobilisierung kollektiver

Leidenschaften den entpolitisierten und durchrationalisierten Politikbetrieb zu be-

leben. Oliver Marchart warnt deshalb vor einem liberalen Antipopulismus als einer

erneuten hegemonialen Einschränkung des politischen Raumes, als ein Zeichen

von Antipolitik.20

Die Aporien beider Paradigmen sind offensichtlich. Auf der einen Seite ist we-

der die Annahme plausibel, dass wir es im Raum des Politischen mit emotionsfrei-

en Positionen zu tun haben, noch ist es richtig, das Politische auf Emotionsfreiheit

einzuschränken. Auf der anderen Seite ist auch das republikanische Modell nicht

von Kritik frei. Ein zu viel an Identifikation und emotionaler Rhetorik mündet

schnell in Ausgrenzung und polarisierenden Fronten oder Hass. Die Politisierung

der letzten Jahre führte auch zu einem Zusammenbruch gesellschaftlichen Zusam-

menhaltes, öffentlicher Deliberation bei gleichzeitigem Aufwind gesteigerter Ge-

waltbereitschaft. Eine Situation, die Ausgangsfolie der negativen Beurteilung von

Phänomenen des Postfaktischen und des Populismus ist. Das Problem scheint vor

17 Ebd. S. 6.

18 Mouffe: Über das Politische, S. 40.

19 Ebd.

20 Vgl. Oliver Marchart: »Liberaler Antipopulismus. Ein Ausdruck von Postpolitik«, in: APUZ 67

(2017), S. 11-16.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-016 - am 14.02.2026, 16:02:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


240 Lucas von Ramin

allem fehlende Differenzierung innerhalb des Emotionskonzeptes zu sein, bei der

nur die Entscheidung zwischen Emotionen als schlecht oder gut übrigbleibt.

2. R. Rortys und Z. Baumans Rationalismuskritik

Es ist deshalb ratsam, sich anderen Modellen zuzuwenden, die Emotionen eine

positive Rolle zuschreiben, die sich aber nicht in der genannten Aporie der Verkür-

zung und Radikalisierung verlieren. Abseits der republikanischen und radikalde-

mokratischen Tradition, lassen sich solche Ansätze im Diskurs der Postmoderne,

und dort beispielhaft bei Rorty und Bauman finden, deren Kritik und Lösungsvor-

schläge im Folgenden kurz vorgestellt werden.21

Auf den ersten Blick erscheinen die Analysen Rorty und Baumans wie eine Um-

kehrung des liberalen Modells. Auch sie sprechen in vernunftkritischer Tradition, von

einer Re-Etablierung emotionaler Urteilskriterien im Raum des Politischen. Jedoch

im Gegensatz zur prominenten, radikaldemokratischen Lesart geht es ihnen nicht

nur um die Frage der Politisierung, für die es Emotionen als aktivierendes Mo-

ment bedarf, sondern um eine moralische Verbesserung des gesellschaftlichen Zusam-

menlebens. Ausgangspunkt der Umkehrung ist die in der Tradition der »Dialektik

der Aufklärung« formulierte Kritik an einem verkürzten Vernunftbegriff und des-

sen praktischen Folgen.

Rorty konzentriert sich auf die in der abendländischen Philosophie vorhande-

ne Dominanz erkenntnistheoretischer Fragen. Sein erstes großes Werk Spiegel der

Natur widmet sich einer grundlegenden Kritik philosophischen Selbstverständnis-

ses. Nach seiner Ansicht muss Philosophie ihren Status als »erste Philosophie«22,

als Wissenschaft über die »Fundamente der Erkenntnis«23 aufgeben. Ausführlich

beschreibt er, wie mit der Wende zur Neuzeit, allen voran den Schriften R. Des-

cartes, das Mentale, das eigene Bewusstsein zur letzten Quelle sicherer Erkennt-

nis erhoben wurde. Folgend waren es für ihn Locke und Kant, welche Philosophie

als ein »Tribunal der reinen Vernunft« beschrieben, welches über alle »kulturellen

Ansprüche zu Gericht sitzt.«24 Wird der menschliche Geist als Spiegel der Natur

aufgefasst, wird dessen theoretische und vernünftige Fähigkeit als Wiedergabe-

apparat von Wirklichkeit und Wahrheit konzipiert. Mit der Übernahme der von

21 Die Analyse in diesem Kapitel beinhaltet in veränderter Form einen Teil meiner Promotion.

Von Ramin, Lucas: Politik der Ungewissheit. Grenzen postmoderner Sozialphilosophie bei R. Rorty,

Z. Bauman und O.Marchart, noch nicht veröffentlichte Dissertation voraussichtlich 2021.

22 Mit der seit Aristoteles bekannten Bezeichnung »erste Philosophie«, wurde für die Philoso-

phie der Anspruch erhoben, eine vorrangige Wissenschaft vor allen anderen zu sein.

23 Richard Rorty:Der Spiegel der Natur. Eine Kritik der Philosophie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2012,

S. 13.

24 Ebd. S. 14.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-016 - am 14.02.2026, 16:02:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Zwischen Verrohung und Sensibilisierung 241

Lyotard geprägten Metapher eines »Ende der großen Erzählungen«25 zweifelt Ror-

ty die Plausibilität einer solchen Position an. Robert Brandom behauptet deshalb

ganz richtig, dass sich die Dekonstruktion dieser Erzählung wie eine »ballistische

Flugbahn«26 durch Rorty gesamtes Lebenswerk zieht. Für den hiesigen Anspruch

ist es ausreichend, zwei zentrale Momente seiner Argumentation herauszustellen:

Zunächst kann auf die epistemischen Kritiken verwiesen werden, die in den spä-

teren Arbeiten maßgeblich gegen normative Kritiken ausgetauscht werden. Dieser

Austausch eröffnet zugleich ein Verständnis für Rortys philosophische Entwick-

lung und seine Degradierung von Philosophie zur Literaturwissenschaft.27

Beginnend mit der epistemischen Kritik ist Rortys Darstellung darauf fokus-

siert zu zeigen, wie es überhaupt und beginnend in der Antike zu jener großen Er-

zählung der Erkenntnis kam. Seine Gegenerzählung verdeutlicht, dass die schein-

barenWahrheitsansprüche Produkt menschlicher Geistesgeschichte sind. Das his-

torische Argument erweitert Rorty folgend um Annahmen der Sprachphilosophie,

denn »wennman die Denkweise verändert, nicht mehr vom »Gegebenen« oder von

»Anschauungen« spricht, sondern von Sätzen und deren Bedeutung, den Proposi-

tionen, wennman sich einen wichtigen Schritt der sprachanalytischen Philosophie

zu eigen macht, dann löst sich die so genannte Erkenntnistheorie auf.«28 Mit der

Verwechslung von Kausalität mit Rechtfertigung ist Rorty der Meinung, erklären

zu können, dass nur Philosophen auf die Idee kommen können, die Geltung einer

Aussage über deren Status in einem Erkenntnissystem zu klären. Er spricht sich

dagegen für eine pragmatische Erkenntnistheorie aus, in der Geltung allein aus den

Rechtfertigungsbedingungen gegenüber der Umwelt und nicht einem privilegier-

ten Zugang des Verstandes zu erringen ist. Indem er Descartes und Kant mit den

Arbeiten von Dewey, Wittgenstein, Heidegger und Freud konfrontiert, verweist

er immer wieder auf die Kontextualität und Intersubjektivität unserer Wissens-

bestände und Erkenntnisformen. Im Ergebnis ist seine Erkenntniskritik grund-

25 Jean-François Lyotard und Otto Pfersmann: Das postmoderneWissen. Ein Bericht: Wien, Passa-

gen 2019.

26 Robert Brandom: »Ein Gedankenbogen. Von Rorty eliminativen Materialismus zu seinem

Pragmatismus«, in: Alexander Gröschner, Mike Sandbothe und Richard Rorty (Hg.): Pragma-

tismus als Kulturpolitik. Beiträge zumWerk Richard Rortys, Berlin: Suhrkamp 2011, hier S. 15.

27 ImKontext der analytischenPhilosophie zumProfessor in Princeton ernannt,wurde er ab sei-

nem großenWerk Spiegel der Natur und in einigen früheren Aufsätzen, die bereits Konzepte

wie Wahrheit und objektive Realität verabschiedeten, immer mehr zum akademischen Au-

ßenseiter. Dies hatte zur Folge, dass Rorty, ob selbst gewollt oder nicht, auf einer Professur für

vergleichende Literaturwissenschaft in Stanford ausweichenmusste. Er selbst sagte darüber:

»Der Titel interessiertmich nicht. Ich schlug vor, Übergangsprofessor für trendige Studien ge-

nannt zu werden, aber niemandmochte diese Idee.« Walter Reese-Schäfer: Richard Rorty zur

Einführung, Hamburg: Junius 2013, S. 79.

28 Ebd. S. 45.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-016 - am 14.02.2026, 16:02:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


242 Lucas von Ramin

sätzlich und richtet sich sowohl gegen die Transzendentalphilosophie als auch den

Positivismus, also jegliche Form universeller Wahrheits- und Geltungsansprüche.

Wahrheit ist für Rorty nichts anderes als das, woran wir glauben, dass es für un-

sere Gesellschaft gut ist. Wahrheit ist immer »hörerrelativ«, »zweckrelativ« und

»situationsrelativ.«29

In seinem zweiten Hauptwerk Kontingenz, Ironie und Solidarität entwickelt Rorty

folgend die praktischen und normativen Konsequenzen aus dieser Analyse. Wenn

es keine übergeordneten Geltungsansprüche gibt, kann auch niemand absolute

Geltung vor anderen beanspruchen. Dadurch wird offensichtlich, dass Wissen,

Identitätszuschreibungen sowie scheinbar objektiv begründete Regeln nicht mehr

als Ausschluss- und Herrschaftsmöglichkeiten sind. Die zu Beginn erwähnte Flugbahn

läuft folgend darauf hinaus, dass die Idee objektiver Erkenntnis nicht zum mora-

lischen Fortschritt geführt hat. Im Gegenteil, objektive Erkenntnis und Wahrheit

sind für ihn nichts anderes als ein »bewegliches Heer von Metaphern«30, das un-

serem Sprachgebrauch aber nicht der Wirklichkeit entspringt. Selbst der Versuch,

Menschsein universal zu definieren, hat Gräueltaten nicht verhindern können, son-

dern vielmehr legitimiert. Oder wie er in dem Motto gebenden Aufsatz Solidarität

oderObjektivität formuliert: »Soweitman nachObjektivität strebt, entferntman sich

von den wirklichen Personen der eigenen Umgebung; […] dadurch, daß man sich

an etwas bindet, was sich ohne Bezugnahme auf spezifische Menschen beschrei-

ben läßt.«31 Rorty spricht deshalb von einer Entgötterungsbewegung die uns die

fehlende Notwendigkeit aller Bedeutungszuschreibungen vor Augen führt.32 Kon-

tingenz, als Terminus jenes Zustandes, avanciert folgend zum Kernbegriff seiner

Philosophie, der auch von der Hoffnung getragen ist, mit einer alternativen Sicht-

weise auf die Welt, auch einen anderen, konkret toleranteren Umgang zu fördern.

Der letzte Teil von Kontingenz, Ironie und Solidarität versucht deshalb zu beschreiben,

was es heißen kann, eines Tages nicht mehr zu verstehen, was Erkenntnistheorie

und Fundamentalismus meinen, und sich ganz der Kontingenz gemeinschaftli-

cher Praxis hinzugeben. Ziel ist es, nach der Einsicht in die pragmatisch formulier-

te Dysfunktionalität der »metaphysisch-erkenntnistheoretischen Art der Festigung

unserer Gewohnheiten«, unser »Gemeinschaftsgefühl als lediglich durch gemein-

same Hoffnungen und das durch solche Gemeinsamkeit hervorgerufene Vertrau-

en fundiert [zu] betrachten.«33 Solidarität, so wie es der Titel vermuten lässt, wird

dann Mittelpunkt einer neuen auf Mitleid und Einfühlungsvermögen basierenden

29 Richard Rorty:Wahrheit und Fortschritt, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2012, S. 9.

30 Richard Rorty: Kontingenz, Ironie und Solidarität. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2012, S. 58.

31 Richard Rorty: Solidarität oder Objektivität? Drei philosophische Essays, Stuttgart: Reclam 2005,

S. 11.

32 Vgl. Rorty: Kontingenz, Ironie und Solidarität, S. 86.

33 Rorty: Solidarität oder Objektivität?, S. 31-32.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-016 - am 14.02.2026, 16:02:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Zwischen Verrohung und Sensibilisierung 243

Ethik, die uns ermöglicht, auch zunächst fremde Menschen als Leidensgenossen

zu sehen und in unsere Konzeptionen von »wir« zu inkludieren. Rorty baut ins-

besondere auf die Leistung von Bildersprache und Metaphorik als potenzielle Ver-

vielfältigungsmöglichkeiten unserer Sichtweisen auf die Welt.

Im Gegensatz zu Rorty ist Baumans Ausgangspunkt wesentlich politischer. Er

geht nicht von argumentativen Schwierigkeiten innerhalb der analytischen Philo-

sophie und der Philosophie des Geistes aus, sondern der Erfahrung des Genozids

im 20. Jahrhundert. Verankert in der Tradition der Kritischen Theorie, versteht

er die Moderne als Herrschaft instrumenteller Rationalität. Wie er zu Beginn von

Moderne und Ambivalenz betont, geht es ihm darum »Fleisch um das Skelett der Dia-

lektik der Aufklärung zu hüllen.«34 Baumans Werke ähneln deshalb von Beginn der

literarischen Form. Er bedient sich weniger klarer Begriffsbildung als starker Me-

taphorik.

Aus dieser Perspektive bietet es sich deshalb an, direkt mit dem normativen

Kritikteil in BaumansWerk zu beginnen. InDialektik derOrdnung35 argumentiert er,

dass die Verbrechen, begangen durch die Nationalsozialisten nicht nur eine »sin-

guläre Eruption vormoderner (barbarischer, irrationaler) Kräfte«36 auf dem sonst

geraden Weg zum Fortschritt, sondern genuin mit ihm verbunden sind.37 Aus-

gangspunkt ist für ihn die Metapher des »Gartenbau betreibenden Staates«38 in

der Gesellschaft, als von Menschenhand umgewandelte und gesteuerte Natur be-

schrieben wird. Mit der Aufklärung und deren Säkularisierungsbewegung war es

in völlig neuem Maße möglich, die Welt zu gestalten. Neue Sozialtechnologien er-

möglichten Menschen wie Pflanzen zu hegen, zu pflegen oder eben auszusortie-

ren. Beispielhaft dafür ist insbesondere der Umgangmit den Juden in Europa, aber

auch allgemein mit der Figur des Fremden, die es galt, in einem wohlgeordneten

System zu neutralisieren. Ursprung für diese Entwicklung ist für Bauman die Do-

minanz einer neuen Denklogik, in der Ordnung und Klassifikation als zentrale

Bestandteile einer Verfügbarmachung der Welt für den Menschen dienen. Ohne es

detailliert auszuformulieren, zeigt er, wie die Idee der Selbstgesetzgebung, auch

34 Zygmunt Bauman:Moderne und Ambivalenz. Das Ende der Eindeutigkeit, Hamburg: Hamburger

Edition 2016, S. 32.

35 Zygmunt Bauman: Dialektik der Ordnung. Die Moderne und der Holocaust, Hamburg: Europ.

Verl.-Anst 1992.

36 Bauman:Moderne und Ambivalenz, S. 40.

37 Ihn hatte insbesondere die Beobachtung erschüttert, dass »die Soziologie nichts Substanzi-

elles zur Analyse des Holocaust beigetragen hatte, weil sie die Ermordung der europäischen

Juden bloß als eine Art Betriebsunfall der westlichen Fortschrittsgeschichte ansah Thomas

Etzemüller: »Ambivalente Metaphorik«. In: kritischer Rückblick auf Zygmunt Baumans »Dialek-

tik der Ordnung« (1989) 2017, https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462 (zuletzt auf-

gerufen: 16.01.2020).

38 Bauman:Moderne und Ambivalenz, S. 35.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-016 - am 14.02.2026, 16:02:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://doi.org/10.14361/9783839452783-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2017/5462


244 Lucas von Ramin

als Unterdrückung innerer Triebe, ihren Beitrag zur Idee der Steuerungsfähigkeit

leistete. In Anlehnung an Rorty hat auch hier Philosophie, mit ihrer Zielsetzung

des Aufspürens der letzten (Erkenntnis-)Gründe und strengen Allgemeinheit, ihr

Korrelat in »fundierender Politik.«39 Die Geschichte der modernen Vernunft ist für

Bauman somitHerrschaftsgeschichte sowohl als Selbstbeherrschung als auch Beherr-

schung von Anderen. Zwei zentrale Schlussfolgerung zieht Bauman anschließend

aus dieser Analyse.

Die erste Schlussfolgerung bezieht sich auf den Umgang miteinander. Nicht

nur, dass staatliche Maßnahmen in ihrem Ordnungsanspruch Gewalt ausüben

müssen, auch die moralische Urteilskompetenz der Individuen ging verloren. Er

spricht von Distanzierungsprozessen, weil die Organisation und Koordination von

Menschen nach Maßgabe der Zweckrationalität ein »Schwinden von Verantwort-

lichkeit zur Folge hat.«40 Die Orientierung an objektiven Regelsystemen und der

Wunsch nach universeller Verbindlichkeit hat in ihrer Konsequenz die Ersetzung

des eigenen Urteilens durch das Regelbefolgen zur Folge. So spitzt er polemisch zu:

»Das Ziel der Gewissheit und der absoluten Wahrheit ist ununterscheidbar vom

Geist des Kreuzzuges und dem Projekt der Herrschaft.«41 Die zweite Schlussfolge-

rung präsentiert bereits die Konsequenz dieser Analyse. Die Aporie der Moderne

ist, dass der Kampf gegen alles was sich der Zuordnung entzog, notwendig Ent-

zogenes hervorbringen musste. Bauman spricht deshalb von »Selbsterzeugung

der Ambivalenz«42. Ambivalenz steht für ihn, wie für Rorty Kontingenz, für die

Feststellung der Möglichkeit, »einen Gegenstand oder ein Ergebnis mehr als nur

einer Kategorie zuzuordnen.«43 Folgend ist die Postmoderne als Bedeutungsver-

schiebung der Moderne anzusehen.44 Bauman spricht davon, dass Fremdheit zur

neuen Universalie geworden ist und nun die Chance besteht, fremd zu sein und

Fremden zu begegnen nicht mehr als Gefahr, sondern als Bestandteil alltäglicher

Lebenspraxis zu sehen. Besonders ab Moderne und Ambivalenz wird ein positives

Bild der Veränderung gezeichnet, welches zum einen gesteigerte Autonomie

(in Abgrenzung zur gärtnernden Tätigkeit), zum anderen gesteigerte Toleranz

vermitteln soll. Folgend ist auch bei Bauman Fremdheit als Eigenwert anzusehen

und sich für diesen einzusetzen. In Postmoderne Ethik entwickelt er einen auf E.

39 Ebd. S. 50.

40 Ebd. S. 88.

41 Ebd. S. 283.

42 Ebd. S. 125.

43 Ebd. S. 11.

44 Dem Glauben an Wahrheit steht Kontextualismus und Relativismus gegenüber, die Hoff-

nung einer universalen Ethik löst sich auf in Indifferenz von gut und böse, die Gesellschaft

und ihre Individuen driften von Homogenität zu Diversität und Multikulturalismus, Politik

wandelt sich von Hierarchie und Steuerungsmechanismen zu Netzwerkstrukturen und De-

regulierung, feste Identitäten werden zur Suche nach Identität.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-016 - am 14.02.2026, 16:02:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Zwischen Verrohung und Sensibilisierung 245

Lévinas aufbauenden, emotional aufgeladenen Verantwortungsbegriff, der den

anderen vor allen rationalen Begründungen als anderen anerkennt. Ziel ist es,

außerhalb rationaler Kriterien eine Verbindung zu den mir Fremden zu stärken

und mich potenziell für diesen zu öffnen.45

Damit werden der hier gewählte Zugang und die Parallelität zu Rorty deutlich.

Obwohl letzterer eine Kritik an der analytischen Philosophie und deren praktischen

Konsequenzen formuliert, Bauman dagegen die Erfahrungen des Holocaust zum

Ausgangspunkt nimmt, üben beide Rationalität- und Vernunftkritik. Beide Au-

toren wenden sich gegen ein auf Berechenbarkeit zielendes Denken, das, so Birgit

Sandkaulen, durch »Abstraktion, Formalisierung und systematische Vereinheitli-

chung gekennzeichnet ist.«46 Der Kritik folgend, entsteht schnell der Eindruck, die

von Rorty und Bauman vorgeschlagene Alternative kann nur in einer Rückkehr zu

ursprünglichen, nicht bereits reflexiv überlagerten Maximen bestehen, die maß-

geblich durch Emotionen, wie Zuneigung, Mitgefühl und Mitleid reguliert sind.

Es ist deshalb nicht verwunderlich, dass sich diese Ansätze immer wieder dem

Vorwurf einer Rückkehr zum Naturalismus ausgesetzt sehen. So würde der ra-

tionalistische Fundamentalismus nur durch einen natürlichen Fundamentalismus

ersetzt.

Die dargestellte Kritik ist aber nicht notwendigerweise ein Ausschluss aller

Vernunftpotenziale. Es wird die These eines »post-rationalistischen Vernunftbe-

griffs«47 formuliert, der sich in auf die Frage nach dem Stellenwert von Emotionen

beziehen lässt.

3. Wider den Dualismus

Schon in Anbetracht der in der Rationalitätskritik von Rorty und Bauman dargeleg-

ten, radikalen Kritik an allen Letztbegründungsversuchen sowie dem immer wie-

der unterstellten radikalen Konstruktivismus48 ist es unbefriedigend, Rorty und

Bauman den Fehler zu unterstellen, den sie eigentlich zu kritisieren versuchen. Ei-

ne Rückkehr zum Naturalismus ist nur dann plausibel, wenn der zuvor erwähnte

Dualismus von Vernunft und Emotion erhalten bleibt. Um die These eines post-

rationalistischen Vernunftbegriffes zu stärken, bietet sich deshalb an, auf eine,

45 Vgl. Zygmunt Bauman: Postmoderne Ethik, Hamburg: Hamburger Edition 1995, S. 332.

46 Birgit Sandkaulen: »Begriff der Aufklärung«, in: Gunnar Hindrichs (Hg.), Max Horkhei-

mer/Theodor W. Adorno: Dialektik der Aufklärung, Berlin, Boston: de Gruyter 2017, S. 5-23, hier

S. 10.

47 Albrecht Wellmer: Zur Dialektik von Moderne und Postmoderne. Vernunftkritik nach Adorno,

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2015, S. 79.

48 Vgl. Paul A. Boghossian: Angst vor derWahrheit. Ein Plädoyer gegen Relativismus und Konstrukti-

vismus, Berlin: Suhrkamp 2015.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-016 - am 14.02.2026, 16:02:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


246 Lucas von Ramin

dem dargestellten dualistischenModell widersprechende, Differenzierung zurück-

zugreifen, die bisher ignoriert wurde. Der sogenannte »affective turn«, also die Zu-

wendung zu Emotionen Anfang der 1990er in der Sozial- und Politikwissenschaft,

ist nicht Ergebnis einer bloßen Hinwendung zu Emotionen, sondern setzte ein

parallel zu Erkenntnissen, die den Dualismus von Emotionen und Vernunft infra-

ge stellten.

Ausgangspunkt war die kognitive Wende in der Emotionsforschung in den

1960er Jahren, durch die das seit der Antike und repräsentativ bei Platon dominante

Modell einer Vernunft, die die Emotionen zügeln, wenn nicht unterdrücken sollte,

angezweifelt wurde. Neue Untersuchungsverfahren, wie die der Computer- und

Kernspintomographie49, aber auch neurowissenschaftliche Studien zeigten, dass

an vernünftigen Entscheidungen Emotionen immer schon beteiligt sind.50 Emo-

tionen bilden Präferenzen ab, unter denen wir uns überhaupt erst mit etwas ratio-

nal auseinandersetzen können und rationale Entscheidungen könnenwiederum zu

bestimmten Emotionen beitragen. Unter Stichwörtern wie »Rationalisierung der

Gefühle«51 und »kognitivistischen Emotionstheorien«52 ist von einer Verbindung

beider Bereiche auszugehen und damit die Rolle der Gefühle aufzuwerten. Zwei

zentrale Erkenntnisse aus diesem Diskurs lassen sich für die vorliegende Darstel-

lung hervorheben.

Einerseits ermöglicht die Verbindung von Emotionen mit kognitiven Elemen-

ten es, Emotionen auf neue Art und Weise voneinander zu unterscheiden. Nach

Hartmann beispielsweise sind Empfindungen (feelings), also reine Sinneswahr-

nehmungen, von Gefühlen (emotions) und den mit der Wahrnehmung verbun-

denen psychischen Dispositionen (Hass, Liebe etc.) zu trennen. Sabine A. Döring

unterscheidet analog zwischen »nichtemotionalen« und »emotionalen Gefühlen«.

Während Erstere auf ein Erlebnis begrenzt sind, haben Letztere eine »evaluativ-

repräsentative Funktion«53, soll heißen, sie vermitteln immer auchWissen und Be-

wertung über die Welt. Sie geben aber nicht nur Auskunft, sondern sind, wie Ro-

nald da Sousa eindrücklich zeigt, auch durch die Welt geprägt, also sowohl durch

unsere biologischen Wurzeln als auch durch die geistigen und kulturellen Fähig-

keiten. Das heißt auch, dass sich die Art der Verbindung »graduell von der ein-

fachen Kausalität der Reflexe zu immer komplexeren Formen der Repräsentation

49 Vgl. Hilge Landweer, Ursula Renz und Alexander Brungs: Handbuch Klassische Emotionstheori-

en. Von Platon bis Wittgenstein, Berlin: de Gruyter 2012.

50 Vgl. Antonio R. Damasio: Descartes’ Irrtum. Fühlen, Denken und das menschliche Gehirn, Mün-

chen: List 2015.

51 Ronald de Sousa: Die Rationalität des Gefühls, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2016.

52 Hartmann: Gefühle, S. 53-71.

53 Sabine A. Döring (Hg.): Philosophie der Gefühle, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2013, S. 14-16.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-016 - am 14.02.2026, 16:02:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Zwischen Verrohung und Sensibilisierung 247

verändert [hat].«54 Das legen auch psychologische Untersuchungen nahe, die all-

gemeinhin zwischen Basisemotionen und komplexeren Emotionen unterscheiden.

Der genaue Grad der Differenzierung verläuft unterschiedlich, aber es ist eine ge-

meinsame Tendenz wahrzunehmen. Es gibt Emotionen, die schneller, einfacher

und direkter ihre motivationalen, evaluativen und verhaltenauslösenden Kompo-

nenten aktivieren und welche die eben langsamer, komplexer und indirekter sind.

Unterschieden wird der Grad an Intensität.55

Andererseits ermöglicht diese neue Differenzierung auch ein differenziertes Ur-

teil. Nicht nur sind Emotionen Teil von rationalen Urteilen, sondern sie können

selbst auch beurteilt werden. Gefühle können dann »vernünftig oder unvernünf-

tig, angemessen oder unangemessen, gerechtfertigt oder ungerechtfertigt sein.«56

De Sousa spricht sogar von der Wahrheitsfähigkeit von Gefühlen. Als Beurteilungs-

maßstabmuss jedoch nicht direkt ein externerWahrheitsgehalt herangezogen wer-

den, sondern es reicht, jenen beschriebenen Grad der Intensität als Grundlage zu

nehmen.

Im Folgenden können Rortys und Baumans Analysen als Grundlage dienen,

einen solchen Maßstab auszuformulieren.57So geht Rorty erstens davon aus, dass

Emotionen für moralische Verbesserung mehr beitragen als rationale Begründun-

gen. Als notwendiger Bestandteil vonÜberzeugungen sind sie es, die angesprochen

werdenmüssen. Rorty ist an dieser Stelle beeinflusst von den Arbeiten undWeiter-

entwicklungen Humes, aber auch von der pragmatistischen Zuwendung zu Emo-

tionen, wie sie sich beispielsweise bei James oder Dewey finden. Er schreibt: Die

Menschen »glauben es einfach nicht, wenn ihnen von utilitaristischer Seite gesagt

wird, alle von Angehörigen unserer biologischen Spezies empfundenen Annehm-

lichkeiten und Schmerzen seien im Hinblick auf moralische Erwägungen von glei-

cher Bedeutung, […].«58 Sie glauben es nur, wenn sie es empfinden und erleben. Es

bedarf Einbildungskraft und Einfühlungsvermögen, denn »man müßte schon sehr

verdreht sein, wollteman das eigene politische Verhalten deshalb ändern,weil man

sich hat überzeugen lassen, daß zum Beispiel eine Kohärenztheorie der Wahrheit

besser als eine Korrespondenztheorie sei.«59

54 Susanne Moser: »Philosophie der Gefühle: Neuere Theorien und Debatten«, in: Actual Chal-

lenges in Philosophy (2013), S. 20-33, hier S. 26.

55 In ähnlicher Form bereits erschienen in L. von Ramin: Zur Rationalität der Gefühle in Zeiten

des Populismus.

56 Hartmann: Gefühle, S. 56.

57 Die folgende Darstellung findet sich in ausführlicher Form in Lucas von Ramin: Politik der

Ungewissheit. Grenzen postmoderner Sozialphilosophie bei R. Rorty, Z. Bauman und O. Marchart,

noch nicht veröffentlichte Dissertation voraussichtlich 2021.

58 Rorty:Wahrheit und Fortschritt, S. 257.

59 Rorty: Kontingenz, Ironie und Solidarität, S. 295.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-016 - am 14.02.2026, 16:02:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


248 Lucas von Ramin

Zweitens geht es darum, zu überlegen, wie Emotionen angesprochen werden,

um die gewünschte Wirkung zu erzielen. Die vorgestellte Vernunftkritik ist kein

einfaches Zurück, sondern als dekonstruktivistische Bewegung zu verstehen, bei

der erst bestimmte »Einsichten« ein verändertesWeltbild ermöglichen. Sein Vorge-

hen ist im Kontext kognitivistischer Emotionstheorien zu verstehen, weil er maß-

geblich eine Veränderung des Selbstbildes für eine moralische Verbesserung ge-

sellschaftlichen Zusammenlebens verantwortlich macht. Eine solche Veränderung

wird in seinen Arbeiten als Erfahrung beschrieben, bei der die Konfrontation mit

alternativen Vokabularen, Deutungen und Wissensformen ein Gefühl für die Lage

des Anderen schafft. Rorty fokussiert insbesondere auf die Funktion ästhetischer

Bildung, weil dieser zu eigen ist, alternative Deutungen, ein Blick für die Vielfalt

an Verstehensweisen zu transportieren. In Anlehnung an das aristotelische Kon-

zept der Katharsis wird eine sozial-psychologische oder auch »therapeutische«60

Wirkung vermutet. Es sind beispielsweise Bücher, die helfen, die Wirkung sozia-

ler Verhaltensweisen auf andere zu sehen und damit der eigenen Vorurteile gewahr

zu werden. Sie helfen, so Rorty, »Grausamkeit von innen zu sehen.«61 Favorisierte

Autoren wie Nabokov oder Dickens belehren nicht plump, sondern ihre »Fähigkeit

zu präziser Bildersprache« macht moralische Aussagen nachfühlbar. In Rortys Me-

taphern wird so »das »moralische« Skelett ihrer Werke mit Fleisch«62 umhüllt. Die

evaluativ-repräsentative Funktion von Emotionen ist der Grund, weshalb Rorty ar-

gumentiert, dass die Abkehr von Letztbegründungen und Fundamentalismus zu

einer positiven emotionalen Erziehung der Gesellschaft beiträgt.

Drittens bleibt zu fragen,welchemoralischen Verbesserungen undwelche Emo-

tionen diesbezüglich von Rorty angesprochen werden. Die bisherigen Erläuterun-

gen legen nahe, dass es ihm vor allem um Sensibilisierungserfahrungen für die

(emotionale) Lage von anderen geht. Das bedeutet nicht nur, zu sehen wie an-

dere leiden, sondern auch zu verstehen, wie ich mit meinen Vorstellungen ande-

ren Leid zufügen kann. Er ist der Meinung, dass die Kultivierung unserer Emo-

tionen es gestattet, in weit höherem Maße und über die »natürliche« Peergroup

hinaus füreinander zu empfinden. Solidarität als Chiffre für diesen Vorgang wird

dadurch geschaffen, »daß wir unsere Sensibilität für die besonderen Einzelheiten

60 Jürgen Habermas: »…And to define America, her athletic democracy. Im Andenken an Ri-

chard Rorty«, in: Alexander Gröschner, Mike Sandbothe und Richard Rorty (Hg.): Pragmatis-

mus als Kulturpolitik. Beiträge zumWerk Richard Rortys, Berlin: Suhrkamp 2011, S. 32.

61 Rorty: Kontingenz, Ironie und Solidarität, S. 237.

62 Ebd., S. 241. »Nabokov sensibilisierte seine Leser für die ständige Möglichkeit kleiner Grau-

samkeiten, begangen im Zuge des privaten Strebens nach Glück, Orwell dagegen sensibili-

sierte die seinen für eine Reihe von Entschuldigungen der Grausamkeit, die eine bestimmte

Gruppe in Umlauf gebracht hatte: die Rhetorik von der »Gleichheit der Menschen«, einge-

setzt von Intellektuellen, die sich einer unglaublich erfolgreichen Verbrecherbande ange-

schlossen hatten.« Rorty: Kontingenz, Ironie und Solidarität, S. 277.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-016 - am 14.02.2026, 16:02:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Zwischen Verrohung und Sensibilisierung 249

des Schmerzes und der Demütigung anderer, uns nicht vertrauter Arten von Men-

schen steigern.«63 Damit hat Rortys Emotionskonzept eine eminent sozialphilo-

sophische Komponente. Es sind nicht irgendwelche Emotionen, die angesprochen

werden, sondern eine durch Reflexivität erzeugte Schulung der Empfindsamkeit.

ImMittelpunkt stehen Gefühle wie Sympathie, Mitleid, Einfühlungsvermögen, die

aber nicht nur reine Sinneswahrnehmung beschreiben. Es geht bei der Verab-

schiedung von Wahrheit und Gewissheit nicht um einen Taschenspielertrick, son-

dern um reflexives Emotionsmanagement. Was klingt wie Sozialkonstruktivismus

durch Emotionen, verdeutlicht Rortys Radikalisierung der sprachphilosophischen

Wende: Gefühle selbst sind eine zusätzliche oder besser grundlegende Form der

Wahrnehmung, Orientierung und Entscheidungsfindung, die zumindest auf mo-

ralischem Gebiet philosophischer Argumentation in ihrer Überzeugungsleistung

überlegen sein können. Gefühle sind aber auch sozial und kulturell veränderbar,

eben weil sie mit den kognitiven Fähigkeiten verbunden sind. Die auf Einsicht ba-

sierende Emotionstheorie mündet folgend in der sittlichen Einstellung eines guten

Bürgers als Idee der »liberalen Ironikerin«, welche in der Lage ist im Privaten völlig

abweichend vom Allgemeinen zu agieren, gleichzeitig diese Überzeugungen in der

Öffentlichkeit mit Vorsicht zu benutzen weiß. Dass das so beschriebene Idealbild

eines sittlichen Bürgers widersprüchlich ist, wurde vielfach kritisiert.64 Nur dann

besteht eine konsistente Verbindung von Erkenntniskritik zu Moral- und Sozial-

philosophie, wenn der Fokus auf die Mitmenschen anstatt die objektive Welt, das

Erkennen nicht nur meiner Schmerzempfindlichkeit, sondern auch die Sensibi-

lisierung der Schmerzempfindlichkeit der Anderen immer wieder hervorgerufen

wird. Damit hängen unsere Solidaritätsgefühle davon ab, »welche Ähnlichkeiten

und Unähnlichkeiten uns besonders auffallen, und daß der Grad der Auffälligkeit

wiederum davon abhängt, was vom Scheinwerferkegel eine historisch kontingen-

ten Letztvokabulars erfaßt wird.«65

Diese Idee einer Überwindung vonDistanzierungsprozessen lässt sich auch bei

Bauman entdecken, wenn er sich als Ziel setzt durch gesteigertes Verantwortungs-

bewusstsein den bereits geschilderten Aporien der Moderne etwas entgegenzuset-

zen.

Erstens folgt auch bei Bauman aus dem Scheitern moralischer Begründungen

ein Fokus auf Sympathie, Fürsorge, Mitgefühl und Einfühlungsvermögen. Kern

dieses Argumentes ist, dass die Moderne als Zeitalter der Ethik an ihrem eige-

nen Anspruch scheiterte. Mit dem Ziel universale Regeln menschlichen Zusam-

menlebens zu entwerfen und durchzusetzen, wurde die Verbindlichkeit einer mo-

63 Rorty: Kontingenz, Ironie und Solidarität, S. 16.

64 Vgl. Nancy Fraser: Widerspenstige Praktiken. Macht, Diskurs, Geschlecht, Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp 1994, S. 145.

65 Rorty: Kontingenz, Ironie und Solidarität, S. 114.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-016 - am 14.02.2026, 16:02:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


250 Lucas von Ramin

ralischen Theorie dem konkreten Bezug zu anderen Menschen vorgezogen. Bau-

man bezieht sich auf das grundlegende Problem, welches heute insbesondere in

»post-colonial studies« und antihumanistischen Ansätzen diskutiert wird: Wenn

Regeln, seien sie noch so humanistisch, als Zwang auftreten, untergraben sie ihr

eigenes Prinzip. Eine gewaltsame Durchsetzung von Menschenrechten würde auf

Handlungen angewiesen sein, die eben jenen Rechten widersprechen. Ethik, so

argumentiert er, ist deshalb auch immer Mittel und Teil von Politik als normative

Unterstützung von Autorität und Druck zu Konformität. Dieser als Distanzierung

bezeichnete Prozess betraf nicht nur die Moralphilosophie, sondern auch alle So-

zialtechnologien der Moderne.

Zweitens: die Alternative für klassische Ethikkonzeptionen die Bauman vor-

schlägt, ist auf den ersten Blick nicht in demselben Maße differenziert wie bei

Rorty. Aufbauend auf dieTheorie des Anderen bei E. Lévinas will er eine Beziehung

zu anderen denken, die ohne Rechtfertigung auskommt. Das moralische Selbst ist

für ihn das »ungegründete, nicht-rationale, unzweifelhafte, keine Entschuldigun-

gen erteilende und nicht-berechenbare drängende Bedürfnis, sich dem anderen

zu zuwenden, ihn zu berühren, für ihn zu sein, für ihn zu leben, ganz gleich,

was passiert.«66 Die Darstellung ist radikaler als im Fall Rortys, weil sie explizit

vor jeder Vernunft und Gesellschaftlichkeit gedacht ist. Zu Recht wird in der

Sekundärliteratur die Frage aufgeworfen, inwiefern überhaupt noch von Moral ge-

sprochen werden kann, wenn jegliche Grundlage der Rechtfertigung verbindlicher

Regeln fallen gelassen wird.67 Allein schon der Idee von Verallgemeinerung steht

Bauman radikal kritisch gegenüber, weil sie sich weder normativ (erzeugt Gewalt)

noch epistemisch (begründet Gewalt) halten lässt. In gewisser Weise denkt auch

Bauman im Paradox der liberalen Ironikerin, wenn er das allgemeine Postulat der

moralischen Befähigung68 aufstellt, es aber in keiner Form begründen möchte.

Moral wird dann zu einem vorsozialen Impuls, soll heißen, sie kann weder als

universale Norm noch als übergeordneter Rationaliätsbeschluss begriffen werden.

Übrig bleibt die Konstruktion eines präsozialen Gewissens, welches nur dann ge-

dacht werden kann, wenn die historischen Ausprägungen moralischen Scheiterns

als Lähmung dieses Gewissens begriffen werden. Trotz dieser Ursprünglichkeit

kann auch Bauman nicht bei dieser Position verweilen. Seine kritische Diagnose

der Postmoderne enthüllt, dass auch Affekte und Impulse »von der Tourismus-

66 Bauman: Postmoderne Ethik, S. 332.

67 Vgl. Peter V. Zima:Moderne/Postmoderne. Gesellschaft, Philosophie, Literatur, Tübingen & Stutt-

gart: A. Francke Verlag; UTB GmbH 2016, S. 214-216.

68 Bauman schreibt: »Die postmoderne Wiederverzauberung bietet die Chance, der menschli-

chen moralischen Befähigung unmittelbar ins Auge zu sehen, so wie sie wirklich ist, unver-

stellt und unverbildet; sie aus ihremmoralischen Exil heraus wieder zurWelt zu lassen; […].«

Bauman: Postmoderne Ethik, S. 57.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-016 - am 14.02.2026, 16:02:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Zwischen Verrohung und Sensibilisierung 251

und Kulturindustrie skrupellos manipuliert«69 werden. Die bereits erläuterte

Aufwertung des Fremden ist nur der erste Schritt, denn «Freundlich sein« und

die Toleranz, die dieser Ausdruck wie das Verhalten symbolisieren, kann sehr

wohl Gleichgültigkeit und Desinteresse bedeuten, die auf Resignation beruhen:

Der andere will nicht weggehen und wird nicht werden wie ich, aber andererseits

habe ich ja kein Mittel, ihn zu zwingen, zu gehen oder sich zu verändern.«70 Das

Akzeptieren von Ambivalenz und Kontingenz beschreibt deshalb nicht nur leben

und leben zu lassen, sondern zielt darauf ab, Fremdheit als eine grundlegende

und positive Erfahrung zu denken. Entworfen wird mit Lévinas eine Theorie der

Alterität. Fremdsein ist hier tatsächlich universal und bezieht sich nicht nur auf

Personen, sondern phänomenal auf die Erfahrung von Fremdheit überhaupt. Die

Umwertung gründet auf der Einsicht, dass weder die eigene Position, noch die des

Anderen mit stärkerer Gewissheit und damit Herrschaftsanspruch vertreten wer-

den kann. Wie Rorty geht Bauman davon aus, dass Fremdheit als Bewusstsein ein

Gefühl der Verbindung etabliert. Er schreibt: »Meine Verbindung zu dem Fremden

enthüllt sich als Verantwortung, nicht einfach als indifferente Neutralität oder

selbst kognitive Anerkennung der Ähnlichkeit der Lage.«71 In der Einzigartigkeit

sind Menschen gleich. Differenz ist die einzige Universale, die nicht verhandelt

werden darf.

Drittens werden durch diese Universalie auch in dieser Argumentation Ein-

schränkungen für die Rolle von Emotionen formuliert. Wenn die Ähnlichkeit der

Lage zumMoment moralischer Verbesserung avanciert, dann spricht sich Bauman

für Emotionen aus, die sensibilisieren anstatt zu polarisieren. Erneut mündet die-

se Vorstellung in sozialphilosophischen Ansprüchen, formuliert im Konzept der

Solidarität. Solidarität ist eine ursprüngliche Verantwortlichkeit für den Anderen,

mit der versucht wird eine prinzipiell unbegründbare Gemeinschaft von unter-

schiedlichen Menschen und Interessen zu denken. Das klingt zunächst wie der

klassisch liberale Gedanke, dass mein Recht sich aus dem Recht des anderen zu-

sammensetzt. Bauman spricht nicht ohne Grund von einer »idealen liberalen Ge-

sellschaft.«72 Dieses Recht darf nur nicht allein als Gesetz auftreten, sondern nur

als natürliches moralisches Gewissen. Zudem und entscheidender ist Solidarität

die Idee von Integration ohne Feindbild: »Solidarität findet zu sich selbst, wenn

die Sprache der Notwendigkeit – die Sprache der Entfremdung, Diskriminierung

und Demütigung – außer Gebrauch gerät.«73 Insofern glaubt auch Bauman dar-

an, dass die Ansprache des moralischen Impulses durch die Dekonstruktion der

69 Zima:Moderne/Postmoderne, S. 216.

70 Bauman:Moderne und Ambivalenz, S. 370.

71 Ebd., S. 371.

72 Ebd., S. 372.

73 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-016 - am 14.02.2026, 16:02:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


252 Lucas von Ramin

modernen Wahrheitsgeschichten und damit durch Erfahrungen der Unsicherheit

und geteilten Verletzlichkeit gelingen kann.

Mit den bisherigen Ausführungen sollte deutlich geworden sein, dass das von

Rorty und Bauman vertretene Emotionskonzept nicht mehr nur natürlicher Im-

puls, sondern Produkt von Reflexivität, der Arbeit an unserem Selbstbild ist.74 An-

ders formuliert: Selbst wenn die These als ein Zurück zur (solidarischen) Natur

gedacht ist, dann nur unter der Bedingung einer reflexiven Dekonstruktion von

kulturellen, ethischen und politischen Prägungen. Methodisch funktioniert dieses

Zurück wie Rousseaus Konzeption des Naturzustandes. Erst in der darstellenden

Überwindung von Vernunft, Erkenntnis und Moderne wird eine andere Form des

Zusammenlebens, eine andere Form von Emotionen sichtbar, die eben nicht nur

als bloßer Affekt zu verstehen sind, sondern als positives soziales Band. Sicher, ein

solches Zurück ist kein leichtes und angenehmes, sondern beinhaltet insbesondere

die Gefahr der Überforderung und damit den Aufbau von Gegenmaßnahmen. Im

Gegensatz zu anderen Gefühlen, wie beispielsweise Angst, sind Solidaritätsgefühle

und deren Erweiterung schwerer herzustellen.

4. »Gute« und »Schlechte« Emotionen:
Eine Chance für den politischen Diskurs

Im Unterschied zu der klassischen Auseinandersetzung mit Emotionen hat der

philosophische Bezug die Tendenz, Emotionen wiederum zu intellektualisieren.

Mit der Auflösung des Dualismus von Vernunft und Emotionen und Rortys wie

auch Baumans Integration in diesen Diskurs darf demnach nicht nur von einem

post-rationalistischen Vernunftbegriff, sondernmuss auch von einem post-affekti-

ven Emotionsbegriff gesprochen werden. Die Abschwächung beider Pole, Vernunft

und Affekt kann helfen, den Grad an Intensität als einen Beurteilungsmaßstab für

eine Emotionalisierung des Politischen in denMittelpunkt zu stellen. Es bleibt, ab-

schließend das Potential der vorgestellten Konzepte auszuwerten und sie auf das

eingangs vorgestellte Dilemma zu beziehen. Anleitend war die Frage, ob die Au-

toren eine Möglichkeit bieten, zwischen unterschiedlichen Formen von Emotionen

zu differenzieren, die sich folgendermaßen auch für eine politische Beurteilung

anwenden lässt. Drei Punkte sind hervorzuheben.

Erstens und offensichtlich ist, dass sowohl Rorty als auch Bauman auf eine be-

stimmte Kategorie an Emotionen rekurrieren. Im Mittelpunkt stehen Mitgefühl,

74 Vgl. BernhardH. F. Taurek: »Asymmetrismus. ZumSpannungsverhältnis zwischenGerechtig-

keit undAlterität bei Zygmunt Bauman«, in:Matthias Junge undThomasKron (Hg.):Zygmunt

Bauman. Soziologie zwischen Postmoderne und Ethik, Opladen: Leske + Budrich 2002, S. 429.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-016 - am 14.02.2026, 16:02:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Zwischen Verrohung und Sensibilisierung 253

Sympathie und Einfühlungsvermögen, also Emotionen, die als vermittelte Emotio-

nen anderer zu verstehen sind. Zudem sind diese Emotionen hinwendend an ande-

re gerichtet.Damit wird eine Abgrenzung zu EmotionenwieHass, Empörung,Wut

und Angst vorgenommen, die die eigentlich prägenden Gefühle des gegenwärtigen

Diskurses sind. Im Hintergrund dieser Umwertungsbewegung steht ein grundle-

gendesMotiv postmodernen Denkens,welchesWellmer als »Moderne ohne Trauer,

ohne die Illusion einer möglichen »Versöhnung zwischen den Sprachspielen«, oh-

ne die »Sehnsucht nach dem Ganzen und dem Einen, nach der Versöhnung von

Begriff und Sinnlichkeit, nach transparenter und kommunizierbarer Erfahrung«

kurz, eine den Verlust des Sinns, der Werte, der Realität in fröhlichen Wagnis auf

sich nehmende Moderne«75 beschreibt. Folglich wird eine erste Differenzierung

möglich, die es erlaubt, zwischen gesellschaftlich fördernden und nicht fördern-

den Gefühlen zu unterscheiden. Eine Differenz, die in Anbetracht der Betonung

von Wut und Zorn der letzten Jahre gewinnbringend sein kann.

Zweitens sind Mitleid und Empathie aber nicht nur ursprüngliche Gefühle, die

es zu reaktivieren gilt. Das ist insofern wichtig als auch Empathie, wie Fritz Breit-

haupt argumentiert, dunkle Seiten besitzt, weil das Hineinversetzten in andere

Konflikte aufladen und Rachegelüste steigern kann.76 Die in den letzten Abschnit-

ten vorgestellten Konzepte beziehen sich auf ein anspruchsvolles Emotionskon-

zept, bei dem Mitleid Produkt eines voraussetzungsreichen Reflexionsprozesses

ist. Im Mittelpunkt steht die Idee eines Selbstverhältnisses, welches über die Ein-

sicht in die Grenzen der eigenen Überzeugungen, Einstellungen und Identität ak-

tiviert wird. Jene Einsicht ergibt sich erst mit dem Durcharbeiten der von Ror-

ty und Bauman dargestellten Philosophiegeschichte, Erkenntniskritik und daraus

abgeleiteten Sozialphilosophie. Anders formuliert, ist philosophische Arbeit selbst

der Weg zur den beschriebenen Sensibilitätsgefühlen. Es wurde deshalb von ei-

nem »Sozialkonstruktivismus durch Emotionen« oder »reflexiven Emotionsma-

nagement« gesprochen. Bei allem Idealismus gibt es dafür auch empirische Hin-

weise, wie kognitivistische Emotionstheorien oder auch der vonMichael Tomasello

eingeführte Begriff der »geteilten Intentionalität«77 zeigen. Menschen sind in der

Lage, sich in andere hineinzuversetzen und damit das Verhalten des Anderen zu

antizipieren.Die »Natürlichkeit« funktioniert nur als regulative Idee, indem sie auf

die Gesellschaftlichkeit und Veränderbarkeit von Emotionen verweist. Ausgehend

von dieser kognitiv und reflexiv voraussetzungsvollen Beschreibung wurde deshalb

nicht nur eine dunkle Seite der Emotion (Empathie), sondern auch eine »dunkle

75 Wellmer: Zur Dialektik von Moderne und Postmoderne, S. 55.

76 Vgl. Fritz Breithaupt: Die dunklen Seiten der Empathie, Berlin: Suhrkamp 2017.

77 Vgl. Michael Tomasello: Die kulturelle Entwicklung des menschlichen Denkens. Zur Evolution der

Kognition, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2011, S. 31ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-016 - am 14.02.2026, 16:02:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


254 Lucas von Ramin

Seite«78 der Ironie kritisiert. Das Idealbild des von Rorty und Bauman gezeichne-

ten Bürgers tendiert dann zu Gleichgültigkeit und falsch verstandener, liberaler

Toleranz, die so weit wie möglich ihre Ruhe vor den Bedürfnissen und Interes-

sen der anderen haben will. Letztlich wird an beiden kritisiert, dass sie trotz ihrer

radikalen Kritik an Letztbegründungen einen universalen Bezug zu den anderen

verteidigen wollen, auch wenn sie diesen eher an Emotionen, denn Begründun-

gen binden. Slavoy Žižek spitzte dieses Problem einmal philosophisch wie folgt zu:

»Wie können wir von ihrem »ontologischen« Postulat der Mannigfaltigkeit zu einer

Ethik (der Diversität, Toleranz…) kommen?«79

Drittens, weil es sich weiterhin um die Auslotung der jeweiligen Grenzen ihrer

Projekte auf der Skala zwischen Aporien der Vernunft und Aporien der Emotionen

handelt, ist es hilfreich, das Potential des vorgestellten Konzeptes bezogen auf die

eingangs erläuterten Probleme des Politischen zu diskutieren. Hier ist zunächst

offensichtlich positiv, dass sie der liberalen Entpolitisierung mit Solidarisierungs-

konzepten begegnen. Zwar nicht aus der radikaldemokratischen Perspektive der

politischen Mobilisierung, aber aus der Perspektive einer Öffnung der Gemein-

schaft und der Verhinderung von Ausgrenzung. Argumentiert wird für gesteigerte

Verantwortung, weil die Fähigkeit der Wahrnehmung von Leid zu einer starken

Form des Mitleids beiträgt, welche wiederum unser moralisches und politisches

Verhalten prägt. Zudem verbindet sich mit beiden Positionen ein auf Handeln und

Praxis konzentrierter Politikbegriff. DasMitfühlen undMitdenken der Position des

anderen ist gebunden an öffentliche Auseinandersetzung. Baumans regelmäßigen

Verweise auf Rortys pragmatische Demokratietheorie bestätigen, dass »erst mit

der erfolgreichen Übersetzung privater Sorgen in öffentliche Probleme der Tatsa-

che Rechnung getragen [wird], dass individuelle Freiheit nur das Ergebnis kollek-

tiver Anstrengung sein kann.«80

Dergleichen Vorteil lässt sich auch für die geschilderten Probleme des Dis-

kurses um Postfaktizität und Populismus behaupten. Gegen den rein subjektiven

Wahrheitsbezug wird angeführt, dass subjektive Geltungsgründe sich zumindest

an der Perspektivität der anderen messen müssen, gleichwohl damit keine Objek-

tivität behauptet werden kann. Indem aber über die eigene peer-group hinaus erst

das eigene subjektive Empfinden geschult wird, besteht wenigstens die Hoffnung

auf einen kathartischen Effekt, der sich nicht nur aus der eigenen Echokammer be-

stätigt. Ob damit der gegenwärtigenWissenschaftsskepsis begegnet werden kann,

ist jedoch zweifelhaft. Gerade die Corona-Krise zeigte, dass die Nichtbeachtung

wissenschaftlicher Expertise steigende Infektions- und damit auch Todeszahlen

78 N. Fraser:Widerspenstige Praktiken, S. 145.

79 Slavoj Žižek: Die Tücke des Subjekts, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2001, S. 232.

80 Zygmunt Bauman: Die Krise der Politik. Fluch und Chance einer neuen Öffentlichkeit, Hamburg:

Hamburger Edition 2000, Klappentext.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-016 - am 14.02.2026, 16:02:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Zwischen Verrohung und Sensibilisierung 255

mit sich bringt, auch wenn damit demokratische Verfahren der Entscheidungsfin-

dung hintergangen werden. Hier scheint, dass dem radikalen Kampf Rortys und

Baumans gegen jegliche Form nicht-diskursiver Begründungen Grenzen gesetzt

sind, weil es zwar nicht aus demokratietheoretischer, aber aus epistemischer Sicht

unterschiedliche Qualitäten von Wissen gibt.

Stärker wird ihre Position dagegen, wenn sie mit der Empörungskultur des

Populismus in Verbindung gebracht wird, weil sie gegenüber dem konflitktheo-

retischen Fokus eine Alternative bietet. Bezogen auf den radikaldemokratischen

Diskurs findet sich dieses Argument am deutlichsten beschrieben in einemAufsatz

von Andreas Hetzel. Dieser argumentierte, dass Mouffes Agonismus, »einen wei-

teren, nicht explizit genannten Affekt voraus [setzt], den Affekt des Vertrauens«81.

Gegen die Gefahr einer emotionalen Essentialisierung von Feindlichkeit erinnert er

daran, dass der Konflikt erst dadurch denkbar wird, wenn die eigene Position nur

als »partikulare Strategie in einem Feld konfligierender Mächte verstanden werden

darf.«82 Er spricht sich somit für das bei Rorty und Bauman genannte Bewusstsein

von Kontingenz aus, welches die Grundlage für Anerkennung bildet aufgrund ge-

teilter Fehlerhaftigkeit. Hetzel nennt dies ein ungegründetes Vertrauen, dass in

gewisser Weise zuerst ausgesprochen ist, bevor es durch Leistungen in irgendei-

ner Form bestätigt wird.83 Es heißt dann: »Wir vertrauen der Demokratie, können

der Demokratie nur vertrauen, sofern sie sich verletzbar zeigt. Diese Verletzbarkeit

ist wiederum nur möglich, wenn wir Demokratie von allen universalistischen und

kosmopolitischen Visionen entkoppeln.«84 Diese Grundstruktur lässt sich auchwe-

sentlich phänomenbezogener beschreiben. Die eben geschilderten Möglichkeiten

können ein Urteil erlauben, dass zwischen der bewussten Nutzung emotionaler

Bilder und Slogans, die mit Mitgefühl und Nächstenliebe assoziiert werden oder

eben jener, die Ängste und Aggressionen ansprechen, unterscheiden kann. Studi-

en über den Wahlkampf zwischen Hilary Clinton und Donald Trump zeigen eine

solche Differenz in Bezug auf deren politische Inhalte und Mobilisierungsstrate-

gien85, wie beispielsweise der Artikel von Fee Bartscherer in diesem Band deutlich

81 Andreas Hetzel: »Vertrauen als Affekt der radikalen Demokratie«, in: Thomas Bedorf und

Kurt Röttgers (Hg.), Das Politische und die Politik, Berlin: Suhrkamp 2010, S. 242.

82 Ebd.

83 Hetzel weist zurecht auf die Parallelen zwischen der Theorie Mouffes und den amerikani-

schen Pragmatismus. Siehe Richard Rorty: Hoffnung statt Erkenntnis. Eine Einführung in die

pragmatische Philosophie, Wien: Passagen 1994.

84 A. Hetzel: »Vertrauen als Affekt der radikalen Demokratie«, S. 247.

85 Vgl. Dilin Liu und Lei Lei: »The appeal to political sentiment: An analysis of Donald Trump’s

andHillary Clinton’s speech themes and discourse strategies in the 2016US presidential elec-

tion«, in: Discourse, Context &Media 25 (2018), S. 143-152. Für die deutsche Parteienlandschaft

zeigt dies folgende Studie: Sabine Pokorny: Von A wie Angst bis Z wie Zuversicht. Eine repräsen-

tative Untersuchung zu Emotionen und politischen Einstellungen in Deutschland nach der Bundes-

https://doi.org/10.14361/9783839452783-016 - am 14.02.2026, 16:02:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


256 Lucas von Ramin

macht. Dasselbe gilt für den Punkt der Reflexivität als Form des Selbstverhältnis-

ses. Auch hier liegt die Möglichkeit der Beurteilung vor. So zeigen Untersuchungen

über AfD-Wähler, dass diese überdurchschnittlich autoritär eingestellt sind und

einen Hang zum Narzissmus haben. Wie die Mitte-Studien des Kompetenzzen-

trums für Rechtsextremismus- und Demokratieforschung verdeutlichen, fehlt es

vor allem an den mit Mitgefühl assoziierten Kompetenzen.86

Eine solche Beurteilung kann einen Kompass für Politik darstellen, der erlaubt,

demokratisches Emotionsmanagement auch als Urteil über Emotionen zu verste-

hen, als Urteil über eine Verrohung oder Sensibilisierung des Diskurses. Sozialthe-

rapie muss dann nicht heißen, jede Emotion gleich ernst zu nehmen und gefühlten

Wahrheiten ernsthaft zu begegnen, sondern sie eben auch begründet verurteilen zu

können. Eine Kompetenz, die in den letzten Jahren immer seltener anzutreffen ist.

Dazu gehört auch die Emotionalisierung nicht nur als Politisierung gutzuheißen,

sondern zu differenzieren, welche Emotionen wie und für was politisiert werden.

Dementsprechend kann darüber nachgedacht werden, wie sich zu dem bei Rorty

und Bauman anvisierten Selbstverhältnis beitragen lässt. Politische oder mit den

Autoren ästhetische Bildung kann beispielsweise als Prozess emotionaler Reifung

begriffen werden, der im Anschluss an Schaal und Heidenreich »Grundkenntnisse

über die Entstehung und die ›Steuerung‹ von Emotionen [vermittelt] – welche die

Bürger zu kompetenten Teilnehmerinnen und Teilnehmern an (politischen) Dis-

kursen macht und der Gefahr rhetorischer Beeinflussung und Manipulation ent-

gegenwirkt.«87 Mit Rorty und Bauman wird eine Kultivierung von Gefühlen der

Vermehrung von Wissen vorgezogen.

Sicherlich, es bleibt offen, ob es nicht zu viel verlangt ist »permanent in der

Lage zu sein, die eigene Stellung, wenn auch mit einem gewissen Wohlwollen sich

selbst gegenüber, zu relativieren.«88 Der Vorwurf des Philosophismus, als Kon-

struktion anspruchsvoller Denkgebäude, die sich in der Realität nicht leben lassen,

kann nicht völlig beseitigt werden, dennoch gilt hervorzuheben, dass Rorty und

Bauman sich über die sozialen Voraussetzungen ihrer Konzepte bewusst waren.

Sie zeichnen ein Bild von Politik, das eben nicht nur dem Imperativ der Toleranz

folgt, sondern die Kultivierung von Emotionen auch an soziale Vorrausetzungen

tagswahl 2017. Konrad Adenauer Stiftung 2018, https://www.kas.de/de/analysen-und-argum

ente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1 (zuletzt aufgerufen: 18.07.2020).

86 Vgl. Oliver Decker und Elmar Brähler (Hg.): Flucht ins Autoritäre. Rechtsextreme Dynamiken in

der Mitte der Gesellschaft die Leipziger Autoritarismus-Studie 2018, Gießen: Psychosozial-Verlag

2018.

87 G. S. Schaal und F. Heidenreich: Politik der Gefühle. Zur Rolle von Emotionen in der Demokratie,

S. 11.

88 Walter Reese-Schäfer: »Unbehagen an derModerne und an der Postmoderne. Zygmunt Bau-

man und das kommunitarische Denken«, S. 337.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-016 - am 14.02.2026, 16:02:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://doi.org/10.14361/9783839452783-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1
https://www.kas.de/de/analysen-und-argumente/detail/-/content/von-a-wie-angst-bis-z-wie-zuversicht1


Zwischen Verrohung und Sensibilisierung 257

bindet. Darüber hinaus machen sie darauf aufmerksam, dass über den radikal-

demokratischen Diskurs hinaus auch die Möglichkeit besteht, für eine bestimmte

Form von Politik, für bestimmte Einstellungen und für bestimmte Emotionen zu

votieren.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-016 - am 14.02.2026, 16:02:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839452783-016 - am 14.02.2026, 16:02:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

