ALAN E. KNIGHT: TEUFEL IM FRANZOSISCHEN THEATER DES SPATMITTELALTERS

die Modernitadt dieser Bilder akzentuieren. Am Ende des Mittelalters
hat man versucht, ohne dafiir Beispiele oder Modelle zu haben, das
Theater neu zu erfinden. Deshalb — allerdings haben die Theaterhisto-
riker das nicht immer gesehen — handelt es sich zweifelsohne um ein
experimentelles Theater. Die Verwandlung des Korpers — die freilich
manchmal aus praktischen Griinden virtuell bleibt — hat eine mehr als
rein anekdotische Prdsenz im Theater der Farce. Es handelt sich um
ein komisches Verfahren, das weiter geht als einfache lazzi und das
man traditionell als korperliche Komik der Farce versteht: Es geht hier
um eine spezifische, grausame und vielleicht existentielle Komik, die
nicht nur grotesk ist, sondern ihre Zuschauer auch mit wesentlichen
Fragen konfrontiert. Dass einige der Farcen wie George le veau oder
Pourpoint rétréci ein offenes Ende haben, ist in diesem Kontext der
modernen, korperlichen Komik aufschlussreich.

Jelle Koopmans

Teufel im franzdsischen Theater des Spatmittelalters

Die spatmittelalterlichen Auffithrungen der Passionsspiele und der Le-
ben der Heiligen zeigen detailliert gestaltete Schaupldtze sowohl vom
Himmel als auch von der Holle. Fiir gewohnlich waren sie einander ge-
gentliber dargestellt und stellten so ein anschauliches Bild des Kampfes
zwischen Gut und Bose dar. Der Eingang zur Holle war das Maul eines
riesigen Biests, durch das die Teufel aus ihrer lirmenden und ver-
rauchten Hohle in die Welt nach drauBen kamen. Zu ihren Kostiimen
gehorten oft hdssliche, gehornte Masken, und ihre bestialische Natur
wurde durch wilde Gesichter, die an anderen Teilen ihrer Korper be-
festigt waren, angedeutet. Sie stellen die grauenhafte und abstofRende
Natur des Bosen dar, und ihre Furcht erregende Erscheinung sollte die
Zuschauer vor den schrecklichen Folgen der Stinde warnen.
Allerdings passen die Handlungen dieser Furcht einfléssenden
Kreaturen nicht immer zu ihrer bésen Natur. Die Teufel der Mysterien-
spiele werden oft unbeholfen und ungeschickt dargestellt, sie kimpfen
standig untereinander und verursachen fiir ihre Sache manchmal mehr
Schaden als Gutes. Ein modernes Publikum wiirde dazu neigen, diese
Aspekte des teuflischen Verhaltens als komisch und der Farce ange-
messen zu betrachten. Aber sah das mittelalterliche Publikum sie auf
die gleiche Weise? Wir wissen, dass viele mittelalterliche Zuschauer
bei den Verhandlungen und Priifungen eines Heiligen weinten,* aber

1. Vgl. L. Petit de Julleville: Les mysteéres, Paris: Hachette 1880, Bd. II, S. 32, 48.

77

https://doi.org/10.14361/6783838401644-011 - am 14.02.2026, 08:27:18.



https://doi.org/10.14361/9783839401644-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SZENEN UND ROLLEN DES KOMISCHEN KORPERS

lachten sie iiber die Kapriolen der Teufel? Noch viel wichtiger ist die
Frage, ob es beabsichtigt war, dass sie iiber so hdssliche Figuren lachen
sollten, welche die Macht hatten, groBen Schaden zu bewirken? Histo-
riker und Kritiker des mittelalterlichen Theaters haben unterschiedli-
che Meinungen zu dieser Frage gedullert, auch wenn die meisten von
ihnen angenommen haben, dass die Teufelsszenen oder diableries bis
zu einem gewissen Grad eine komische Dimension hatten.

Petit de Julleville, zum Beispiel, betrachtet die Teufel der Mys-
terienspiele als unverzichtbare komische Figuren, obwohl er ihren
mehrdeutigen Charakter zugesteht: »Ils font rire et ils font peur.«* —
»Sie bringen zum Lachen und jagen Angst ein.« Emile Roy jedoch fin-
det an den Teufelsszenen wegen der »interminables conseils de
démons« — »der nicht enden wollenden Ratschldge der Teufel«3 nichts
amisant. Raymond Lebegue glaubt, dass die diableries »devaient amu-
ser les spectateurs« — »die Zuschauer unterhalten sollten«; aber nur,
um ihnen die zugrunde liegende Moral und religiosen Unterweisungen
schmackhafter zu machen.* Charles Mazouer sieht in den Teufeln
wenig bessere Clowns: »s'ils terrifiaient, les diables [...] faisaient rire
aussi, comme des personnages bouffons qui finirent par ne plus faire
peur«® — »auch wenn sie Furcht erregten, brauchten die Teufel auch
zum Lachen, wie bouffone Figuren, die letztlich keine Angst mehr ein-
jagen«. Jean-Pierre Bordier geht auf eine kritischere Weise an die Fra-
ge heran, indem er sagt, dass »le diable« collectif, immatériel et
intériorisé dans 1'’homme fait peur, tandis que les diables, quels qu'ils
soient, font rire«® — »der kollektivierte, immaterielle und im Menschen
verinnerlichte Teufel Angst macht, wihrend die Teufel, wie auch im-
mer sie sein mogen, zum Lachen bringen«. Zum Beispiel ruft Des-
esperance, Luzifers Tochter, nie Geldchter hervor, weil sie die Verkor-
perung des Bosen ist. Jelle Koopmans schlielich weist die ganze Idee
des komischen Aspekts der diableries ab, sieht darin nur »une extrapo-
lation moderne« — »eine moderne Annahme« und entscheidet sich fiir
den Begriff »spectaculaire«, um die Teufelsszenen zu beschreiben,
»puisque nous ne savons presque rien sur la peur et le sens de 1'hu-

2. Ebd., Bd.I, S. 271.

3. Emile Roy: Le mystére de la Passion en France du XIV® au XVI® siécle, Dijon
1903 (Nachdr. Genf 1974), S. 117*.

4. Raymond Lebéque: Le mystére des Actes des Apdtres. Contribution a ['étude
de "humanisme et du protestantisme francais au XVI® siécle, Paris: Honoré Champion
1929, S. 137.

5. Charles Mazouer: Le thédtre francais du Moyen Age, Paris: Sedes 1998, S.
188.

6. Jean-Pierre Bordier: Le jeu de la Passion. Le message chrétien et le thédtre
frangais (XIII*-XVI’s.), Paris: Honoré Champion 1998, S. 576 Anm.

78

https://doi.org/10.14361/6783838401644-011 - am 14.02.2026, 08:27:18.



https://doi.org/10.14361/9783839401644-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALAN E. KNIGHT: TEUFEL IM FRANZOSISCHEN THEATER DES SPATMITTELALTERS

mour de publics médiévaux«’ — »da wir fast nichts tiber die Angst und
den Sinn fir Humor des mittelalterlichen Publikums wissenc.

Zeitgenossische Beschreibungen der Bithnenbilder und der Auf-
fiihrungen lassen keinen Zweifel daran, dass die Hollenszenen spekta-
kuldr waren. Henri d'Outreman zum Beispiel, dessen Vater einer der
Bithnendirektoren der Valenciennes Passionsspiele im Jahre 1547 war,
berichtet iber diese Produktion: »Les secrets [special effects] du Para-
dis et de I'Enfer estoient tout a faict prodigieux et capables d’estre pris
par la populace pour enchantemens.«® — »Die Geheimnisse [Spezialef-
fekte] des Paradieses und der Holle waren ganz und gar wunderbar
und konnten vom Pdbel fiir Zaubererien gehalten werden«. Hier offen-
bart der geringschitzige Begriff populace einen enormen Unterschied
zwischen dem Stiickeschreiber und den ungebildeten niederen Klas-
sen, in der Rezeption und dem Verstandnis. Der eine konnte die Hol-
lenszenen aus einer dsthetischen Distanz sehen und darum in ange-
messenen Momenten lachen, wdhrend die anderen eventuell Uiber die
»magischen« Krafte der Teufel verangstigt hatten sein konnen. Ray-
mond Lebégue zitiert einen Brief des Kanzlers L'Hopital fiir den Kar-
dinal Du Bellay, in dem ersterer das Hollenmaul und die grdsslichen
Kostiime der Teufel beschreibt: »Je n’ai jamais rien vu de plus comique
que les jeux que la jeunesse paysanne fait.« — »Ich habe noch nie etwas
Komischeres gesehen als die Spiele, die die Dorfjugend veranstaltet.«
Er flgt hinzu, dass die entsetzlichen Schreie Luzifers Angst und Furcht
unter den anderen Zuschauern hervorriefen.® Auch wenn sich L'H6-
pital eher iiber die Schauspieler lustig macht als iiber die Teufel zu
lachen, liefert sein Brief zusétzliche Beweise der verschiedenen Ebe-
nen der Rezeption, die unter den Leuten im Publikum existierten. Es
scheint daher, dass die Wahrnehmung des Humors in den diableries —
wie auch heute — von dem Hintergrund und der Perspektive der Zu-
schauer abhangig ist, sowie von ihrer Vertrautheit mit grundlegenden
literarischen und dramatischen Techniken des Komischen.

Komische Gattungen wie die Farce und die sottie verwenden
viele allgemein anerkannte Techniken der Komik, die auf Wortern,
Gesten oder Situationen beruhen, um Geldchter unter den Zuschauern
hervorzurufen. Es gibt keinen Grund zu glauben, dass dieselben Mittel,
wenn sie in Mysterienspielen eingesetzt wurden, die Leute nicht eben-
so zum Lachen gebracht hitten. Eines dieser Mittel ist der Schrei oder

7. Jelle Koopmans: Le thédtre des exclus au Moyen Age: hérétiques, sorciéres
et marginaux, Paris: Imago 1997, S. 164.

8. Henri d'Outreman: Histoire de la ville et comté de Valentiennes, Douai: M.
Wyon 1639, S. 396.

9. Vgl. Raymond Lebégue: »Le Diable dans lancien théatre religieux«, in:
Etudes sur le thédtre francais, 2 Bde. Paris: Nizet 1977, Bd. I, S. 43-52, hier S. 51.

79

https://doi.org/10.14361/6783838401644-011 - am 14.02.2026, 08:27:18.



https://doi.org/10.14361/9783839401644-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SZENEN UND ROLLEN DES KOMISCHEN KORPERS

Sammelruf der Narren, der ein wesentlicher Bestandteil der sottie war.
Dem Jeu du Prince des Sotz geht zum Beispiel ein Schrei voraus, der 63
Narrentypen nennt, die sich alle vor dem Prince des Sotz versammeln
sollen.’® Diese Art des komischen Katalogs, die von Rabelais sehr ge-
konnt ausgeschopft wurde, wird auch von Luzifer in den Mysterien-
spielen verwendet, um seine Kohorte von Teufeln zu versammeln. Am
Beginn von Le mystere de saint Martin ruft Luzifer in einer komplexen
Szene seine Lakaien zusammen, welche die Zuschauer auf verschiede-
nen Ebenen ansprach. La Vigne wollte, dass die Teufel Angst machen,
und lieR sie »avecques feu et fouldre orrible« — »mit Feuer und schreck-
lichem Blitz« auftreten, aber auch der Stil und die Sprache der Szene
haben komische Merkmale, die mit der sottie assoziiert sind — der
Schrei als eine Aufzdhlung der Teufelstypen und die Balladen-Reime in
den uniiblichen Kldngen -oc, -ac and -ic.** In einem anderen Schrei
des gleiche Stiicks ruft Luzifer: »Venez avant, coquineaux, babillars,/
Cornars, coquars, loricars, coquillars [...]J« — »Kommt nach vorne,
Schelme, Stammler, Gehornte, Eindugige, Rauber« (V. 5005f.) und stellt
auf diese Weise einen Katalog von Teufeln dar, deren Namen bedro-
hend und komisch zugleich sind. Satans Antwort auf Luzifer ist eine
zwolfzeilige Strophe, in der jedes Wort mit dem Buchstaben r beginnt:
»Roy rigoureux, racyne ruyneuse,/ Roche restive, rodelle rumyneuse
[...]1.« (V. 5011f.) Die Rede vermittelt wirkungsvoll das bedngstigende
Wutgeschrei des Teufels, wahrend sie das Ohr mit einem brillanten
Stiick poetischer Virtuositat entziickt. Diese Form der verbalen Fanta-
sie, die haufig in den diableries zu finden ist, wird vermutlich im Schrei
und der Eroffnungsszene mit dem Teufel in La passion de saint Quentin
auf die Spitze getrieben, in der das Wort diable in seinen verschiede-
nen Formen 60 mal in 53 Zeilen ausgesprochen wird.*?

Seit der Antike haben Dramatiker die Parodie benutzt, um einen
komischen Kontrapunkt fiir seriose Themen zu setzen. Im Mittelalter
war die Parodie eine sehr beliebte Quelle des Humors unter Studenten,
die unzahlige Parodien auf liturgische und biblische Texte geschrieben
haben. Auch mittelalterliche Dramatiker versdumten es nicht, sich der
Parodie zu bedienen, um die Missstdnde der wirklichen Welt zu kom-
mentieren. Am ersten Tag von Arnoul Gréban’s Mystere de la passion
ruft Luzifer alle Teufel der Holle zu einer Versammlung. Cerberus
mochte jedoch nicht erscheinen und versucht durch legale Winkelziige

10. Vgl. Pierre Gringore: Le jeu du prince des Sotz, in: Cynthia J. Brown (Hg.):
(Euvres polémiques rédigées sous le régne de Louis XII, Genf: Droz 2003, S. 253-254.

11. Vgl. Andrieu de La Vigne: Le Mystére de saint Martin, 1496, André Duplat
(Hg.), Genf: Droz 1979, V. 43-114.

12. Vgl. Henri Chatelain (Hg.): Le mistere de saint Quentin, Saint-Quentin: Im-
primerie Générale 1909, V. 918-970.

8o

https://doi.org/10.14361/6783838401644-011 - am 14.02.2026, 08:27:18.



https://doi.org/10.14361/9783839401644-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALAN E. KNIGHT: TEUFEL IM FRANZOSISCHEN THEATER DES SPATMITTELALTERS

zu verhindern, zur Versammlung zu gehen.'3 Letztendlich sieht er ein,
dass es keine Moglichkeit gibt, seiner Pflicht zu entkommen: »ce sont
les loyz de 1'ostel« — »so sind die Gesetze des Hauses«. Diese kurze Pa-
rodie des Rechtssystems, die vollstandig mit lateinischen Justiztermini
versehen ist, stellt eine feine Satire auf diejenigen Menschen in der
wirklichen Welt dar, die das Gesetz benutzen wiirden, um ihren gesell-
schaftlichen Verantwortungen auszuweichen.

In den Mysterienspielen war es eine libliche Praxis, an bestimm-
ten Stellen der Handlung einzuhalten, um den Schauspielern zu er-
moglichen, umzurdumen oder das Biithnenbild zu verandern. Oft gab es
in den Pausen Musik, was in den Texten mit dem Wort silete gekenn-
zeichnet ist. In der oben genannten diablerie, kurz nachdem sich die
ganzen Teufel versammelt haben, bittet Luzifer sie, eine silete fiir ihn
zu singen, was sie auch tun. Wie zu erwarten, ist die Kakophonie so
schrecklich, dass es selbst Luzifer nicht ertragen kann: »Cessez, cessez,
de par le deable!l« (V. 3844) — »Aufhoren, aufthoren, zum Teufel«. Dies
ist eine Parodie durch Umkehrung — Harmonie wird in Disharmonie
verwandelt — der himmlischen Musik, welche die Zuschauer normaler-
weise wahrend der Handlungspausen horen. Es ist auch die Komddie
des Chaos — die Art von Chaos, die entsteht, wenn ungeschickte und
inkompetente Personen versuchen etwas zu tun, das jenseits ihrer
Moglichkeiten liegt. Vielleicht ist ihre Unfdahigkeit das deutlichste ko-
mische Merkmal der Teufel. In jedem Mysterienspiel planen sie den
Untergang von Jesus oder eines Heiligen oder einer anderen heiligen
Person, aber sie sind nie erfolgreich. Wenn sie mit ihrem Versagen
konfrontiert werden, schreien sie in ihrem Zorn wie Kinder in einem
Wutanfall. Solche Unfdhigkeit und solch kindisches Verhalten gaben
den mittelalterlichen Zuschauern zweifellos ein Gefiihl der Uberlegen-
heit, eine Position, von der aus sie liber die Schwachen und Macken
der Teufel lachen konnten. Diese Form des Lachens dhnelt dem La-
chen der Farce, wo liber einen schwachen Ehemann oder eine herri-
sche Frau gelacht werden kann, weil sich die Zuschauer den lacherli-
chen Gestalten auf der Biihne iiberlegen wissen. Ebenso konnten sich
die Zuschauer bei einem Mysterienspiel kompetenter als die schusseli-
gen Teufel fithlen und leicht tiber deren Ungeschicklichkeit lachen.

13. Vgl. die umfangreicheren Untersuchungen und Materialien von Charles
Mazouer: »Du badin médiéval au naif de la comédie du XVII® siécle, in: Cahiers de [’As-
sociation Internationale des Etudes francaises, Nr. 26 (1974), S. 61-76; ders.: Le person-
nage du naif dans le thédtre comique du Moyen Age a Marivaux, Paris: Klincksieck 1979,
S. 40ff.; ders.: Le thédtre francais du Moyen Age, Paris: Sedes 1998, pp. 315, 326-328;
ders.: Le thédtre francais de la Renaissance, Paris: Champion 2002, S. 123-125; »Le badin
au XVI® siécle«, in: Langues, codes et conventions dans ‘ancien thédtre, J.-P. Bordier
(Hg.), Paris: Champion 2002, S. 167-176.

81

https://doi.org/10.14361/6783838401644-011 - am 14.02.2026, 08:27:18.



https://doi.org/10.14361/9783839401644-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SZENEN UND ROLLEN DES KOMISCHEN KORPERS

Es gibt auch Begebenheiten in den Teufelsszenen, die allein
zum Vergniigen der Zuschauer hinzugefiigt wurden. Eine davon ist die
Szene in Gréban’s Passion, in der die Seele Juda Ischariots nach sei-
nem blutigen Selbstmord in die Holle gebracht wird. Kein mittelalterli-
cher Zuschauer wiirde die geringste Sympathie fiir den Mann haben,
der Christus verraten und ihn fiir 30 Silberstiicke verkauft hat. Darum
wird sich die Menge laut gefreut haben, als die Teufel Luzifer fragen,
ob er ihnen Judas’ Seele leiht, um mit ihr Fu3ball zu spielen. Die Teufel
kicken die Seele frohlich tiber das Spielfeld und rufen: »Sus, deables,
sus! A luy, a luyl« (V. 22.089) — »Haut drauf, Teufel, haut drauf! Gib’s
ihm, gib’s ihm!«

Es sollte an dieser Stelle deutlich sein, dass die Teufel der Mys-
terienspiele zusatzlich zur Verangstigung der Zuschauer — was durch-
aus beabsichtigt war — auch eine komische Rolle in den diableries spiel-
ten. Es gibt aber eine andere Stelle, die als ein unwiderlegbarer Beweis
fiir diese Behauptung gelten konnte. 1496, als Andrieu de La Vigne den
Mystere de saint Martin schrieb und in Seurre, einer kleinen Stadt in
Burgund auffiihrte, schrieb er auch eine Farce, die neben dem Mysteri-
enspiel aufgefiihrt werden sollte.** Sie handelt von einem Miiller, der
krank im Bett liegt und zu sterben glaubt, und seiner untreuen Frau,
die sich mit ihren Liebhaber amisiert, wahrend er auBer Gefecht ge-
setzt ist. Als die Farce aufgefiihrt wurde, befanden sich alle Schauspie-
ler des Mysterienspiels noch auf ihren Pldtzen im Theater, was es La
Vigne ermoglichte, die Teufel in der Farce einzusetzen. Wahrend der
Miiller leidet, versammelt Luzifer eine Gruppe seiner Anhdnger und
trdgt ihnen auf, ihre Anstrengungen zu verdoppeln, um Seelen in die
Holle zu schaffen. Einer von ihnen hort die Klagen des Miillers und
macht sich auf den Weg, um seine Seele zu holen. Der Miiller hat je-
doch das unmittelbare Problem, dass er das dringende Bediirfnis hat,
sich zu Entleeren. Der Teufel, unfahig wie immer, glaubt, dass das
Ausgeschiedene des Miillers Seele sei, fingt es in seiner Tasche auf
und bringt es zurlick zur Holle. Als er die Tasche in Anwesenheit der
anderen Teufel 6ffnet, sind alle derart von dem Gestank des Inhalts
entsetzt, dass sie geloben, nie wieder die Seele eines Miillers in die
Holle zu bringen. Wir sehen deutlich, dass die Teufel dafiir vorgesehen
sind, eine komische Rolle in der Farce zu spielen. La Vigne hatte die
Teufel allerdings nicht in einem komischen Stiick verwenden konnen,
wenn die Zuschauer sie nicht schon bereits als komische Figuren in ih-
ren Rollen im Mysterienspiel gesehen hatten.

Alan E. Knight (Aus dem Englischen von Martin Moll)

14. Siehe dazu vor allem Konrad Schoell: Farce du quinziéme siecle, Tiibingen:
Gunter Narr 1992, insbesondere das 4. Kapitel (S. 38-50), das der »expression corporel-
le« gewidmet ist.

82

https://doi.org/10.14361/6783838401644-011 - am 14.02.2026, 08:27:18.



https://doi.org/10.14361/9783839401644-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

