
ALAN E. KNIGHT: TEUFEL IM FRANZÖSISCHEN THEATER DES SPÄTMITTELALTERS

die Modernität dieser Bilder akzentuieren. Am Ende des Mittelalters

hat man versucht, ohne dafür Beispiele oder Modelle zu haben, das

Theater neu zu erfinden. Deshalb – allerdings haben die Theaterhisto-

riker das nicht immer gesehen – handelt es sich zweifelsohne um ein

experimentelles Theater. Die Verwandlung des Körpers – die freilich

manchmal aus praktischen Gründen virtuell bleibt – hat eine mehr als

rein anekdotische Präsenz im Theater der Farce. Es handelt sich um

ein komisches Verfahren, das weiter geht als einfache lazzi und das

man traditionell als körperliche Komik der Farce versteht: Es geht hier

um eine spezifische, grausame und vielleicht existentielle Komik, die

nicht nur grotesk ist, sondern ihre Zuschauer auch mit wesentlichen

Fragen konfrontiert. Dass einige der Farcen wie George le veau oder

Pourpoint rétréci ein offenes Ende haben, ist in diesem Kontext der

modernen, körperlichen Komik aufschlussreich.

Jelle Koopmans

Teufel im französischen Theater des Spätmittelalters

Die spätmittelalterlichen Aufführungen der Passionsspiele und der Le-

ben der Heiligen zeigen detailliert gestaltete Schauplätze sowohl vom

Himmel als auch von der Hölle. Für gewöhnlich waren sie einander ge-

genüber dargestellt und stellten so ein anschauliches Bild des Kampfes

zwischen Gut und Böse dar. Der Eingang zur Hölle war das Maul eines

riesigen Biests, durch das die Teufel aus ihrer lärmenden und ver-

rauchten Höhle in die Welt nach draußen kamen. Zu ihren Kostümen

gehörten oft hässliche, gehörnte Masken, und ihre bestialische Natur

wurde durch wilde Gesichter, die an anderen Teilen ihrer Körper be-

festigt waren, angedeutet. Sie stellen die grauenhafte und abstoßende

Natur des Bösen dar, und ihre Furcht erregende Erscheinung sollte die

Zuschauer vor den schrecklichen Folgen der Sünde warnen.

           Allerdings passen die Handlungen dieser Furcht einflössenden

Kreaturen nicht immer zu ihrer bösen Natur. Die Teufel der Mysterien-

spiele werden oft unbeholfen und ungeschickt dargestellt, sie kämpfen

ständig untereinander und verursachen für ihre Sache manchmal mehr

Schaden als Gutes. Ein modernes Publikum würde dazu neigen, diese

Aspekte des teuflischen Verhaltens als komisch und der Farce ange-

messen zu betrachten. Aber sah das mittelalterliche Publikum sie auf

die gleiche Weise? Wir wissen, dass viele mittelalterliche Zuschauer
1bei den Verhandlungen und Prüfungen eines Heiligen weinten, aber

               

           1.  Vgl. L. Petit de Julleville: Les mystères, Paris: Hachette 1880, Bd. II, S. 32, 48.
 

77

2003-09-12 12-44-51 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  73-142) T02_01 kap 2.p 31591341946

https://doi.org/10.14361/9783839401644-011 - am 14.02.2026, 08:27:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SZENEN UND ROLLEN DES KOMISCHEN KÖRPERS

lachten sie über die Kapriolen der Teufel? Noch viel wichtiger ist die

Frage, ob es beabsichtigt war, dass sie über so hässliche Figuren lachen

sollten, welche die Macht hatten, großen Schaden zu bewirken? Histo-

riker und Kritiker des mittelalterlichen Theaters haben unterschiedli-

che Meinungen zu dieser Frage geäußert, auch wenn die meisten von

ihnen angenommen haben, dass die Teufelsszenen oder diableries bis

zu einem gewissen Grad eine komische Dimension hatten.

           Petit de Julleville, zum Beispiel, betrachtet die Teufel der Mys-

terienspiele als unverzichtbare komische Figuren, obwohl er ihren
2mehrdeutigen Charakter zugesteht: »Ils font rire et ils font peur.« –

»Sie bringen zum Lachen und jagen Angst ein.« Emile Roy jedoch fin-

det an den Teufelsszenen wegen der »interminables conseils de
3démons« – »der nicht enden wollenden Ratschläge der Teufel« nichts

amüsant. Raymond Lebègue glaubt, dass die diableries »devaient amu-

ser les spectateurs« – »die Zuschauer unterhalten sollten«; aber nur,

um ihnen die zugrunde liegende Moral und religiösen Unterweisungen
4schmackhafter zu machen. Charles Mazouer sieht in den Teufeln

wenig bessere Clowns: »s’ils terrifiaient, les diables […] faisaient rire

aussi, comme des personnages bouffons qui finirent par ne plus faire
5peur« – »auch wenn sie Furcht erregten, brauchten die Teufel auch

zum Lachen, wie bouffone Figuren, die letztlich keine Angst mehr ein-

jagen«. Jean-Pierre Bordier geht auf eine kritischere Weise an die Fra-

ge heran, indem er sagt, dass »›le diable‹ collectif, immatériel et

intériorisé dans l’homme fait peur, tandis que les diables, quels qu’ils
6soient, font rire« – »der kollektivierte, immaterielle und im Menschen

verinnerlichte Teufel Angst macht, während die Teufel, wie auch im-

mer sie sein mögen, zum Lachen bringen«. Zum Beispiel ruft Des-

esperance, Luzifers Tochter, nie Gelächter hervor, weil sie die Verkör-

perung des Bösen ist. Jelle Koopmans schließlich weist die ganze Idee

des komischen Aspekts der diableries ab, sieht darin nur »une extrapo-

lation moderne« – »eine moderne Annahme« und entscheidet sich für

den Begriff »spectaculaire«, um die Teufelsszenen zu beschreiben,

»puisque nous ne savons presque rien sur la peur et le sens de l’hu-

               

           2.  Ebd., Bd. I, S. 271.
e e

           3.  Émile Roy: Le mystère de la Passion en France du XIV au XVI siècle, Dijon
1903 (Nachdr. Genf 1974), S. 117*.
           4.  Raymond Lebègue: Le mystère des Actes des Apôtres. Contribution à l’étude

ede l’humanisme et du protestantisme français au XVI siècle, Paris: Honoré Champion
1929, S. 137.
           5.  Charles Mazouer: Le théâtre français du Moyen Âge, Paris: Sedes 1998, S.
188.
           6.  Jean-Pierre Bordier: Le jeu de la Passion. Le message chrétien et le théâtre

e efrançais (XIII -XVI s.), Paris: Honoré Champion 1998, S. 576 Anm.
 

78

2003-09-12 12-44-52 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  73-142) T02_01 kap 2.p 31591341946

https://doi.org/10.14361/9783839401644-011 - am 14.02.2026, 08:27:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ALAN E. KNIGHT: TEUFEL IM FRANZÖSISCHEN THEATER DES SPÄTMITTELALTERS

7mour de publics médiévaux« – »da wir fast nichts über die Angst und

den Sinn für Humor des mittelalterlichen Publikums wissen«.

           Zeitgenössische Beschreibungen der Bühnenbilder und der Auf-

führungen lassen keinen Zweifel daran, dass die Höllenszenen spekta-

kulär waren. Henri d’Outreman zum Beispiel, dessen Vater einer der

Bühnendirektoren der Valenciennes Passionsspiele im Jahre 1547 war,

berichtet über diese Produktion: »Les secrets [special effects] du Para-

dis et de l’Enfer estoient tout à faict prodigieux et capables d’estre pris
8par la populace pour enchantemens.« – »Die Geheimnisse [Spezialef-

fekte] des Paradieses und der Hölle waren ganz und gar wunderbar

und konnten vom Pöbel für Zaubererien gehalten werden«. Hier offen-

bart der geringschätzige Begriff populace einen enormen Unterschied

zwischen dem Stückeschreiber und den ungebildeten niederen Klas-

sen, in der Rezeption und dem Verständnis. Der eine konnte die Höl-

lenszenen aus einer ästhetischen Distanz sehen und darum in ange-

messenen Momenten lachen, während die anderen eventuell über die

»magischen« Kräfte der Teufel verängstigt hätten sein können. Ray-

mond Lebègue zitiert einen Brief des Kanzlers L’Hôpital für den Kar-

dinal Du Bellay, in dem ersterer das Höllenmaul und die grässlichen

Kostüme der Teufel beschreibt: »Je n’ai jamais rien vu de plus comique

que les jeux que la jeunesse paysanne fait.« – »Ich habe noch nie etwas

Komischeres gesehen als die Spiele, die die Dorfjugend veranstaltet.«

Er fügt hinzu, dass die entsetzlichen Schreie Luzifers Angst und Furcht
9unter den anderen Zuschauern hervorriefen. Auch wenn sich L’Hô-

pital eher über die Schauspieler lustig macht als über die Teufel zu

lachen, liefert sein Brief zusätzliche Beweise der verschiedenen Ebe-

nen der Rezeption, die unter den Leuten im Publikum existierten. Es

scheint daher, dass die Wahrnehmung des Humors in den diableries –

wie auch heute – von dem Hintergrund und der Perspektive der Zu-

schauer abhängig ist, sowie von ihrer Vertrautheit mit grundlegenden

literarischen und dramatischen Techniken des Komischen.

           Komische Gattungen wie die Farce und die sottie verwenden

viele allgemein anerkannte Techniken der Komik, die auf Wörtern,

Gesten oder Situationen beruhen, um Gelächter unter den Zuschauern

hervorzurufen. Es gibt keinen Grund zu glauben, dass dieselben Mittel,

wenn sie in Mysterienspielen eingesetzt wurden, die Leute nicht eben-

so zum Lachen gebracht hätten. Eines dieser Mittel ist der Schrei oder

               

           7.  Jelle Koopmans: Le théâtre des exclus au Moyen Âge: hérétiques, sorcières
et marginaux, Paris: Imago 1997, S. 164.
           8.  Henri d’Outreman: Histoire de la ville et comté de Valentiennes, Douai: M.
Wyon 1639, S. 396.
           9.  Vgl. Raymond Lebègue: »Le Diable dans l’ancien théâtre religieux«, in:
Études sur le théâtre français, 2 Bde. Paris: Nizet 1977, Bd. I, S. 43-52, hier S. 51.
 

79

2003-09-12 12-44-52 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  73-142) T02_01 kap 2.p 31591341946

https://doi.org/10.14361/9783839401644-011 - am 14.02.2026, 08:27:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SZENEN UND ROLLEN DES KOMISCHEN KÖRPERS

Sammelruf der Narren, der ein wesentlicher Bestandteil der sottie war.

Dem Jeu du Prince des Sotz geht zum Beispiel ein Schrei voraus, der 63

Narrentypen nennt, die sich alle vor dem Prince des Sotz versammeln
10sollen. Diese Art des komischen Katalogs, die von Rabelais sehr ge-

konnt ausgeschöpft wurde, wird auch von Luzifer in den Mysterien-

spielen verwendet, um seine Kohorte von Teufeln zu versammeln. Am

Beginn von Le mystère de saint Martin ruft Luzifer in einer komplexen

Szene seine Lakaien zusammen, welche die Zuschauer auf verschiede-

nen Ebenen ansprach. La Vigne wollte, dass die Teufel Angst machen,

und ließ sie »avecques feu et fouldre orrible« – »mit Feuer und schreck-

lichem Blitz« auftreten, aber auch der Stil und die Sprache der Szene

haben komische Merkmale, die mit der sottie assoziiert sind – der

Schrei als eine Aufzählung der Teufelstypen und die Balladen-Reime in
11den unüblichen Klängen -oc, -ac and -ic. In einem anderen Schrei

des gleiche Stücks ruft Luzifer: »Venez avant, coquineaux, babillars,/

Cornars, coquars, loricars, coquillars […]« – »Kommt nach vorne,

Schelme, Stammler, Gehörnte, Einäugige, Räuber« (V. 5005f.) und stellt

auf diese Weise einen Katalog von Teufeln dar, deren Namen bedro-

hend und komisch zugleich sind. Satans Antwort auf Luzifer ist eine

zwölfzeilige Strophe, in der jedes Wort mit dem Buchstaben r beginnt:

»Roy rigoureux, racyne ruÿneuse,/ Roche restive, rodelle rumyneuse

[…].« (V. 5011f.) Die Rede vermittelt wirkungsvoll das beängstigende

Wutgeschrei des Teufels, während sie das Ohr mit einem brillanten

Stück poetischer Virtuosität entzückt. Diese Form der verbalen Fanta-

sie, die häufig in den diableries zu finden ist, wird vermutlich im Schrei
und der Eröffnungsszene mit dem Teufel in La passion de saint Quentin
auf die Spitze getrieben, in der das Wort diable in seinen verschiede-

12nen Formen 60 mal in 53 Zeilen ausgesprochen wird.

           Seit der Antike haben Dramatiker die Parodie benutzt, um einen

komischen Kontrapunkt für seriöse Themen zu setzen. Im Mittelalter

war die Parodie eine sehr beliebte Quelle des Humors unter Studenten,

die unzählige Parodien auf liturgische und biblische Texte geschrieben

haben. Auch mittelalterliche Dramatiker versäumten es nicht, sich der

Parodie zu bedienen, um die Missstände der wirklichen Welt zu kom-

mentieren. Am ersten Tag von Arnoul Gréban’s Mystère de la passion
ruft Luzifer alle Teufel der Hölle zu einer Versammlung. Cerberus

möchte jedoch nicht erscheinen und versucht durch legale Winkelzüge

               

           10.  Vgl. Pierre Gringore: Le jeu du prince des Sotz, in: Cynthia J. Brown (Hg.):
Œuvres polémiques rédigées sous le règne de Louis XII, Genf: Droz 2003, S. 253-254.
           11.  Vgl. Andrieu de La Vigne: Le Mystère de saint Martin, 1496, André Duplat
(Hg.), Genf: Droz 1979, V. 43-114.
           12.  Vgl. Henri Chatelain (Hg.): Le mistere de saint Quentin, Saint-Quentin: Im-
primerie Générale 1909, V. 918-970.
 

80

2003-09-12 12-44-52 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  73-142) T02_01 kap 2.p 31591341946

https://doi.org/10.14361/9783839401644-011 - am 14.02.2026, 08:27:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ALAN E. KNIGHT: TEUFEL IM FRANZÖSISCHEN THEATER DES SPÄTMITTELALTERS

13zu verhindern, zur Versammlung zu gehen. Letztendlich sieht er ein,

dass es keine Möglichkeit gibt, seiner Pflicht zu entkommen: »ce sont

les loyz de l’ostel« – »so sind die Gesetze des Hauses«. Diese kurze Pa-

rodie des Rechtssystems, die vollständig mit lateinischen Justiztermini

versehen ist, stellt eine feine Satire auf diejenigen Menschen in der

wirklichen Welt dar, die das Gesetz benutzen würden, um ihren gesell-

schaftlichen Verantwortungen auszuweichen.

           In den Mysterienspielen war es eine übliche Praxis, an bestimm-

ten Stellen der Handlung einzuhalten, um den Schauspielern zu er-

möglichen, umzuräumen oder das Bühnenbild zu verändern. Oft gab es

in den Pausen Musik, was in den Texten mit dem Wort silete gekenn-

zeichnet ist. In der oben genannten diablerie, kurz nachdem sich die

ganzen Teufel versammelt haben, bittet Luzifer sie, eine silete für ihn

zu singen, was sie auch tun. Wie zu erwarten, ist die Kakophonie so

schrecklich, dass es selbst Luzifer nicht ertragen kann: »Cessez, cessez,

de par le deable!« (V. 3844) – »Aufhören, aufhören, zum Teufel«. Dies

ist eine Parodie durch Umkehrung – Harmonie wird in Disharmonie

verwandelt – der himmlischen Musik, welche die Zuschauer normaler-

weise während der Handlungspausen hören. Es ist auch die Komödie

des Chaos – die Art von Chaos, die entsteht, wenn ungeschickte und

inkompetente Personen versuchen etwas zu tun, das jenseits ihrer

Möglichkeiten liegt. Vielleicht ist ihre Unfähigkeit das deutlichste ko-

mische Merkmal der Teufel. In jedem Mysterienspiel planen sie den

Untergang von Jesus oder eines Heiligen oder einer anderen heiligen

Person, aber sie sind nie erfolgreich. Wenn sie mit ihrem Versagen

konfrontiert werden, schreien sie in ihrem Zorn wie Kinder in einem

Wutanfall. Solche Unfähigkeit und solch kindisches Verhalten gaben

den mittelalterlichen Zuschauern zweifellos ein Gefühl der Überlegen-

heit, eine Position, von der aus sie über die Schwächen und Macken

der Teufel lachen konnten. Diese Form des Lachens ähnelt dem La-

chen der Farce, wo über einen schwachen Ehemann oder eine herri-

sche Frau gelacht werden kann, weil sich die Zuschauer den lächerli-

chen Gestalten auf der Bühne überlegen wissen. Ebenso konnten sich

die Zuschauer bei einem Mysterienspiel kompetenter als die schusseli-

gen Teufel fühlen und leicht über deren Ungeschicklichkeit lachen.

               

           13.  Vgl. die umfangreicheren Untersuchungen und Materialien von Charles
eMazouer: »Du badin médiéval au naïf de la comédie du XVII siècle«, in: Cahiers de l’As-

sociation Internationale des Etudes françaises, Nr. 26 (1974), S. 61-76; ders.: Le person-
nage du naïf dans le théâtre comique du Moyen Âge à Marivaux, Paris: Klincksieck 1979,
S. 40ff.; ders.: Le théâtre français du Moyen Âge, Paris: Sedes 1998, pp. 315, 326-328;
ders.: Le théâtre français de la Renaissance, Paris: Champion 2002, S. 123-125; »Le badin

eau XVI siècle«, in: Langues, codes et conventions dans l’ancien théâtre, J.-P. Bordier
(Hg.), Paris: Champion 2002, S. 167-176.
 

81

2003-09-12 12-44-52 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  73-142) T02_01 kap 2.p 31591341946

https://doi.org/10.14361/9783839401644-011 - am 14.02.2026, 08:27:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SZENEN UND ROLLEN DES KOMISCHEN KÖRPERS

           Es gibt auch Begebenheiten in den Teufelsszenen, die allein

zum Vergnügen der Zuschauer hinzugefügt wurden. Eine davon ist die

Szene in Gréban’s Passion, in der die Seele Juda Ischariots nach sei-

nem blutigen Selbstmord in die Hölle gebracht wird. Kein mittelalterli-

cher Zuschauer würde die geringste Sympathie für den Mann haben,

der Christus verraten und ihn für 30 Silberstücke verkauft hat. Darum

wird sich die Menge laut gefreut haben, als die Teufel Luzifer fragen,

ob er ihnen Judas’ Seele leiht, um mit ihr Fußball zu spielen. Die Teufel

kicken die Seele fröhlich über das Spielfeld und rufen: »Sus, deables,

sus! A luy, a luy!« (V. 22.089) – »Haut drauf, Teufel, haut drauf! Gib’s

ihm, gib’s ihm!«

           Es sollte an dieser Stelle deutlich sein, dass die Teufel der Mys-

terienspiele zusätzlich zur Verängstigung der Zuschauer – was durch-

aus beabsichtigt war – auch eine komische Rolle in den diableries spiel-

ten. Es gibt aber eine andere Stelle, die als ein unwiderlegbarer Beweis

für diese Behauptung gelten könnte. 1496, als Andrieu de La Vigne den

Mystère de saint Martin schrieb und in Seurre, einer kleinen Stadt in

Burgund aufführte, schrieb er auch eine Farce, die neben dem Mysteri-
14enspiel aufgeführt werden sollte. Sie handelt von einem Müller, der

krank im Bett liegt und zu sterben glaubt, und seiner untreuen Frau,

die sich mit ihren Liebhaber amüsiert, während er außer Gefecht ge-

setzt ist. Als die Farce aufgeführt wurde, befanden sich alle Schauspie-

ler des Mysterienspiels noch auf ihren Plätzen im Theater, was es La

Vigne ermöglichte, die Teufel in der Farce einzusetzen. Während der

Müller leidet, versammelt Luzifer eine Gruppe seiner Anhänger und

trägt ihnen auf, ihre Anstrengungen zu verdoppeln, um Seelen in die

Hölle zu schaffen. Einer von ihnen hört die Klagen des Müllers und

macht sich auf den Weg, um seine Seele zu holen. Der Müller hat je-

doch das unmittelbare Problem, dass er das dringende Bedürfnis hat,

sich zu Entleeren. Der Teufel, unfähig wie immer, glaubt, dass das

Ausgeschiedene des Müllers Seele sei, fängt es in seiner Tasche auf

und bringt es zurück zur Hölle. Als er die Tasche in Anwesenheit der

anderen Teufel öffnet, sind alle derart von dem Gestank des Inhalts

entsetzt, dass sie geloben, nie wieder die Seele eines Müllers in die

Hölle zu bringen. Wir sehen deutlich, dass die Teufel dafür vorgesehen

sind, eine komische Rolle in der Farce zu spielen. La Vigne hätte die

Teufel allerdings nicht in einem komischen Stück verwenden können,

wenn die Zuschauer sie nicht schon bereits als komische Figuren in ih-

ren Rollen im Mysterienspiel gesehen hätten.

Alan E. Knight (Aus dem Englischen von Martin Moll)

               

           14.  Siehe dazu vor allem Konrad Schoell: Farce du quinzième siècle, Tübingen:
Gunter Narr 1992, insbesondere das 4. Kapitel (S. 38-50), das der »expression corporel-
le« gewidmet ist.
 

82

2003-09-12 12-44-52 --- Projekt: transcript.kumedi.erdmann.komik / Dokument: FAX ID 019c31591341562|(S.  73-142) T02_01 kap 2.p 31591341946

https://doi.org/10.14361/9783839401644-011 - am 14.02.2026, 08:27:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401644-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

