Felix Heidenreich
Zur Theorie der Kulturpolitik

Drei Dimensionen kulturpolitischen Handelns

1. Einleitung

Kulturpolitik gehort immer noch zu den vergleichsweise wenig erforschten Politikfel-
dern. Dies hingt erstens damit zusammen, dass der Begriff der Kultur sich einer ab-
schliefenden Bestimmung beharrlich entzieht, so dass das Objekt des kulturpoliti-
schen Handelns nur unklare Konturen bietet. Entsprechend sind die Uberginge zwi-
schen Kultur- und Bildungspolitik ebenso flieffend wie die Grenzen zwischen einer
primir 6konomisch motivierten Politik zur Stirkung der Kreativwirtschaft einerseits
und der am Kunstideal orientierten Forderung zweck{reien Schaffens andererseits. Die
Phinomene kulturpolitischen Handelns entziehen sich zudem den Versuchen einer so-
zialwissenschaftlichen Quantifizierung, die die empirische Sozialforschung anstrebt.
Wie auch immer man »Kultur« und »Kulturpolitik« definiert — eine Ubersetzung qua-
litativer Standards in quantitative Mengen diirfte in weiten Teilen scheitern. Kulturpo-
litik ldsst sich daher mittels eines Methodenideals, das aus der Okonomie stammt und
Politikwissenschaft als primar empirische Sozialwissenschaft begreift, nur schwer wis-
senschaftlich beobachten: Die symbolische Dimension kulturpolitischen Handelns, die
vermeintlich weichen Folgen fiir ein nationales Selbstverstindnis oder auch nur die so-
ziale Integration auf lokaler Ebene — all diese primir verstebhend zu erschliefenden
Faktoren und Resultate machen eine erklirende outcome-Analyse beinahe unmoglich.
Eine eher am Vorgehen der aus der Philologie stammenden Hermeneutik orientierte
Rekonstruktion kulturpolitischer Prozesse ist jedoch innerhalb der Politikwissenschaft
selten geworden!, erfolgt in manchen Fillen begleitend zur politischen Praxis? oder be-
ratend-konzeptionell’, wihrend die praxisorientierte Beschiftigung mit dem Thema,
die Ausbildung von Kulturmanagern und Kulturpolitikern sich immer weiter profes-

1 Klaus von Beyme steht hier beinahe als Solitdr in der Politikwissenschaft. Das Desiderat einer
politikwissenschaftlichen Beschiftigung mit Kulturpolitik ist von ihm bereits vor Jahrzehnten
formuliert worden. Vgl. bspw. Klaus von Beyme, Die Kunst der Macht und die Gegenmacht
der Kunst: Studien zum Spannungsverhdiltnis von Kunst und Politik, Frankfurt am Main 1998.

2 Julian Nida-Riimelins Stellungnahmen reflektieren beispielsweise zugleich die Voraussetzun-
gen kulturpolitischen Handelns. Vgl. z. B. Julian Nida-Riimelin, Humanismus als Leitkultur:
ein Perspektivenwechsel, Miinchen 2006.

3 Besonders wirkmaichtig zweifellos: Oliver Scheytt, Kulturstaat Deutschland: Plidoyer fiir eine
aktivierende Kulturpolitik, Bielefeld 2008.

28.01.2026, 12:46:27. i i 3
f0r oder Ki-Modellen oder

Erlaubnis Ist Inhatts I



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-4-442

Felix Heidenreich - Zur Theorie der Kulturpolitik 443

sionalisiert.* Wo die quantifizierende Bewertung versucht wird, nimmt sie oft polemi-
sche Ziige an, nimlich dort, wo Ausgaben den Resultaten im Gestus der Anklage ent-
gegengehalten werden.?

Ein zweiter Grund fir die Distanziertheit der Politikwissenschaft gegentiber der
Kulturpolitik liegt in der Spannung zwischen demokratischem Ideal kulturpolitischer
Zuriickhaltung bei gleichzeitigem Anspruch auf die Bereitstellung einer »Kultur fiir al-
le«.® Im Gegensatz zu anderen Politikfeldern wird in der Kulturpolitik in demokrati-
schen Staaten gerade grofite Zuriickhaltung beztiglich der inhaltlichen Bestimmung des
outcomes vorausgesetzt. Demokratische Kulturpolitik darf inbaltliche Ziele gerade
nicht vorgeben. Unter dieser Voraussetzung lohnt dann auch ein Vergleich zwischen
den aus guten Griinden unbestimmt bleibenden Zielen und den schwer zu bestimmen-
den Resultaten fiir die Politikwissenschaft nicht. Die wenigen Studien stammen folg-
lich meist aus der Geschichtswissenschaft und behandeln entweder international ver-
gleichend verschiedene Strukturen (also letztlich polities)” oder Kulturpolitiken mit de-
finierten Zielen, beispielsweise die Auswirtige Kulturpolitik des Dritten Reiches.?

Diese Ausgangsdiagnose ist umso bedauerlicher, als die Bedeutung von Kultur be-
standig beschworen, ja in ihrer wirtschaftlichen Dimension sogar explizit beziffert
wird. Die »Kreativwirtschaft« schafft zwar in vielen Fillen schlecht bezahlte und pre-
kire Arbeitsverhaltnisse, stellt jedoch einen Standortfaktor mit wachsender Bedeutung
dar, von dem sich nicht zuletzt strukturschwache Regionen einen strukturellen Auf-
schwung erhoffen. Da die Arbeit im kulturellen Sektor personalintensiv ist, wird in
thm ein grofles Potenzial zur Abschopfung freiwerdender Arbeitnehmer gesehen.” Zu-
dem sind wir derzeit Zeugen gigantischer kulturpolitischer Projekte, beispielsweise der
gezielten Generierung einer europdischen Identitit, die gleichermaflen von den EU-In-
stitutionen selbst wie von privaten Stiftungen betrieben wird.!° Es gibe folglich ausrei-

4 Man vgl. die wachsende Zahl von Studiengingen im Bereich Kulturmanagement sowie die
praxisbezogenen Publikationen der Kulturpolitischen Gesellschaft, vor allem das Kulturpoli-
tische Jahrbuch und die Kulturpolitischen Mitteilungen (KuMi).

5 Es ist bezeichnend, dass ein Debattenbeitrag wie das Buch »Der Kulturinfarkt« kaum auf
politikwissenschaftliche Studien zuriickgreifen kann. Vgl. Dieter Haselbach, Armin Klein,
Pius Kniisel, Stephan Opitz, Der Kulturinfarkt: Von Allem zu viel und iiberall das Gleiche.
Eine Polemik iiber Kulturpolitik, Kulturstaat, Kultursubvention, Miinchen 2012. Dies spricht
zunichst nicht gegen das Buch und die darin entfaltete These, sondern primir fiir einen Aus-
bau der systematischen Untersuchung von Kulturpolitik.

6 Vgl. hierzu die einleitenden Analysen in: Klaus von Beyme, Kulturpolitik in Deutschland:
Von der Staatsforderung zur Kreativwirtschaft, Wiesbaden 2012.

7 Stellvertretend fiir viele: Victoria Znined-Brand, Deutsche und franzésische Auswirtige Kul-
turpolitik: Eine vergleichende Analyse. Das Beispiel der Goethe-Institute in Frankreich sowie
der Instituts und Centres Culturels Francais in Deutschland seit 1945, Frankfurt am Main
1999.

8 Vgl. z.B. Kathrin Engel, Dentsche Kulturpolitik im besetzten Paris 1940-1944: Film und
Theater, Oldenburg 2003.

9 Vor allem im Ruhrgebiet sind die Hoffnung diesbeziiglich immer wieder explizit formuliert
worden.

10 Unter den zahllosen Beispielen sei stellvertretend auf die Initiative »A Soul for Europe« ver-
wiesen.

Z{P 62. Jg. 4/2015

28.01.2026, 12:46:27. i i 3
f0r oder Ki-Modellen oder

Erlaubnis Ist Inhalts I



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-4-442

444 Felix Heidenreich - Zur Theorie der Kulturpolitik

chend Anlass fir die Politikwissenschaft, die Kulturpolitik genauer in den Blick zu
nehmen und sie theoretisch zu reflektieren. Was genau geschieht eigentlich in der Kul-
turpolitik? Die Politische Theorie als Teildisziplin der Politikwissenschaft schweigt da-
zu grofitenteils. Richard Rorty hat zwar Philosophie als »Kulturpolitik« beschrieben,
meinte damit aber cultural politics, also die Auseinandersetzung um das Vokabular in
einer Gesellschaft als Kampf um die angemessene oder einfach erwiinschte Weltbe-
schreibung. Thm ging es um die kulturpolitische Neudeutung der Philosophie, nicht
die philosophische Neudeutung der Kulturpolitik. Kulturpolitik als policy eines Staates
ist bei Rorty nicht gemeint.!!

Die hier entwickelte Reflexion iiber Kulturpolitik will einen Vorschlag unterbreiten,
wie »Kulturpolitik« aus Sicht der politischen Theorie zu verstehen ist und damit zu-
gleich eine Heuristik fir jene Forschung anbieten, die sich der policy widmet. Im Ge-
gensatz zu Rortys Uberlegungen soll dabei der Staat als Akteur im Zentrum stehen;
mit »Kulturpolitik« ist im Folgenden in erster Linie eine spezifische policy gemeint, ein
gezieltes politisches Handeln durch staatliche Akteure. Die Ausgangsfrage lautet: Was
geschieht eigentlich, wenn eine Gesellschaft mittels politischer Institutionen und Pro-
gramme die eigene »Kultur« zum Gegenstand einer policy macht? Welche Dimensio-
nen kulturpolitischen Handelns lassen sich unterscheiden und wie verhalten sie sich
zueinander? Wie sind diese Dimensionen demokratietheoretisch zu werten? Gibt es so
etwas wie eine genuin demokratische Form von Kulturpolitik?

Das Theorievokabular, das zur Beantwortung der Frage herangezogen wird, soll aus
den Phinomenen entwickelt und nicht als gegeben vorausgesetzt werden. So wire bei-
spielsweise eine systemtheoretische Beschreibung von Kulturpolitik durchaus denkbar,
wiirde jedoch Unterscheidungen an die Phinomene herantragen, die diesen nicht un-
bedingt entsprechen.!? Daher will ich zunichst drei Dimensionen von Kulturpolitik
unterscheiden, die ich paradigmatisch an drei klassischen Stationen der politischen Ide-
engeschichte verdeutliche. Die Schliisseltexte, auf die dabei referiert wird, haben pri-
mir illustrierenden Charakter; mit dem Verweis auf Platon, Machiavelli und Schiller
wird nicht der Versuch unternommen, eine ideengeschichtliche These tber die Ent-
wicklung der Kulturpolitik zu stiitzen; dazu miisste man die Praxis und nicht deren
Reflexion untersuchen. Vielmehr sollen die drei Idealtypen in ihrer Konzeption plas-
tisch hervortreten. Wihrend Platon Kulturpolitik als quasi-medizinische Pflege einer
sich naturwiichsig entfaltenden Kultur konzipiert (2.), entwickelt Machiavelli erstmals
eine umfassende Theorie der politischen Instrumentalisierung von Kultur fir polit-
sche Zwecke (3.). Schillers Theorie des Theaters kann hingegen als Entwurf einer er-
méglichenden und dabei kontingenten Spielraum eréffnenden Kulturpolitik verstan-
den werden (4.). Alle drei Modelle werden unter spezifischen sozialen und theoreti-

11 Richard Rorty, Philosophie als Kulturpolitik, Frankfurt am Main 2008.

12 Im Falle der Systemtheorie zeigt sich dies bereits an den Schwierigkeiten mit dem Begriff der
»Kultur« — nach Luhmann bekanntlich »einer der schlimmsten Begriffe, die je erfunden wur-
den«. (Niklas Luhmann, Die Kunst der Gesellschaft, Frankfurt am Main 1995, S.398) Auf-
grund dieser, sich aus der Theoriearchitektur der Systemtheorie ergebenden begrifflichen
Pramisse, verschwindet Kulturpolitik vom Radar systemtheoretischer Soziologie.

28.01.2026, 12:46:27. i i 3
f0r oder Ki-Modellen oder

Erlaubnis Ist Inhalts I



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-4-442

Felix Heidenreich - Zur Theorie der Kulturpolitik 445

schen Voraussetzungen formuliert, die kurz ausgeleuchtet werden. Abschlieflend wer-
de ich zeigen zu versuchen, dass die entwickelten Idealtypen im kulturpolitischen
Handeln zugleich am Werk sind und ausschliefflich ineinander verwoben vorkommen.
Kulturpolitik kann nicht umhin, so die These, alle drei Dimensionen kulturpolitischen
Handelns zu beinhalten: Sie muss exkludieren, reprisentieren und zugleich Kontin-
genz erlauben (5.). Die Reflexion iiber diese Dimensionen erdffnet den Spielraum fiir
bewusste Entscheidungen in der Gewichtung divergierender Elemente. Sie macht zu-
dem transparent welche Erwartungen wir aus guten Griinden an eine demokratische
Kulturpolitik stellen konnen.

2. Platons Theorie der Zensur

Es dauert lange, bis »Kultur« dem Menschen als ein Objekt gegentibertritt, das tiber-
haupt formbar, ja womoglich systematisch planbar ist. Kultur, vorldufig bestimmbar
als Gesamtmenge der Verstindigungsvoraussetzungen einer Gemeinschaft, erscheint —
beispielsweise im Falle der Sprache — als naturwiichsig gegeben. Damit Politik auf Kul-
tur einwirken kann, mussen beide zunichst konzeptionell getrennt werden. Die »men-
talen Infrastrukturen« (Harald Welzer) missen als solche in den Blick geraten, um
Uberhaupt als Objekt einer moglichen Einwirkung vor Augen zu stehen. Das ist kei-
neswegs trivial, sondern bezeichnet bereits eine evolutionire Errungenschaft in der
Form einer Ausdifferenzierung. Denn in den Grofireichen der Antike, beispielsweise
in Agypten, sind Politik und Kultur kaum zu trennen: Der Pharao und die von ihm
geschiitzte »Ordnung« (Maat) bilden ein Gesamtsystem von religidser, politischer, mi-
litarischer und kultureller Macht.!> Wie trennen sich aus diesem Gesamtensemble also
zwel »Einheiten«, die man als Politik und Kultur ansprechen kann? Doch offenbar in
jenem Moment, in dem kulturelle Aktivititen, beispielsweise die Literatur, unabhingig
von politischer Macht moglich werden, also in jenem Moment, in dem Erzihler,
Schreiber, Theaterleute, Kulturschaffende aller Art nicht mehr nur an den Konigshéfen
von Grofireichen oder deren Priester-Institutionen verortet sind, sondern 6konomisch
unabhingig ihre Dienste anbieten konnen.

Dies ist paradigmatisch in Griechenland der Fall: In der nur lose verbundenen An-
sammlung von kleinen poleis, die alle in ihrer eigenen Bucht verortet sind und daher
gar nicht gleichermaflen hierarchisch organisiert sein kénnen wie das Flichenland
Agypten, gibt es »Rhapsodenc, literarische Alleinunterhalter, die von Ort zu Ort zie-
hen und ihre Gesinge zum Besten geben. Sie sind primar Dienstleister, als solche je-
doch frei schaffend titig und daher in der Regel nicht selbst Teil politischer Eliten. Nur
unter diesen Umstinden ist so etwas wie Kulturpolitik tiberhaupt moglich — und genau
in diesem Moment kommt es zu einer ersten Urszene der Kulturpolitik.

In Platons Politeia wird eine folgenschwere Dichterkritik vorgetragen. Im Rahmen
des Dialogs lasst Platon die Figur des Sokrates eine komplexe Theorie der politischen

13 Vgl. Jan Assmann, Ma'at. Gerechtigkeit und Unsterblichkeit im Alten Agypten, 2. Auflage,
Miinchen 2006.

Z{P 62. Jg. 4/2015

i R 28.01.2026, 12:46:27. i i 3
Erlaubnis Ist Inhatts I f0r oder Ki-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-4-442

446 Felix Heidenreich - Zur Theorie der Kulturpolitik

Kontrolle dichterischen Schaffens entfalten. Die Rhapsoden, so die ontologisch durch
die Ideenlehre gestiitzte These, erzeugen Schein und genau dies macht sie fiir das Ge-
meinwesen gefahrlich, weil die Mythen der Dichter zu einem untugendhaften Verhal-
ten anleiten konnen (Rep. 377b). Platon beschreibt in seiner ritselhaften Utopie eines
idealen Gemeinwesens, nach welchen Kriterien die Titigkeit der Rhapsoden bewertet
und gegebenenfalls auch verboten werden muss. Sie sollen nur Geschichten (mythoi)
auffithren diirfen, in denen Guten Gutes widerfihrt, Schlechten jedoch Schlechtes. Wer
gut handelt, dem wird es auch gut ergehen, so Platons These. Genau diese Vorstellung
einer konnektiven Gerechtigkeit muss auch in der Kultur zur Anschauung kommen.
Platon stiitzt diese These mit der mimesis-Lehre, einer Theorie menschlicher Erkennt-
nis und menschlicher Motivation. Unter mimesis, der Nachahmung, versteht er das
(unbewusste) Eindringen von Inhalten in den menschlichen Geist und dessen Nachah-
mung im eigenen Handeln. Platons Theorie der Zensur lautet entsprechend, dass nur
dasjenige gezeigt werden darf, was den Biirgern zugleich tugendhaftes Verhalten vor-
fihrt. Was »Kulturpolitik« hier bedeutet ergibt sich aus dem Umbkehrschluss: Die Wei-
sesten der Gemeinschaft miissen dariiber entscheiden, was der Gemeinschaft gut tut
und was nicht: Kultur muss wieder unter die Kontrolle der Politik geraten, die Rhap-
soden einer Zensur unterworfen werden.

Platons Theorie der Zensur operiert vor dem Hintergrund einer anspruchsvollen
Ontologie: Was inhaltlich als forderlich, tugendhaft und »vorbildlich« gelten darf, er-
gibt sich aus seiner Beziehung zur hochsten Idee, der Idee des Guten. Eine grofie Hie-
rarchie des Seienden strukturiert den kosmos von dieser Spitze aus mit in die niedrigs-
ten Abstufungen. Kulturpolitik, so konnte man iiberspitzt sagen, bedeutet bei Platon
dann, das Abbilden von Ideen so zu organisieren, dass der Seinsverlust von einer Stufe
zur nichsten moglichst gering ausfillt. Die Mythen missen dann »wahr« sein, insofern
sie die konnektive Gerechtigkeit vorfithren. Diese Theorie konnektiver Gerechtigkeit
verteidigt Platon gegen Verweis auf die augenscheinliche Erfahrung des Unrechts, in-
dem er eine Leib-Seele-Unterscheidung einfiihrt, die plausibel macht, warum diejeni-
gen, die lieber Unrecht erleiden als Unrecht tun, dennoch Gutes erfahren, beispiels-
weise wenn sie sich eher zu Tode foltern lassen, als ihre Freunde zu verraten. Sie erfah-
ren dabei Gutes, weil lediglich ihr Leib zerstort wird, ihre Seele aber gerade gerettet.

Damit ergibt sich folgendes Bild: Platons Theorie der Kulturpolitik proklamiert ein
von Philosophenkdnigen erkennbares Kriterium fiir Zensur und die Darstellung des
Wahren. Die Kiinstler und Kulturschaffenden selbst wissen um dieses Wahre nicht; wo
sie es treffen, widerfihrt thnen eine Eingebung.!* Daher miissen die Werke der Kultur
wie durch eine Diit bei ithrem Eintritt in den Korper der polis an den Mauern der Stadt
kontrolliert werden. Die in fritheren Dialogen, vor allem im Gorgias, entfaltete Ana-
logie zwischen dem Arzt und dem Patienten einerseits und dem Philosophen und der
Gemeinschaft andererseits steht hier im Hintergrund: Arzt und Philosoph wissen um

14 Dies wird besonders deutlich in der Diskussion tiber das militirische Fachwissen der Dichter
im Dialog Jon.

28.01.2026, 12:46:27. i i 3
f0r oder Ki-Modellen oder

Erlaubnis Ist Inhatts I



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-4-442

Felix Heidenreich - Zur Theorie der Kulturpolitik 447

die bekommlichen pharmaka und mathémata und fungieren daher als Torhiiter an den
Pforten des individuellen wie auch sozialen Korpers.

Diese Konstellation gewinnt ihre besondere Doppelbodigkeit durch die in der Apo-
logie und im Dialog Kriton ausfihrlich dargestellte Geschichte des Sokrates. Dieser
war ja seinerseits als ein Verderber der Jugend angeklagt und wegen Gottlosigkeit zum
Tode verurteilt worden. Interessanterweise hatte er in der Apologie genau jenes Argu-
ment vorgebracht, dass spater Platon gegen die Rhapsoden formulieren sollte: Der dai-
mon, die innere Stimme, wird als zwingende Kraft beschrieben. Platon muss daher wie
folgt argumentieren: Weil die Demokraten, die Sokrates verurteilten, ohne Kenntnis
um die Idee des Guten agierten, war ihre Kulturpolitik ein Verbrechen. Wer um die
Idee des Guten weif}, wird indes die richtige Kulturpolitik betreiben, so Platons Hoff-
nung. Damit ist Kulturpolitik zwar ein Instrument von Philosophenkdnigen, aber
eben gerade nicht ein Instrument, das ihnen zur Verfolgung individueller Interessen
dient. Sie steht ganz und gar im Dienst des Allgemeinen, d.h. der Idee des Guten. Kul-
turpolitik, um die These zuzuspitzen, legitimiert sich hier mit einem Verweis auf eine
naturgegebene, metaphysische Ordnung.

Dass uns eine solche Konzeption von Kulturpolitik heute befremdet, hat seinen
Grund nicht nur in Platons metaphysischen Voraussetzungen, die uns heute, unter
postmetaphysischen Vorzeichen, schwer haltbar scheinen. Es sind auch die histori-
schen Erfahrungen des 20. Jahrhunderts, die Begriffe wie Exklusion oder Zensur in ein
ausschliefflich negatives framing riicken. Dabei erstaunt beim Blick auf auflereuropii-
sche Fillen systematischer Zensur, wie sehr sich die Argumentationen nach wie vor in
den Bahnen platonischer Leitunterscheidungen zu bewegen scheinen und entsprechen-
de Analogien die Rhetorik dominieren. In Staaten wie der Islamischen Republik Iran
gibt es nicht nur Institutionen, die einer Philosophenherrschaft gleichkommen
(»Wichterrat«). Auffillig ist zudem, dass in vielen Fillen auch die Analogie zur Medi-
zin zu finden ist; Kulturpolitik bedeutet dann aus der Innensicht den Schutz der Tu-
gend durch die Exklusion des »Krankenc.

Aber auch in demokratischen Staaten verschwindet diese Dimension von Kulturpo-
litik nicht vollig. Selbstverstindlich kennt auch die Bundesrepublik Deutschland ver-
botene Biicher (wie Hitlers »Mein Kampf«) und Grenzen der Kunst (Gewaltpornogra-
phie etc.). Ganz selbstverstindlich verteidigen auch Demokratien ihre liberale oder hu-
manistische Leitkultur mit den Mitteln von Ausschluss.!> Fasst man den Begriff der
Kultur in diesem Kontext weit, so lassen sich auch die aktuellen Bemithungen der fran-
zosischen Regierung, einer Verherrlichung anorektischer Kérperideale durch die Mo-
de-Industrie entgegenzutreten, in der Traditionslinie einer Kulturpolitik durch Exklu-
sion verorten. Dass der Modus der Exklusion aus der demokratischen Kulturpolitik

15 Julian Nida-Riimelin zeigt, dass nicht der Begriff der »Leitkultur« an sich bereits problema-
tisch ist, sondern es auf die inhaltliche Bestimmung ankommt. Julian Nida-Riimelin, »Kultu-
relle Integration als kulturpolitische Leitidee« In: ders., Humanismus als Leitkultur: ein Per-
spektivenwechsel, AaO. (FN 2), S. 133-142.

Z{P 62. Jg. 4/2015

28.01.2026, 12:46:27. i i 3
f0r oder Ki-Modellen oder

Erlaubnis Ist Inhatts I



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-4-442

448 Felix Heidenreich - Zur Theorie der Kulturpolitik

ginzlich verschwunden wire, scheint vor diesem Hintergrund eine historisch erklirba-
re, aber keine aufrichtige Selbstbeschreibung demokratischer Akteure zu sein.

3. Machiavellis Theorie der Propaganda

Diese Konstellation — Kulturpolitik als Exklusion des von selbst Entstehenden auf Ba-
sis einer als gegeben angenommenen Ordnung — bleibt bestehen bis zum Ende des
Mittelalters. Denn auch die mittelalterliche, christliche Kulturpolitik bildet in ihrer
Strukturierung von Raum und Zeit eine gegebene Ordnung ab. Dieser Hintergrund
wird immer dort erkennbar, wo gegen »widernatirliches« Verhalten agiert wird. In
einer Analogie zur gottlichen Ordnung wird die weltliche Ordnung nach dem Schema
der Abbildung organisiert: Wo Kirchen gebaut, Pilgerreisen veranstaltet oder Festzei-
ten definiert werden, bildet der Mensch lediglich eine Ordnung ab und animiert damit
zugleich, sich mimetisch in die Ordnung einzufligen.

Ein zweite Urszene spielt sich erst zu Beginn der Neuzeit ab und verdeutlicht den
radikalen Bruch, der in der Renaissance durch das Ende des mimesis-Paradigmas voll-
zogen wird!®: Machiavelli entwickelt in I/ Principe eine ausfithrliche Theorie der Pro-
paganda.!” Der Fiirst solle seine Souverinitit dadurch stirken, dass er grofle Heldenta-
ten vollfithre, sich als agierendes Subjekt zeigt und Kunst und Kultur zur Reprisentati-
on seiner Macht nutzt. Diese Beschreibung mag zunichst wenig originell erscheinen,
wie ja das ganze Buch iiber den Fiirsten auf den ersten Blick vollig in der Tradition der
Fiirstenspiegel zu stehen scheint. Erst wenn man die Legitimationsstrategien Machia-
vellis in den Blick nimmt, wird deutlich, dass das Buch aus katholischer Sicht vollig zu
Recht auf den Index gesetzt wurde. Denn Machiavelli begriindet seine Kulturpolitik
einzig und allein funktional mit dem Verweis auf die Stabilitit der Macht. Es gibt hier
keine natiirliche oder gottliche Ordnung mehr, von auflen Kriterien bereitstellen konn-
te, um zu bewerten, wann welche Taten genau gerechtfertigt werden konnen. Alles re-
duziert sich auf die Frage, ob die Handlungen der Macht und deren Stabilisierung die-
nen.

Deutlich verandert sich in dieser Konzeption daher auch das Verhiltnis von Macht
und Kultur. Wihrend Platon noch von eigenstindigen Rhapoden ausging, die lediglich
kontrolliert und zensiert werden miissten, entwirft Machiavelli das Bild eines eigens
zum Zwecke der politische Propaganda beauftragten Kunsthandwerks, das von Anbe-
ginn im Dienst der Macht steht. Damit reflektiert Machiavelli seine Erfahrung im Flo-
renz der Renaissance, wo Kiinstler-Ingenieure im Dienst der machtigen Familien ste-
hen und ihre Kiinste zur Mehrung des Ruhmes ihrer Auftragsgeber anwenden. Zum
einen werden damit Kunst und Politik angendhert, die Kiinstler Teil des Machtappa-

16 Vgl. hierzu die klassische Studie von Hans Blumenberg »Nachahmung der Natur. Zur Vor-
geschichte der Idee des schopferischen Menschenc, in: ders., Wirklichkeiten, in denen wir le-
ben, Stuttgart 1981, S. 55-103.

17 Il Principe/Der Fiirst, ibersetzt und herausgegeben von Phillip Rippel, Stuttgart 2004. Be-
sonders einschligig sind die Kapitel XXIff. Das komplexe Verhaltnis des Principe zu den
Discorsi muss hier ausgeblendet bleiben.

28.01.2026, 12:46:27. i i 3
f0r oder Ki-Modellen oder

Erlaubnis Ist Inhatts I



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-4-442

Felix Heidenreich - Zur Theorie der Kulturpolitik 449

rats, die Politiker zu Quasi-Kiinstlern.!® Dadurch verandert sich das Selbstverstindnis
von Kulturpolitik; diese ist nun nicht mehr Kontrolle eines zunichst autonomen Be-
reichs, sondern selbst nur instrumenteller Gebrauch von Kiinstlern, die ohne Kultur-
politik gar nicht als solche agieren konnten. Kulturpolitik in diesem Sinne erfolgt nicht
als nachtrigliche Kontrolle von bortom-up-Prozessen, sondern als geregelter rop-
down-Prozess. Damit wird aber auch Kultur abgewertet: Sie kann nach Machiavelli
nur Instrument in einer Auseinandersetzung von Macht sein, Propaganda von oben,
oder Subversion von unten.

Damit dndert sich die Konzeption von Kultur grundlegend: Diese ist nun nicht
mehr etwas, was ohnehin geschieht und nachtriglich auf seine Wirkungen hin gepriift
und eventuell verworfen werden muss, sondern von Anbeginn Instrument in der poli-
tischen Auseinandersetzung. In einem typisierenden Sinne wire hierfiir die Architek-
tur das Paradigma schlechthin, leistet sie doch die organisierte dsthetische Reprasenta-
tion von Macht und Wiirde. Anders als die poetische Kreativitit der Rhapsoden ist die
Architektur per se nur als kollektiv geplantes Projekt moglich; sie kann nicht durch
gottliche Eingebung allein entstehen, sondern nur als politisch hervorgebrachtes Kon-
strukt. Und es ist auch kein Zufall, dass die theoretische Reflexion iiber die kulturpoli-
tische Bedeutung von Architektur mit der Renaissance beginnt und gerade die Renais-
sance Architektur als Theorie der Politik verstanden werden kann.!?

Machiavellis Theorie kulturpolitischen Handeln ist entsprechend eng mit der genuin
neuzeitlichen Idee des Souverins, des souverin handelten Fiirsten verkniipft: Die Re-
prisentation ist hier bereits mehr als eine Abbildung einer gegebenen Ordnung. Sie er-
schafft zugleich das zu Reprisentierende wie in einer creatio ex nibilo und zeigt nun,
nicht was ein Fiirst oder eine politische Gemeinschaft sein soll, sondern, was sie sein
will.

Diese voluntaristische Dimension einer kulturpolitischen Selbstdefinition politischer
Gemeinschaften finden wir — bei aller Distanz zu Machiavelli — auch in Demokratien.
Selbstverstindlich ist uns heute der in Machiavellis Principe (womdglich zum Zwecke
einer satirischen Uberzeichnung) vertretene moralische Nihilismus zutiefst fremd, bil-
det doch die demokratische Verpflichtung auf Menschen- und Grundrechte einen
meist unthematisierten Hintergrundkonsens. Doch die Dimension einer souverinen
Selbstdefinition des politischen Gemeinwesens im Akt der dsthetischen oder symboli-
schen Reprisentation (sei es durch Architektur, Hymnen, Feste oder die auswirtige
Kulturpolitik) bleibt auch in demokratischer Kulturpolitik erhalten.?’ Dies lisst sich
an Formen demokratischer Selbstreprisentation zeigen. Die gliserne Reichstagskuppel
des Bundestages bildet nicht nur ab, wie sich die Bundesrepublik immer schon sah; sie

18 Zu diesem komplexen Wechselverhiltnis im Rahmen der Theorie vgl. Reinhardt, Volker,
Machiavelli: oder Die Kunst der Macht, 2. Auflage, Minchen 2012.

19 Vgl. Klaus von Beyme, »Architekturtheorie der Renaissance als Theorie der Politik«, in:
ders. Die Kunst der Macht und die Gegenmacht der Kunst, AaO. (FN 1), S. 180-206.

20 Vgl. die symboltheoretischen Uberlegungen bei: Gerhard Géhler, »Politische Institutionen
als Symbolsysteme«, in: Rainer Schmalz-Bruns/Reinhard Zintl (Hg.), Politisches Vertrauen.
Soziale Grundlagen reflexiver Kooperation, Baden-Baden 2007, S. 221-238.

Z{P 62. Jg. 4/2015

28.01.2026, 12:46:27. i i 3
f0r oder Ki-Modellen oder

Erlaubnis Ist Inhatts I



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-4-442

450 Felix Heidenreich - Zur Theorie der Kulturpolitik

definiert vielmehr zugleich, wie die Biirgerinnen und Biirger der Bundesrepublik ihr
Gemeinwesen sehen wollen. Unvermeidlich bleiben unter diesen Vorzeichen jedoch
die Aporien einer Reprisentation der Demokratie mit den Mitteln der Asthetik. Die
Debatte um das Freiheitsdenkmal in Berlin fithrt vor Augen, dass der Modus der Re-
prisentation fiir eine demokratische Kulturpolitik einerseits notwendig, andererseits
prekir bleibt.?! Gerade weil sich Demokratien nicht wie absolutistische oder totalitire
Gemeinwesen des Pathos und des Pomps bedienen kdnnen, miissen sie in ithrer Sym-
bolpolitik neue Wege suchen. Gerade in Deutschland, in dem aus vielerlei Griinden ein
ambivalentes Selbstverhiltnis dominiert, ist die Selbstreprisentation der Nation und
des Staates ein duf8erst heikles Unterfangen.??

Demokratische Architektur als Kernelement einer auf Reprisentation abzielenden
Kulturpolitik beleibt daher ein besonders riskantes Projekt. Sehr schnell kann, wie das
Beispiel der Elb-Philharmonie in Hamburg zeigt, der Versuch einer Reprisentation des
funktionierenden Gemeinwesens in ihr Gegenteil kippen und eine ewige Baustelle zum
Mentekel der Biirgergesellschaft werden.

4. Schiller: Das Theater als Ort des Kontingenzmanagements

Ein dritte Urszene haben wir mit Schillers legendirer »Schaubtiihnenrede«, dem Vor-
trag Uber das Theater als moralische Anstalt von 1784, vor uns.?> Deutlich erkennbar
ist, dass fur Schiller die Gesellschaft insgesamt als formbar und gestaltbar betrachtet
wird, dass also der »Ordnungsschwund« (im Sinne Blumenbergs), der im Hintergrund
der Ordnungstheorie Machiavellis stand, hier bereits unausgesprochene Voraussetzung
ist. Trotz aller Begeisterung des Deutschen Idealismus fiir die Griechen ist uniiberseh-
bar, dass an den Platonismus nicht angekniipft werden kann. Auch Schiller konzipiert
also Kulturpolitik in einer Welt nach dem Ordnungsschwund, wobei er im Kontrast
zu Machiavelli in diesem keine Gefahr sieht, der durch eine top-down erzwungene
Neuordnung zu begegnen wire, sondern vielmehr eine Chance fir bottom-up-Ver-
wirklichung von Freiheit. Im Gegensatz zu Machiavelli ist seine Theorie der Kulturpo-
litik daher durchdrungen vom Ideal der Erziehung. Zudem zielt Schiller in seinen poli-
tischen Uberlegungen auf Institutionen der Gesellschaft, nicht primir auf Personen
wie Machiavelli, der (bekanntlich nicht in den Discorsi, aber zumindest im Principe),
alle Uberlegungen um die Figur des Fiirsten gruppiert. Schiller expliziert seine Absich-
ten in seiner Rede eindeutig: »Wer also unwidersprechlich beweisen kann, dass die

21 Vgl. Daniel Schulz, »Die neuen Kleider der Demokratie — Zur symbolischen Reprisentation
von Freiheit in der Bundesrepubliks, in: Felix Heidenreich, Daniel Schulz / Didier Mineur
(Hg.), Die Biirger und ibr Staat / Les citoyen et leur Etat, Minster 2015, S- 13-26. Vgl. auch
die Analysen in: Klaus von Beyme, Kulturpolitik in Deutschland, AaO. (FN 6), S. 264-283.

22 Zur Problematik des deutschen Selbstwahrnehmung vgl. z.B. Peter Cornelius Mayer-Tasch,
»Was heifit heute noch >Deutsch<? Zur Politischen Kultur eines europiischen Kernlandes« in:
ZfP 54 Jg. 1/2007, . 76-91.

23 Zur komplizierten Editionsgeschichte vgl. Peter André-Alt, Schiller: Leben — Werk — Zeit I,
Miinchen 2000, S. 377.

28.01.2026, 12:46:27. i i 3
f0r oder Ki-Modellen oder

Erlaubnis Ist Inhatts I



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-4-442

Felix Heidenreich - Zur Theorie der Kulturpolitik 451

Schaubithne Menschen- und Volksbildung wirkte, hat ihren Rang neben den ersten
Anstalten des Staats entschieden.«?* Das Theater als Schliisselparadigma der Kulturpo-
litik steht als Bildungsanstalt neben Universititen und Schulen, ja womdglich gar Ge-
richten und Parlamenten.?

Schiller kann hier als Paradigma fiir die Kulturkonzeption der Aufklirung stehen:
Kultur ist nun Teil eines Bildungsprozesses, der sich nicht mehr durch die platonische
Anniherung an ein immer schon gegebenes Ideal verstehen kann, sondern als Entfal-
tung von Freiheit. Damit ist zugleich gesagt, dass Kultur nicht wie bei Machiavelli ein-
fach ein Instrument sein kann, das in der Verfugungsgewalt eines Akteurs bleibt; sie
bietet den Menschen etwas an, lisst ihnen jedoch den Freiraum, damit dieses oder jenes
anzufangen. »Bildung« ist folglich anders als blofle Belehrung oder Indoktrinierung.
Deshalb ist fiir Schiller auch véllig unstrittig, dass im Theater selbstverstindlich auch
Untugendhaftigkeit gezeigt werden darf. Denn diese wird nach Schiller eben gerade
nicht einfach mimetisch wiederholt, sondern als solche erkannt und reflektiert: »Eben-
so hisslich, als liebenswiirdig die Tugend, malen sich die Laster in ihrem furchtbaren
Spiegel ab.«?® Damit entgleitet Kultur auch jenen Akteuren, die glauben, sie als Instru-
ment nur benutzen zu konnen. Schiller deutet hier mit anderen Worten an, was die
Philosophie des 20. Jahrhunderts uns iiber die Paradoxien der Rhetorik gelehrt hat:
Dass jede konstative Darstellung gerade weil sie die performative Dimension nicht ver-
bergen kann, den Erfolg des Sprechakts in Frage stellt. Jeder machiavellistische Ge-
brauch von Kultur als Propaganda-Element kommuniziert ndmlich zugleich mit, dass
eben diese Propaganda notwendig ist.?’

»Bildung« wird folglich bei Schiller ganz klar als ein offener Prozess spielerischer
Auseinandersetzung mit Inhalten konzipiert. Seine an Kant anschliefende Theorie der
asthetischen Erfahrung mutet vor diesem Hintergrund geradezu wie ein Vorgriff auf
die neurowissenschaftlichen Erkenntnisse tiber die Bedeutung von Flow-Effekten in

24 Friedrich Schiller, »Was kann eine gute stehende Schaubiihne eigentlich wirken?« in: ders.,
Simtliche Werke, Band 5, Miinchen 2004, S. 817-831, hier: S. 819.

25 Schiller entwickelt damit eine Konzeption weiter, die in den theatertheoretischen Schriften
Lessing angelegt ist. Zu den dramaturgischen Konzeptionen im Vorfeld Schillers vgl. Kurt
Wolfel, »Moralische Anstalt. Zur Dramaturgie von Gottsched bis Lessing [1971]« in: Rein-
hold Grimm (Hg.): Deutsche Dramentheorien I: Beitrige zur historischen Poetik des Dramas
in Deutschland, 2. verb. Auflage. Wiesbaden 1980, S.56-122. Das Verhiltnis zu Lessings
Dramaturgie wird plastisch rekonstruiert in: Albert Meier: »Die Schaubiihne als eine morali-
sche Anstalt betrachtet. Schillers erfahrungsseelenkundliche Umdeutung der Katharsis-
Theorie Lessings« in: Lenz-Jahrbuch 2 (1992), S. 151-162g.

26 AaO., (FN 24), S.824..

27 Diese Tendenz zur Selbstdekonstruktion von performativen Sprechhandlungen lisst sich am
Beispiel der »Hymne der Sowjetunion« illustrieren: Urspriinglich als Loblied auf den groflen
Fiihrer Stalin entworfen, zeigte sich bald, dass die propagandistische Uberhéhung Lenins
und Stalins als sonnengleiche Retter derartig iberzogen war, dass das besonders lautstarke
Singen der Hymne leicht als Verspottung empfunden werden konnte. 1977 wurde der Ver-
weis auf Stalin aus dem Text gestrichen, um die Spannung zwischen Propaganda und Wirk-
lichkeit etwas abzumildern. Der performative Akt hatte die eigene Notwendigkeit zu trans-
parent mitkommuniziert. Ahnliche selbstdekonstruktive Mechanismen lassen sich auch in
anderen kulturpolitischen Akten beobachten.

Z{P 62. Jg. 4/2015

28.01.2026, 12:46:27. i i 3
f0r oder Ki-Modellen oder

Erlaubnis Ist Inhalts I



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-4-442

452 Felix Heidenreich - Zur Theorie der Kulturpolitik

Bildungsprozessen an. »Unsere Natur, gleich unfihig, linger im Zustand des Tiers
fortzudauern, als die feineren Arbeiten des Verstandes fortzusetzen, verlangte einen
mittleren Zustand, der beide widersprechenden Enden vereinigte, die Spannung zu
sanfter Harmonie herabstimmte, und den wechselweisen Ubergang eines Zustandes in
den andern erleichterte.«?® »Kultur« im Sinne von Bildung findet mit anderen Worten
in jener menschlichen Aktivitdt statt, die zwischen tierhafter Entspannung und ratio-
naler Anspannung oszilliert.

Fiir Schillers Theorie der Kulturpolitik bedeutet diese anthropologische Fundierung
in einer Theorie menschlicher Erkenntnisvermdgen eine grundlegende Umdeutung in
Abgrenzung zu Platon oder Machiavelli. Denn Kulturpolitik wird nun zu einer Akti-
vitdt, die sich gerade dadurch auszeichnet, dass sie die eigenen Ergebnisse nicht einfach
herbeifiihren, sondern deren Entstehen nur beglinstigen kann: Wie ein Drama auf die
Zuhorer wirken wird, welche »Bildungsprozesse« es anstoffen, welche Kontroversen
sich entziinden werden — all dies kann und soll die Kulturpolitik gerade nicht entschei-
den. Das Theater stellt zur Diskussion, betreibt aber, wenn es denn als Theater gelingt,
keine Propaganda. Die Schaubiihne wird damit zur Heterotopie eines Sonderraumes in
dem durch Simulation Experimente erfolgen konnen, deren Ausgang letztlich unge-
wiss bleibt.

Vor diesem Hintergrund mutet es beinahe wie ein rhetorischer Trick an, wenn Schil-
ler zugleich betont, die Schaubiihne konne eine stabilisierende Funktion fiir die Gesell-
schaft haben und — quasi in Vorgriff auf die Formel des Bockenforde-Theorems — die
Bedingungen der Méglichkeit des Rechtstaates herstellen, die dieser nicht selbst gene-
rieren kann. Denn Schiller behauptet zugleich, die Schaubiihne konne die Funktion der
Religion tibernehmen: »Derjenige, welcher zuerst die Bemerkung machte, dass eines
Staats festeste Sdule Religion sei — dass ohne sie die Gesetze selbst ihre Kraft verlieren,
hat vielleicht, ohne es zu wollen oder zu wissen, die Schaubiihne von ihrer edelsten
Seite verteidigt.«?’ Hiermit ist offenbar nicht eine schwirmerische Kunstreligion ge-
meint, sondern eine echte Orientierung auf die Institutionen des Staates hin: Neben
Parlamenten, Regierungen und Gerichten soll die Schaubiihne eine entscheidende Ne-
benoffentlichkeit herstellen, die ebenfalls »Gerichtsbarkeit« ist. Wenn er weiter aus-
fihrt, »Die Gerichtsbarkeit der Bithne fingt an, wo das Gebiet der weltlichen Gesetze
sich endigt«®, so ist dies nur als Bezugnahme auf die Sittlichkeit zu interpretieren, die
tiber blofe Rechtsférmigkeit hinausgeht.

Durch Schillers Akzentuierung des Spielbegriffs wird Kultur zu einem Gewissen
Grade unkalkulierbar — und gerade dies zeichnet sie aus. Das Theater, das multiper-
spektivisch einen Handlungsablauf auf stets verschiedene Sichtweisen beschreiben
kann, wird zum Kontingenzraum, zu einem Raum des Ausprobierens, der Simulation.
Die Leitmetaphorik ist das Theater, das ermdglicht werden muss, aber inhaltlich ten-
denziell spielerisch und damit zumindest zu einem gewissen Grad unvorhersehbar

28 AaO., (FN 24), S. 821.
29 AaO., (FN 24), S.822.
30 AaO., (FN 24), S. 823.

28.01.2026, 12:46:27. i i 3
f0r oder Ki-Modellen oder

Erlaubnis Ist Inhatts I



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-4-442

Felix Heidenreich - Zur Theorie der Kulturpolitik 453

bleibt. Es scheint im Riickblick kein Zufall, dass dieses Modell einer kulturpolitischen
Selbsteinwirkung gerade in die Zeit einer sich beschleunigenden funktionalen Ausdif-
ferenzierung fill: Am Ende der Stattelzeit kann Kultur nicht mehr einfach das Ganze
als Ganzes reprisentieren, sondern in der Form des Theaters paradigmatisch die Span-
nungen, Widerspriiche und Konflikte reflektieren. Sie entfernt sich damit sowohl vom
platonischen Zensur-Modell als auch von Machiavellis Modell einer Reprisentation.
Genuin moderne und demokratische Kulturpolitik ist in erster Linie Ermdoglichung,
die Schaffung von Bedingungen bei gleichzeitiger Abstinenz beziiglich inhaltlicher Be-
stimmung.’!

Dass diese Modalitit kulturpolitischen Handelns heute zur Hintergrund-Gramma-
tik unserer politischen Kultur gehort lisst sich an der Debatte zwischen Claus Pey-
mann und dem Senator Berlins fiir Kultur Tim Renner veranschaulichen. In einem In-
terview mit der Wochenzeitschrift DIE ZEIT, warf Peymann Renner vor, sich auf in-
kompetente Weise in die Theaterlandschaft einzumischen.’? Aus den Reihen der Berli-
ner Kulturpolitik wurde diese Attacke mit dem Vorwurf retourniert, Peymann fiihre
sein Theater wie ein »Platzhirsch« (Peymann iiber Peymann) und verstehe nicht, dass
er den einzelnen Regisseuren und Projekten vielmehr Freiraum lassen miisse. Kultur-
schaffende und Kulturpolitiker iiberbieten sich folglich zumindest rhetorisch in der
Kunst des Uberlassens. Der von Hans Ulrich Obrist prominent analysierte Begriff des
Kuratierens spiegelt diese Kunst des Ermoglichens und Herbeifiithrens von Prozessen,
die sich der Steuerung entziehen.** Es ist daher kein Zufall, dass Schiller immer wieder
— und nicht nur zu kontingenten Anldssen — als Referenzautor einer demokratischen
Konzeption von Kulturpolitik aufgerufen wird.>* Das Theater bildet den paradigmati-
schen Ort einer demokratischen Kunst des Uberlassens, des Erdffnens von Spiel- und
Freirdumen, in denen Kimpfe um Deutungsmacht ausgetragen und zugleich reflektiert
werden konnen.

5. Drei Dimensionen der Kulturpolitik

Die drei Modelle kulturpolitischen Handelns operieren mit verschiedenen Vorstell-
ungen davon, was Kultur ist und wie sie entsteht. Die Dimension der Zensur oder Ex-
klusion bestimmter Inhalte oder Werke muss voraussetzen, dass Kultur durch nicht-
staatliche Akteure entsteht. Gerade die literarische Produktion war, schon aus prakti-

31 Es ist interessant zu sehen, wie diese Konzeption in Zeiten grofler politischer Polarisierung
und systematischer Politisierung der Kunst wahrgenommen und debattiert wurde. Vgl.
Bernward Griinewald, »Das Theater — eine moralische Anstalt?« in: Zeitschrift fiir Asthetik
und allgemeine Kunstwissenschaft 29 (1984), S. 162-181.

32 Peymann, Claus, »Der Renner muss weg! — Interview mit Peter Kimmel« in: DIE ZEIT
vom 12. 4. 2015.

33 Hans Ulrich Obrist, Kuratieren!, Miinchen 2015.

34 Vgl. 2.B. die Rede am 03. November 2014 in Marbach von Monika Griitters gehaltene Rede
»Uber die Versohnung des Asthetischen mit dem Politischen« (http://www.bundesregierung
.de/Content/DE/Rede/2014/11/2014-11-03-gruetters-schillerrede.html).

Z{P 62. Jg. 4/2015

28.01.2026, 12:46:27.
far

Erlaubnis Ist Inhatts I oder Ki-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-4-442

454 Felix Heidenreich - Zur Theorie der Kulturpolitik

schen Griinden, seit jeher am schwierigsten zu kontrollieren und daher ein Paradigma
fur die freie Emergenz von Kultur. Zensurbediirftig sind aus dieser Perspektive vor al-
lem jene Kunstformen, die mit relativ geringem finanziellen, technischen oder logisti-
schen Aufwand hergestellt werden konnen: die Literatur, heute in Teilen der Film oder
die Inhalte von gewaltverherrlichenden Computerspielen. Die Dimension der Exklusi-
on und Zensur schrumpft unter demokratischen Vorzeichen jedoch auf den schmalen
Kernbereich des Schutzes von Personlichkeitsrechten, der Verhinderung von Volksver-
hetzung oder der Gewaltverherrlichung. Sie wandert daher aus der eigentlichen Kul-
turpolitik in das Fachressort der Innenpolitik: Uber die Indizierung von Nazi-Bands
entscheiden heute Gerichte, nicht die Kulturpolitik. Neben dieser expliziten Exklusion
kennt die Kulturpolitik natiirlich schwichere Formen der Exklusion: Durch unbe-
dachte oder gar térichte politische Aulerungen kann auch eine angesehene Literatin
seine Einladungen in die Goethe-Institute der Welt unwahrscheinlicher machen. Es
wire vor diesem Hintergrund falsch zu behaupten, Zensur und Exklusion wiren blof§
vordemokratische Elemente einer Kulturpolitik. Gerade indem man diese Dimension
klar benennt, kann man ihre Praxis in Frage stellen, reflektieren und demokratisch de-
battieren.

Ganz andere Konnotation hat der Kulturbegriff dort, wo kulturpolitisches Handeln
auf Reprdsentation zielt: Kultur ist hier ein Medium der Selbstdarstellung politischer
Souveranitit, politischer Einheit oder kultureller Exzellenz eines Gemeinwesens. Kul-
tur wird damit zum Mittel intentionaler Produktion. Gerade in der Architektur wird
diese Dimension besonders transparent, weil hier kollektives Handeln im Material zur
Anschauung kommt. Die damit einhergehende Spannung ist bereits thematisiert wor-
den: Die Reprisentation des Ganzen in der Architektur ist heute nicht ungebrochen
moglich. Der Pluralismus demokratischer Gesellschaften dringt auch hier zur Darstel-
lung. Es scheint vor diesem Hintergrund kein Zufall zu sein, dass die Reprisentation
von Demokratie durch Kultur sich in den vergangenen Jahren neue Wege gesucht hat.
Die »Biirgerfeste« des Bundesprisidialamts sind hier ein vielsagendes Beispiel: Das
Fest beinhaltet, anders als die Architektur oder der Staatsakt, immer schon die Dimen-
sion der Kontingenz.

In diesem Sinne kann die Idee des Biirgerfestes als Bindeglied zu einer dritten ideal-
typischen Dimension von Kulturpolitik bestanden werden: Feste konnen — wie das
Theater — von politischer Seite nur ermoglicht, nicht angeleitet werden. Sie haben, wie
das gelingende Theater, Ereignis-Charakter und stellen sozial emergente Prozesse dar.
Die gelingende Kulturpolitik zeichnet sich beziiglich dieser dritten Dimension gerade
dadurch aus, dass sie auf Kontrolle bewusst verzichtet und lediglich Freirdume eroff-
net.

[ 28.01.2026, 12:46:27.
far

Erlaubnis Ist Inhatts I oder Ki-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-4-442

Felix Heidenreich - Zur Theorie der Kulturpolitik 455
Drei Dimensionen kulturpolitischen Handelns:
Handlungsmodus  Ziel Kulturbegriff paradigmatischer
Ort

Zensur, Exklusion ~ Aufrechterhaltung  Kultur entsteht Literatur

der Ordnung, quasi naturwiichsig

Schutz von Persén- im vorpolitischen

lichkeitsrechten Raum

Systematische Pro-
duktion, Beauftra-
gung, Instrumentali-

Reprisentation po-
litischer Macht, so-
zialer Einheit oder

Kultur wird (kon-
trolliert) hergestellt
und politisch in-

Architektur, Male-
rei, bildende Kunst,
politische Ge-

sierung demokratischer strumentalisiert schichtsschreibung
Pluralitit

Ermoglichung Reflexion von Ge-  Kultur als Feld Theater, Feste
sellschaft, Simulati- emergenter Interak-
on sozialer Kontin- tion

genz; gezielte Irrita-
tion

Wie verhalten sich diese drei Dimensionen der Kulturpolitik nun zueinander? Of-
fensichtlich treten sie nie in Reinform auf. Vielmehr lisst sich beobachten, dass sie als
drei Dimensionen kulturpolitischen Handelns in einer stetigen Verflechtung miteinan-
der in Erscheinung treten. Arzt, Architekt und Intendant — alle drei klassischen Rollen
kommen in unserer Kulturpolitik vor, unvermeidlich sogar in ein und derselben kul-
turpolitischen Handlung. Wenn ein Goethe-Institut eine deutsche Schriftstellerin auf
Lesereise schickt, so wird zunichst aus einem bestehenden Pool »gewachsener« Ange-
bote (in einem neutralen Sinne) diskriminiert / zensiert / ausgesucht, d.h. die eine
Schriftstellerin eingeladen und die andere nicht (a). Es wird zweitens reprasentiert,
nimlich indem das Goethe-Institut entsprechende Raume zur Verfigung stellt, im An-
schluss ein Empfang stattfindet, eventuell der Generalkonsul ein Gruflwort halt (b).
Drittens aber wird in Kauf genommen, dass die Lesung selbst ein unkalkulierbares, of-
fenes Ereignis bleibt, bei dem Zwischenrufe, missgelaunte Autoren, provokative Inhal-
te und eskalierende Streitgespriche einen Kontingenzspielraum erdffnen, von dem
nicht klar ist, wie er im Laufe der Lesung ausgefillt wird (c). Denn spitestens wenn im
Anschluss an die Lesung die Fragen aus dem Publikum beginnen, kann die Veranstal-
tung den Veranstaltern jederzeit entgleiten — bis zu jenem Punkt, an dem im Modus
der Exklusion vom Hausrecht Gebrauch gemacht werden muss.

Der Normalfall ist folglich nicht die unvermittelte Parallelitit der verschiedenen Di-
mensionen in einer »Kulturpolitik«, sondern die Verflechtung der Dimensionen. Denn
gerade fur Demokratien ist es ehrenvoll, kritische Schriftsteller zu haben, ein »kriti-
sches Theater« zu fordern und die »Freiheit« der Kunst offensiv zu fordern und zu
fordern. Der Grenzbegriff dieser Paradoxie ist die staatlich subventionierte »Under-
ground-Szene«, die wohlorganisierte Kritik an der Organisation. Gerade die dritte Di-
mension dient dann der zweiten, nimlich der Reprisentation der Macht: Seht her, so

Z{P 62. Jg. 4/2015

[ 28.01.2026, 12:46:27.
far

Erlaubnis Ist Inhalts I Ki-Modellen oder

oder


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-4-442

456 Felix Heidenreich - Zur Theorie der Kulturpolitik

stabil ist unsere Demokratie, dass man sie kritisieren kann — und der Ort der Kritik
sogar massiv staatlich geférdert werden kann. Die drei Dimensionen kulturpolitischen
Handelns erweisen sich so als aufeinander bezogene, sich gegenseitig bedingende Ziel-
vorgaben und Strategien. Dies bedeutet fiir das kulturpolitische Handeln demokrati-
scher Regierungen, dass die drei Dimensionen in threr Wechselwirkung zu reflektieren
sind. Die Heuristik der drei Dimension schirft zugleich den Blick fiir die Analyse ein-
zelner Fille und macht transparent welche Zielkonflikte kulturpolitisches Handeln im-
mer schon durchziehen. Die Debatte um eine angemessene Positionierung staatlicher
Kulturpolitik im Michtefeld einer Konkurrenz mit den Marktmechanismen kann so
an begrifflicher Schirfe gewinnen. Denn auch Marktmechanismen konnen exkludie-
rend, instrumentalisierend oder ermdglichend wirken und miissen daher in einem Pro-
zess politischer Willensbildung auf ihre Wirkungen befragt werden.

Zusammenfassung

Das Politikfeld der Kulturpolitik gehort zu den Stiefkindern der politikwissenschaftli-
chen Forschung. Dies fithrt auch dazu, dass die theoretischen Reflexionen tber die
Modi kulturpolitischen Handelns meist beildufig erfolgen, obwohl die Klassiker der
politischen Ideengeschichte an vielen Stellen die Frage diskutieren, wie politische Ge-
meinschaften auf den eigenen kulturellen Bestand durch politische Intervention ein-
wirken. Der Beitrag schligt vor, auf der Basis dreier paradigmatischer Konzeptionen
von Platon, Machiavelli und Schiller die drei Dimensionen der Exklusion, Produktion
und Ermdglichung zu unterscheiden. Diese Dimensionen, so die Schlussthese, miissen
als immer schon und unaufhebbar in allen kulturpolitischen Akten verwoben gedacht
werden. Zugleich ermoglicht die Unterscheidung eine analytische Heuristik fir die
empirische Forschung.

Summary

Cultural Policies are not a major topic in Political Sciences. Attempts to conceptualize
cultural policies on a theoretical level are therefore developed as a co-product although
the classics of political thought have at several occasions developed important reflec-
tions on the mode of cultural self-governing in political communities. This paper pro-
poses, referring to three paradigmatic texts of Plato, Machiavelli and Schiller, to distin-
guish three modes of political policy-making: exclusion, production and allowing. All
three dimensions are always and indissolubly intertwined in every single act of cultural
politics. However, the analytic framework can serve as a heuristic tool for empirical re-
search.

Felix Heidenreich, A Theory of Cultural Politics. Three Dimensions of Cultural Policy

28.01.2026, 12:46:27. i i 3
f0r oder Ki-Modellen oder

Erlaubnis Ist Inhatts I



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-4-442

	Drei Dimensionen kulturpolitischen Handelns
	1. Einleitung
	2. Platons Theorie der Zensur
	3. Machiavellis Theorie der Propaganda
	4. Schiller: Das Theater als Ort des Kontingenzmanagements
	5. Drei Dimensionen der Kulturpolitik
	Zusammenfassung
	Summary


