
Felix Heidenreich

Zur Theorie der Kulturpolitik

Drei Dimensionen kulturpolitischen Handelns

1. Einleitung

Kulturpolitik gehört immer noch zu den vergleichsweise wenig erforschten Politikfel-
dern. Dies hängt erstens damit zusammen, dass der Begriff der Kultur sich einer ab-
schließenden Bestimmung beharrlich entzieht, so dass das Objekt des kulturpoliti-
schen Handelns nur unklare Konturen bietet. Entsprechend sind die Übergänge zwi-
schen Kultur- und Bildungspolitik ebenso fließend wie die Grenzen zwischen einer
primär ökonomisch motivierten Politik zur Stärkung der Kreativwirtschaft einerseits
und der am Kunstideal orientierten Förderung zweckfreien Schaffens andererseits. Die
Phänomene kulturpolitischen Handelns entziehen sich zudem den Versuchen einer so-
zialwissenschaftlichen Quantifizierung, die die empirische Sozialforschung anstrebt.
Wie auch immer man »Kultur« und »Kulturpolitik« definiert – eine Übersetzung qua-
litativer Standards in quantitative Mengen dürfte in weiten Teilen scheitern. Kulturpo-
litik lässt sich daher mittels eines Methodenideals, das aus der Ökonomie stammt und
Politikwissenschaft als primär empirische Sozialwissenschaft begreift, nur schwer wis-
senschaftlich beobachten: Die symbolische Dimension kulturpolitischen Handelns, die
vermeintlich weichen Folgen für ein nationales Selbstverständnis oder auch nur die so-
ziale Integration auf lokaler Ebene – all diese primär verstehend zu erschließenden
Faktoren und Resultate machen eine erklärende outcome-Analyse beinahe unmöglich.
Eine eher am Vorgehen der aus der Philologie stammenden Hermeneutik orientierte
Rekonstruktion kulturpolitischer Prozesse ist jedoch innerhalb der Politikwissenschaft
selten geworden1, erfolgt in manchen Fällen begleitend zur politischen Praxis2 oder be-
ratend-konzeptionell3, während die praxisorientierte Beschäftigung mit dem Thema,
die Ausbildung von Kulturmanagern und Kulturpolitikern sich immer weiter profes-

1 Klaus von Beyme steht hier beinahe als Solitär in der Politikwissenschaft. Das Desiderat einer
politikwissenschaftlichen Beschäftigung mit Kulturpolitik ist von ihm bereits vor Jahrzehnten
formuliert worden. Vgl. bspw. Klaus von Beyme, Die Kunst der Macht und die Gegenmacht
der Kunst: Studien zum Spannungsverhältnis von Kunst und Politik, Frankfurt am Main 1998.

2 Julian Nida-Rümelins Stellungnahmen reflektieren beispielsweise zugleich die Voraussetzun-
gen kulturpolitischen Handelns. Vgl. z. B. Julian Nida-Rümelin, Humanismus als Leitkultur:
ein Perspektivenwechsel, München 2006.

3 Besonders wirkmächtig zweifellos: Oliver Scheytt, Kulturstaat Deutschland: Plädoyer für eine
aktivierende Kulturpolitik, Bielefeld 2008.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-4-442 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 12:46:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-4-442


sionalisiert.4 Wo die quantifizierende Bewertung versucht wird, nimmt sie oft polemi-
sche Züge an, nämlich dort, wo Ausgaben den Resultaten im Gestus der Anklage ent-
gegengehalten werden.5

Ein zweiter Grund für die Distanziertheit der Politikwissenschaft gegenüber der
Kulturpolitik liegt in der Spannung zwischen demokratischem Ideal kulturpolitischer
Zurückhaltung bei gleichzeitigem Anspruch auf die Bereitstellung einer »Kultur für al-
le«.6 Im Gegensatz zu anderen Politikfeldern wird in der Kulturpolitik in demokrati-
schen Staaten gerade größte Zurückhaltung bezüglich der inhaltlichen Bestimmung des
outcomes vorausgesetzt. Demokratische Kulturpolitik darf inhaltliche Ziele gerade
nicht vorgeben. Unter dieser Voraussetzung lohnt dann auch ein Vergleich zwischen
den aus guten Gründen unbestimmt bleibenden Zielen und den schwer zu bestimmen-
den Resultaten für die Politikwissenschaft nicht. Die wenigen Studien stammen folg-
lich meist aus der Geschichtswissenschaft und behandeln entweder international ver-
gleichend verschiedene Strukturen (also letztlich polities)7 oder Kulturpolitiken mit de-
finierten Zielen, beispielsweise die Auswärtige Kulturpolitik des Dritten Reiches.8

Diese Ausgangsdiagnose ist umso bedauerlicher, als die Bedeutung von Kultur be-
ständig beschworen, ja in ihrer wirtschaftlichen Dimension sogar explizit beziffert
wird. Die »Kreativwirtschaft« schafft zwar in vielen Fällen schlecht bezahlte und pre-
käre Arbeitsverhältnisse, stellt jedoch einen Standortfaktor mit wachsender Bedeutung
dar, von dem sich nicht zuletzt strukturschwache Regionen einen strukturellen Auf-
schwung erhoffen. Da die Arbeit im kulturellen Sektor personalintensiv ist, wird in
ihm ein großes Potenzial zur Abschöpfung freiwerdender Arbeitnehmer gesehen.9 Zu-
dem sind wir derzeit Zeugen gigantischer kulturpolitischer Projekte, beispielsweise der
gezielten Generierung einer europäischen Identität, die gleichermaßen von den EU-In-
stitutionen selbst wie von privaten Stiftungen betrieben wird.10 Es gäbe folglich ausrei-

4 Man vgl. die wachsende Zahl von Studiengängen im Bereich Kulturmanagement sowie die
praxisbezogenen Publikationen der Kulturpolitischen Gesellschaft, vor allem das Kulturpoli-
tische Jahrbuch und die Kulturpolitischen Mitteilungen (KuMi).

5 Es ist bezeichnend, dass ein Debattenbeitrag wie das Buch »Der Kulturinfarkt« kaum auf
politikwissenschaftliche Studien zurückgreifen kann. Vgl. Dieter Haselbach, Armin Klein,
Pius Knüsel, Stephan Opitz, Der Kulturinfarkt: Von Allem zu viel und überall das Gleiche.
Eine Polemik über Kulturpolitik, Kulturstaat, Kultursubvention, München 2012. Dies spricht
zunächst nicht gegen das Buch und die darin entfaltete These, sondern primär für einen Aus-
bau der systematischen Untersuchung von Kulturpolitik.

6 Vgl. hierzu die einleitenden Analysen in: Klaus von Beyme, Kulturpolitik in Deutschland:
Von der Staatsförderung zur Kreativwirtschaft, Wiesbaden 2012.

7 Stellvertretend für viele: Victoria Znined-Brand, Deutsche und französische Auswärtige Kul-
turpolitik: Eine vergleichende Analyse. Das Beispiel der Goethe-Institute in Frankreich sowie
der Instituts und Centres Culturels Français in Deutschland seit 1945, Frankfurt am Main
1999.

8 Vgl. z.B. Kathrin Engel, Deutsche Kulturpolitik im besetzten Paris 1940-1944: Film und
Theater, Oldenburg 2003.

9 Vor allem im Ruhrgebiet sind die Hoffnung diesbezüglich immer wieder explizit formuliert
worden.

10 Unter den zahllosen Beispielen sei stellvertretend auf die Initiative »A Soul for Europe« ver-
wiesen.

443 Felix Heidenreich · Zur Theorie der Kulturpolitik 443

ZfP 62. Jg. 4/2015

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-4-442 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 12:46:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-4-442


chend Anlass für die Politikwissenschaft, die Kulturpolitik genauer in den Blick zu
nehmen und sie theoretisch zu reflektieren. Was genau geschieht eigentlich in der Kul-
turpolitik? Die Politische Theorie als Teildisziplin der Politikwissenschaft schweigt da-
zu größtenteils. Richard Rorty hat zwar Philosophie als »Kulturpolitik« beschrieben,
meinte damit aber cultural politics, also die Auseinandersetzung um das Vokabular in
einer Gesellschaft als Kampf um die angemessene oder einfach erwünschte Weltbe-
schreibung. Ihm ging es um die kulturpolitische Neudeutung der Philosophie, nicht
die philosophische Neudeutung der Kulturpolitik. Kulturpolitik als policy eines Staates
ist bei Rorty nicht gemeint.11

Die hier entwickelte Reflexion über Kulturpolitik will einen Vorschlag unterbreiten,
wie »Kulturpolitik« aus Sicht der politischen Theorie zu verstehen ist und damit zu-
gleich eine Heuristik für jene Forschung anbieten, die sich der policy widmet. Im Ge-
gensatz zu Rortys Überlegungen soll dabei der Staat als Akteur im Zentrum stehen;
mit »Kulturpolitik« ist im Folgenden in erster Linie eine spezifische policy gemeint, ein
gezieltes politisches Handeln durch staatliche Akteure. Die Ausgangsfrage lautet: Was
geschieht eigentlich, wenn eine Gesellschaft mittels politischer Institutionen und Pro-
gramme die eigene »Kultur« zum Gegenstand einer policy macht? Welche Dimensio-
nen kulturpolitischen Handelns lassen sich unterscheiden und wie verhalten sie sich
zueinander? Wie sind diese Dimensionen demokratietheoretisch zu werten? Gibt es so
etwas wie eine genuin demokratische Form von Kulturpolitik?

Das Theorievokabular, das zur Beantwortung der Frage herangezogen wird, soll aus
den Phänomenen entwickelt und nicht als gegeben vorausgesetzt werden. So wäre bei-
spielsweise eine systemtheoretische Beschreibung von Kulturpolitik durchaus denkbar,
würde jedoch Unterscheidungen an die Phänomene herantragen, die diesen nicht un-
bedingt entsprechen.12 Daher will ich zunächst drei Dimensionen von Kulturpolitik
unterscheiden, die ich paradigmatisch an drei klassischen Stationen der politischen Ide-
engeschichte verdeutliche. Die Schlüsseltexte, auf die dabei referiert wird, haben pri-
mär illustrierenden Charakter; mit dem Verweis auf Platon, Machiavelli und Schiller
wird nicht der Versuch unternommen, eine ideengeschichtliche These über die Ent-
wicklung der Kulturpolitik zu stützen; dazu müsste man die Praxis und nicht deren
Reflexion untersuchen. Vielmehr sollen die drei Idealtypen in ihrer Konzeption plas-
tisch hervortreten. Während Platon Kulturpolitik als quasi-medizinische Pflege einer
sich naturwüchsig entfaltenden Kultur konzipiert (2.), entwickelt Machiavelli erstmals
eine umfassende Theorie der politischen Instrumentalisierung von Kultur für politi-
sche Zwecke (3.). Schillers Theorie des Theaters kann hingegen als Entwurf einer er-
möglichenden und dabei kontingenten Spielraum eröffnenden Kulturpolitik verstan-
den werden (4.). Alle drei Modelle werden unter spezifischen sozialen und theoreti-

11 Richard Rorty, Philosophie als Kulturpolitik, Frankfurt am Main 2008.
12 Im Falle der Systemtheorie zeigt sich dies bereits an den Schwierigkeiten mit dem Begriff der

»Kultur« – nach Luhmann bekanntlich »einer der schlimmsten Begriffe, die je erfunden wur-
den«. (Niklas Luhmann, Die Kunst der Gesellschaft, Frankfurt am Main 1995, S. 398) Auf-
grund dieser, sich aus der Theoriearchitektur der Systemtheorie ergebenden begrifflichen
Prämisse, verschwindet Kulturpolitik vom Radar systemtheoretischer Soziologie.

444 Felix Heidenreich · Zur Theorie der Kulturpolitik 444

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-4-442 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 12:46:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-4-442


schen Voraussetzungen formuliert, die kurz ausgeleuchtet werden. Abschließend wer-
de ich zeigen zu versuchen, dass die entwickelten Idealtypen im kulturpolitischen
Handeln zugleich am Werk sind und ausschließlich ineinander verwoben vorkommen.
Kulturpolitik kann nicht umhin, so die These, alle drei Dimensionen kulturpolitischen
Handelns zu beinhalten: Sie muss exkludieren, repräsentieren und zugleich Kontin-
genz erlauben (5.). Die Reflexion über diese Dimensionen eröffnet den Spielraum für
bewusste Entscheidungen in der Gewichtung divergierender Elemente. Sie macht zu-
dem transparent welche Erwartungen wir aus guten Gründen an eine demokratische
Kulturpolitik stellen können.

2. Platons Theorie der Zensur

Es dauert lange, bis »Kultur« dem Menschen als ein Objekt gegenübertritt, das über-
haupt formbar, ja womöglich systematisch planbar ist. Kultur, vorläufig bestimmbar
als Gesamtmenge der Verständigungsvoraussetzungen einer Gemeinschaft, erscheint –
beispielsweise im Falle der Sprache – als naturwüchsig gegeben. Damit Politik auf Kul-
tur einwirken kann, müssen beide zunächst konzeptionell getrennt werden. Die »men-
talen Infrastrukturen« (Harald Welzer) müssen als solche in den Blick geraten, um
überhaupt als Objekt einer möglichen Einwirkung vor Augen zu stehen. Das ist kei-
neswegs trivial, sondern bezeichnet bereits eine evolutionäre Errungenschaft in der
Form einer Ausdifferenzierung. Denn in den Großreichen der Antike, beispielsweise
in Ägypten, sind Politik und Kultur kaum zu trennen: Der Pharao und die von ihm
geschützte »Ordnung« (Maat) bilden ein Gesamtsystem von religiöser, politischer, mi-
litärischer und kultureller Macht.13 Wie trennen sich aus diesem Gesamtensemble also
zwei »Einheiten«, die man als Politik und Kultur ansprechen kann? Doch offenbar in
jenem Moment, in dem kulturelle Aktivitäten, beispielsweise die Literatur, unabhängig
von politischer Macht möglich werden, also in jenem Moment, in dem Erzähler,
Schreiber, Theaterleute, Kulturschaffende aller Art nicht mehr nur an den Königshöfen
von Großreichen oder deren Priester-Institutionen verortet sind, sondern ökonomisch
unabhängig ihre Dienste anbieten können.

Dies ist paradigmatisch in Griechenland der Fall: In der nur lose verbundenen An-
sammlung von kleinen poleis, die alle in ihrer eigenen Bucht verortet sind und daher
gar nicht gleichermaßen hierarchisch organisiert sein können wie das Flächenland
Ägypten, gibt es »Rhapsoden«, literarische Alleinunterhalter, die von Ort zu Ort zie-
hen und ihre Gesänge zum Besten geben. Sie sind primär Dienstleister, als solche je-
doch frei schaffend tätig und daher in der Regel nicht selbst Teil politischer Eliten. Nur
unter diesen Umständen ist so etwas wie Kulturpolitik überhaupt möglich – und genau
in diesem Moment kommt es zu einer ersten Urszene der Kulturpolitik.

In Platons Politeia wird eine folgenschwere Dichterkritik vorgetragen. Im Rahmen
des Dialogs lässt Platon die Figur des Sokrates eine komplexe Theorie der politischen

13 Vgl. Jan Assmann, Ma'at. Gerechtigkeit und Unsterblichkeit im Alten Ägypten, 2. Auflage,
München 2006.

445 Felix Heidenreich · Zur Theorie der Kulturpolitik 445

ZfP 62. Jg. 4/2015

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-4-442 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 12:46:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-4-442


Kontrolle dichterischen Schaffens entfalten. Die Rhapsoden, so die ontologisch durch
die Ideenlehre gestützte These, erzeugen Schein und genau dies macht sie für das Ge-
meinwesen gefährlich, weil die Mythen der Dichter zu einem untugendhaften Verhal-
ten anleiten können (Rep. 377b). Platon beschreibt in seiner rätselhaften Utopie eines
idealen Gemeinwesens, nach welchen Kriterien die Tätigkeit der Rhapsoden bewertet
und gegebenenfalls auch verboten werden muss. Sie sollen nur Geschichten (mythoi)
aufführen dürfen, in denen Guten Gutes widerfährt, Schlechten jedoch Schlechtes. Wer
gut handelt, dem wird es auch gut ergehen, so Platons These. Genau diese Vorstellung
einer konnektiven Gerechtigkeit muss auch in der Kultur zur Anschauung kommen.
Platon stützt diese These mit der mimesis-Lehre, einer Theorie menschlicher Erkennt-
nis und menschlicher Motivation. Unter mimesis, der Nachahmung, versteht er das
(unbewusste) Eindringen von Inhalten in den menschlichen Geist und dessen Nachah-
mung im eigenen Handeln. Platons Theorie der Zensur lautet entsprechend, dass nur
dasjenige gezeigt werden darf, was den Bürgern zugleich tugendhaftes Verhalten vor-
führt. Was »Kulturpolitik« hier bedeutet ergibt sich aus dem Umkehrschluss: Die Wei-
sesten der Gemeinschaft müssen darüber entscheiden, was der Gemeinschaft gut tut
und was nicht: Kultur muss wieder unter die Kontrolle der Politik geraten, die Rhap-
soden einer Zensur unterworfen werden.

Platons Theorie der Zensur operiert vor dem Hintergrund einer anspruchsvollen
Ontologie: Was inhaltlich als förderlich, tugendhaft und »vorbildlich« gelten darf, er-
gibt sich aus seiner Beziehung zur höchsten Idee, der Idee des Guten. Eine große Hie-
rarchie des Seienden strukturiert den kosmos von dieser Spitze aus mit in die niedrigs-
ten Abstufungen. Kulturpolitik, so könnte man überspitzt sagen, bedeutet bei Platon
dann, das Abbilden von Ideen so zu organisieren, dass der Seinsverlust von einer Stufe
zur nächsten möglichst gering ausfällt. Die Mythen müssen dann »wahr« sein, insofern
sie die konnektive Gerechtigkeit vorführen. Diese Theorie konnektiver Gerechtigkeit
verteidigt Platon gegen Verweis auf die augenscheinliche Erfahrung des Unrechts, in-
dem er eine Leib-Seele-Unterscheidung einführt, die plausibel macht, warum diejeni-
gen, die lieber Unrecht erleiden als Unrecht tun, dennoch Gutes erfahren, beispiels-
weise wenn sie sich eher zu Tode foltern lassen, als ihre Freunde zu verraten. Sie erfah-
ren dabei Gutes, weil lediglich ihr Leib zerstört wird, ihre Seele aber gerade gerettet.

Damit ergibt sich folgendes Bild: Platons Theorie der Kulturpolitik proklamiert ein
von Philosophenkönigen erkennbares Kriterium für Zensur und die Darstellung des
Wahren. Die Künstler und Kulturschaffenden selbst wissen um dieses Wahre nicht; wo
sie es treffen, widerfährt ihnen eine Eingebung.14 Daher müssen die Werke der Kultur
wie durch eine Diät bei ihrem Eintritt in den Körper der polis an den Mauern der Stadt
kontrolliert werden. Die in früheren Dialogen, vor allem im Gorgias, entfaltete Ana-
logie zwischen dem Arzt und dem Patienten einerseits und dem Philosophen und der
Gemeinschaft andererseits steht hier im Hintergrund: Arzt und Philosoph wissen um

14 Dies wird besonders deutlich in der Diskussion über das militärische Fachwissen der Dichter
im Dialog Ion.

446 Felix Heidenreich · Zur Theorie der Kulturpolitik 446

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-4-442 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 12:46:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-4-442


die bekömmlichen phármaka und mathémata und fungieren daher als Torhüter an den
Pforten des individuellen wie auch sozialen Körpers.

Diese Konstellation gewinnt ihre besondere Doppelbödigkeit durch die in der Apo-
logie und im Dialog Kriton ausführlich dargestellte Geschichte des Sokrates. Dieser
war ja seinerseits als ein Verderber der Jugend angeklagt und wegen Gottlosigkeit zum
Tode verurteilt worden. Interessanterweise hatte er in der Apologie genau jenes Argu-
ment vorgebracht, dass später Platon gegen die Rhapsoden formulieren sollte: Der dai-
mon, die innere Stimme, wird als zwingende Kraft beschrieben. Platon muss daher wie
folgt argumentieren: Weil die Demokraten, die Sokrates verurteilten, ohne Kenntnis
um die Idee des Guten agierten, war ihre Kulturpolitik ein Verbrechen. Wer um die
Idee des Guten weiß, wird indes die richtige Kulturpolitik betreiben, so Platons Hoff-
nung. Damit ist Kulturpolitik zwar ein Instrument von Philosophenkönigen, aber
eben gerade nicht ein Instrument, das ihnen zur Verfolgung individueller Interessen
dient. Sie steht ganz und gar im Dienst des Allgemeinen, d.h. der Idee des Guten. Kul-
turpolitik, um die These zuzuspitzen, legitimiert sich hier mit einem Verweis auf eine
naturgegebene, metaphysische Ordnung.

Dass uns eine solche Konzeption von Kulturpolitik heute befremdet, hat seinen
Grund nicht nur in Platons metaphysischen Voraussetzungen, die uns heute, unter
postmetaphysischen Vorzeichen, schwer haltbar scheinen. Es sind auch die histori-
schen Erfahrungen des 20. Jahrhunderts, die Begriffe wie Exklusion oder Zensur in ein
ausschließlich negatives framing rücken. Dabei erstaunt beim Blick auf außereuropäi-
sche Fällen systematischer Zensur, wie sehr sich die Argumentationen nach wie vor in
den Bahnen platonischer Leitunterscheidungen zu bewegen scheinen und entsprechen-
de Analogien die Rhetorik dominieren. In Staaten wie der Islamischen Republik Iran
gibt es nicht nur Institutionen, die einer Philosophenherrschaft gleichkommen
(»Wächterrat«). Auffällig ist zudem, dass in vielen Fällen auch die Analogie zur Medi-
zin zu finden ist; Kulturpolitik bedeutet dann aus der Innensicht den Schutz der Tu-
gend durch die Exklusion des »Kranken«.

Aber auch in demokratischen Staaten verschwindet diese Dimension von Kulturpo-
litik nicht völlig. Selbstverständlich kennt auch die Bundesrepublik Deutschland ver-
botene Bücher (wie Hitlers »Mein Kampf«) und Grenzen der Kunst (Gewaltpornogra-
phie etc.). Ganz selbstverständlich verteidigen auch Demokratien ihre liberale oder hu-
manistische Leitkultur mit den Mitteln von Ausschluss.15 Fasst man den Begriff der
Kultur in diesem Kontext weit, so lassen sich auch die aktuellen Bemühungen der fran-
zösischen Regierung, einer Verherrlichung anorektischer Körperideale durch die Mo-
de-Industrie entgegenzutreten, in der Traditionslinie einer Kulturpolitik durch Exklu-
sion verorten. Dass der Modus der Exklusion aus der demokratischen Kulturpolitik

15 Julian Nida-Rümelin zeigt, dass nicht der Begriff der »Leitkultur« an sich bereits problema-
tisch ist, sondern es auf die inhaltliche Bestimmung ankommt. Julian Nida-Rümelin, »Kultu-
relle Integration als kulturpolitische Leitidee« In: ders., Humanismus als Leitkultur: ein Per-
spektivenwechsel, AaO. (FN 2), S. 133-142.

447 Felix Heidenreich · Zur Theorie der Kulturpolitik 447

ZfP 62. Jg. 4/2015

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-4-442 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 12:46:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-4-442


gänzlich verschwunden wäre, scheint vor diesem Hintergrund eine historisch erklärba-
re, aber keine aufrichtige Selbstbeschreibung demokratischer Akteure zu sein.

3. Machiavellis Theorie der Propaganda

Diese Konstellation – Kulturpolitik als Exklusion des von selbst Entstehenden auf Ba-
sis einer als gegeben angenommenen Ordnung – bleibt bestehen bis zum Ende des
Mittelalters. Denn auch die mittelalterliche, christliche Kulturpolitik bildet in ihrer
Strukturierung von Raum und Zeit eine gegebene Ordnung ab. Dieser Hintergrund
wird immer dort erkennbar, wo gegen »widernatürliches« Verhalten agiert wird. In
einer Analogie zur göttlichen Ordnung wird die weltliche Ordnung nach dem Schema
der Abbildung organisiert: Wo Kirchen gebaut, Pilgerreisen veranstaltet oder Festzei-
ten definiert werden, bildet der Mensch lediglich eine Ordnung ab und animiert damit
zugleich, sich mimetisch in die Ordnung einzufügen.

Ein zweite Urszene spielt sich erst zu Beginn der Neuzeit ab und verdeutlicht den
radikalen Bruch, der in der Renaissance durch das Ende des mimesis-Paradigmas voll-
zogen wird16: Machiavelli entwickelt in Il Principe eine ausführliche Theorie der Pro-
paganda.17 Der Fürst solle seine Souveränität dadurch stärken, dass er große Heldenta-
ten vollführt, sich als agierendes Subjekt zeigt und Kunst und Kultur zur Repräsentati-
on seiner Macht nutzt. Diese Beschreibung mag zunächst wenig originell erscheinen,
wie ja das ganze Buch über den Fürsten auf den ersten Blick völlig in der Tradition der
Fürstenspiegel zu stehen scheint. Erst wenn man die Legitimationsstrategien Machia-
vellis in den Blick nimmt, wird deutlich, dass das Buch aus katholischer Sicht völlig zu
Recht auf den Index gesetzt wurde. Denn Machiavelli begründet seine Kulturpolitik
einzig und allein funktional mit dem Verweis auf die Stabilität der Macht. Es gibt hier
keine natürliche oder göttliche Ordnung mehr, von außen Kriterien bereitstellen könn-
te, um zu bewerten, wann welche Taten genau gerechtfertigt werden können. Alles re-
duziert sich auf die Frage, ob die Handlungen der Macht und deren Stabilisierung die-
nen.

Deutlich verändert sich in dieser Konzeption daher auch das Verhältnis von Macht
und Kultur. Während Platon noch von eigenständigen Rhapoden ausging, die lediglich
kontrolliert und zensiert werden müssten, entwirft Machiavelli das Bild eines eigens
zum Zwecke der politische Propaganda beauftragten Kunsthandwerks, das von Anbe-
ginn im Dienst der Macht steht. Damit reflektiert Machiavelli seine Erfahrung im Flo-
renz der Renaissance, wo Künstler-Ingenieure im Dienst der mächtigen Familien ste-
hen und ihre Künste zur Mehrung des Ruhmes ihrer Auftragsgeber anwenden. Zum
einen werden damit Kunst und Politik angenähert, die Künstler Teil des Machtappa-

16 Vgl. hierzu die klassische Studie von Hans Blumenberg »Nachahmung der Natur. Zur Vor-
geschichte der Idee des schöpferischen Menschen«, in: ders., Wirklichkeiten, in denen wir le-
ben, Stuttgart 1981, S. 55-103.

17 Il Principe/Der Fürst, übersetzt und herausgegeben von Phillip Rippel, Stuttgart 2004. Be-
sonders einschlägig sind die Kapitel XXIff. Das komplexe Verhältnis des Principe zu den
Discorsi muss hier ausgeblendet bleiben.

448 Felix Heidenreich · Zur Theorie der Kulturpolitik 448

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-4-442 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 12:46:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-4-442


rats, die Politiker zu Quasi-Künstlern.18 Dadurch verändert sich das Selbstverständnis
von Kulturpolitik; diese ist nun nicht mehr Kontrolle eines zunächst autonomen Be-
reichs, sondern selbst nur instrumenteller Gebrauch von Künstlern, die ohne Kultur-
politik gar nicht als solche agieren könnten. Kulturpolitik in diesem Sinne erfolgt nicht
als nachträgliche Kontrolle von bottom-up-Prozessen, sondern als geregelter top-
down-Prozess. Damit wird aber auch Kultur abgewertet: Sie kann nach Machiavelli
nur Instrument in einer Auseinandersetzung von Macht sein, Propaganda von oben,
oder Subversion von unten.

Damit ändert sich die Konzeption von Kultur grundlegend: Diese ist nun nicht
mehr etwas, was ohnehin geschieht und nachträglich auf seine Wirkungen hin geprüft
und eventuell verworfen werden muss, sondern von Anbeginn Instrument in der poli-
tischen Auseinandersetzung. In einem typisierenden Sinne wäre hierfür die Architek-
tur das Paradigma schlechthin, leistet sie doch die organisierte ästhetische Repräsenta-
tion von Macht und Würde. Anders als die poetische Kreativität der Rhapsoden ist die
Architektur per se nur als kollektiv geplantes Projekt möglich; sie kann nicht durch
göttliche Eingebung allein entstehen, sondern nur als politisch hervorgebrachtes Kon-
strukt. Und es ist auch kein Zufall, dass die theoretische Reflexion über die kulturpoli-
tische Bedeutung von Architektur mit der Renaissance beginnt und gerade die Renais-
sance Architektur als Theorie der Politik verstanden werden kann.19

Machiavellis Theorie kulturpolitischen Handeln ist entsprechend eng mit der genuin
neuzeitlichen Idee des Souveräns, des souverän handelten Fürsten verknüpft: Die Re-
präsentation ist hier bereits mehr als eine Abbildung einer gegebenen Ordnung. Sie er-
schafft zugleich das zu Repräsentierende wie in einer creatio ex nihilo und zeigt nun,
nicht was ein Fürst oder eine politische Gemeinschaft sein soll, sondern, was sie sein
will.

Diese voluntaristische Dimension einer kulturpolitischen Selbstdefinition politischer
Gemeinschaften finden wir – bei aller Distanz zu Machiavelli – auch in Demokratien.
Selbstverständlich ist uns heute der in Machiavellis Principe (womöglich zum Zwecke
einer satirischen Überzeichnung) vertretene moralische Nihilismus zutiefst fremd, bil-
det doch die demokratische Verpflichtung auf Menschen- und Grundrechte einen
meist unthematisierten Hintergrundkonsens. Doch die Dimension einer souveränen
Selbstdefinition des politischen Gemeinwesens im Akt der ästhetischen oder symboli-
schen Repräsentation (sei es durch Architektur, Hymnen, Feste oder die auswärtige
Kulturpolitik) bleibt auch in demokratischer Kulturpolitik erhalten.20 Dies lässt sich
an Formen demokratischer Selbstrepräsentation zeigen. Die gläserne Reichstagskuppel
des Bundestages bildet nicht nur ab, wie sich die Bundesrepublik immer schon sah; sie

18 Zu diesem komplexen Wechselverhältnis im Rahmen der Theorie vgl. Reinhardt, Volker,
Machiavelli: oder Die Kunst der Macht, 2. Auflage, München 2012.

19 Vgl. Klaus von Beyme, »Architekturtheorie der Renaissance als Theorie der Politik«, in:
ders. Die Kunst der Macht und die Gegenmacht der Kunst, AaO. (FN 1), S. 180-206.

20 Vgl. die symboltheoretischen Überlegungen bei: Gerhard Göhler, »Politische Institutionen
als Symbolsysteme«, in: Rainer Schmalz-Bruns/Reinhard Zintl (Hg.), Politisches Vertrauen.
Soziale Grundlagen reflexiver Kooperation, Baden-Baden 2007, S. 221-238.

449 Felix Heidenreich · Zur Theorie der Kulturpolitik 449

ZfP 62. Jg. 4/2015

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-4-442 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 12:46:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-4-442


definiert vielmehr zugleich, wie die Bürgerinnen und Bürger der Bundesrepublik ihr
Gemeinwesen sehen wollen. Unvermeidlich bleiben unter diesen Vorzeichen jedoch
die Aporien einer Repräsentation der Demokratie mit den Mitteln der Ästhetik. Die
Debatte um das Freiheitsdenkmal in Berlin führt vor Augen, dass der Modus der Re-
präsentation für eine demokratische Kulturpolitik einerseits notwendig, andererseits
prekär bleibt.21 Gerade weil sich Demokratien nicht wie absolutistische oder totalitäre
Gemeinwesen des Pathos und des Pomps bedienen können, müssen sie in ihrer Sym-
bolpolitik neue Wege suchen. Gerade in Deutschland, in dem aus vielerlei Gründen ein
ambivalentes Selbstverhältnis dominiert, ist die Selbstrepräsentation der Nation und
des Staates ein äußerst heikles Unterfangen.22

Demokratische Architektur als Kernelement einer auf Repräsentation abzielenden
Kulturpolitik beleibt daher ein besonders riskantes Projekt. Sehr schnell kann, wie das
Beispiel der Elb-Philharmonie in Hamburg zeigt, der Versuch einer Repräsentation des
funktionierenden Gemeinwesens in ihr Gegenteil kippen und eine ewige Baustelle zum
Mentekel der Bürgergesellschaft werden.

4. Schiller: Das Theater als Ort des Kontingenzmanagements

Ein dritte Urszene haben wir mit Schillers legendärer »Schaubühnenrede«, dem Vor-
trag über das Theater als moralische Anstalt von 1784, vor uns.23 Deutlich erkennbar
ist, dass für Schiller die Gesellschaft insgesamt als formbar und gestaltbar betrachtet
wird, dass also der »Ordnungsschwund« (im Sinne Blumenbergs), der im Hintergrund
der Ordnungstheorie Machiavellis stand, hier bereits unausgesprochene Voraussetzung
ist. Trotz aller Begeisterung des Deutschen Idealismus für die Griechen ist unüberseh-
bar, dass an den Platonismus nicht angeknüpft werden kann. Auch Schiller konzipiert
also Kulturpolitik in einer Welt nach dem Ordnungsschwund, wobei er im Kontrast
zu Machiavelli in diesem keine Gefahr sieht, der durch eine top-down erzwungene
Neuordnung zu begegnen wäre, sondern vielmehr eine Chance für bottom-up-Ver-
wirklichung von Freiheit. Im Gegensatz zu Machiavelli ist seine Theorie der Kulturpo-
litik daher durchdrungen vom Ideal der Erziehung. Zudem zielt Schiller in seinen poli-
tischen Überlegungen auf Institutionen der Gesellschaft, nicht primär auf Personen
wie Machiavelli, der (bekanntlich nicht in den Discorsi, aber zumindest im Principe),
alle Überlegungen um die Figur des Fürsten gruppiert. Schiller expliziert seine Absich-
ten in seiner Rede eindeutig: »Wer also unwidersprechlich beweisen kann, dass die

21 Vgl. Daniel Schulz, »Die neuen Kleider der Demokratie – Zur symbolischen Repräsentation
von Freiheit in der Bundesrepublik«, in: Felix Heidenreich, Daniel Schulz / Didier Mineur
(Hg.), Die Bürger und ihr Staat / Les citoyen et leur Etat, Münster 2015, S- 13-26. Vgl. auch
die Analysen in: Klaus von Beyme, Kulturpolitik in Deutschland, AaO. (FN 6), S. 264-283.

22 Zur Problematik des deutschen Selbstwahrnehmung vgl. z.B. Peter Cornelius Mayer-Tasch,
»Was heißt heute noch ›Deutsch‹? Zur Politischen Kultur eines europäischen Kernlandes« in:
ZfP 54 Jg. 1/2007, S. 76-91.

23 Zur komplizierten Editionsgeschichte vgl. Peter André-Alt, Schiller: Leben – Werk – Zeit I,
München 2000, S. 377.

450 Felix Heidenreich · Zur Theorie der Kulturpolitik 450

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-4-442 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 12:46:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-4-442


Schaubühne Menschen- und Volksbildung wirkte, hat ihren Rang neben den ersten
Anstalten des Staats entschieden.«24 Das Theater als Schlüsselparadigma der Kulturpo-
litik steht als Bildungsanstalt neben Universitäten und Schulen, ja womöglich gar Ge-
richten und Parlamenten.25

Schiller kann hier als Paradigma für die Kulturkonzeption der Aufklärung stehen:
Kultur ist nun Teil eines Bildungsprozesses, der sich nicht mehr durch die platonische
Annäherung an ein immer schon gegebenes Ideal verstehen kann, sondern als Entfal-
tung von Freiheit. Damit ist zugleich gesagt, dass Kultur nicht wie bei Machiavelli ein-
fach ein Instrument sein kann, das in der Verfügungsgewalt eines Akteurs bleibt; sie
bietet den Menschen etwas an, lässt ihnen jedoch den Freiraum, damit dieses oder jenes
anzufangen. »Bildung« ist folglich anders als bloße Belehrung oder Indoktrinierung.
Deshalb ist für Schiller auch völlig unstrittig, dass im Theater selbstverständlich auch
Untugendhaftigkeit gezeigt werden darf. Denn diese wird nach Schiller eben gerade
nicht einfach mimetisch wiederholt, sondern als solche erkannt und reflektiert: »Eben-
so hässlich, als liebenswürdig die Tugend, malen sich die Laster in ihrem furchtbaren
Spiegel ab.«26 Damit entgleitet Kultur auch jenen Akteuren, die glauben, sie als Instru-
ment nur benutzen zu können. Schiller deutet hier mit anderen Worten an, was die
Philosophie des 20. Jahrhunderts uns über die Paradoxien der Rhetorik gelehrt hat:
Dass jede konstative Darstellung gerade weil sie die performative Dimension nicht ver-
bergen kann, den Erfolg des Sprechakts in Frage stellt. Jeder machiavellistische Ge-
brauch von Kultur als Propaganda-Element kommuniziert nämlich zugleich mit, dass
eben diese Propaganda notwendig ist.27

»Bildung« wird folglich bei Schiller ganz klar als ein offener Prozess spielerischer
Auseinandersetzung mit Inhalten konzipiert. Seine an Kant anschließende Theorie der
ästhetischen Erfahrung mutet vor diesem Hintergrund geradezu wie ein Vorgriff auf
die neurowissenschaftlichen Erkenntnisse über die Bedeutung von Flow-Effekten in

24 Friedrich Schiller, »Was kann eine gute stehende Schaubühne eigentlich wirken?« in: ders.,
Sämtliche Werke, Band 5, München 2004, S. 817-831, hier: S. 819.

25 Schiller entwickelt damit eine Konzeption weiter, die in den theatertheoretischen Schriften
Lessing angelegt ist. Zu den dramaturgischen Konzeptionen im Vorfeld Schillers vgl. Kurt
Wölfel, »Moralische Anstalt. Zur Dramaturgie von Gottsched bis Lessing [1971]« in: Rein-
hold Grimm (Hg.): Deutsche Dramentheorien I: Beiträge zur historischen Poetik des Dramas
in Deutschland, 2. verb. Auflage. Wiesbaden 1980, S. 56-122. Das Verhältnis zu Lessings
Dramaturgie wird plastisch rekonstruiert in: Albert Meier: »Die Schaubühne als eine morali-
sche Anstalt betrachtet. Schillers erfahrungsseelenkundliche Umdeutung der Katharsis-
Theorie Lessings« in: Lenz-Jahrbuch 2 (1992), S. 151-162g.

26 AaO., (FN 24), S. 824..
27 Diese Tendenz zur Selbstdekonstruktion von performativen Sprechhandlungen lässt sich am

Beispiel der »Hymne der Sowjetunion« illustrieren: Ursprünglich als Loblied auf den großen
Führer Stalin entworfen, zeigte sich bald, dass die propagandistische Überhöhung Lenins
und Stalins als sonnengleiche Retter derartig überzogen war, dass das besonders lautstarke
Singen der Hymne leicht als Verspottung empfunden werden konnte. 1977 wurde der Ver-
weis auf Stalin aus dem Text gestrichen, um die Spannung zwischen Propaganda und Wirk-
lichkeit etwas abzumildern. Der performative Akt hatte die eigene Notwendigkeit zu trans-
parent mitkommuniziert. Ähnliche selbstdekonstruktive Mechanismen lassen sich auch in
anderen kulturpolitischen Akten beobachten.

451 Felix Heidenreich · Zur Theorie der Kulturpolitik 451

ZfP 62. Jg. 4/2015

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-4-442 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 12:46:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-4-442


Bildungsprozessen an. »Unsere Natur, gleich unfähig, länger im Zustand des Tiers
fortzudauern, als die feineren Arbeiten des Verstandes fortzusetzen, verlangte einen
mittleren Zustand, der beide widersprechenden Enden vereinigte, die Spannung zu
sanfter Harmonie herabstimmte, und den wechselweisen Übergang eines Zustandes in
den andern erleichterte.«28 »Kultur« im Sinne von Bildung findet mit anderen Worten
in jener menschlichen Aktivität statt, die zwischen tierhafter Entspannung und ratio-
naler Anspannung oszilliert.

Für Schillers Theorie der Kulturpolitik bedeutet diese anthropologische Fundierung
in einer Theorie menschlicher Erkenntnisvermögen eine grundlegende Umdeutung in
Abgrenzung zu Platon oder Machiavelli. Denn Kulturpolitik wird nun zu einer Akti-
vität, die sich gerade dadurch auszeichnet, dass sie die eigenen Ergebnisse nicht einfach
herbeiführen, sondern deren Entstehen nur begünstigen kann: Wie ein Drama auf die
Zuhörer wirken wird, welche »Bildungsprozesse« es anstoßen, welche Kontroversen
sich entzünden werden – all dies kann und soll die Kulturpolitik gerade nicht entschei-
den. Das Theater stellt zur Diskussion, betreibt aber, wenn es denn als Theater gelingt,
keine Propaganda. Die Schaubühne wird damit zur Heterotopie eines Sonderraumes in
dem durch Simulation Experimente erfolgen können, deren Ausgang letztlich unge-
wiss bleibt.

Vor diesem Hintergrund mutet es beinahe wie ein rhetorischer Trick an, wenn Schil-
ler zugleich betont, die Schaubühne könne eine stabilisierende Funktion für die Gesell-
schaft haben und – quasi in Vorgriff auf die Formel des Böckenförde-Theorems – die
Bedingungen der Möglichkeit des Rechtstaates herstellen, die dieser nicht selbst gene-
rieren kann. Denn Schiller behauptet zugleich, die Schaubühne könne die Funktion der
Religion übernehmen: »Derjenige, welcher zuerst die Bemerkung machte, dass eines
Staats festeste Säule Religion sei – dass ohne sie die Gesetze selbst ihre Kraft verlieren,
hat vielleicht, ohne es zu wollen oder zu wissen, die Schaubühne von ihrer edelsten
Seite verteidigt.«29 Hiermit ist offenbar nicht eine schwärmerische Kunstreligion ge-
meint, sondern eine echte Orientierung auf die Institutionen des Staates hin: Neben
Parlamenten, Regierungen und Gerichten soll die Schaubühne eine entscheidende Ne-
benöffentlichkeit herstellen, die ebenfalls »Gerichtsbarkeit« ist. Wenn er weiter aus-
führt, »Die Gerichtsbarkeit der Bühne fängt an, wo das Gebiet der weltlichen Gesetze
sich endigt«30, so ist dies nur als Bezugnahme auf die Sittlichkeit zu interpretieren, die
über bloße Rechtsförmigkeit hinausgeht.

Durch Schillers Akzentuierung des Spielbegriffs wird Kultur zu einem Gewissen
Grade unkalkulierbar – und gerade dies zeichnet sie aus. Das Theater, das multiper-
spektivisch einen Handlungsablauf auf stets verschiedene Sichtweisen beschreiben
kann, wird zum Kontingenzraum, zu einem Raum des Ausprobierens, der Simulation.
Die Leitmetaphorik ist das Theater, das ermöglicht werden muss, aber inhaltlich ten-
denziell spielerisch und damit zumindest zu einem gewissen Grad unvorhersehbar

28 AaO., (FN 24), S. 821.
29 AaO., (FN 24), S. 822.
30 AaO., (FN 24), S. 823.

452 Felix Heidenreich · Zur Theorie der Kulturpolitik 452

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-4-442 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 12:46:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-4-442


bleibt. Es scheint im Rückblick kein Zufall, dass dieses Modell einer kulturpolitischen
Selbsteinwirkung gerade in die Zeit einer sich beschleunigenden funktionalen Ausdif-
ferenzierung fällt: Am Ende der Stattelzeit kann Kultur nicht mehr einfach das Ganze
als Ganzes repräsentieren, sondern in der Form des Theaters paradigmatisch die Span-
nungen, Widersprüche und Konflikte reflektieren. Sie entfernt sich damit sowohl vom
platonischen Zensur-Modell als auch von Machiavellis Modell einer Repräsentation.
Genuin moderne und demokratische Kulturpolitik ist in erster Linie Ermöglichung,
die Schaffung von Bedingungen bei gleichzeitiger Abstinenz bezüglich inhaltlicher Be-
stimmung.31

Dass diese Modalität kulturpolitischen Handelns heute zur Hintergrund-Gramma-
tik unserer politischen Kultur gehört lässt sich an der Debatte zwischen Claus Pey-
mann und dem Senator Berlins für Kultur Tim Renner veranschaulichen. In einem In-
terview mit der Wochenzeitschrift DIE ZEIT, warf Peymann Renner vor, sich auf in-
kompetente Weise in die Theaterlandschaft einzumischen.32 Aus den Reihen der Berli-
ner Kulturpolitik wurde diese Attacke mit dem Vorwurf retourniert, Peymann führe
sein Theater wie ein »Platzhirsch« (Peymann über Peymann) und verstehe nicht, dass
er den einzelnen Regisseuren und Projekten vielmehr Freiraum lassen müsse. Kultur-
schaffende und Kulturpolitiker überbieten sich folglich zumindest rhetorisch in der
Kunst des Überlassens. Der von Hans Ulrich Obrist prominent analysierte Begriff des
Kuratierens spiegelt diese Kunst des Ermöglichens und Herbeiführens von Prozessen,
die sich der Steuerung entziehen.33 Es ist daher kein Zufall, dass Schiller immer wieder
– und nicht nur zu kontingenten Anlässen – als Referenzautor einer demokratischen
Konzeption von Kulturpolitik aufgerufen wird.34 Das Theater bildet den paradigmati-
schen Ort einer demokratischen Kunst des Überlassens, des Eröffnens von Spiel- und
Freiräumen, in denen Kämpfe um Deutungsmacht ausgetragen und zugleich reflektiert
werden können.

5. Drei Dimensionen der Kulturpolitik

Die drei Modelle kulturpolitischen Handelns operieren mit verschiedenen Vorstell-
ungen davon, was Kultur ist und wie sie entsteht. Die Dimension der Zensur oder Ex-
klusion bestimmter Inhalte oder Werke muss voraussetzen, dass Kultur durch nicht-
staatliche Akteure entsteht. Gerade die literarische Produktion war, schon aus prakti-

31 Es ist interessant zu sehen, wie diese Konzeption in Zeiten großer politischer Polarisierung
und systematischer Politisierung der Kunst wahrgenommen und debattiert wurde. Vgl.
Bernward Grünewald, »Das Theater – eine moralische Anstalt?« in: Zeitschrift für Ästhetik
und allgemeine Kunstwissenschaft 29 (1984), S. 162-181.

32 Peymann, Claus, »Der Renner muss weg! – Interview mit Peter Kümmel« in: DIE ZEIT
vom 12. 4. 2015.

33 Hans Ulrich Obrist, Kuratieren!, München 2015.
34 Vgl. z.B. die Rede am 03. November 2014 in Marbach von Monika Grütters gehaltene Rede

»Über die Versöhnung des Ästhetischen mit dem Politischen« (http://www.bundesregierung
.de/Content/DE/Rede/2014/11/2014-11-03-gruetters-schillerrede.html).

453 Felix Heidenreich · Zur Theorie der Kulturpolitik 453

ZfP 62. Jg. 4/2015

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-4-442 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 12:46:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-4-442


schen Gründen, seit jeher am schwierigsten zu kontrollieren und daher ein Paradigma
für die freie Emergenz von Kultur. Zensurbedürftig sind aus dieser Perspektive vor al-
lem jene Kunstformen, die mit relativ geringem finanziellen, technischen oder logisti-
schen Aufwand hergestellt werden können: die Literatur, heute in Teilen der Film oder
die Inhalte von gewaltverherrlichenden Computerspielen. Die Dimension der Exklusi-
on und Zensur schrumpft unter demokratischen Vorzeichen jedoch auf den schmalen
Kernbereich des Schutzes von Persönlichkeitsrechten, der Verhinderung von Volksver-
hetzung oder der Gewaltverherrlichung. Sie wandert daher aus der eigentlichen Kul-
turpolitik in das Fachressort der Innenpolitik: Über die Indizierung von Nazi-Bands
entscheiden heute Gerichte, nicht die Kulturpolitik. Neben dieser expliziten Exklusion
kennt die Kulturpolitik natürlich schwächere Formen der Exklusion: Durch unbe-
dachte oder gar törichte politische Äußerungen kann auch eine angesehene Literatin
seine Einladungen in die Goethe-Institute der Welt unwahrscheinlicher machen. Es
wäre vor diesem Hintergrund falsch zu behaupten, Zensur und Exklusion wären bloß
vordemokratische Elemente einer Kulturpolitik. Gerade indem man diese Dimension
klar benennt, kann man ihre Praxis in Frage stellen, reflektieren und demokratisch de-
battieren.

Ganz andere Konnotation hat der Kulturbegriff dort, wo kulturpolitisches Handeln
auf Repräsentation zielt: Kultur ist hier ein Medium der Selbstdarstellung politischer
Souveränität, politischer Einheit oder kultureller Exzellenz eines Gemeinwesens. Kul-
tur wird damit zum Mittel intentionaler Produktion. Gerade in der Architektur wird
diese Dimension besonders transparent, weil hier kollektives Handeln im Material zur
Anschauung kommt. Die damit einhergehende Spannung ist bereits thematisiert wor-
den: Die Repräsentation des Ganzen in der Architektur ist heute nicht ungebrochen
möglich. Der Pluralismus demokratischer Gesellschaften drängt auch hier zur Darstel-
lung. Es scheint vor diesem Hintergrund kein Zufall zu sein, dass die Repräsentation
von Demokratie durch Kultur sich in den vergangenen Jahren neue Wege gesucht hat.
Die »Bürgerfeste« des Bundespräsidialamts sind hier ein vielsagendes Beispiel: Das
Fest beinhaltet, anders als die Architektur oder der Staatsakt, immer schon die Dimen-
sion der Kontingenz.

In diesem Sinne kann die Idee des Bürgerfestes als Bindeglied zu einer dritten ideal-
typischen Dimension von Kulturpolitik bestanden werden: Feste können – wie das
Theater – von politischer Seite nur ermöglicht, nicht angeleitet werden. Sie haben, wie
das gelingende Theater, Ereignis-Charakter und stellen sozial emergente Prozesse dar.
Die gelingende Kulturpolitik zeichnet sich bezüglich dieser dritten Dimension gerade
dadurch aus, dass sie auf Kontrolle bewusst verzichtet und lediglich Freiräume eröff-
net.

454 Felix Heidenreich · Zur Theorie der Kulturpolitik 454

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-4-442 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 12:46:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-4-442


Drei Dimensionen kulturpolitischen Handelns:

Handlungsmodus Ziel Kulturbegriff paradigmatischer
Ort

Zensur, Exklusion Aufrechterhaltung
der Ordnung,
Schutz von Persön-
lichkeitsrechten

Kultur entsteht
quasi naturwüchsig
im vorpolitischen
Raum

Literatur

Systematische Pro-
duktion, Beauftra-
gung, Instrumentali-
sierung

Repräsentation po-
litischer Macht, so-
zialer Einheit oder
demokratischer
Pluralität

Kultur wird (kon-
trolliert) hergestellt
und politisch in-
strumentalisiert

Architektur, Male-
rei, bildende Kunst,
politische Ge-
schichtsschreibung

Ermöglichung Reflexion von Ge-
sellschaft, Simulati-
on sozialer Kontin-
genz; gezielte Irrita-
tion

Kultur als Feld
emergenter Interak-
tion

Theater, Feste

Wie verhalten sich diese drei Dimensionen der Kulturpolitik nun zueinander? Of-
fensichtlich treten sie nie in Reinform auf. Vielmehr lässt sich beobachten, dass sie als
drei Dimensionen kulturpolitischen Handelns in einer stetigen Verflechtung miteinan-
der in Erscheinung treten. Arzt, Architekt und Intendant – alle drei klassischen Rollen
kommen in unserer Kulturpolitik vor, unvermeidlich sogar in ein und derselben kul-
turpolitischen Handlung. Wenn ein Goethe-Institut eine deutsche Schriftstellerin auf
Lesereise schickt, so wird zunächst aus einem bestehenden Pool »gewachsener« Ange-
bote (in einem neutralen Sinne) diskriminiert / zensiert / ausgesucht, d.h. die eine
Schriftstellerin eingeladen und die andere nicht (a). Es wird zweitens repräsentiert,
nämlich indem das Goethe-Institut entsprechende Räume zur Verfügung stellt, im An-
schluss ein Empfang stattfindet, eventuell der Generalkonsul ein Grußwort hält (b).
Drittens aber wird in Kauf genommen, dass die Lesung selbst ein unkalkulierbares, of-
fenes Ereignis bleibt, bei dem Zwischenrufe, missgelaunte Autoren, provokative Inhal-
te und eskalierende Streitgespräche einen Kontingenzspielraum eröffnen, von dem
nicht klar ist, wie er im Laufe der Lesung ausgefüllt wird (c). Denn spätestens wenn im
Anschluss an die Lesung die Fragen aus dem Publikum beginnen, kann die Veranstal-
tung den Veranstaltern jederzeit entgleiten – bis zu jenem Punkt, an dem im Modus
der Exklusion vom Hausrecht Gebrauch gemacht werden muss.

Der Normalfall ist folglich nicht die unvermittelte Parallelität der verschiedenen Di-
mensionen in einer »Kulturpolitik«, sondern die Verflechtung der Dimensionen. Denn
gerade für Demokratien ist es ehrenvoll, kritische Schriftsteller zu haben, ein »kriti-
sches Theater« zu fördern und die »Freiheit« der Kunst offensiv zu fördern und zu
fordern. Der Grenzbegriff dieser Paradoxie ist die staatlich subventionierte »Under-
ground-Szene«, die wohlorganisierte Kritik an der Organisation. Gerade die dritte Di-
mension dient dann der zweiten, nämlich der Repräsentation der Macht: Seht her, so

455 Felix Heidenreich · Zur Theorie der Kulturpolitik 455

ZfP 62. Jg. 4/2015

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-4-442 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 12:46:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-4-442


stabil ist unsere Demokratie, dass man sie kritisieren kann – und der Ort der Kritik
sogar massiv staatlich gefördert werden kann. Die drei Dimensionen kulturpolitischen
Handelns erweisen sich so als aufeinander bezogene, sich gegenseitig bedingende Ziel-
vorgaben und Strategien. Dies bedeutet für das kulturpolitische Handeln demokrati-
scher Regierungen, dass die drei Dimensionen in ihrer Wechselwirkung zu reflektieren
sind. Die Heuristik der drei Dimension schärft zugleich den Blick für die Analyse ein-
zelner Fälle und macht transparent welche Zielkonflikte kulturpolitisches Handeln im-
mer schon durchziehen. Die Debatte um eine angemessene Positionierung staatlicher
Kulturpolitik im Mächtefeld einer Konkurrenz mit den Marktmechanismen kann so
an begrifflicher Schärfe gewinnen. Denn auch Marktmechanismen können exkludie-
rend, instrumentalisierend oder ermöglichend wirken und müssen daher in einem Pro-
zess politischer Willensbildung auf ihre Wirkungen befragt werden.

Zusammenfassung

Das Politikfeld der Kulturpolitik gehört zu den Stiefkindern der politikwissenschaftli-
chen Forschung. Dies führt auch dazu, dass die theoretischen Reflexionen über die
Modi kulturpolitischen Handelns meist beiläufig erfolgen, obwohl die Klassiker der
politischen Ideengeschichte an vielen Stellen die Frage diskutieren, wie politische Ge-
meinschaften auf den eigenen kulturellen Bestand durch politische Intervention ein-
wirken. Der Beitrag schlägt vor, auf der Basis dreier paradigmatischer Konzeptionen
von Platon, Machiavelli und Schiller die drei Dimensionen der Exklusion, Produktion
und Ermöglichung zu unterscheiden. Diese Dimensionen, so die Schlussthese, müssen
als immer schon und unaufhebbar in allen kulturpolitischen Akten verwoben gedacht
werden. Zugleich ermöglicht die Unterscheidung eine analytische Heuristik für die
empirische Forschung.

Summary

Cultural Policies are not a major topic in Political Sciences. Attempts to conceptualize
cultural policies on a theoretical level are therefore developed as a co-product although
the classics of political thought have at several occasions developed important reflec-
tions on the mode of cultural self-governing in political communities. This paper pro-
poses, referring to three paradigmatic texts of Plato, Machiavelli and Schiller, to distin-
guish three modes of political policy-making: exclusion, production and allowing. All
three dimensions are always and indissolubly intertwined in every single act of cultural
politics. However, the analytic framework can serve as a heuristic tool for empirical re-
search.

Felix Heidenreich, A Theory of Cultural Politics. Three Dimensions of Cultural Policy

456 Felix Heidenreich · Zur Theorie der Kulturpolitik 456

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-4-442 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 12:46:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-4-442

	Drei Dimensionen kulturpolitischen Handelns
	1. Einleitung
	2. Platons Theorie der Zensur
	3. Machiavellis Theorie der Propaganda
	4. Schiller: Das Theater als Ort des Kontingenzmanagements
	5. Drei Dimensionen der Kulturpolitik
	Zusammenfassung
	Summary


