5.2 Anthropozentrismus

erlebt. Die in der Tierethik problematisierte Inkonsistenz im Denken und
Handeln sowie die damit einhergehende Ambivalenz — Tiere essen, Tiere
lieben etc. — haben zugleich mit der Mangelhaftigkeit des symbolischen
Anderen, dem Sinn-auferhalb des Realen sowie der Ambivalenz gegen-
tber dem eigenen Spiegelbild, wichtigen Bezugspersonen und dem in
die Sprache verwickelten Genieflen zu tun. Auch die Kritik an reduktionis-
tischen Argumenten ist gleichzeitig ein Unbehagen gegentiber der phalli-
schen Bedeutungsgenerierung. Dahinter steht die Annahme, dass sich das
Unbewusste nicht einholen lasst und dass ein volles Genieflen unmoglich
ist (Peter Widmer 2010, 205).

3.2 Anthropozentrismus

Die Wirkung der Signifikanten auf das menschliche Sprechwesen und
deren Rolle in der Konstituierung des Subjekts geben Hinweise auf die
mogliche Verortung der Lacan’schen Theorie innerhalb der Debatte um
den Postanthropozentrismus und Posthumanismus. Wie Martin Kurthen
(2011) unter Bezugnahme auf Freud, Lacan und Zizek feststellt, ist die
Psychoanalyse keine Theorie ber post- oder transhumane Wesen, die
z. B. aufgrund technologischer Moglichkeiten naturgegebene Grenzen
uberschreiten, sondern in erster Linie eine Theorie des Unbewussten, die
sich auf das Humane bezieht, aber diesem eine gewisse ,,Kinstlichkeit®
zuspricht. Zizek bezeichnet die von Lacan beschriebene symbolische Ord-
nung z. B. als eine ,kinstliche Prothese“ und versteht dies als moglichen
Hinweis darauf, dass die Menschheit je schon posthuman gewesen sei
(Slavoj Zizek 2001, 91; vgl. 2018, 15-68).81

In der Tat, viele Formulierungen Lacans stechen in dieser Hinsicht ins
Auge, weil sie auf ein Moment des Kiinstlichen und der Andersheit in der
menschlichen Sprach- und Sprechwirklichkeit verweisen: Aufgrund ihrer
sprachlichen Bedingtheit basiert Subjektivitit auf einer Alienation (Jacques
Lacan #1996c, 213-226); auch die Identifikation des Ich mit dem eigenen
Spiegelbild findet tber das AufSen statt, d. h. auf einem ,entfremdenden
Weg“ (Jacques Lacan 1997, 114); das Subjekt kann den symbolischen An-
deren anerkennen, aber nicht zur Ginze kennen, denn er bleibt auch
ein ,absoluter Anderer” (ebd., 48); die Gesetze der Sprachordnung seien

81 Allerdings sagt er auch, dass diese Vorstellung banal ist und eigentlich den Bruch
verschleiert, der sich mit dem Aufstieg aktueller Posthumanitit ergibt (Slavoj
Zizek 2020b, 217-218).

391

https://dol.org/10.5771/9783748931980-301 - am 13.01.2026, 11:46:36. [T



https://doi.org/10.5771/9783748931980-391
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

S Schluss

mit der Kybernetik assoziierbar (Jacques Lacan 2016f, 487); die dichotome
Unterscheidung zwischen dem Auflen (Anderer) und dem Innen (Unbe-
wusstes) muss durch die Idee des ,ausgeschlossene[n] Innere[n]“ (Jacques
Lacan 1996b, 126) bzw. der ,intime[n] Exterioritat“ oder ,Extimitat“ er-
setzt werden (ebd., 171); das Subjekt entspricht keinem Zentrum und
keiner Einheit, sondern entsteht im Kontext einer urspriinglichen Teilung
(Jacques Lacan 2015f, 383); der Trieb ist kein natirlicher Instinkt, sondern
eine Montage (Jacques Lacan #1996¢, 177); auch die Partialobjekte des
Triebes sind etwas Kiinstliches, weil sie austauschbar sind, z. B. ersichtlich
an der miutterlichen Brustwarze, deren Funktion zum Teil auch von einem
Schnuller erfiillt werden kann (Jacques Lacan 2010, 90); das Wort ist etwas
Aufgezwungenes, ein Parasit, der uns Menschen befillt (Jacques Lacan
2017, 101-102); die Sprache muss zuerst als ,,Apparat® verstanden werden,
und zwar als Apparat des Genieflens (Jacques Lacan 21991b, 61); das phalli-
sche Geniefen ist das Gegengewicht des Sinns (Jacques Lacan 2017, 60);
»,Mann“ und ,Frau“ sind Signifikanten, die Teil des Diskurses sind, und
beschreiben daher nicht blof natiirliche Fakten (Jacques Lacan 21991b,
37).

Diese Theorien — obwohl sie anscheinend das Wesentliche dezidiert
menschlicher Subjektivitit zu erfassen suchen — sprechen zugleich gegen
die Idealisierung der Sprache sowie gegen die Selbstverstandlichkeit des-
sen, sie als das Eigene des Menschen zu betrachten, wenn mit dem Ei-
genen zugleich ein Gefiihl der (von jeder Unsicherheit und jedem Zwei-
fel befreiten) Vertrautheit gemeint ist. Slavoj Zizek (2014b, 1186-1187)
meint, dass das Subjekt, so wie es Lacan versteht, ein Resultat der Tatsache
ist, dass das Tier Mensch nicht in die Sprache ,,passt“ bzw. von der Sprache
yverstimmelt® wird, weil die Sprache z. B. das Begehren aus seiner biologi-
schen Verankerung lost. Symbolische Identitit ist damit etwas Kinstliches
und ,Aufgesetztes“, ebenso wie die Identifikation mit dem eigenen Bild
und die ibermiQige Idealisierung identitatsstiftender Signifikanten. Diese
Idealisierung oder die Orientierung an Idealen generiert oder statzt die
Hlusion einer moglichen Fille vor dem Hintergrund der sprachlichen
Kastration, doch die Kinstlichkeit besagt auch, dass anscheinend etwas
wEigentliches“ verfehlt wurde, das sich nicht (z. B. durch Idealisierungen
bestimmter Praktiken) kompensieren lasst.

Das spezifisch Menschliche — verkdrpert durch das sprachlich struktu-
rierte Unbewusste sowie den Trieb, das Begehren und das GeniefSen —
wire insofern kiinstlich und in diesem Sinne ,,posthuman®, als es einerseits
einen Bruch mit der Vorstellung des Eingebettetseins in die Natur gibt
und andererseits auch bestehende kulturelle Praktiken und die Sprache

392

https://dol.org/10.5771/9783748931980-301 - am 13.01.2026, 11:46:36. [T



https://doi.org/10.5771/9783748931980-391
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.2 Anthropozentrismus

eher ein Gefiihl der Unsicherheit oder Unzufriedenheit bewirken. Ist uns
als Menschen etwas verwehrt? Dies suggeriert zumindest die Phantasie
eines Genieflens des Anderen sowie eines erfiillten und natiirlichen Genie-
Bens bei Tieren, das uns selbst nicht zuganglich sei. Dagegen scheinen
Menschen nicht immer Riicksicht auf die Anspriiche der natirlichen Le-
benswelt zu nehmen bzw. nicht blof§ auf die Befriedigung ihrer vitalen
Bediirfnisse abzuzielen. Menschliches Tun kann eine Exzessivitit beinhal-
ten, weil etwas (ein ,Etwas“) im Menschen zu ignorieren scheint, ob ein
bestimmtes Verhalten fiir das Uberleben notwendig ist. Manche Umstande
oder Formen der Tiernutzung weisen darauf hin, dass menschliches Tun
unnoétig und Gberflassig ist, so als sei es geradezu unnatiirlich, z. B. weil
die Nutzung der Tiere weit tber einfache Bedurfnisbefriedigung hinaus-
geht.

Diese Uberlegungen sind insofern fiir die Tierethik interessant, als sie
uns zur Hinterfragung angenommener Gewissheiten im Hinblick auf un-
ser menschliches Selbstbild bewegen konnen. Fraglich ist aber, an welchen
Stellen sich hier der Anthropozentrismus — verstanden als tierethisch rele-
vante Kategorie — abzeichnet und wo er kritisierbar wird. Dies betrifft
auch die Unterscheidung zwischen einer moralischen Form und einer epis-
temischen Form des Anthropozentrismus (Anthropozentrik). Menschen
nutzen Tiere fir ihre Interessen, auch wenn dies nicht tberlebenswichtig
ist, z. B. im Falle des Konsums tierischer Produkte bei Vorhandensein
pflanzlicher Alternativen. Das Problem ist in diesem Beispiel das als nicht
notwendig empfundene oder ,,unniitze“ Genieffen (bzw. ein GeniefSen, das
nicht als lustvoll empfunden wird), nicht unbedingt die angenommene
epistemische Form des Anthropozentrismus, die der moralischen Form
vorausgehen soll. Die kritische Beschaftigung mit dem Menschsein, dem
menschlichen Erkenntnisvermégen und dem menschlichen Handeln fin-
det in der Idee einer unhintergehbaren epistemisch-anthropozentrischen
Ausgangssituation eine bestimmte Form der Selbstbestitigung und Selbst-
vergewisserung, denn es ist uns (nur) als Menschen moglich, (gerechtfertig-
te wahre) Uberzeugungen dartiber zu bilden, was wir mit Tieren nicht tun
dirfen — und dazu gehort z. B., Tiere nicht aus bloSem Vergnigen zu
quilen oder zu t6ten, blof weil wir Menschen sind oder mutmaflich Geist
und Vernunft besitzen. Selbst wenn wir aus unserer Haut als Menschen
nicht herauskonnen, so erschliefSt sich doch ausgehend von dieser Position
der Gedanke, dass nicht alle menschlichen Interessen zwangslaufig schwe-
rer wiegen als jene von anderen Tieren.

Die Berufung auf das Menschsein kann in der Tierethik also nicht
generell als Problem gelten, sondern hauptsachlich da, wo sie Teil einer

393

https://dol.org/10.5771/9783748931980-301 - am 13.01.2026, 11:46:36. [T



https://doi.org/10.5771/9783748931980-391
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

S Schluss

ungerechtfertigten Uberzeugung von der eigenen (moralischen) Superiori-
tat ist und als Legitimation fir die Ausbeutung von Tieren benutzt wird.
Zu bezweifeln ist daher sogar, dass man sich auf einen unvoreingenom-
menen Standpunkt des Universums berufen muss (wie Singer), um den
moralischen Anthropozentrismus oder Speziesismus zu kritisieren, denn
die Annahme, dass jede Erkenntnisleistung durch unsere menschliche
Perspektive, unser Eingebettetsein in bestehende Praktiken und unsere
spezifischen Fihigkeiten geprigt ist (epistemische Form des Anthropozen-
trismus), rechtfertigt keine moralische Vorvereinnahmung (moralischer
Anthropozentrismus), so der mogliche Gedanke. Das Menschliche kann
hier als Gewinn gesehen werden, weil wir erst aufgrund unserer Ratio-
nalitit oder Vernunftfihigkeit, aber auch aufgrund unserer emotionalen
Kompetenzen und unserer Vorstellungskraft moralisch handeln und Tiere
gerecht behandeln kénnen (vgl. z. B. Cora Diamond 1978). Die Idee,
dass unser Standpunkt keine vollig losgeldste Sicht auf die Welt erlaubt,
kann aber auch mit einer erhéhten Vorsicht im Hinblick auf eindeuti-
ge Zuschreibungen und Grenzziehungen verbunden sein — so z. B. in
der klaren Unterscheidung zwischen dern Menschen und dem Tier (vgl.
Jacques Derrida 2010). Die Bezugnahme auf das vermeintlich Eigene des
Menschen soll nicht unmerklich einem moralischen Anthropozentrismus
Vorschub leisten. Posthumanistische Positionen versuchen dahingehend,
das Verstindnis von Subjektivitit zu iberdenken und dabei das Nicht-
menschliche stirker zu beriicksichtigen (Cary Wolfe 2010; Rosi Braidotti
2014).

Das dem moralischen Anthropozentrismus gegeniibergestellte, anschei-
nend untberwindliche Faktum der menschlichen Perspektive kann aus La-
can’scher Sicht nicht in eine Selbstaffirmation als denkendes menschliches
Zentrum minden. Im Hinblick auf das Subjekt des Unbewussten (das
von den Signifikanten ,geteilte“ Subjekt) fehlt ein ,,Jemand®, also das sich
seiner selbst vergewissernde, potentiell erkennende und selbsttransparente
Zentrum. Das ,epistemische Zentrum® des Subjekts betrifft die Ursache
des Begehrens (Objekt @), die dem eigenen Zugriff entzogen ist, aber tiber
den Rahmen der Phantasie den Anschein mit sich bringt, dass der Mangel
des Subjekts zu fillen sei. Die Phantasie zeigt dem Subjekt, was es begehrrt,
und stitzt zugleich dessen Realitdtserleben, da die Realitit ohne Phantasie
nicht als etwas Bedeutungsvolles wahrgenommen werden konnte (Slavoj
Zizek 2014a, 30-33). So gesehen ist neben der Sprache auch das Objekt
a eine ,Prothese fiir das Subjekt (Slavoj Zizek 2018, 57-58). Als ,,Mittel
des Erkennens® versagt die Sprache (Peter Widmer 1994, 13). Man konnte
auch sagen: Dadurch, dass wir die Dinge benennen, sie sprachlich ,zer-

394

https://dol.org/10.5771/9783748931980-301 - am 13.01.2026, 11:46:36. [T



https://doi.org/10.5771/9783748931980-391
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.2 Anthropozentrismus

legen® und als ,zdhlbare* und ,wiederholbare“ Elemente kennzeichnen,
geht anscheinend etwas verloren. Der Begriff der lalangue weist auf die
Mehrdeutigkeit und ,Abgrindigkeit” der Sprache hin.

Lacan spricht von ,Extimitat“, weil das Subjekt nicht ,spharisch“ ge-
formt ist. Das Subjekt ist nicht mit seinen Korpergrenzen gleichzusetzen
und unterlauft damit die Dichotomie zwischen einem Innen und einem
AufSen (ebd., 17-18). Dies lasst sich anhand der Assoziation der epistemi-
schen Verfasstheit des menschlichen Subjekts mit dem Sehen veranschauli-
chen: Das menschliche Subjekt kann nicht als etwas vorgestellt werden,
»das in die Welt hinausblickt“ (ebd., 17) und sich dabei in Abgrenzung
zum AufSen wiederum des eigenen Seins vergewissert. Das Subjekt ,,denkt
drauffen® — mit seinem Objekt @ (Jacques Lacan #1996c¢, 68) —, allerdings
nicht im Sinne seiner eigenen Idealitit. Lacan problematisiert die Idee,
dass sich das Subjekt beim Sehen (zu-)sehen kénne (Jacques Lacan 1996c,
86-88). Dem Schauen des Subjekts steht das Erblicktwerden durch den
Anderen gegentiber; das Subjekt bzw. das Ich entsteht als etwas Erblick-
tes und definiert sich zunachst nicht dadurch, dass es sich als Sehendes
erlebt (August Ruhs 2010, 104-122). Ruhs erwiahnt das , Trugbild eines
selbstreflexiven Subjekts des Sehbewusstseins“ (ebd., 109). Der Blick, der
vom (symbolischen) Anderen kommt, ist je schon in die Konstituierung
unseres ,,Ich-Gefiithls“ eingeschrieben und geht diesem voraus. Bevor man
sich selbst als Sehendes — als denkendes Bewusstsein — mit einer klar defi-
nierten Identitit thematisieren kann, muss man also tberlegen, wie diese
Selbstbestatigung zustande kommt und inwiefern sie ,blinde Flecken®
beinhaltet.

Hier ist Lacans Annahme des paranoischen Charakters von Erkenntnis
hervorzuheben (Jacques Lacan 1997, 49-51, 323). Es kann sogar die ,Ver-
ricktheit® angedeutet werden, die den Glauben des Subjekts ans eigene
Ich charakterisiert (Jacques Lacan 21991a, 314-315). Plakativ formuliert:
Das Subjekt ist dezentriert und somit aus dem Zentrum des Denkens ,,ver-
rickt®, doch das Ich ist ,wahnhaft“, denn es bezieht alles auf sich, versteht
sich so gesehen als ,Zentrum der Welt“. Weil das Subjekt sein Ich tber
das Auf8en konstituiert, wird es sozusagen von tberall her angeblickt und
ist dabei selbst allgegenwirtig (August Ruhs 2010, 109). Das Subjekt fiihlt
sich sogar dort angeblickt, wo gar niemand ist (Peter Widmer 1994, 18).
Das Ich definiert sich aber auch durch das, was es ausgrenzt und von sich
weist, wie Freuds Annahme aber das ,,primitive Lust-Ich“ nahelegt: Beim
Entstehen des Ichgefithls im Rahmen der Unterscheidung zwischen Ich
und Auflenwelt wird zunachst alles, was Unlust verursachen kann, vom
Ich abgesondert und einem fremden, bedrohlichen Drauffen zugeschrie-

395

https://dol.org/10.5771/9783748931980-301 - am 13.01.2026, 11:46:36. [T



https://doi.org/10.5771/9783748931980-391
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

S Schluss

ben (Sigmund Freud 2000q, 198-200; vgl. dazu Robert Pfaller 2013). Diese
laut Lacan grundlegende Paranoia im ,Erkenntnissubjekt (im Glauben
ans Ich) tberschneidet sich mit dem Narzissmus und betrifft nicht nur
Kleinkinder.

Die dem Erkennen innewohnende Verkennung hat mit dem dezentrier-
ten Subjekt zu tun, das versucht, sich wieder zu ,rezentrieren“. Lacan
selbst erwahnt eine ,Rezentrierung® in Zusammenhang mit der ,Revolu-
tion“ des heliozentrischen Weltbildes, das sich wohl zunachst dadurch
auszeichnete, lediglich ein Zentrum (Erde) durch ein anderes (Sonne)
zu ersetzen, ohne die Idee des Zentrums zu hinterfragen (Jacques Lacan
1988a, 23-24; 21991b, 46-49). Menschen klammern sich offensichtlich an
eine ,spharische”, vom Imaginidren geprigte Weltauffassung (vgl. Jacques
Lacan 21991b, 47). Daher zieht auch der Begriff des epistemischen Anthro-
pozentrismus (Anthropozentrik) den Verdacht auf sich, dass hier der Si-
gnifikant ,Zentrum® fiir das dezentrierte Subjekt im Prinzip den gleichen
Sinn behilt, auch wenn es kein moralisches, sondern ein epistemisches
Zentrum ist. Durch diese Rezentrierung bestitigen Menschen im besten
Fall sogar ihre Sonderstellung als vernunftbegabte Wesen, obwohl dies au-
genscheinlich keine moralische Sonderstellung ist, die z. B. eine generelle
Bevorzugung menschlicher Interessen gegeniiber tierlichen rechtfertigen
wirde.

Sofern das potentiell erkennende Ich vom (eigenen) idealen Bild ein-
genommen ist, verkennt es seine Ursache als begehrendes Subjekt, das
sich nicht nur der Verwiesenheit auf das Andere bzw. den symbolischen
Anderen verdankt, sondern dessen Objekt (Objekt @) ,fehlen® muss, um
tiberhaupt begehren zu konnen. Ohne das Aufere, das Andere und das
Fremde gibt es das Eigene nicht, in dessen Zentrum ein Loch ist. Lacan
versucht dies mit seinen Verweisen auf bestimmte topologische Objekte
(z. B. Mobiusband, Torus und Borromaischer Knoten) zu untermauern.
Auch sein Hinweis auf die von Kepler entdeckten elliptischen Bahnbewe-
gungen der Planeten sowie seine Bezugnahme auf Newton, demzufolge
bei der Gravitation das Drehen und das Fallen die gleiche Sache beschrei-
ben, widersprechen aus Lacans Sicht der idealen Form (Jacques Lacan
21991b). Bildlich gesprochen: Das Reale ist wie die Gravitationskraft, die
nicht nur die Planteten auf ihren elliptischen (nicht kreisrunden) Bahnen
bewegt, sondern gleichzeitig bewirke, dass den Menschen die Objekte der
Erkenntnis zunichst einmal auf den Kopf fallen (so wie Newton der anek-
dotische Apfel).

Dem von Lacan erwahnten Glauben ans Ich steht die , Kanstlichkeit®
im Eigenen bzw. die mit Ambivalenz einhergehende Verschrankung des

396

https://dol.org/10.5771/9783748931980-301 - am 13.01.2026, 11:46:36. [T



https://doi.org/10.5771/9783748931980-391
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.2 Anthropozentrismus

Anderen mit dem Eigenen gegentber. Die Problematisierung des Anthro-
pozentrismus in der Mensch-Tier-Beziehung lasst sich im Hinblick auf die-
se Ambivalenz anhand zweier Beispiele veranschaulichen: Erstens, die The-
matisierung des eigenen (menschlichen) Standpunktes kann eine gewisse
»Selbst-Gefalligkeit® beinhalten, sogar dann, wenn sie besonders selbstkri-
tisch ist. Die Annahme, dass dieser menschliche Standpunket hinsichtlich
seiner kulturellen oder historischen Situierung nicht unvoreingenommen
ist und einen problematischen moralischen Anthropozentrismus begtins-
tigen kann, bedeutet hier eigentlich, dass der eigene Standpunkt vom
Ich-Fremden bzw. einem fremden (oder fremd gewordenen) GeniefSen
kontaminiert ist. Ein gesteigertes Maf§ an kritischer Selbstbeobachtung
und ein Anspruch auf Konsistenz im Denken weisen darauf hin, dass man
etwas Fremdes und Aufgezwungenes von sich weisen will, um nicht auf
diese ratselhafte oder schmutzige Weise genieffen zu mdassen. Es ist der
Versuch, eine von der Last des schmutzigen oder unbefriedigenden Genie-
Bens befreite Lust zu erlangen, die somit nicht mit Ambivalenz einhergeht
(Robert Pfaller 2012).

Zweitens kann der Anspruch, den moralischen Anthropozentrismus in
der Mensch-Tier-Beziehung zu iberwinden, so verstanden werden, dass es
um die stirkere Berticksichtigung der Perspektive des Nichtmenschlichen
und der Tiere geht (z. B. Gautam Basu Thakur/Jonathan Michael Dickstein
2018). Das kann auch bedeuten, dass man nicht nur die Rollen beleuchtet,
die Tiere im menschlichen Leben spielen, stattdessen steht ebenso die Frage
im Mittelpunkt, wie die Tzere Menschen sehen oder was Menschen fiir Tie-
re bedeuten (vgl. Slavoj Zizek 2014b, 561-572). Diese Frage, die letztlich
nicht mit Gewissheit zu beantworten ist, konfrontiert Menschen mit einer
Unsicherheit, welche die Aspekte der Andersheit bzw. der Entfremdung,
des Realen und der Mehrdeutigkeit im Herzen der eigenen Identitat und
des eigenen Sprachseins betrifft. Es geht nicht um das Ahnliche und Glei-
che im Kontext imaginarer Bestitigungen (vgl. dazu Kevin Andrew Spicer
2018). Die Anerkennung des Fremden und Anderen im eigenen Selbst (so-
wie der Ambivalenz, die sich damit fiir das narzisstische Ich ergibt) kann
mit der Anerkennung der Fremdheit oder Andersheit anderer Lebewesen
zusammenhangen. Einfach gesagt: Ein Lebewesen muss nicht ,wie ich®
sein, muss nicht ,ideal® sein, um respektiert zu werden. Offen ist aber,
wie fremd ein Wesen sein darf, damit wir es iiberhaupt (um seiner selbst
willen) als schiitzenswert ansehen konnen. Abseits der psychoanalytischen
Theorie ergibt sich z. B. die Frage, ob in der moralischen Berticksichtigung
anderer Wesen pathozentrische Kriterien nicht zu kurz greifen und man

397

https://dol.org/10.5771/9783748931980-301 - am 13.01.2026, 11:46:36. [T



https://doi.org/10.5771/9783748931980-391
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

