
8 Neue Globale Wellen

Abbas Kiarostami und die Berliner Schule

Roger F. Cook

Seit dem Zerfall der Sowjetunion vor fünfundzwanzig Jahren und der Neuordnung

der machtpolitischen Landkarte vor allem in Asien sind auf der ganzen Welt zahl-

reiche filmische Bewegungen entstanden, die eine Alternative zum dominierenden

Hollywood-Kino bieten. In Anlehnung an viele Kritiker/-innenwürde ich diese Ent-

wicklung als eine globale NeueWelle des unabhängigen Filmschaffens beschreiben,

die den Realismus als Genre neu aufnimmt und auf vielfältige und unterschiedliche

Weise ausgestaltet. Einige der prominentesten Regisseure und Regisseurinnen, die

für den Erfolg dieser Filme verantwortlich sind, kommen aus dem Iran, Korea,

Rumänien und Südamerika, aber auch aus den traditionellen Filmkunst-Hochbur-

gen Westeuropas und Nordamerikas. A. O. Scott, Filmkritiker der New York Times,

schlägt in einem Artikel, der diese neuen internationalen filmischen Impulse be-

handelt, vor, diese Bewegung als »Neo-Neo-Realismus« zu bezeichnen. Sein Text

vergleicht die heutigen Filme mit dem italienischen Kino aus der Zeit kurz nach

dem ZweitenWeltkrieg und wirft dabei die Frage auf, wie sich der neue Stil seinem

berühmten Vorgänger gegenüber verhält. Daneben verhandelt er das grundlegen-

dere Problem, wie Realismus überhaupt definiert werden kann, egal ob es sich um

italienischen Neorealismus oder eine zeitgenössischere Variation desselben han-

delt. Obwohl Scott in seinem Text die Berliner Schule nicht explizit erwähnt, so

zeigt sie in ihren realistischen Ansätzen große Ähnlichkeiten mit den Filmema-

chern und Filmemacherinnen, die er zu dieser internationalen Neuen Welle zählt.

Auch die Regisseure und Regisseurinnen der Berliner Schule ringen darum, die

Charakteristika ihrer spezifischen Form des Realismus zu definieren, und stellen

in Frage, ob ihre Herangehensweise überhaupt als Realismus bezeichnet werden

sollte (Cook/Koepnick/Prager 2013: 13–18).

Mit dem Label »unabhängiges, realistisches Filmemachen« verbindet man oft

die Erwartung, dass die so deklarierten Filme politische Debatten aufnehmen oder

sich Machthabenden – national oder international – entgegenstellen. Indem ich in

diesemEssay die Frage des politischen Engagements als Einstieg in eine umfassen-

dere Analyse der realistischen Ästhetik der globalen Neuen Welle nehme, konzen-

triere ich mich vor allem auf die Ähnlichkeiten zwischen den Filmen der Berliner

https://doi.org/10.14361/9783839452486-010 - am 13.02.2026, 21:52:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452486-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 Roger F. Cook

Schule und denen des iranischen Regisseurs Abbas Kiarostami. Beide wurden von

ihren Kritikern und Kritikerinnen regelmäßig dafür angegriffen, dass sie sich mit

banalen Begebenheiten beschäftigen und kontroversenThemen ausweichen. Deut-

sche Kritiker/-innen von den entgegengesetzten Enden des ideologischen Spek-

trums haben die Berliner Schule dafür kritisiert, dass sie sozialen und politischen

Themen aus dem Weg geht. Von links kommt die Kritik von denjenigen, die die

Filmemacher/-innen der Berliner Schule als Nachfolger/-innen eines Stils unab-

hängigen Filmemachens sehen möchten, der die Tradition des Neuen Deutschen

Films der 1960er und 70er Jahre oder den avantgardistischen, dokumentarischen

Ansatz von Harun Farocki und Hartmut Bitomsky fortsetzt (die beiden letzteren

haben die erste Regie-Dreiergruppe der Berliner Schule an der Deutschen Film-

und Fernsehakademie Berlin (dffb) unterrichtet: Angela Schanelec, Christian Pet-

zold und Thomas Arslan).1 Andere, die mit dem jüngeren kommerziellen Erfolg

der deutschen Filmindustrie assoziiert sind, haben die Berliner Schule zerrissen,

weil ihre Filme nicht zugänglicher sind und ihre Geschichten keine pädagogisch

wertvollen Lektionen über die deutsche Vergangenheit liefern, um daraus eine ge-

läuterte nationale Identität zu konstruieren. Ulrich Köhlers geharnischte Reaktion

auf die Kritik beider Seiten in seinem Essay »Warum ich keine ›politischen‹ Filme

mache« von 2007 zeugt davon, unter was für einemDruck die Filmemacher/-innen

der Berliner Schule standen, sich direkt mit politischen Themen zu beschäftigen.

Köhler lehnt einen solchen Ansatz entschieden ab zugunsten von autonomen äs-

thetischen Strategien, die nicht versuchen, die Ansichten der Zuschauer/-innen zu

beeinflussen, indem sie sie auf inhaltlicher Ebene aufklären, sondern eher dar-

auf hinwirken, ihre Sichtweise durch künstlerische Mittel zu verändern (Abel 2013:

274–78).2

Kiarostami sah sich in seinem Heimatland ähnlicher Kritik gegenüber. 1977

wagte er sich mit Gozaresh (The Report) auf den kommerziellen Filmmarkt zu einer

Zeit, als im Iran eine schwere wirtschaftliche Krise und zunehmende politische

Spannungen herrschten, weil das Schah-Regime immer unbeliebter wurde. Dies

war sein Eintritt in die Neue Welle des iranischen Films, die Ende der 1960er Jahre

mit einer neuen Filmsprache, die die zügellose Korruption der iranischen Gesell-

schaft unter der repressiven Herrschaft des Schahs bloßstellte, dem moribunden

nationalen Kino neues Leben eingehaucht hatte. Als diese erste Neue Welle des

iranischen Films jedoch von staatlicher Seite strengen Zensurmaßnahmen unter-

worfen wurde, wandten sich die Regisseure und Regisseurinnen einem anderen,

1 Zu den Ursprüngen, der Entwicklung und der umstrittenen Benennung der Berliner Schule

siehe Abel 2013: 9–12 und Cook/Koepnick/Prager 2013: 1–6.

2 Vgl. auch Sicinskis Beitrag in diesem Band für eine andere Interpretation von Köhlers Darle-

gungen.

https://doi.org/10.14361/9783839452486-010 - am 13.02.2026, 21:52:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452486-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8 Neue Globale Wellen 215

unpolitischen Stil des Filmemachens zu, das vom Avantgarde-Kino der französi-

schen Nouvelle Vague und insbesondere von Godard und Bresson beeinflusst war.

Erst mit dem Ende des verheerenden, acht Jahre dauernden iranisch-irakischen

Kriegs begann eine zweite Neue Welle des iranischen Films sich auf den interna-

tionalen Filmfestivals bemerkbar zu machen. Mit der Unterstützung des dama-

ligen Ministers für islamische Kultur Mohammad Chātami wurden Anreize für

die einheimische Filmproduktion geschaffen und die Zensur eingeschränkt. Ei-

nige Filme dieser zweiten Welle, die den Einfluss des italienischen Neorealismus

zeigten, setzten sich nachdrücklich für soziale und kulturelle Reformen ein, wobei

ausdrückliche Kritik am Staat tabu blieb. Während Regisseurinnen und Regisseu-

re wie Samira Makhmalbaf und Jafar Panahi Filme machten, die sich kritisch mit

der Stellung der Frau in der iranischen Gesellschaft (Saeed-Vafa/Rosenbaum 2003:

49) auseinandersetzten, wurde Kiarostami dafür kritisiert, dass er sich von »kon-

troversenThemen wie gesellschaftlicher oder politischer Kritik, die am ehesten der

Zensur unterworfen sind« (Farahmand 2002: 99), fernhielt und künstlerische Filme

drehte, die bei internationalen Filmfestivals Anklang fanden.

Diese Kritik des unpolitischen Filmemachens dient als Dreh- und Angelpunkt

meiner vergleichenden Analyse der Berliner Schule und Kiarostami. In »Warum

ich keine ›politischen‹ Filme mache« lehnt Köhler die Idee ab, dass die direkte

Auseinandersetzung mit politischen oder sozialen Themen im Spielfilm erfolg-

reich gesellschaftliche Veränderungen anstößt. Filme mit einer expliziten politi-

schen Botschaft, so argumentiert er, sind in der Regel weder künstlerisch noch po-

litisch erfolgreich. Im Gegenteil: »Kunst, die nur Kunst sein will, ist häufig subver-

siver.« (Köhler 2007) Obwohl Köhler nur für sich selbst spricht, hat sich die Berliner

Schule insgesamt diese Position in der Praxis zu eigen gemacht. Ihre Ablehnung

von Filmen, die bestimmte Botschaften oder politische Ideologien verbreiten wol-

len, ist zum Teil eine Reaktion auf die Welle von Geschichtsfilmen über Deutsch-

lands schwierige Vergangenheit. Köhler wettert gegen diese deutschen Heritage-

Filme (Koepnick 2002) und behauptet, sie seien reaktionär, weil sie das deutsche

Publikum von seiner historischen Schuld entlasten, ohne eine kritische Perspekti-

ve auf die Gegenwart zu liefern.

Von Kiarostami ist keine vergleichbare Erklärung dafür überliefert, dass er in

seinen Filmen politische oder soziale Themen nicht explizit behandelt, noch hat er

sich damit verteidigt, dass dies wegen der staatlichen Zensur nicht möglich sei. In

ihrem Nachwort zu einem wichtigen Sammelband über die iranische New Wave

antwortet Laura Mulvey differenziert auf Azadeh Farahmands Behauptung, dass

Kiarostami politische Themen ignoriert und lieber exotisierend die Aspekte der

traditionellen iranischen Kultur zeigt, die für das westliche Publikum interessant

sind. Ihre Erklärung dafür, »wie es sein kann, dass Filme mit wenig oder gar kei-

nem offensichtlichen politischen Inhalt trotzdem wichtige Fragen für die Politik

des Kinos aufwerfen können« (Mulvey 2002: 260), gilt sowohl für die Art und Wei-

https://doi.org/10.14361/9783839452486-010 - am 13.02.2026, 21:52:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452486-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 Roger F. Cook

se wie die Berliner Schule als auch Kiarostami ihr Publikum auf mikropolitischer

Ebene ansprechen. Mulvey situiert Kiarostamis Arbeit innerhalb der Geschichte

des Avantgarde-Films, der sich gegen die dominierenden Formen des populären

Films aus Hollywood absetzt. Ersterem ging es immer nicht nur um das Was, wie

sie postuliert, sondern auch – und oft in erster Linie – um das Wie. Das Kino

ist ein Medium, das ständig daran arbeitet, die Zuschauer/-innen im Verhältnis

zum Bild neu zu verorten, und wirft deshalb Fragen nach den Auswirkungen und

Grenzen der Art und Weise seiner Repräsentation auf. Wenn Kiarostamis Filme

beharrlich die Natur des Films als Medium erforschen, wie Mulvey feststellt, dann

werfen sie in der Folge Fragen wie »Was kann dargestellt werden?« und »Wer kann

was sehen?« auf. Dies öffnet das Bewusstsein für die Offenheit und Kontingenz

des Bildes und erzeugt Unsicherheit. Dadurch entfalten die Filme, so Mulvey, eine

politische Triebkraft, einfach dadurch, weil sie »im Widerspruch zu den Gewiss-

heiten einer jeden vorherrschenden ideologischen Überzeugung stehen – im Falle

des Irans zur Religion« (260).

Ich stimme in allen diesen Punkten mit Mulvey überein, aber ich möchte die

mikropolitische Rolle des Kinos in einen etwas größeren Kontext stellen. Ihre oft

zitierte Darstellung von Kiarostamis »Prinzip der Ungewissheit« betont das Visu-

elle und verweist zuweilen auf ihre eigenen wissenschaftlichen Anfänge, die sich

vor allem mit der Frage des Blicks und der Identifikation beschäftigt haben, auch

wenn sie gleichzeitig eine breitere Sichtweise auf das Kino als Medium einfordert.

Dennoch bleibt ihre Argumentation singulär auf das Sehen fixiert: »BeimKino geht

es um das Sehen und die Konstruktion des Sichtbaren durch filmische Konventio-

nen.« (Mulvey 2002: 257) Wie Mulvey gehe auch ich davon aus, dass die politische

Kraft von Kiarostamis Filmen, wie auch die der Filme der Berliner Schule, eher

in der filmischen Technik als im tatsächlichen Inhalt liegt. Im Folgenden untersu-

che ich, wie sie ähnliche ästhetische Strategien anwenden, um subversiv nicht nur

die Ebene der expliziten Botschaften, sondern auch der visuellen Wahrnehmung

zu unterwandern. Es gibt eine Tendenz, das Anschauen eines Films als eine mehr

oder weniger ausschließlich visuelle Erfahrung zu begreifen – als ob eine intakte

Filmwelt vor unseren Augen aufgebaut und dann von einem optischen System er-

fasst wird, das aus isolierten optischen Rezeptoren besteht. Ein Verständnis der

Funktionsweise der anderen Sinne und der sensomotorischen Systeme in Verbin-

dung mit dem Sehen während der Betrachtung eines Films ermöglicht jedoch eine

umfassendere Sicht auf das Filmerlebnis. Ausgehend von neueren Erkenntnissen

der Neurowissenschaften und Kulturtheorie über die Beziehung zwischen auto-

matischen Körperprozessen und bewussten mentalen Repräsentationen untersu-

che ich, wie der Effekt der Filme von Kiarostami und der Berliner Schule darin

besteht, Veränderungen auf der Ebene des Affekts anzustoßen. Ihre mikropoliti-

schen Interventionen stören festgelegte Empfindungsmuster, die sich in die Tiefen

https://doi.org/10.14361/9783839452486-010 - am 13.02.2026, 21:52:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452486-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8 Neue Globale Wellen 217

der subphänomenalen Intensitäten und die Höhen der Materialität des Denkens

erstrecken.

Ich beginne mit einem Konzept, das sich vom italienischen Neorealismus ab-

leitet und auf die postrevolutionäre ZweiteWelle des neuen iranischen Kinos ange-

wendetwurde. (Chaudhuri/Finn 2003) In seinemAufsatz »Das Kino der Poesie« von

1976 schlägt Pier Paolo Pasolini die Idee einer »filmischen indirekten freien Rede«

vor, die analog zum inneren Monolog in der Literatur funktionieren soll (Pasolini

1977: 64). Er vergleicht die subjektive Einstellung (Point-of-View-Shot) mit der direk-

ten Rede in der Literatur und die objektive Einstellung aus einer neutralen Kamera-

perspektive mit indirekter Rede. Im Folgenden schreibt er dem Neorealismus die

Konstruktion einer neuen Perspektive zu, die zwischen beiden liegt, und die er die

»indirekte freie subjektive Perspektive« nennt. Im Falle des Autorenkinos wie des

italienischen Neorealismus entsteht diese aus dem Zusammenspiel zweier leicht

zu erkennender Perspektiven. Die eine ist eine diegetische Sichtweise, die mit den

Figuren des Films, oft mit dem Protagonisten oder der Protagonistin, verbunden

ist. Die andere ist mit dem Autorenfilmer oder -filmerin verbunden und manifes-

tiert eine obsessive ästhetische Vision. Aber die indirekte freie subjektive Perspek-

tive hält zu beiden eine gewisse Distanz. Eine dynamische Konstellation sich ver-

lagernder subjektiver Einstellungen befreien die Zuschauer/-innen zunächst von

der Kontrolle einer (vermeintlich) objektiven auktorialen Erzählsituation, die im

Mainstream-Kino vorherrscht. Gleichzeitig widersetzt sich der Filmemacher oder

die Filmmacherin aktiv, Kontrolle zu etablieren, indem er oder sie die eigene aukt-

oriale Sicht in den Vordergrund stellt. Dies ermöglicht eine betrachterzentrierte

Auseinandersetzung mit dem Bild.

Ein Beispiel, wie Kiarostami diesen Effekt erzielt, sehen wir in einer Szene aus

Bād Mā Rā Chāhad Bord (Der Wind wird uns tragen, 1999). Bei einem seiner flüchti-

gen Besuche auf den Hügel außerhalb des Dorfes, wo er einen besseren Handy-

Empfang hat, entdeckt der Protagonist, der Ingenieur Behzad (Behzad Dorani),

eine Schildkröte. Kiarostami zeigt diese scheinbar unbedeutende Episode in einer

Reihe von subjektiven Einstellungen, die eine indirekte freie subjektive Perspekti-

ve etablieren. Die Kamera hält zunächst fest, wie Behzad neugierig auf den Boden

blickt, und schneidet dann einige Sekunden lang zu einer Aufnahme der Schild-

kröte aus seiner Sicht. In der dritten Aufnahme aus der Reihe dieser gekoppelten

Shots sehen wir, wie sein Fuß ins Bild kommt und die Schildkröte auf ihren Rücken

stuppst (Abb. 8.1).

https://doi.org/10.14361/9783839452486-010 - am 13.02.2026, 21:52:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452486-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 Roger F. Cook

Abbildung 8.1: Behzad dreht die Schildkröte in ›Der Wind wird uns tra-

gen‹ mit seinem Fuß auf den Rücken.

Dann, als er zum Auto zurückgeht, schaut er noch einmal zur Schildkröte hin-

über, sowohl bevor als auch nachdem er eingestiegen ist. Bei diesen Gelegenheiten

wird uns keine subjektive Aufnahme des Tieres gezeigt. Erst nachdem das Auto

wendet und losfährt, zeigt die Kamera aus der gleichen Perspektive wie zuvor eine

Aufnahme der Schildkröte. Aber jetzt verbleibt die Perspektive irgendwo zwischen

der vorherigen subjektiven Sicht und dem objektiven Überwachungsblick der Ka-

mera. Als die Schildkröte sich nach einigen Versuchen wieder auf die Füße drehen

und ihren vorherigenWeg fortsetzen kann, folgt ihr die Kamera in einer Perspekti-

ve, die nun als indirekte freie subjektive benannt werden kann. Jedoch lenkt Kiaros-

tami die Aufmerksamkeit gerade nicht auf die ästhetische Strategie, die er an die-

ser Stelle angewendet hat, um eine alternative Perspektive zu etablieren. Vielmehr

ermöglicht die Freiheit, die diese Serie von Einstellungen erschafft, eine Vielzahl

möglicher emotionaler Reaktionen und kognitiver Assoziationen. Behzad scheint

keine böse Absicht zu haben, sondern handelt einfach gedankenlos, ohne die Folgen

für die Schildkröte zu berücksichtigen. Da diese Szene weder Informationen über

die Figur des Protagonistenmitteilt noch eine Botschaft des Autors vermitteln will,

kann sie beim Publikum einen Assoziationsraum für politische oder soziale Ober-

töne eröffnen. Insbesondere können Behzads Handlungen eine instinktive Verbin-

dung mit dem Leben in einem Unterdrückungsregime andeuten, das den offenen,

menschenfreundlichen Geist des Islam zugunsten einer ideologischen religiösen

Doktrin zurückweist.

In einer komplexen Serie von Einstellungen in Yella (2007) setzt Christian Pet-

zold eine subjektive Kamera ein, um ein emotional aufgeladenes Beispiel der indi-

rekten freien subjektiven Perspektive zu erschaffen. Yella (Nina Hoss), die gerade

in Hannover angekommen ist, verlässt zu Fuß den Bahnhof und geht in einem

https://doi.org/10.14361/9783839452486-010 - am 13.02.2026, 21:52:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452486-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8 Neue Globale Wellen 219

unscheinbaren Viertel die Straße entlang, als sie plötzlich stehen bleibt und aufge-

schreckt um sich blickt, durch ein unerklärliches Gefühl ganz klar alarmiert. Dann

– während die Kamera auf ihr Gesicht gerichtet ist – sehen wir, dass sie konzen-

triert etwas anblickt, das die Ursache ihres Unbehagens zu sein scheint. Die Ka-

mera schwenkt um 180 Grad, um uns aus einer subjektiven Perspektive das Bild

dessen zu liefern, was sie sieht – ein Paar, das sich in der Einfahrt ihres Hauses

mit einemKuss begrüßt, nachdem der Ehemann gefolgt von seiner kleinen Tochter

aus seinem Auto gestiegen ist. Die Kamera befindet sich jedoch hinter Yella, sodass

sie groß im Vordergrund zu sehen ist. Was ansonsten eine gewöhnliche subjektive

Aufnahme dessen wäre, was die Figur betrachtet (Abb. 8.2), wird dadurch unge-

wöhnlich.

Die Kamera schneidet daraufhin zurück auf Yellas Gesicht aus der Perspektive

des Paares, während sie sie weiterhin mit verwirrtem Blick anstarrt. Es folgt eine

Sequenz von Schuss-Gegenschuss-Aufnahmen, in denen die jeweiligen Perspek-

tiven aber nie festgelegt werden können. In der letzten Einstellung der Sequenz

sehen wir, wie Yella sich umdreht und beunruhigt weitergeht, aber noch einmal

zurück in Richtung des Hauses schaut, mit einem Blick, der signalisiert, dass das

Gesehene auf unerklärliche Weise wichtig ist. Aber der Film geht weiter und be-

lässt diesen Moment als isolierte Episode, die scheinbar keine Verbindung zum

Plot hat, bis zu einem viel späteren Zeitpunkt eine ähnliche Szene ihn wieder in

Erinnerung ruft und ebenfalls das unheimliche Gefühl auslöst, das hier durch die

Gesichter und die Blicke der zwei Frauen vermittelt wird.

Dies ist nur ein Beispiel dafür, wie Petzold eine indirekte freie subjektive

Perspektive verwendet, die sowohl in emotionaler als auch in kognitiver Hinsicht

fruchtbare Assoziationen ermöglicht.3 In diesem Fall dient sie dazu, diese Szene

als psychisch aufgeladenen Moment in einem Traum oder einer Vision zu etablie-

ren, die Yella hat, kurz bevor ihr Ex-Mann das Auto, in dem sie sich befinden,

absichtlich in die Elbe fährt. Die Szene präsentiert ihr das Objekt ihrer Begierde

als Mikrokosmos – das, was sie dazu treibt, eine Karriere in einer Risikokapital-

Firma im Westen anzustreben –, nämlich die Idee eines guten bürgerlichen Le-

bens mit einem erfolgreichen Ehemann, einem teuren Haus und Auto und einem

glücklichen Kind. Die indirekte freie subjektive Perspektive wird beim ersten

Gegenschuss, der aus der Sicht der Frau erfolgt, noch verstärkt. Er geschieht,

noch bevor sie sich überhaupt bewusst ist, dass Yella sie beobachtet. Während

wir in einer Halbnahaufnahme Yella betrachten, hören wir plötzlich von oben

aus den Bäumen das Krächzen einer Krähe. Als Yella sich schnell dem Geräusch

zuwendet, schneidet die Kamera zu einer Aufnahme der Baumkrone und dem

3 Ich habe an anderer Stelle beschrieben, wie dieses rätselhafte Gefühl, das keinen klaren nar-

rativenZweck hat, eineVielzahl politischer und sozialer Implikationen vermitteln kann (Cook

2015: 166–69).

https://doi.org/10.14361/9783839452486-010 - am 13.02.2026, 21:52:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452486-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 Roger F. Cook

vermeintlichen Flug der Krähe – wir sehen jedoch nur Äste und Blätter, keinen

Vogel. Diese Aufnahme nimmt den vorahnungsvollen Moment, bevor Yella zu

ihrem Ex-Mann in das Auto einsteigt, wieder auf. Sie ist eine Traumkonfiguration

dessen, was damals geschah. Ein Überschallknall geht dem Geräusch eines über

den Kopf streifenden Jets voraus. Auch da blickt Yella zum Himmel, die Kamera

folgt ihrem Blick und dem Pfad des Jets, jedoch ohne dass man ihn sehen könnte.

Die subjektive Aufnahme von Yella, die in Richtung Krähe schaut, ist der erste

von mehreren Fällen, in denen rekonfigurierte Teile der realen Erfahrung in die

Traumerzählung eindringen und sie in die Realität zurückzuziehen drohen (Fisher

2013: 103–4). Obwohl es sich formal um eine subjektive Kamera handelt, konstru-

iert sie als filmischer Moment, der in die Psyche Eindringendes markiert, das die

Traumarbeit stört, eine Perspektive, die eher der indirekten freien subjektiven

Perspektive entspricht.

Abbildung 8.2: Ein unheimlicher Austausch von Blicken in ›Yella‹

https://doi.org/10.14361/9783839452486-010 - am 13.02.2026, 21:52:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452486-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8 Neue Globale Wellen 221

Diemeisten Regisseure und Regisseurinnen der Berliner Schule setzen die sub-

jektive Kameraführung sparsamer ein, haben dafür aber andere Mittel entwickelt,

um eine indirekte freie subjektive Perspektive zu verwenden. Auch wenn die Ka-

mera nicht direkt die Perspektive der Protagonisten oder Protagonistinnen ein-

nimmt, so werden die Zuschauer/-innen durch alternative Techniken damit ver-

traut gemacht, dass ihre Sicht auf ihr Leben, von Missbehagen und Entfremdung

geprägt ist. Wenn die Kamera das Gefühl der Protagonistin zum Ausdruck bringt,

ohne visuell ihre Perspektive einzunehmen, können die Zuschauer/-innen diese

Unzufriedenheit mit beliebigen eigenen emotionalen oder kognitiven Erfahrun-

gen in Verbindung bringen. Die lange Einstellung an der Autobahnraststätte am

Anfang von Köhlers Bungalow (2002) etwa funktioniert auf diese Weise. Der trä-

ge Schwenk der Kamera – währenddessen sie zuerst dem Militärkonvoi von der

Autobahnausfahrt auf den Parkplatz der Raststätte folgt, dann den Soldaten, die

aus den Lastwägen steigen, das Restaurant durch den Vordereingang betreten und

es an der Seite wieder verlassen – erzeugt ein Gefühl von Distanz und Ennui, das

sich in der Haltung, den Gesten und dem Ausdruck des Protagonisten Paul (Lennie

Burmeister) ausdrückt, als er sich in den Stuhl auf der Restaurantterrasse fläzt. Im

Ergebnis übernehmen wir die lustlose Haltung und den körperlichen Zustand, den

Paul durch den ganzen Film hindurch projiziert, ohne in konventionelle Identifika-

tionsmuster hineingezogen zu werden, die von einer subjektiven Kamera erzeugt

werden und der von der Erzählung vorgeschriebenen Charakterentwicklung die-

nen.

Pasolinis Konzept der indirekten freien subjektiven Perspektive gewann an Be-

deutung, als Gilles Deleuze darauf aufbauend die Rolle des Neorealismus für den

historischen Übergang vom Bewegungsbild zum Zeit-Bild erklärte. Allerdings fin-

det in Deleuzes Ausführung eine wichtige Verschiebung statt. Die multiplen, offe-

nen Standpunkte sind nicht mehr Elemente eines semiotischen Systems, das nach

verschiedenen Standpunkten (erste, zweite oder dritte Person) und Diskursmodi

(direkt oder indirekt) strukturiert ist. Während Pasolini die indirekte freie sub-

jektive Perspektive mit einer literarischen Analogie beschreibt, vergleicht Deleuze

sie mit dem körperlichen Prozess, der aus einzelnen Wahrnehmungsmomenten

den Strom von Bildern erzeugt, aus dem sich das Bewusstsein zusammensetzt.

Er schreibt: »Wir befinden uns nicht mehr vor subjektiven oder objektiven Bildern:

wir werden von einemWechselverhältnis zwischenWahrnehmungsbild und einem

es transformierenden Kamerabewusstsein erfasst […].« (Deleuze 1989: 107) In sei-

ner Darstellung werden alle körperlichen Prozesse, die aus einem Überschuss an

affektiven und sensomotorischen Bildern Bewusstsein erzeugen (Wahrnehmung,

Erinnerung, Affekt, Handlung), durch die Produktion dieses autonomen Kamera-

bewusstseins aktiviert. Im konventionellen Erzählkino unterliegen die sensomoto-

rischen Reaktionen einem narrativ (vor-)konstruierten Schema von Handlung und

Kausalität (das Bewegungsbild). Nach Deleuzes Darstellung befreit das Zeit-Bild

https://doi.org/10.14361/9783839452486-010 - am 13.02.2026, 21:52:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452486-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 Roger F. Cook

den Film vom kausalen, repräsentationalen Rahmen des klassischen Kinos und gibt

ihm sein Vermögen wieder, direkt mit dem Zuschauer als Körper zu interagieren.

Diese verkörperte Zuschauerschaft, die mit Deleuzes Überarbeitung von Paso-

linis Konzept einhergeht, erfordert die Aufhebung der narrativen Kontrolle, wie sie

im klassischen Kino ausgeübt wird. Die straffe dramaturgische Organisation von

Mainstream-Filmen lenkt die Aufmerksamkeit vom technischen Handwerk ab, das

benötigt wird, um eine nahtlose Filmwelt herzustellen. Das Kontinuitätsprinzip

beim Schnitt, synchroner Ton, räumliche Einheit, fließende Übergänge zwischen

den Szenen und andere klassische ästhetische Prinzipien sind so gestaltet, dass

die Zuschauer/-innen das Bild auf der Leinwand als eine gegebene, intakte Realität

wahrnehmen. Ein alternativer Stil des Filmemachens, der alle Körpersysteme der

Zuschauer/-innen aktiv in das Filmerlebnis einbeziehen möchte, muss die konven-

tionellen Muster der narrativen Integration dekonstruieren. Das bedeutet nicht,

dass die Narration vollständig aufgegeben wird, sondern dass sie auf alternative

Weise organisiert wird, damit die Zuschauer/-innen auf das reagieren können,was

normalerweise als Nebenbestandteile des Bildes angesehen werden. Die filmische

Technik wird nicht ignoriert, sondern strategisch eingesetzt, um andere Effekte

zu erzielen. Die Unfähigkeit mancher Kritiker/-innen die ästhetische Gestaltung

zu erkennen, die für die Herstellung der Gegenerzählungen der Berliner Schule

erforderlich ist, hat dazu beigetragen, dass sie sie als Realismus oder Neorealis-

mus bezeichnen. Bei einer Diskussionsveranstaltung von Revolver Life!, die sich der

Frage nach dem Realismus widmete, wiesen die Filmemacher/-innen der Berliner

Schule die Vorstellung zurück, dass ihr »realistischer« Ansatz bedeutete, dass sie

sich nichtmit ästhetischen Fragen auseinandersetzten. Sören Voigt konterte: »Rea-

lismus heißt mehr gestalten.« (»Revolver Live« 2006: 356) Auf ähnliche Weise hat

Kiarostami bei der Frage nach der realistischen Qualität seines Filmschaffens sein

Engagement für die Darstellung der Realität bekräftigt, aber auch behauptet: »Die

Realität kann nicht begriffen werden. Meiner Meinung nach kann die Kamera die

Realität nicht erfassen.« (Gow 2011: 20) Khae-ye doust kodjast? (Wo ist das Haus meines

Freundes?, 1987), einer der Filme, die oft als Beispiel für seinen realistischen Ansatz

angeführt werden, zeigt diese Idee in der Praxis. Obwohl Ahmads (Babek Ahmed

Poor) Suche nach dem Haus seines Freundes eine visuelle Reise durch ein abgele-

genes Dorf in der Provinz Gilan zu zeigen scheint, hat Kiarostami tatsächlich für

alle Szenen Kulissen gebaut und dort gefilmt. (Elena 2005: 72)

In Übereinstimmung mit dieser Auffassung von Realismus werden die ästhe-

tischen Strategien der Berliner Schule in der Regel durch das gekennzeichnet, was

sie nicht tun, und weniger durch die von ihnen entwickelten stilistischen Neue-

rungen. Akademische und journalistische Kritiker/-innen haben ein Fehlen von

erzählerischer Kontinuität, Entdramatisierung, Ablehnung von nicht-diegetischer

Musik und minimale Figurenentwicklung angeführt (Kopp 2010: 288–90). Kiaros-

tami hat ähnliche Verfahren angewendet, um die Einheitlichkeit der klassischen

https://doi.org/10.14361/9783839452486-010 - am 13.02.2026, 21:52:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452486-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8 Neue Globale Wellen 223

Erzählung aufzubrechen, und wurde dafür von Kritikern und Kritikerinnen eben-

falls hart kritisiert. In einem Interview 1999 erzählt er, dass er, nachdem bei einem

seiner frühen Kurzfilme Zang-e Tafrih (Breaktime, 1972) beanstandet wurde, dass er

keine narrative Einheit vorweise, für die nachfolgenden Filme zu einem konventio-

nelleren Stil zurückkehrte. Nachdem er mehr Selbstvertrauen in seine Fähigkeiten

als Filmemacher gewonnen hatte, kehrte er zu der kühnen alternativen Form die-

ses frühen Films zurück und erzielte seinen größten internationalen Erfolg mit

Ta’m-e gīlās (Der Geschmack der Kirsche, 1997), einem Film, der von dem geprägt war,

was Kiarostami als »Vermeiden des Erzählens« und »unbestimmtes Ende« nannte

(Elena 2005: 21). Während er im Laufe der 1990er Jahre sein künstlerisches Reper-

toire erweiterte, wurde das, was er hier negativ beschreibt, zu einem immer aus-

geklügelteren Set alternativer Techniken, von denen er viele selbst erfunden hat.

Kiarostami verwendet, genau wie einige Regisseure und Regisseurinnen der Berli-

ner Schule, häufig Laiendarsteller/-innen. In Der Geschmack der Kirsche und seinem

nächsten Film Der Wind wird uns tragen ließ er sie ihren Text nicht den anderen

Schauspielern sagen, mit denen sie im Film spielten, sondern direkt in die Kame-

ra, auf deren anderer Seite er selbst stand.Das heißt, dass in beiden Filmen in allen

Szenen, in denen wir sehen, dass eine Figur im Auto zu einer anderen spricht, sie

in Wirklichkeiten mit Kiarostami spricht, der mit seiner Kamera der einzige an-

dere Insasse ist. In einem Interview, das Ulrich Köhler und Benjamin Heisenberg

2003 für das Magazin Revolver (das der Berliner Schule nahesteht) führten, verrät

Kiarostami, wie er in der Arbeit mit Laiendarstellern und -darstellerinnen diese

keine vorgegebenen Texte lernen lässt, sondern sie mit verdeckten Techniken da-

zu bringt, Dialoge in ihren eigenen Worten zu reproduzieren (Köhler/Heisenberg

2006: 292–93).

Diese Taktiken sind Teil einer übergreifenden Praxis der Ellipse, die sowohl

hinter den Kulissen bei den Dreharbeiten als auch im fertigen Film ihre Spuren

hinterlässt. In Der Wind wird uns tragen bleiben die drei Mitglieder von Behzads

Filmteam, die ihn ins Dorf begleiten und im selben Haus wohnen, durchgängig

unsichtbar. Wir hören sie mehrfach, wie sie sich mit Behzad unterhalten, aber sie

befinden sich nie im Bild, sondern entweder sind in einem anderen Teil des Autos,

im Haus, in dem sie wohnen, oder einfach außerhalb des Bildausschnitts. Auch

die Filmemacher/-innen der Berliner Schule verwenden narrative Ellipsen, indem

sie häufig Teile der Erzählung weglassen, die beim konventionellen Filmemachen

für den narrativen Fluss und eine vollständige kausale Erklärung der Beziehung

zwischen den Figuren und Ereignissen nötig wären. Eines der markantesten Bei-

spiele hierfür ist ein Schnitt in Angela Schanelecs Marseille (2004), der den Schau-

platz vonMarseille nach Berlin verlegt, ohne dass es dafür einen Hinweis oder eine

nachträgliche Erklärung geben würde.4 Wenn der Film von der Protagonistin So-

4 Vgl. auch den Beitrag von Baer in diesem Band.

https://doi.org/10.14361/9783839452486-010 - am 13.02.2026, 21:52:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452486-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 Roger F. Cook

phie (Maren Eggert), die sich bei Nacht in einer Bar befindet, zu ihr auf die Straße

schneidet, ebenfalls bei Nacht, nehmen wir zunächst an, dass sie einfach die Bar

verlassen hat. Der Mantel, den sie trägt, ist der einzige Hinweis darauf, dass sie

sich nicht mehr in Marseille befindet. Und erst in der folgenden Szene verstehen

die Zuschauer/-innen allmählich, dass sie jetzt in Berlin ist. Was bis dahin ein lo-

cker gewebter Bericht über ihren Aufenthalt in Marseille war, gerät nun aus den

Fugen.Die Zuschauer/-innenwerden unsicher,welche Teile einer bestimmten Ein-

stellung für das Verständnis des Films wichtig sein könnten. Dadurch werden sie

aufmerksamer dafür, wie der Film auf der subphänomenalen Ebene des Affekts

wirkt und beginnen, das Bild als solches zu betrachten.

Kiarostamis Filme verwenden keine solch atemberaubenden Schnitte wie in

Marseille, sondern sind, so wie viele Filme der Berliner Schule, als locker gewebte

Erzählungen strukturiert, die scheinbar ziellos dahintreiben und wenig Kontext

oderMotive für dieHandlungen ihrer Figuren liefern.Es gibt in seinen Filmen zwar

auch Fälle solcher narrativen Ellipsen, jedoch verwendet Kiarostami häufiger eine

Technik, die ich als umgekehrte Ellipse bezeichnenwürde.Dies bezieht sich darauf,

dass er oft lange Szenen in den Film aufnimmt, in denen nichts geschieht und

die die Handlung nicht vorwärtsbringen, und daher normalerweise im Film nicht

gezeigt werden. In Der Geschmack der Kirsche und Der Wind wird uns tragen sehen

wir relativ lange und manchmal wiederholte Aufnahmen von Badii (Homayoun

Ershadi) beziehungsweise Behzad, wie sie durch trostlose Landschaften fahren, in

denen sonst wenig passiert. Diese Sequenzen haben den Effekt, den Deleuze dem

Zeit-Bild des italienischen Neorealismus zuschreibt. Sie heben die Frage auf, die

im konventionellen Erzählkino über jedem Bild hängt: »Was ist auf dem nächsten

Bild zu sehen?« und bringen die Betrachter/-innen dazu, sich auf eine andere Frage

einzulassen: »Was ist auf dem Bild zu sehen?« (Deleuze 1991: 348).

Diese Technik verweigert dem Publikum die gewohnten narrativen Zu-

sammenhänge und verhindert, dass die Erzählung voranschreitet. Wenn dies

geschieht, haben andere Formen der Bewegung und Handlung, die unwichtig

erscheinen mögen, eine stärkere Wirkung. Sie aktivieren in Echtzeit verkörperte

Reaktionen in den Zuschauern und Zuschauerinnen, die fast identisch sind mit

den körperlichen Prozessen, die unsere physischen Handlungen außerhalb des

Kinos produzieren und leiten. Diese Aktionsbilder, um Henri Bergsons Termino-

logie zu verwenden, sind Teil einer großen Bandbreite von Affekten, die immer

zwischen zwei Gedanken oder zwei Bewusstseinsinstanzen ins Spiel kommen.

Wenn ein Filmbild sich ausreichend von der Erzählung emanzipiert, können die

Momente ungehinderter Affekte produktiver zirkulieren (Wahrnehmungsbilder,

Erinnerungsbilder und Aktionsbilder in Bergsons Vokabular) und sich an der Bil-

dung von Bewusstsein, Gedanken und Urteilen beteiligen (Bergson 2014: 60–70,

92–105). Die Filmtechnik – jene Entscheidungen, die das »wie wir sehen« bestim-

men – ist also direkt an der Gestaltung unseres bewussten Erlebens des Bildes

https://doi.org/10.14361/9783839452486-010 - am 13.02.2026, 21:52:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452486-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8 Neue Globale Wellen 225

auf der Leinwand beteiligt und beeinflusst, wie wir denken. In dem Maße, in dem

ein Film Momente von entfesselten Gefühlsausdrücken bietet, die nicht von der

Erzählung vorgezeichnet werden, wirkt er der Neigung entgegen, die Filmwelt

als aufgezeichnete Realität und das Anschauen des Films als passive Aufnahme

von Informationen zu erleben. Bedeutung wird nicht einfach in eine Botschaft

verpackt, die dem Publikum allein durch das Sichtbare vermittelt wird, sondern

entsteht genauso aus der Vielzahl der affektiven und kognitiven Impulse, die

durch das Bild selbst ausgelöst werden. Durch diese Effekte kann der Film einen

mikropolitischen Einfluss auf der subphänomenalen Ebene ausüben. Diese Art

der Intervention erzeugt keine Ideen, die denen einer entgegengesetzten Ideo-

logie entgegenwirken, sondern ermöglicht eine neue Art der Wahrnehmung und

neue Denkmuster. Auf diese Weise bewirken ungewöhnliche filmische Techniken

auch entsprechende Veränderungen in den mentalen Selektionsprozessen und

Gewohnheiten, die Ideen und Argumente generieren. Sie üben ihren Einfluss auf

eine ethische Sensibilität aus, die offen für affektive und sensomotorische Strö-

mungen sein kann, aber gleichzeitig widerstandsfähig gegenüber Argumenten

und Erörterungen bleibt.

Filme müssen Themen nicht explizit über den Inhalt oder die Geschichte an-

sprechen, um das Seherlebnis trotzdem maßgeblich mitzubestimmen. Scheinbar

beiläufige Handlungselemente, Ereignisse, Gesten, Geräusche, Texte oder Dialoge

können Erinnerungsbilder hervorrufen, die mit bestimmten sozialen oder kultu-

rellen Assoziationen aufgeladen sind. Unabhängig davon, ob wir sie bewusst oder

unbewusst wahrnehmen, infizieren sie sowohl unsere instinktiven Reaktionen auf

das Bild als auch den dadurch hervorgerufenenDenkprozess. Ausgehend von Berg-

sons Darstellung, wie Wahrnehmungsbilder, Erinnerungsbilder und Aktionsbilder

in Beziehung zueinander funktionieren, beschreibt Deleuze, wie der Film die Bil-

der, die das Bewusstsein ausmachen, aus dem zeitlichen Fluss gelebter Erfahrung

extrahiert und uns ermöglicht, ihnen in Momenten kristalliner Isolation zu begeg-

nen. Sie zirkulieren als Teil einer Gruppe von virtuellen Erinnerungen, die er »Ver-

gangenheitsschichten« (Deleuze 1991: 132–167) nennt, die sich sofort unterhalb der

Bewusstseinsebene zusammenfügen, während der Körper die jeweilige Situation

beurteilt, um zu entscheiden, wie er darauf reagieren soll. Alle Arten von Körperre-

aktionen (sensomotorisch, wahrnehmend, emotional, kognitiv usw.) dienen dazu,

diese virtuelle Konstruktion zu errichten, die als operationelle Schnittstelle zwi-

schen einem gegenwärtigen Ereignis und dem nachfolgenden dient. Und obwohl

die Kinobesucher/-innen die Welt auf der Leinwand als eine Simulation erkennen,

die keine Handlung erfordert, wird immer die gesamte Palette der Bilder aktiviert.

Kiarostamis Filme arbeiten erfolgreich auf dieser Ebene. Oft stellen sie Fragen

oder benennen Themen eher durch ihre Abwesenheit als dadurch, dass sie sie di-

rekt ansprechen. Einige Kritiker haben bemerkt, dass während Badiis Fahrt, bei

der er Männern Mitfahrgelegenheiten anbietet, um sie dann zu bitten, ihm bei

https://doi.org/10.14361/9783839452486-010 - am 13.02.2026, 21:52:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452486-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 Roger F. Cook

seinen Selbstmordabsichten zu helfen, Anspielungen auf homosexuelle Werbung

und Anmache herauszulesen sind. (Naficy 2012: 215) Besonders ausgeprägt ist dies

bei seiner Begegnung mit dem Soldaten, der als unerfahrener junger Mensch dar-

gestellt wird, den ein älterer, kultivierterer Mann möglicherweise leicht verführen

könnte. Als der Soldat, nachdem er fast zwanzig Minuten mit Badii herumgefah-

ren ist, plötzlich aus dem Auto springt und den Hügel hinunterrennt, haben wir

das eindeutige Gefühl, dass er den Verdacht hat, dass Badii Sex mit ihm haben

will. Und doch gibt es während ihrer Begegnung keinen ausdrücklichen Hinweis

darauf. Genauso wie der Film auf diese Weise etwas andeutet, das in der islamis-

tischen Republik ein verbotenes Thema ist, löst die Abwesenheit von Frauen im

Film auch die Frage nach dem Platz der Frau in der islamischen Kultur aus. Auf

die Frage, wieso im Film weibliche Figuren fehlen, räumt Kiarostami ein, dass, da

der Film keinen Hinweis darauf gibt, warum Badii Selbstmord begehen will, »die

Frau auf jeden Fall auf indirekte Weise, im Hintergrund des Films« als mögliche

Ursache für seine Verzweiflung präsent wäre. Und er fügt hinzu: »Ich dachte, die

Abwesenheit der Frau eine Möglichkeit wäre, ihr mehr Bedeutung und Relevanz zu

verleihen, als es ein flüchtiger Blick getan hätte.« (Elena 2005: 134) Kiarostami deu-

tet hier an, dass ein thematisches Element in den Vergangenheitsschichten in den

Köpfen der Betrachter/-innen sowohl durch seine Abwesenheit als auch seine An-

wesenheit aktiviert werden kann. Die Andeutung einer homosexuellen Begegnung

bringt die Neigungen, Vorurteile und Triebe der Zuschauer/-innen in die Rezep-

tion des Films ein, ohne den Widerstand zu wecken, der normalerweise einsetzt,

wenn solche Themen diskursiv angesprochen werden.

Die Regisseure und Regisseurinnen der Berliner Schule haben sich auf ähn-

lich indirekte Weise mit brisanten Themen befasst. Ein gutes Beispiel ist das

Thema Terrorismus, sowohl im Hinblick auf den einheimischen Terrorismus in

(West-)Deutschland in den 1970er Jahren als auch auf die heutige Angst vor islamis-

tischen Terroranschlägen. In einer Episode in Bungalow hören wir eine Explosion

und sehen eine Rauchsäule auf der anderen Seite der Kleinstadt aufsteigen. Paul

und sein Bruder vermuten gleich einen Terroranschlag und stürzen in ihr Auto,

um zu schauen, was passiert ist. Doch die vielen Schaulustigen verursachen einen

Stau, der die Straßen blockiert. Und später erfahren wir, dass es nur eine Gas-

explosion im örtlichen Hallenbad war, die durch ein Leck verursacht wurde. Am

Ende von Schanelecs Orly (2010) wird der Flughafen wegen einer Bombendrohung

geräumt, was als Anlass für zwei der Figuren dient, in der letzten, ereignislosen

Szene des Films ein Taxi zurück in die Stadt zu nehmen. Diese Art der Auseinan-

dersetzung mit demThema kann implizit als Kritik daran gelesen werden, wie der

deutsche Film in jüngster Zeit mit actionreichen Unterhaltungsfilmen wie Hans

Weingartners Die fetten Jahre sind vorbei (2004) und Uli Edels Der Baader Meinhof

Komplex (2008) diese historische Epoche ausgeschlachtet hat. Andere Filmema-

cher/-innen der Berliner Schule haben Filme gemacht, in denen der Terrorismus

https://doi.org/10.14361/9783839452486-010 - am 13.02.2026, 21:52:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452486-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8 Neue Globale Wellen 227

eine zentrale Rolle spielt, aber ihre Filme dekonstruieren die Mystik und den Reiz,

die mit dem Thema verbunden sind. In Die innere Sicherheit (2000) erzählt Petzold

die Geschichte eines Ehepaares, das in den 1970er Jahren Mitglied der RAF war

und nun mit seiner Teenager-Tochter in Portugal im Untergrund lebt. Das Thema

Terrorismus dient jedoch nur als historischer Hintergrund, der ihre Bemühungen,

ihre Tochter großzuziehen, erschwert. In Benjamin Heisenbergs Schläfer (2005)

nutzt Johannes (Bastian Trost) den unbegründeten Verdacht, eine terroristische

Schläferzelle entdeckt zu haben, aus, um seinen Rivalen im Job und in der Liebe

auszuschalten. Auch hier spielt der Film mit dem Wunsch der Zuschauer/-innen

nach dem Reiz, der mit dem Thema Terrorismus verbunden ist, nur um sich in

der Erzählung auf Johannes’ Geisteszustand zu konzentrieren, der von seinem

Ehrgeiz, Karriere als Wissenschaftler zu machen, und seiner Hingabe an seine

kranke, religiöse Großmutter geprägt ist.

Meine Darstellung, wie die realistische Ästhetik der Neuen Welle auf der mi-

kropolitischen Ebene funktioniert, basiert auf der Art und Weise, wie assoziati-

ve Erinnerungsbilder unterhalb der Ebene der bewussten Wahrnehmung aktiviert

werden. Dies ist natürlich keineswegs nur im Independent- oder Avantgarde-/

Kunstkino der Fall. Filme aller Art haben schon immer auf diesen Effekt gesetzt. Ki-

arostami und die Filmemacher/-innen der Berliner Schule verwenden Erinnerung

jedoch in einer Weise, die ihre Beteiligung an der Bewusstseinsbildung wesentlich

verändert. Andere Autoren und Autorinnen, die Deleuzes Konzept des Kristallbilds

auf Kiarostami und seine Regiekollegen und -kolleginnen der Zweiten Welle über-

tragen haben, haben die Rolle von Erinnerung in ähnlicher Weise betont. So be-

schreiben Shohini Chaudhuri und Howard Finn, wie die angesprochenen Filme die

Glieder der Erzählkette lösen und »offene Kristallbilder« erzeugen: »[D]as beweg-

te Bild in Echtzeit wird durch die Erinnerung in diskrete Bilder von Augenblicken

zerlegt und in der Folge zu einem privilegierten statischen Bild oder einer Rei-

he von quasistatischen Bildern synthetisiert oder rekonstruiert.« (Chaudhuri/Finn

2003: 53) Ihre Analyse erinnert an Alison Landsbergs (2004) Darlegung, wie das Ki-

no prothetische Erinnerungen erzeugt, die wir uns aneignen und zur Konstruktion

neuer Identitäten nutzen können. Das offene Bild in Kiarostamis Filmen – und ich

würde das für die globale Neue Welle im Allgemeinen behaupten – erhebt nicht

den Anspruch, in seiner Fähigkeit, die Realität darzustellen, authentischer zu sein

als die Bilder des Mainstream-Erzählkinos. Vielmehr gibt es jeden Anspruch auf

Authentizität auf und übernimmt seine Funktion als Prothese, die die affirmative

Konstruktion einer zuschauerzentrierten Realität unterstützt. Es ist nicht im Sin-

ne eines künstlichen Ersatzes eines fehlenden Originals prothetisch, sondern in

der positiven Form, dass es Material zur Verfügung stellt, um zu ermöglichen, ein

neues, autonomeres Bewusstsein zu konstruieren.

In diesem Sinne ist das Bild, das zum Diskurs der indirekten freien subjek-

tiven Perspektive gehört, weder objektiv noch subjektiv, sondern schwebt frei in

https://doi.org/10.14361/9783839452486-010 - am 13.02.2026, 21:52:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452486-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 Roger F. Cook

einer relationalen Konstellation von mehreren möglichen Standpunkten, die es

annehmen kann. Seine Charakterisierung als statisches Erinnerungsbild unter-

schätzt jedoch seine Wirkungsbreite. Erinnerungen sind keine isolierten mentalen

Repräsentationen, wie Landsberg (2004) darstellt, sondern ein integrierter Kom-

plex von Körperzuständen, die mit vergangenen Ereignissen verbunden sind. Sie

bilden Konstellationen neuronaler Aktivität, die über die gesamte Bandbreite kör-

perlicher und geistiger Prozesse verteilt sind, und stellen nicht einfach nur visuelle

oder kognitive Repräsentationen dar. (LeDoux 2002: 97–133) Antonio Damasio ar-

gumentiert für das Primat der emotionalen und motorischen Affektbasiertheit all

unserer mentalen Operationen und erklärt auf diese Weise den relationalen Cha-

rakter des Gedächtnisses: »Die Datensätze, die wir über die Gegenstände und Er-

eignisse gespeichert haben, die wir einmal wahrgenommen haben, beinhalten die

motorischen Anpassungen, die wir vorgenommen haben, um die Wahrnehmung überhaupt

erst machen zu können, und schließen auch die emotionalen Reaktionen ein, die wir

damals hatten.« (Damasio 1999: 147–48; Hervorhebung hinzugefügt) Die indirekte

freie subjektive Perspektive bringt die Betrachter/-innen in einer Weise in Bezie-

hung zum Bild, die all diese Aspekte unserer Erinnerungen aufnimmt und trans-

formiert. Das ist es, was Deleuze meint, wenn er sagt: »[W]ir werden von einem

Wechselverhältnis zwischen Wahrnehmungsbild und einem es transformierenden

Kamerabewusstsein erfasst […].« (Deleuze 1989: 107) Dabei handelt es sich um ei-

nen transaktionalen Prozess und nicht um ein repräsentationales Konstrukt, bei

dem Erinnerungen einfach aus einem Komplex herausgelöst und auf einen ande-

ren übertragen werden können.

Dies gilt insbesondere für die Rolle, die Erinnerungen bei der Filmrezeption

spielen. Die Vorstellung, dass das Filmbild, sobald es von seiner narrativen Hül-

le befreit ist, zu einem statischen Bild wird und als Momentaufnahme fungieren

kann, ist eine Vorstellung, die von der Fotografie bestärkt wurde. Die Verbreitung

der zahllosen Fotografien, die seit der Mitte des neunzehnten Jahrhunderts zir-

kulieren, hat uns diese Idee immer wieder vor Augen geführt. Hingegen ist die

Erfindung des Films ein technischer Fortschritt, der das Potenzial hat, die falsche

Vorstellung zu korrigieren, dass das Gedächtnis aus einzelnen Standbildern be-

steht. Und ich behaupte, dass die realistische Ästhetik der globalen Neuen Wel-

le des Filmemachens diesen Effekt des bewegten Bildes unterstützt, auch wenn

wir das Gefühl haben, dass das Gegenteil der Fall ist; denn aufgrund des Mangels

an Handlung, welche die Erzählung weiterbringt, und des daraus resultierenden

Gefühls der Langeweile neigen wir dazu, diese Filme als statisch wahrzunehmen.

Wenn jedoch der feste Bildaufbau und die langen Einstellungen der für den nar-

rativen Film so typischen narrativen Vorwärtsbewegung entgegenarbeiten, dann

üben Formen von Bewegung und Handlung, die uns zunächst als belanglos und

unbedeutend erscheinen mögen, eine andere Art von Wirkung auf die Betrach-

ter/-innen aus. Es gibt bei Kiarostami und in den Filmen der Berliner Schule zahl-

https://doi.org/10.14361/9783839452486-010 - am 13.02.2026, 21:52:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452486-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8 Neue Globale Wellen 229

reiche Beispiele für Bewegung im Bild und des Bildes selbst, die auf diese Weise

funktionieren. Zu Beginn von Kiarostamis Nema-ye Nazdik (Close-Up, 1990), als der

Reporter ins Haus der Familie geht, um einige Fotos für seinen Magazinartikel zu

schießen, steigt der Taxifahrer aus seinem Fahrzeug aus und läuft umher, um die

Zeit totzuschlagen. Er stochert ziellos in einem Haufen Gartenabfällen und löst

dabei eine leere Spraydose los, der die Kamera mehrere Sekunden lang folgt, wäh-

rend sie mit einemmetallisch klirrenden Geräusch die Straße hinunterrollt. Kurze

Zeit später läuft der Reporter an der Stelle vorbei, wo die Dose liegen geblieben ist,

und gibt ihr gedankenlos einen Tritt. Und während ihr die Kamera wieder folgt,

wie sie weiter rollt, scheint sie ein Maß eigener Handlungsfähigkeit zu entwickeln.

Genau wie die vieldiskutierte tanzende Plastiktüte in American Beauty (Regie: Sam

Mendes, 1999) nimmt sie ein Eigenleben an, gegen das die verwirrten, nervösen Ak-

tionen des Journalisten im Vergleich lächerlich erscheinen. Die dadurch erzeugte

Verschiebung der Perspektive hallt wie ein Echo auf allen Ebenen des Affekts der

Betrachter/-innen nach und aktualisiert das Kamerabewusstsein, das sich in ihren

Köpfen gebildet hat.

In allen Filmen Kiarostamis sind auch die Sequenzen ohne sichtbare Handlung

durch Ton und Bewegung von einer Energie durchdrungen, die eine dynamische,

alternative Form der Interaktion mit dem Bild aufrechterhält. In einer Szene von

Der Geschmack der Kirsche scheint Badii auf einer trostlosen Ausgrabungsstätte die

Zeit totzuschlagen, indem er sich mit dem Sicherheitsbeamten unterhält. Wäh-

renddessen sehen wir wiederholt Aufnahmen von Steinen, die von einem Radlader

auf einen Geröllhaufen gekippt werden.Während sie krachend denHang hinunter-

rollen, wirbeln sie Staub auf. Diese scheinbar irrelevante Aktion löst kinästhetische

Reaktionen aus, die die normale Verknüpfung unserer Gedanken stören und neue

Richtungen des Denkens ermöglichen. Kiarostami verstärkt diesen Effekt durch

eine Abfolge von sich verschiebenden subjektiven und objektiven Kameraperspek-

tiven, die in ganz ähnlicher Weise eine indirekte freie subjektive Perspektive eta-

blieren, wie es Petzold in der oben beschriebenen Szene in Yella (Abb. 8.3) tut.

Und als Badii nach der Fahrt mit dem Theologiestudenten an den gleichen

Ort zurückkehrt, reaktiviert eine weitere Serie von Aufnahmen der Steine, wie sie

Staub aufwirbeln, die körperliche Reaktion der früheren Szene. Wenn Kiarostami

in Ruinen oder kargen, wüstenartigen Landschaften wie der Ausgrabungsstätte

dreht, bezieht er sich auf einen üblichen Topos der persischen Dichtung, um ein

Gefühl von Depression zu vermitteln (Saeed-Vafa/Rosenbaum 2003: 59–60). In Der

Geschmack der Kirsche verbindet sich diese kulturelle Assoziation mit der Dynamik

des bewegten Bildes, umVergangenheitsschichten aufzurufen, die Badiis persönli-

che Situation mit der kollektiven nationalen Befindlichkeit in Verbindung bringen.

Auch in den Filmen der Berliner Schule gibt es häufig solche handlungsfreien

Zeiträume, die auf ähnliche Weise funktionieren. Wie in Kiarostamis Werk arbei-

ten Bewegung und Ton zusammen, um die normalen Rezeptionsmuster zu un-

https://doi.org/10.14361/9783839452486-010 - am 13.02.2026, 21:52:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452486-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230 Roger F. Cook

terbrechen. In Bungalow erschüttert regelmäßig das Rumpeln schwerer Lastwagen

die Zuschauer/-innen auf eine fast physischeWeise und verhindert, dass das Film-

erlebnis in konventionelle Muster einer distanzierten visuellen Rezeption der Film-

realität zurückfällt. Die körperliche Reaktion auf die Lastwagen wird gleich in der

Eröffnungssequenz eingeführt, in der Paul und seine Mitsoldaten im Laderaum

des Militärtransporters kauern. Das tiefe Rumpeln auf der Tonspur simuliert die

Vibrationen, die der schwere Lastwagen erzeugt. Der physische Zustand, den dies

beim Publikum hervorruft, wird während des gesamten Films regelmäßig durch

den Anblick und das Geräusch der Lastwagen reaktiviert, die auf der Autobahn in

der Nähe des Bungalows vorbeifahren. In der Schlussszene wird er dann erneut

wachgerufen, als ein Sattelzug uns die Sicht auf Paul versperrt, während er sich

vermutlich entschließt, doch nicht zu seiner Einheit zurückzukehren. Der LKW

fährt dann geräuschvoll auf die Autobahn –mutmaßlich mit Paul an Bord. Auch in

Christoph Hochhäuslers Falscher Bekenner (2005) dienen Bewegung und Ton dazu,

den gestörten inneren Zustand von Armin (Constantin von Jascheroff) zu vermit-

teln, während sein alltägliches Leben mit seiner bürgerlichen Familie auseinan-

derzufallen beginnt. Bei seinen rätselhaften Ausflügen auf die Toilette einer Auto-

bahnraststätte erzeugen die Geräusche und dasWummern der vorbeirauschenden

Autos eine rasende kinetische Energie, die umso verwirrender ist, als wir kein kla-

res visuelles Bild des Verkehrs zu sehen bekommen.

Die hier zitierten Beispiele von Bewegung stören sowohl die zugrunde liegende

Annahme, dass ein realistischer Film eine Darstellung der Realität bietet, als auch

die tatsächliche Art und Weise, diese Filme anzuschauen, die auf dieser Idee be-

ruht. Gemäß der realistischen Ästhetik, die in der globalen Neuen Welle am Werk

ist, muss die Realität, die das Filmbild erlebbar macht, erst gefühlt, gelebt und

konstruiert werden. Sie wird nicht mehr durch die Figuren und die Erzählung ver-

mittelt, sondern direkt durch die Auseinandersetzung mit dem Bild erzeugt (Abel

2013: 59–60). Dieses Bild aktiviert die affektiven und sensomotorischen Systeme im

Körper, die das Bewusstsein erst hervorrufen (Deleuzes freies Kamerabewusstsein).

Das Filmerlebnis ist weniger eine Simulation des Prozesses, der außerhalb des Ki-

nosaals Bewusstsein erzeugt, als vielmehr eine bestimmte Instanz davon. Diese

Verschiebung des subjektiven Charakters des Bildes bringt auch einen neuen Mo-

dus der Objektivität mit sich. Die Objekte im Film gewinnen ein gewisses Maß an

Autonomie, sodass die Betrachter/-innen nun in der Lage sind, auf sie zu reagie-

ren, anstatt sich als Meister zu positionieren, die vermeintlich die Kontrolle über

sie ausüben können. Dies ist ein Aspekt dessen, was Marco Abel als »Beantwort-

barkeit« bezeichnet hat, die den Zuschauern und Zuschauerinnen in den Filmen

der Berliner Schule (2013, S. 22) zugestanden wird. Man könnte dies als eine neue

Objektivität bezeichnen, die die Zuschauer/-innen, die Filmemacher/-innen und

die betrachteten Gegenstände auf die gleiche Stufe stellt. Nicht nur die Objekte

im Bild gewinnen diesen Status, sondern auch das Bild selbst. Befreit von seiner

https://doi.org/10.14361/9783839452486-010 - am 13.02.2026, 21:52:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452486-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8 Neue Globale Wellen 231

Einbettung in die Erzählung, aber auch von seinem Platz in einem vorgefertigten

Kamerabewusstsein, gewinnt es ein Eigenleben und erlangt die Fähigkeit, seinen

Betrachter/-innen Leben einzuhauchen. Die Realität, die dem Publikum der Fil-

me der Berliner Schule und Kiarostamis geboten wird, geht von einem virtuellen,

prothetischen Bewegtbild aus, das die gewohnten Sehweisen auf der Ebene der af-

fektiven und sensomotorischen Reaktionen stört und die Subjektivität in den un-

bewussten, instinktiven Registern des Selbst verändert.

Abbildung 8.3: Herunterfallende Steine und Trümmer in ›Der Geschmack

der Kirsche‹

https://doi.org/10.14361/9783839452486-010 - am 13.02.2026, 21:52:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452486-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232 Roger F. Cook

Literaturverzeichnis

»Revolver Live: Neue Realistische Schule?« (2006), in: Marcus Seibert (Hg.), Revol-

ver: Kino muss gefährlich sein, Frankfurt a.M.: Verlag der Autoren, S. 342–63.

Abel, Marco (2013): The Counter-Cinema of the Berlin School, Rochester, NY: Cam-

den House.

Bergson, Henri (2014): Materie und Gedächtnis, übersetzt von Julius Frankenber-

ger, Berlin: Omnium Verlag.

Chaudhuri, Shohini/Finn, Howard (2003): »The Open Image: Poetic Realism and

the New Iranian Cinema«, Screen 44 (1), S. 38–57.

Cook, Roger F. (2015): »Embodied Simulation, Empathy, and Social Cognition:

Berlin School Lessons for Film Theory«, Screen 56 (2), S. 153–71.

Cook, Roger F./Koepnick, Lutz/Prager, Brad (2013): »Introduction: The Berlin

School – Under Observation«, in: Cook, Roger F./Koepnick, Lutz/Kopp,

Kristin/Prager, Brad (Hg.), Berlin School Glossary: An ABC of the New Wave

in German Cinema, London: Intellect, S. 3–37.

Damasio, Antonio (1999): The Feeling of What Happens: Body and Emotion in the

Making of Consciousness, San Diego: Harcourt.

Deleuze, Gilles (1989): Das Bewegungsbild. Kino 1, übersetzt von Ulrich Christians

und Ulrike Bokelmann, Frankfurt a.M.: Suhrkamp Verlag.

Deleuze, Gilles (1991): Das Zeit-Bild. Kino 2, übersetzt von Klaus Englert, Frankfurt

a.M.: Suhrkamp Verlag.

Elena, Alberto (2005): The Cinema of Abbas Kiarostami, aus dem Spanischen ins

Englische übersetzt von Belinda Coombes, London: SAQI.

Farahmand, Azadeh (2002): »Perspectives on Recent (International Acclaim for)

Iranian Cinema«, in: Richard Tapper (Hg.), The New Iranian Cinema: Politics,

Representation, and Identity, London: I. B. Tauris, S. 86–108.

Fisher, Jaimey (2013): Christian Petzold. Contemporary Film Directors, Urbana:

University of Illinois Press.

Gow, Christopher (2011): From Iran to Hollywood, and Some Places In-Between:

Reframing Post-Revolutionary Iranian Cinema, London: I. B. Tauris.

Koepnick, Lutz (2002): »Reframing the Past: Heritage Cinema and Holocaust in

the 1990s«, New German Critique 87, S. 47–82.

Köhler, Ulrich (2007): »Warum ich keine ›politischen‹ Filme mache«, in: new film-

kritik 23.4.2007, https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-p

olitischen-filme-mache/ (letzter Zugriff 15.6.2022).

Köhler, Ulrich/Heisenberg, Benjamin (2006): »Interview: Abbas Kiarostami«, in:

Marcus Seibert (Hg.), Revolver: Kinomuss gefährlich sein, Frankfurt a.M.: Ver-

lag der Autoren, S. 291–97.

Kopp, Kristin (2010): »Christoph Hochhäusler’s This Very Moment: The Berlin

School and the Politics of Spatial Aesthetics in the German-Polish Border-

https://doi.org/10.14361/9783839452486-010 - am 13.02.2026, 21:52:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://doi.org/10.14361/9783839452486-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/
https://newfilmkritik.de/archiv/2007-04/warum-ich-keine-politischen-filme-mache/


8 Neue Globale Wellen 233

lands«, in: Jaimey Fisher/Brad Prager (Hg.), The Collapse of the Conventional:

German Film and Its Politics at the Turn of the Twenty-First Century, Detroit:

Wayne State University Press, 2010.

Landsberg, Alison (2004): Prosthetic Memory: The Transformation of American

Remembrance in the Age of Mass Culture, New York: Columbia University

Press.

LeDoux, Joseph (2002): Synaptic Self: How Our Brains Become Who We Are, New

York: Penguin.

Mulvey, Laura (2002): »Afterword«, in: Richard Tapper (Hg.), The New Iranian

Cinema: Politics, Representation, and Identity, London: I. B. Tauris, S. 254–62.

Naficy, Hamid (2012): A Social History of Iranian Cinema. Vol. 4, The Globalizing

Era, 1984–2010, Durham, NC: Duke University Press.

Pasolini, Pier Paolo (1977): Das »Kino der Poesie«, in: Jansen, PeterW. undWolfgang

Schütte (Hg.), Pier Paolo Pasolini, Reihe Film 12, Carl Hanser Verlag, S. 49–77.

Saeed-Vafa, Mehrnaz/Rosenbaum, Jonathan (2003): Abbas Kiarostami, Urbana:

University of Illinois Press.

Scott, A. O. (2009): »Neo-Neo-Realism«, New York Times Magazine, 17.3.2009,

https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html (letzter

Zugriff 16.6.2022).

https://doi.org/10.14361/9783839452486-010 - am 13.02.2026, 21:52:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://doi.org/10.14361/9783839452486-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html
https://www.nytimes.com/2009/03/22/magazine/22neorealism-t.html


https://doi.org/10.14361/9783839452486-010 - am 13.02.2026, 21:52:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452486-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

