
Die letzten Dinge 

Überlegungen zur kulturellen Formation eschatologischen 

Wissens 

Manuel Stetter 

In ihrem Buch Funerary Culture and the Limits of Secularization in Denmark berichtet 
Anne Kjærsgaard von Kirstin.1 Kirstin ist die Protagonistin einer Fallstudie zu sog. 
grave visiting rituals und das, was man einen Glücksfall für eine empirisch ausge
richtete Untersuchung nennen könnte. Offen und beredt gibt sie Auskunft über die 
Trauer um ihren verstorbenen Ehemann. Nicht weniger als vier Stunden spricht sie 
mit der Forscherin im Rahmen eines ausführlichen Interviews (»4 hours 12 minutes 
recorded«), flankiert von zwei weiteren Telefongesprächen. Auch ein online memori
al, das Kirstin eingerichtet hat und sie und ihre Familie intensiv nützen (»36 photos 
[…] and 337 messages«), kann Kjærsgaard für ihre Studie auswerten.2 

Das Interessante ist, wovon die Erzählungen und Posts handeln. Es geht um die 
Gravur des Grabsteins, Hecken, die das Grab säumen, eine Sitzbank auf dem Fried
hof; die Rede ist von der Topografie des Begräbnisfelds, dem Unterschied zwischen 
»self-charging electric light that uses solar-panel technology« und »candles«3; Kirs
tin berichtet davon, wie sie das Grabmal berührt und küsst und mit dem Verstorbe
nen spricht, von einer Thermoskanne mit Kaffee und Zigaretten, die sie mit ihrem 
Partner rauche. Kurzum: Die Daten präsentieren eine dichte Welt der Dinge und 
praktischen Vollzüge. Dünn wird die Erzählung dagegen dort, wo es um die religiö
se Deutung dieser Welt geht. Gefragt nach »afterlife beliefs« – »Kirstin does […] not 
have a lot to tell«, so Kjærsgaard.4 

M.E. ist dieser Forschungsbericht instruktiv. Nicht nur, weil man hier Einiges 
über die Verfahren empirischer Religionsforschung lernen kann – über die Angewiesen
heit auf die Bereitschaft von Menschen, an Forschung zu partizipieren und bereit

1 Vgl. zum Folgenden Kjærsgaard, Anne: Funerary Culture and the Limits of Secularization in 
Denmark, Wien: LIT 2017, S. 111–147. 

2 Vgl. ebd., S. 116f. 
3 Vgl. ebd., S. 125. 
4 Vgl. ebd., S. 141. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-016 - am 14.02.2026, 06:39:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


294 Theoretische Provokationen 

willig Einblick zu gewähren, über die Kunst, klug zu fragen, um ›selbstläufige‹5 Er
zählungen zu provozieren, wohl auch über die verbreitete Ausrichtung auf sprach
förmige Daten und das Bestreben, gerade das Religiöse in den expliziten Sinnge
bungen der Informant:innen dingfest zu machen. Vor allem verrät dieses Beispiel 
aber etwas über die Verfasstheit eschatologischen Wissens: Das Wissen um die ›letzten 
Dinge‹ artikuliert sich offenbar nicht nur, wenn überhaupt, verbal; es kommt im Mo
dus verkörperter Praktiken und räumlicher Arrangements zur Geltung. Es besteht 
nicht allein in afterlife beliefs, sondern wird auch abseits mentaler Vorstellungen und 
mitgeteilter Semantiken greifbar. 

Ich möchte diese Beobachtung zum Ausgangspunkt einer eingehenderen Un
tersuchung machen und der Frage nachgehen, wie sich das Wissen um das post
mortale Jenseits kulturell formatiert. Dazu werde ich kurz umreißen, welche ein
gespielte Perspektive auf das Problem der Eschatologie mit dieser Beobachtung zur 
Disposition steht (1.). Eine Annäherung an zwei Materialbeispiele aus meiner eige
nen Forschung soll den Blick für die Problematik schärfen (2.). Der dritte Teil ver
sucht, die erarbeiteten Befunde über Konzepte des impliziten Wissens und Über
legungen aus der Debatte um den ontological turn theoretisch zu vertiefen (3.). Ein 
Fazit bündelt das Argument (4.). 

1. Problemaufriss 

Im Rahmen der Theologie firmiert die Eschatologie primär als Titel eines dogmati
schen Lehrstücks. In erster Linie sind die ›letzten Dinge‹ ein Gegenstand der Sys
tematischen Theologie. Ohne mich allzuweit über die Grenzen des eigenen Fach
bereichs hinauswagen zu wollen, meine ich behaupten zu können, dass innerhalb 
der Systematischen Theologie die lebensweltlichen Bezugshorizonte des eschato
logischen Denkens durchaus im Blick sind: so, wenn das eschatologische Denken 
als Reaktion auf kriseninduzierte Erfahrungen interpretiert wird und die Thema

tisierung des Endes als Verhandlung aktueller Ängste und Hoffnungen zu stehen 
kommt; so, wenn die Vokabulare der religionsgeschichtlichen Tradition z.B. zur De
chiffrierung apokalyptischer Narrative herangezogen werden, sei es der populären, 
sei es der politischen Gegenwartskultur; so schließlich auch, wenn der Tod, insbe
sondere der Tod eines Anderen, als biografisch verankertes Bezugsproblem escha
tologischer Sinnentwürfe akzentuiert wird.6 

5 Vgl. Przyborski, Aglaja/Wohlrab-Sahr, Monika: Qualitative Sozialforschung. Ein Arbeitsbuch, 
Berlin/Boston: De Gruyter 52021, S. 101 u.ö. 

6 Vgl. exemplarisch Körtner, Ulrich: Die letzten Dinge, Neukirchen-Vlyun: Neukirchener Ver
lagsgesellschaft 2014; Mühling, Markus: Grundinformation Eschatologie. Systematische 
Theologie aus der Perspektive der Hoffnung, Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 22022. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-016 - am 14.02.2026, 06:39:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Stetter: Die letzten Dinge 295 

Es sind diese lebensweltlichen Bezugshorizonte, über die auch die praktisch- 
theologische Religionsforschung wiederholt mit der Frage nach den ›letzten Din
gen‹ konfrontiert ist, die sie ihrem empirischen Selbstanspruch und enzyklopädi
schen Profil zufolge freilich in einer deutlich größeren Detailschärfe zu rekonstruie
ren versucht. Vielleicht kann man, wie folgt, formulieren: Was systematisch-theolo
gisch als ›Sitz im Leben‹ eschatologischer Theologumena zu stehen kommt, ist prak
tisch-theologisch ein Gegenstand eigener Provenienz, dessen Eigenlogik in Form 
empirischer Analysen allererst zu erkunden ist. 

In der Art dieser Untersuchung liegt nun der neuralgische Punkt. Denn: Die Op
tik, in der die Praktische Theologie die eschatologisch relevanten Aspekte des Kultu
rellen beobachtet, unterscheidet sich gar nicht so sehr von der dogmatischen Tradi
tion. Sosehr die Praktische Theologie bspw. nach der Eschatologie ›der Leute‹ fragt, 
wie es in der katholischen Theologie manchmal heißt,7 sosehr fragt sie nach Jen
seitsvorstellungen; sosehr die Praktische Theologie die Bestattung als rituelle Praxis 
erforscht und damit auch die Körper, Räume und Dinge des Funeralen in den Blick 
nimmt, sosehr werden diese materiellen Komponenten für gewöhnlich als Symbo
le und Träger religiöser Ideen untersucht und nicht als performative Konstituen
ten des Religiösen ernst genommen; sosehr die Praktische Theologie eschatologi
sche Bezüge in der Weite der Kultur zu untersuchen sucht, sosehr stehen doch auch 
hier regelmäßig primär semantische Muster im Fokus. Auch in der empirischen Aus
leuchtung der ›letzten Dinge‹ geht es in der Regel um Bedeutungen, Bewusstsein, 
Überzeugungen, Sprache und Symbole.8 Um es präziser zu formulieren: Es sind die 
»grundlegenden theoretischen Annahmen«, in denen sich die dogmatische Reflexi
on eschatologischer Bezüge und ihre empirische Erforschung erstaunlich ähneln: 
Basiskonzepte, die die Forschung anleiten und in die Erhebung und Auswertung 
der Daten immer schon eingehen, die begriffliche Infrastruktur, die festlegt, wie 
der Gegenstandsbereich aufgefasst wird und als was das Untersuchte überhaupt in 
Erscheinung treten kann.9 

Dürfte sich in der Praktischen Theologie hier ein über lange Jahre eingeübter 
Religionsbegriff Geltung verschaffen, der ganz auf Kommunikation, Sinn und Deu
tung abstellt, darf man mit Pierre Bourdieu womöglich sogar nochmals allgemeiner 
fragen, ob sich darin nicht auch überhaupt etwas von der Logik wissenschaftlicher 

7 Vgl. etwa Kling-Witzenhausen, Monika: Was bewegt Suchende? Leutetheologien empirisch- 
theologisch untersucht, Stuttgart: Kohlhammer 2020. 

8 Dazu Stetter, Manuel: Die Konstitution der Toten. Eine Religionsethnografie der Bestattungs
praxis, Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt 2024; Ders.: »Hermeneutik Praktischer Theolo
gie«, in: Claudia Gärtner u.a. (Hg.), Handbuch Religionspädagogische Hermeneutik (im Er
scheinen). 

9 Vgl. Lindemann, Gesa: »Theoriekonstruktion und empirische Forschung«, in: Dies./Herbert 
Kalthoff/Stefan Hirschauer (Hg.), Theoretische Empirie. Zur Relevanz qualitativer Forschung, 
Frankfurt a.M.: Suhrkamp 22015, S. 107–128, bes. S. 107–112. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-016 - am 14.02.2026, 06:39:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


296 Theoretische Provokationen 

Theoriearbeit in die Formatierung des Gegenstands einschreibt, die sich von der 
»Logik der Praxis« in aller Regel markant unterscheidet.10 Jedenfalls fügen sich die 
in dieser Perspektive erarbeiteten Daten recht reibungslos in die Prozesse der prak
tisch-theologischen Erkenntnisproduktion ein: Mit verbalen Daten kennt sich die 
(Praktische) Theologie aus, die Rekonstruktion symbolischer Verweisungen gehört 
traditionell zu ihrem Kerngeschäft und wenn ihre Informant:innen ihr Tun in Be
griffe fassen und interpretieren, dann greifen die überkommenen, vom ersten Tag 
des Studiums an eingeübten (text-)hermeneutischen Prozeduren. 

Nun wirft die Ausgangsbeobachtung die kritische Frage auf, ob dieser Zugang 
der einzige und womöglich auch der beste Zugang ist, um die mundanen Formen es
chatologischen Wissens zu untersuchen. Werden in einem solchen Zugriff die Kul
turen gelebter Trauer und die Logiken der Praxis des Bestattens hinreichend erfasst? 

2. Fallbeispiele 

Um die Grenzen dieser etablierten Optik konkreter auszuarbeiten, möchte ich im 
Folgenden zwei Fallbeispiele aus meiner eigenen Forschung rekapitulieren.11 Ihre 
Auswahl verdankt sich dem Versuch, unterschiedliche Datensorten zu berücksich
tigen. Bezieht sich das erste Beispiel auf Feldnotizen, die im Zuge der teilnehmen
den Beobachtung einer Trauerfeier entstanden sind, entstammt das zweite Beispiel 
einem Interview, in dem ein Mann vom Verlust seiner Partnerin erzählt. Sind damit 
Praxiszusammenhänge aufgerufen, die sich einerseits auf die Bestattung im enge
ren Sinne beziehen und andererseits postfunerale Trauerpraktiken adressieren, soll 
mit beiden Beispielen bewusst auf Praktiken eingegangen werden, bei denen Spra
che und Symbole eine nicht unerhebliche Rolle spielen. Die Problematik einer ganz 
auf Deutung und Sinn getrimmten Perspektive zeigt sich nicht erst bei Gegenstän
den, die nur marginal diskursiv strukturiert sind. 

2.1 Sprechen Machen. Kommunikative enactments der Verstorbenen 

Wir befinden uns in der Feierhalle eines Bestattungsunternehmens in Süddeutsch
land. Die Trauerfeier beginnt einigermaßen gewöhnlich. Wir hören Musik – aus ei
nem Lautsprecher an der Decke: Nothing else matters von Metallica, der Lieblingssong 

10 Vgl. Bourdieu, Pierre: Praktische Vernunft. Zur Theorie des Handelns, Frankfurt a.M.: Suhr
kamp 102018, S. 201–218. 

11 Die Daten wurden im Rahmen eines ethnografischen Projekts, das nach funeralen Prakti
ken des Umgangs mit den Verstorbenen fragte, gewonnen. Vgl. M. Stetter: Konstitution, bes. 
S. 196–205.252f. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-016 - am 14.02.2026, 06:39:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Stetter: Die letzten Dinge 297 

von Tom, dem Verstorbenen. Wir sehen den Liturgen – ein sog. freier Redner, wie er 
die Bühne betritt, sich zu den Trauergästen wendet und die Angehörigen begrüßt. 

Als es zur Trauerrede kommt, nimmt die Feier eine unerwartete Wende: Just in 
dem Moment, in dem die Ritualleitenden üblicherweise zum Pult treten, um die 
Ansprache zu halten, verlässt der Redner die Bühne und setzt sich auf einen Stuhl 
im Publikum. Für die allermeisten nun physisch unsichtbar, erklingt seine Stimme 
aus dem Off des Lautsprechers. Schnell wird klar: Er spricht nicht für sich selbst. 
Vielmehr leiht er seine Stimme dem Verstorbenen. »Du, meine geliebte Mutter«, 
beginnt der Tote im tiefen, kräftigen Timbre des Redners zu sprechen, während wir 
nach vorne auf die Bühne schauen: auf das verwaiste Pult, eine Urne, die auf einer 
Dekorsäule platziert ist, auf Blumen und Kerzen und ein großflächiges Portrait der 
Person, die – nun ja – jetzt zu uns spricht. 

Die Pointe dieser Szene ist deutlich: Hier wird nicht über den Toten gesprochen; 
hier wird auch nicht zu dem Toten gesprochen; die Trauerrede bringt vielmehr den
jenigen, der längst verstummt ist, als ein aktuell präsentes Gegenüber zur Auffüh
rung, das uns anspricht. »[I] lass ihn selber sprecha«, so bringt es der Ritualguide 
im Interview auf den Punkt (I001, 240). 

Was zeigt sich an dieser Szene für unsere Fragestellung? 
Erstens: Obwohl maßgeblich diskursiv verfasst, wird das Medium der Sprache 

in dieser Rede nicht verwendet, um explizite eschatologische Deutungen vorzuneh
men. Das Undarstellbare des postmortalen Jenseits wird nicht durch Konzepte wie 
›Himmel‹ oder ›Engel‹, Unbestimmtheitsadressen wie ›wo auch immer‹ (er jetzt ist) 
oder ›was auch immer‹ (nun mit ihm sein mag) oder dem metaphorischen Entwurf 
einer »Jenseitstopographie«12 zur Darstellung gebracht. Die Sprache dient der In
szenierung einer Situation, in der eine unsichtbare, im Blick auf seinen ontologi
schen Status fragliche Entität, als ein personales, kommunikativ agierendes, aktuell 
präsentes Gegenüber, mithin als sozialer Akteur, enaktiert wird. Um es mit Ronald 
Hitzler zu formulieren: Die diskursive Praxis, die uns hier begegnet, transformiert 
eine hochgradig »unterbestimmte[-] Situation« in eine Situation, die »als Interak
tion[-]« erfahrbar wird.13 

Man muss solche und ähnliche Formen des Umgangs mit den Toten nicht di
rekt mit Formen des liturgischen Umgangs mit ›Gott‹ oder vergleichbaren Größen 
gleichsetzen. In analytischer Hinsicht ist es jedoch bemerkenswert, dass der Um
gang mit den Verstorbenen mit gar nicht so anderen Herausforderungen zu tun zu 

12 Frenschkowski, Marco: »Glaube an eine Fortexistenz nach dem Tod«, in: Héctor Wittwer/ 
Daniel Schäfer/Andreas Frewer (Hg.), Handbuch Sterben und Tod. Geschichte – Theorie – 
Ethik, Berlin: J.B. Metzler 22020, S. 253–264, passim. 

13 Vgl. Hitzler, Ronald: »Die rituelle Konstruktion der Person. Aspekte des Erlebens eines Men

schen im sogenannten Wachkoma«, in: Forum Qualitative Sozialforschung 13 (2012), Art. 12, 
S. 30. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-016 - am 14.02.2026, 06:39:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


298 Theoretische Provokationen 

haben scheint wie der Umgang mit Wesenheiten, denen wir eine religiös valente 
Transzendenz zuschreiben. In beiden Fällen haben wir es mit Praktiken zu tun, die 
verwandte Bezugsprobleme bearbeiten: Wie macht man etwas, das abwesend ist, 
präsent? Wie verleiht man etwas, das nicht wahrnehmbar ist, eine Stimme? Wie be
stimmt man, was ontologisch unbestimmt ist? Kurzum: Wie stellt man das Undar
stellbare dar? 

Zweitens: Sosehr diese Performanz des Toten im Modus des Verbalen erfolgt, so
sehr geht sie doch nicht in Sprache auf. Es ist das Zusammenspiel von Worten, Kör
pern und Dingen, durch die es dem Redner gelingt, den Toten sprechen zu machen. 
So ist es nicht trivial, dass der Körper des Redners verunsichtbart wird, dass seine 
Stimme von seinem Körper technisch entkoppelt und neu im Off des Lautsprechers 
verortet wird und dass auf der Bühne ein Portrait des Verstorbenen positioniert ist, 
das einen Interaktionszusammenhang bilden kann zwischen dem (in der Stimme 
des Redners) hörbaren und (in der Fotografie) sichtbaren Toten. Es sind nicht nur 
Worte, sondern Bilder, die Stimme des Redners, Körper, Technik und das räumliche 
Arrangement, die an dieser eigentümlichen Aufführung des Toten partizipieren und 
ihm für einen Moment kommunikative agencyzukommen lassen. 

2.2 Drei Steine. Die Materialität symbolischer Ordnungen 

Das zweite Beispiel rekurriert auf Praktiken postfuneraler Trauer. Die folgende Se
quenz stammt aus einem Interview, das ich mit einem Mann führen konnte, der 
seine Frau zum Zeitpunkt des Gesprächs vor drei Jahren verloren hat. 

I: heißt innere Zwiesprache (1.0) Sie führen innerlich n Gespräch mit Ihrer [Frau 
oder] 

A: [ja nicht] nich=nich immer 
I: mhm 
A: ich äh ((A ist in der Küche und bedient die Kaffeemaschine)) hab sie halt als=als 

Ratgeber als Begleiter ne 
I: mhm 
A: ich (sag) so jetzt ist (.) Viertel vor neun jetzt geh mr mit dem Hund gschwind 

übers Feld (-)und ich hab immer so n Symbol ich hab ne ((A macht sich an etwas 
an einem Schrank zu schaffen)) ach ja hab ich gar nicht ausgepackt (.) ich hab 
dort nochmal eins °h ich hab drei so Steine 

I: mhm 
A: einer davon liegt bei ihr auf der Urne 
I: ah ja mhm 
A: und einer liegt da oben (.) am=am Bild wo ich=zünd jeden Abend ne Kerze für 

sie an ne °h und wenn ich mit ihr sprech berühr ich (.) den Stein und einen hab 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-016 - am 14.02.2026, 06:39:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Stetter: Die letzten Dinge 299 

ich immer in dr Hosentasche wenn ich denn draußen bin hab ich sie dann auch 
über den Stein 

I: ah ja 
A: bei mir ne 
I: mhm 
A: also (.) ich hätt nie gedacht dass ich mal auf son (-)Weg (-)lande aber wenn mir 

gut tut (-)und ich muss mich ja vor niemanden rechtfertigen 
I: mhm 
A: ne (2.0) trotzdem ist es (.) trotzdem ist es ne Katastrophe (I026, 800–844) 

In nur wenigen Worten führt uns der Befragte in eine komplexe rituelle Welt ein, 
die sich über »drei […] Steine« aufbaut. Der erste Stein befindet sich auf dem Fried
hof, »auf der Urne«, im Grab, in nächster Nähe zu den körperlichen Überresten der 
Verstorbenen. Der zweite Stein ist im Wohnzimmer platziert, auf einem kleinen 
Schränkchen, erneut in der Nähe des Körpers der Toten, nun aber nicht des physi
schen, sondern des erinnerten Körpers, repräsentiert durch ein »Bild«.14 Der dritte 
Stein befindet sich in der Hosentasche des Mannes, nun in Tuchfühlung nicht mit 
dem Körper der Verstorbenen, sondern mit dem Körper des Hinterbliebenen, mo
bil, ein kleiner Begleiter in den Routinen des Alltags. 

So verschieden die Orte der Steine sind, so divers ist ihr Gebrauch. Die Stei
ne partizipieren an divergenten Praktiken. Mit Stein eins wird nicht physisch in
teragiert. Er ist überhaupt kein Gegenstand der Wahrnehmung, sondern der Ima
gination. Als solcher scheint er am Gebrauch der beiden anderen Steine allerdings 
durchgängig beteiligt. Stein zwei ist Teil eines allabendlichen Rituals, das an einem 
kleinen Hausaltar zur Aufführung kommt. Im Zusammenspiel mit dem Anzünden 
einer Kerze und Adressierungen der Verstorbenen etabliert die Berührung des Steins einen 
Kontakt mit der Toten. Auch der dritte Stein ist haptisch relevant. Er wird mehr über 
die Haut als über die Augen wahrgenommen. Anders als Stein zwei ist er Teil nicht 
eines dezidierten Rituals, sondern eher der Alltagspraxis. Dabei ist es seine stoffli
che Qualität, also: seine Größe, seine Form, seine Schwere und Robustheit, die ihn 
zu einem »Symbol« macht, das besonders geeignet ist, in die Gewohnheiten des täg
lichen Lebens integriert zu werden. 

Was sagt uns dieses Beispiel? 
Obwohl der Interviewpartner sie als »Symbole« bezeichnet, ist es offensichtlich, 

dass die drei Steine nicht einfach einer symbolischen Verweisstruktur folgen nach 

14 Mit Thorsten Benkel lassen sich »zwei Körper« der Verstorbenen unterscheiden: ihr bestatte
ter, verwesender Körper sowie ihr erinnerter, durch visuelle Repräsentationen, Artefakte wie 
Kleidung oder Erzählungen präsent gehaltener Körper. Vgl. Ders.: »Das Schweigen des toten 
Körpers«, in: Ders./Matthias Meitzler, Sinnbilder und Abschiedsgesten. Soziale Elemente der 
Bestattungskultur, Hamburg: Dr. Kovać 2013, S. 14–92, hier S. 58–65. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-016 - am 14.02.2026, 06:39:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


300 Theoretische Provokationen 

dem Motto: ›der (immanente, materielle) Stein steht für die (transzendente, imma
terielle) Verstorbene‹. Um die Art des Umgangs mit dem Tod, der hier greifbar wird, 
zu verstehen, genügt es nicht, symbolische Referenzen zu entziffern. Erstens basiert 
die Symbolizität der Steine auf einer ganz handfesten räumlichen Anordnung, die 
die Steine in physische Nähe mit der Verstorbenen bringt: sowohl mit ihren körper
lichen Überresten im Grab als auch mit ihrem erinnerten Körper auf dem Schränk
chen. Zweitens gilt es, die materiellen Eigenschaften der Steine bzw. ihre Affordan
zen15 zu berücksichtigen, die die Praxis der Trauer und die Beziehung zu der Toten 
maßgeblich formen. Es ist nicht zuletzt die spezifische Materialität der Steine, die 
der Toten eine soziale Präsenz inmitten der Alltagspraxis ermöglichen. Zuletzt ha
ben wir hier ein Beispiel für ein Totengedenken, das sich nicht allein in den Köpfen 
der Trauernden abspielt, sondern über den Hautsinn verläuft. Die physisch Abwe
sende wird über eine Dingberührung, einen skin-to-thing-Kontakt vergegenwärtigt. 

3. Vertiefungen 

Beide Beispiele zeigen, dass eschatologisches Wissen nicht ausschließlich sprach
lich und symbolisch verfasst ist, sondern sich ebenso im Modus materiell vermittel
ter Praktiken artikuliert. Für seine Formation erweisen sich räumliche Anordnun
gen genauso als relevant wie die stofflichen Eigenschaften der Artefakte; und es sind 
nicht zuletzt die körperlichen Mikropraktiken der Sinne, in denen das Wissen um 
die Toten eingelagert ist: in den genannten Beispielen allen voran die Haptiken der 
Trauer wie die Praktiken des Blicks. 

3.1 Embedded Knowledge 

Versucht man, die Struktur dieses Wissens theoretisch präziser zu fassen, liegt ein 
Rekurs auf Konzepte des impliziten Wissens nahe. U.a. im Rahmen praxistheore
tisch informierter Diskurse wurde auf Formen des Wissens verwiesen, die sich von 
einem verbal explizierbaren, repräsentationalistischen Wissen abheben. Die ein
schlägigen theoretischen Referenzen bilden in der Regel Gilbert Ryles Differenzie

15 Die »Gebrauchsgewährleistungen« eines Objekts, durch die es Einfluss auf die Praktiken 
nimmt, an denen es partizipiert, sind nicht exklusiv auf seine gegenständlichen Strukturen 
zurückzuführen. Sie verdanken sich auch einem habituellen, eingekörperten Gebrauchswis
sen. Vgl. Schmidt, Robert: Soziologie der Praktiken. Konzeptionelle Studien und empirische 
Analysen, Berlin: Suhrkamp 2012, S. 66: »Affordanzen sind […] sowohl physisch, materiell und 
›objektiv‹ als auch insofern ›subjektiv‹, als sie immer nur in Bezug auf bestimmte, mehr oder 
weniger ausgebildete körperlich-mentale Vermögen und Fähigkeiten existieren.« 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-016 - am 14.02.2026, 06:39:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Stetter: Die letzten Dinge 301 

rung zwischen knowing how und knowing that sowie Michael Polanyis Überlegungen 
zum tacit knowledge.16 

Polanyis Konzept des tacit knowledge verweist bereits terminologisch auf die spe
zifischen Verbalisierungsschwierigkeiten, die mit der Kategorie des impliziten Wis
sens verbunden sind. »[D]aß wir mehr wissen, als wir zu sagen wissen«, bildet folg
lich auch den Einsatzpunkt seiner Untersuchung.17 Implizites Wissen ist nur be
dingt reflexiv verfügbar und verlustfrei in Sprache zu überführen. Die einschlägi
gen Beispiele, auf die für gewöhnlich Bezug genommen wird, um diese Eigenart 
des impliziten Wissens zu verdeutlichen, sind Fälle des knowing how. Fahrradfah
ren18, Schachspielen19 oder Maschinenschreiben20 sind »K[ü]nst[e] des Wissens«21, 
die sich nicht umfänglich auf den Begriff bringen lassen und rein über verbale In
struktion erlernt werden könnten, die aufgrund ihrer komplexen situativen Koor
dinationsleistungen allerdings auch nicht als blinde, mechanistische Verhaltensfor
men beschrieben werden sollten. In den Worten von Maurice Merleau-Ponty: 

»Maschinenschreiben können heißt nicht, die Stelle jedes Buchstabens auf der 
Klaviatur kennen, noch auch für einen jeden einen bedingten Reflex sich angeeig
net haben, der sich beim Hinblicken auf ihn auslöste. Was aber ist die Gewohnheit 
dann, wenn sie weder eine Kenntnis noch ein Automatismus ist? Ein Wissen, das 
in den Händen ist, das allein der leiblichen Betätigung zur Verfügung steht, ohne 
sich in objektive Bezeichnung übertragen zu lassen.«22 

Als Wissen, das ›in den Händen‹ und nicht ›in den Köpfen‹ ist, verbleibt das im
plizite Wissen nicht nur regelmäßig stumm; es erweist sich zudem als widerstän
dig gegenüber einem binären Beschreibungsvokabular, das »thinking« und »doing« 
resp. »intelligence« und »practice« trennscharf voneinander abhebt: »Intelligently 
to do something (whether internally or externally) is not to do two things, one ›in 
our heads‹ and the other perhaps in the outside world; it is to do one thing in a cer
tain manner«, so Ryle.23 Wissen liegt der Durchführung einer Handlung nicht als 
›theoretische Reflexion‹ voraus, sondern ist als integraler Bestandteil praktischer 

16 Ryle, Gilbert: »Knowing How and Knowing That. The Presidential Address«, in: Proceedings 
of the Aristotelian Society, 46 (1945–1946), S. 1–16; Polanyi, Michael: Implizites Wissen, Frank
furt a.M.: Suhrkamp 22016. 

17 Vgl. M. Polanyi: Wissen, S. 14 (i. Orig. hervorgehoben). 
18 Vgl. Polanyi, Michael: Personales Wissen. Auf dem Weg zu einer postkritischen Philosophie, 

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2023, S. 22. 
19 Vgl. G. Ryle: Knowing, S. 5. 
20 Vgl. Merleau-Ponty, Maurice: Phänomenologie der Wahrnehmung, Berlin: De Gruyter 61974, 

S. 173f. 
21 M. Polanyi: Wissen, S. 16. 
22 M. Merleau-Ponty: Phänomenologie, S. 173f. 
23 Vgl. G. Ryle: Knowing, S. 2f. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-016 - am 14.02.2026, 06:39:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


302 Theoretische Provokationen 

performances zu begreifen. Gegen eine intellektualistische Auffassung des Wissens 
stellt Ryle den Eigenwert des knowing how heraus. Seine Implizitheit besteht nicht 
in einer bloß formalen Differenz zu expliziten Varianten des Wissens, als wüsste ei
ne Person, die klug zu argumentieren versteht, einfach dasselbe auf unausdrückli
che Weise, was auch der theoretisch informierte Logiker ausdrücklich zu benennen 
weiß. Ein propositionales Wissen um die Regeln der Logik mag das Verständnis be
gründender Rede »vertiefen«24; es kann das know how des Argumentierens jedoch 
nicht ersetzen. »Knowledge-how« ist auf »knowledge-that« nicht reduzierbar.25 

Nähert man sich der Frage des impliziten Wissens in den Bahnen der Überle
gungen von Polanyi und Ryle und reflektiert sie im Licht der in diesem Zusammen
hang typischerweise aufgerufenen Beispiele des knowing how, dann erhält das impli
zite Wissen einen markant physischen Akzent. Implizites Wissen ist inkorporiertes 
Wissen. Vor allem im Kontext der Social Studies of Science and Technology wurde die
se Korporalität des tacit knowlegde überhaupt auf seine Materialität hin erweitert. 
Auch Artefakte und ihre »spatial configuration[s]« ›verkörpern‹ Wissen.26 In sie geht 
(im Zuge ihrer Herstellung) Wissen ein; sie erfordern (im Vollzug ihres Gebrauchs) 
ein spezifisches know how; überhaupt sind sie, wie u.a. Bruno Latour betont hat, als 
›Übersetzungen‹ eines mitunter hochgradig komplex verfassten Wissens anzuse
hen, das sich auf soziale Beziehungen, ethisch relevante Sachverhalte oder kognitive 
Problemlagen bezieht: In ihrer Herstellung, Anordnung und Nutzung ›reflektieren‹ 
sich solche multiple Wissensordnungen nicht nur; in ihnen ›realisieren‹ sie sich.27 

Ist damit deutlich, dass die Frage des impliziten Wissens über die Frage des 
inkorporierten Wissens hinausreicht, zeigen die Analysen zugleich, dass eine Erläu
terung des impliziten Wissens allein über das knowing how zu kurz greift. Sosehr 
ein Blick auf die praktischen skills instruktive Einsichten eröffnet, was eine Kontu
rierung impliziter Formen des Wissens anbelangt, sowenig geht Letzteres in know- 
how-Wissen auf. Entsprechend hat Andreas Reckwitz im Reflexionszusammenhang 
der Praxistheorie drei Elemente des Wissens unterschieden, das in Praktiken typi
scherweise eingelassen sei. Neben dem Ryleschen knowledge-how im engeren Sin
ne ist Praktiken ein »Wissen im Sinne eines interpretativen Verstehens« zu eigen.28 
Praktiken sind Instanzen der impliziten Sinnzuschreibung. In ihrem Vollzug bauen 
sich die kulturellen Bewandtnis- und Bedeutungszusammenhänge auf, innerhalb 
derer die an ihnen beteiligten Entitäten ›als etwas‹ konstituiert werden. Sodann ist 

24 M. Polanyi: Wissen, S. 27. 
25 Vgl. G. Ryle: Knowing, hier S. 4. 
26 Vgl. Preda, Alex: »The Turn to Things: Arguments for a Sociological Theory of Things«, in: The 

Sociological Quarterly 40 (1999), S. 347–366, hier S. 351. 
27 Vgl. Latour, Bruno: »Der Berliner Schlüssel«, in: Ders., Der Berliner Schlüssel. Erkundungen 

eines Liebhabers der Wissenschaften, Berlin: Akademie Verlag 1996, S. 37–51, hier S. 48f. 
28 Vgl. Reckwitz, Andreas: »Grundelemente einer Theorie sozialer Praktiken. Eine sozialtheore

tische Perspektive«, in: Zeitschrift für Soziologie 32 (2003), S. 282–301, hier S. 292. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-016 - am 14.02.2026, 06:39:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Stetter: Die letzten Dinge 303 

Praktiken ein »motivational-emotionales Wissen« eingelagert.29 Reckwitz spielt da
mit auf die affektiv vermittelte teleologische Struktur einer Praxis an, die mit ihrer 
»overall meaning«30 zu tun hat. Auch hier gilt, dass der Zweck einer Praxis nicht 
nach dem Modell der klassischen Handlungstheorie beschrieben wird, wonach eine 
vorgefasste Absicht sekundär im Handeln ihre Umsetzung erfährt. Ihr ›Sinn‹ baut 
sich aus den heterogenen Elementen einer Praxis auf.31 

Der kurze Abriss über Versuche, sich dem impliziten Wissen anzunähern, zeigt, 
dass damit Formen des Wissens verhandelt werden, die dem tätigen Leben nicht 
äußerlich bleiben. Es geht um ein Wissen, das seinen Sitz nicht exklusiv in der 
mentalen Innenwelt eines reflektierenden Subjekts besitzt, um dann sprachlich 
oder durch andere kommunikative Zeichen explizit zu werden. Als knowledge »wi
thin practices«32 sind die Körper, Sinne, Objekte und Räume in eine Untersuchung 
des tacit knowledge zu integrieren. Die Dichotomie zwischen »knowing subjects« 
und »objects-that-are-known« wird unterlaufen.33 Steht bei der Veranschaulichung 
des impliziten Wissens regelmäßig das knowing how im Zentrum, gilt es vor diesem 
Hintergrund, das in Praktiken eingelagerte Wissen breiter anzulegen. Mit ihm geht 
es letztlich um ein situiertes spezifisches Wissen um die Welt, weshalb Annemarie 
Mol die Frage nach dem »embedded knowledge«, wie sie es nennt, auch als Frage 
nach praktischen »enactments of reality« fassen kann.34 

Blickt man im Licht dieser Überlegungen auf die Fallbeispiele zurück, wird 
nachvollziehbar, weshalb es immer wieder zu einer Diskrepanz zwischen expliziten 
Deutungen des Todes und impliziten Stellungnahmen zu ihm kommt. Diese Dis
krepanz verdankt sich nicht zwangsläufig einem »lack in the ability or willingness of 
those involved to be more articulate«35, sei es, dass die Befragten ihre unter Umstän
den der Irrationalität verdächtigen Jenseitsvorstellungen zu verbergen suchten, 
sei es, dass es ihnen an eschatologischen Begriffen mangelte oder sie generell 
religiös (noch nicht oder nicht mehr) sprachfähig wären. Theorien des impliziten 
Wissens legen vielmehr die Vermutung nahe, dass eine schweigsame Bearbeitung 
des Lebensendes eben schlicht der geläufige Modus ist, sich lebensweltlich zum 
Tod und den Toten zu verhalten: »[it] is simply the way things are usually done«36. 

29 Vgl. ebd. 
30 Schmidt, Ulla: »Practice, practice theory and theology«, in: Dies./Kirstine Helboe Johansen 

(Hg.), Practice, Practice Theory and Theology. Scandinavian and German Perspectives, Berlin/ 
Boston: De Gruyter 2022, S. 35–55, hier S. 50. 

31 Vgl. B. Latour: Schlüssel, S. 48f. 
32 U. Schmidt: Practice, S. 40. 
33 Vgl. Mol, Annemarie: The Body Multiple. Ontology in Medical Practice, Durham/London: 

Duke University Press 2002, S. 45. 
34 Vgl. ebd. 
35 Ebd., S. 13. 
36 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-016 - am 14.02.2026, 06:39:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


304 Theoretische Provokationen 

Und wie eine Untersuchung des medizinischen Wissens im Krankenhaus (Mol), der 
Wissensproduktion im naturwissenschaftlichen Labor (Preda) oder des Sozialen 
überhaupt (Latour) vor diesem Hintergrund auf eine Untersuchung der »procedu
res« und »apparatuses« und things abstellt und nicht allein auf »minds and cognitive 
operations« abonniert ist,37 so hat auch eine Analyse mundaner Eschatologien nach 
den heterogenen Praktiken der Bestattung und Trauer zu fragen. Es geht nicht nur 
um afterlife beliefs, sondern um Hecken, electric light, Stimmen in Lautsprechern, 
Funeralfotografien oder Steine in Hosentaschen. 

3.2 Ontographic Investigations 

Zu einer Eschatologie, die empirisch gewendet wird, um sie zu historisieren und 
in den sozialen Praxisvollzügen zu verorten, gehört auch, den jeweiligen Status des 
embedded knowledge zum Gegenstand der Untersuchung zu machen. Gerade im Blick 
auf den Tod, das Sterben und das postmortale Jenseits hat sich eingebürgert, von 
divergierenden ›Perspektiven‹, individuellen ›Deutungen‹ oder kulturabhängigen 
›Konstruktionen‹ zu sprechen. Erlaubt diese Optik, die Vielfalt verschiedener world
views herauszustreichen und möglichst vorbehaltlos zu rekonstruieren, basiert sie 
selbst auf sehr spezifischen epistemologischen und ontologischen Annahmen, die 
mit ihr normativ gemacht werden. Der geschärfte Blick für plurale Auffassungen 
und das Bestreben, sie unvoreingenommen herauszuarbeiten, bezieht sich ge
wissermaßen lediglich auf die Gehalte des eschatologischen Wissens, nicht auf 
seinen epistemischen Rang und beanspruchten Realitätsbezug. Ob eine Beschreibung 
des Postmortalen als ›Fiktion‹ oder ›Tatsachenschilderung‹ geltend gemacht wird – 
oder Unterscheidungen wie diese diffus gehalten oder überhaupt nicht verstanden 
werden; ob zwischen Tod und Leben eine klare Trennlinie gezogen wird oder nicht 
– und von wem und im Rahmen welcher Institutionen und wie und mittels welcher 
Praktiken; ob die Verstorbenen oder Gott oder andere »Grenzgängerfiguren«38 
als Teil der Welt und soziale Interaktionspartner:innen zu stehen kommen – all 
das wird bestenfalls nicht durch die leitenden Theorieannahmen vorentschieden, 
sondern zu einem »topic[-] of investigation«39 gemacht. In der Tat dürfte die Be
arbeitung des Todes ein besonders salienter Gegenstand einer »epistemography« 
resp. »ontographic investigation[-]«40 sein. In ihren Praktiken wird regelmäßig 

37 Vgl. ebd. 
38 Ahn, Gregor u.a.: »Diesseits, Jenseits und Dazwischen? Die Transformation und Konstruktion 

von Sterben, Tod und Postmortalität«, in: Ders./Nadja Miczek/Katja Rakow (Hg.), Diesseits, 
Jenseits und Dazwischen. Die Transformation und Konstruktion von Sterben, Tod und Post
mortalität, Bielefeld: transcript 2011, S. 11–41, hier S. 21. 

39 Lynch, Michael: »Ontography: Investigating the production of things, deflating ontology«, in: 
Social Studies of Science 43 (2013), S. 444–462, hier S. 454. 

40 Ebd., S. 455. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-016 - am 14.02.2026, 06:39:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Stetter: Die letzten Dinge 305 

verhandelt, aus welchen Komponenten die »composition of the world«41 besteht, 
wo die »Grenzen der Sozialwelt«42 verlaufen, was als Teil des geltenden Wissens vor
ausgesetzt wird, welche Gewissheitsordnungen eine soziale Formation bestimmen 
etc. 

Um diesen Punkt zu konkretisieren, greife ich am Ende nochmals kurz auf das 
bereits angeführte Interview zurück. Im Laufe des Gesprächs erzählt mein Gegen
über von einer Begebenheit, die er als »UNheimlich« qualifiziert. 

A: […] äh da bin ich irgendwie ma so (.) mittags mal so n bisschen ah (.) entspannt 
auf meinem Bett gelegen nach m Essen und dann hab ich plötzlich vor mei
nem (.) geschlossenen Auge n roten Kreis gesehen mit ihrem Gesicht wo sie 
mich=wo sie lacht wo sie so war wie sie früher war (-)°h und äh als wenn sie 
mir sagen wollte Du äh mir gehts gut (.) mach Dir keine Sorgen (.) und da bin 
ich BUTCH also des war son=son Stadium (-)nicht Schlafen aber nicht wach 
irgendwie [so] 

I: [ja] 
A: in dem=in der Mitte ne (.) und a bin ich richtig so ↑↑bscha (-)wie so n 

HB-Männchen aus m Bett und hab gesagt sag mal was war denn DAS jetzt 
I: mhm 
A: ist das jetzt von ihr (.) n Zeichen gewesen (.) an mich (.) oder kommt des aus mir 

raus (.) vor mein inneres Auge (.) dass ich irgendwo doch weiß (.) dass es (.) die
jenigen in irgendner SEelen (.) oder GEISTwelt ah (-)sich aufhalten und=und 
dass es ihnen=ihnen gut geht ne und der (.) Anselm Grün hat das genauso be
schrieben nur noch einen Schritt weiter der hat gesagt (.) das ist n Zeichen ah 
dass sie bei Gott ist ne 

I: mhm 
A: gut des möcht ich jetzt (.) kann ich jetzt noch nicht so wirklich äh an mich 

ran lassen aber (-)das is (.) UNheimlich wenn man irgendwas (-)empfängt und 
kanns nich einordnen und liest dann n halbs Jahr später in so nem Buch genau
so n=und und rot ist immer=auch son=son Symbol für=für Weiterleben ne für 
ne andere Existenz zu ner andern (.) Bewusstseinsebene gell (I026, 440–476) 

41 Woolgar, Steve/Lezaun, Javier: »The wrong bin bag: A turn to ontology in science and tech
nology studies?«, in: Social Studies of Science 43 (2013), S. 321–340, hier S. 322. 

42 Luckmann, Thomas: »Über die Grenzen der Sozialwelt«, in: Ders., Lebenswelt und Gesell
schaft. Grundstrukturen und geschichtliche Wandlungen, Paderborn u.a.: Ferdinand Schö
ningh 1980, S. 56–92. Dazu ausführlich Lindemann, Gesa: Das Soziale von seinen Grenzen 
her denken, Weilerswist: Velbrück Wissenschaft 2014; Pohlig, Matthias/Schlieben, Barbara 
(Hg.): Grenzen des Sozialen. Kommunikation mit nicht-menschlichen Akteuren in der Vor
moderne, Göttingen: Wallstein 2022. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-016 - am 14.02.2026, 06:39:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


306 Theoretische Provokationen 

Versucht man den ontologischen und epistemologischen Aspekten, die hier greifbar 
werden, auf die Spur zu kommen, dürften folgende Beobachtungen zu berücksich
tigen sein. 

Die Begebenheit wird als eine Erfahrung erzählt, die außerhalb des als selbst
verständlich unterstellten Erlebens zu stehen kommt. Wir begegnen einem Sach
verhalt, der im Rahmen der vorausgesetzten Wirklichkeitsauffassung zum Unge
wöhnlichen zählt.43 

Damit verbinden sich Probleme der ›Einordnung‹, deren Bearbeitung Kon
turen eines spezifischen Wirklichkeitregimes zutage fördert: Geht die Vision auf 
die Verstorbene zurück (»von ihr (.) n Zeichen gewesen«)? Oder verdankt sie sich 
dem Schauenden (»kommt des aus mir raus«)? Und sofern dem Schauenden: 
Manifestiert sich in ihm ein tieferes, sozusagen anthropologisch fundiertes, ›ar
chetypisches‹ Wissen um die Fortexistenz der Toten?44 Oder handelt es sich um die 
bloße Projektion einer trauernden Seele?45 

Der Gesprächspartner sieht von einer eindeutigen Beantwortung dieser Frage 
ab. Sie wird als unerschwinglich deklariert.46 Das heißt nicht, dass eine Antwort 
gleichgültig wäre oder die benannten kategorialen Optionen in Teilen oder insge
samt als absurd gebrandmarkt würden. Dass der Lebende ein Zeichen der Toten 
empfängt oder Menschen ein Wissen um die nachtodliche Fortexistenz mitgege
ben ist, werden als ›echte‹ Möglichkeiten ins Feld geführt – über die allerdings nicht 
definitiv entschieden werden kann. Das Geschilderte wird in einem Raum angesie
delt, der sich nicht mit Gewissheit bestimmen lässt. Zum eschatologischen Wissen 
gehört hier ein Wissen um Ungewissheit.47 

43 Das zeigt sich nicht nur auf Ebene des Erzählten, sondern auch in der Weise des Erzählens, 
wenn etwa mit den Lauten »BUTCH« und »↑↑bscha« die Außerordentlichkeit des Ereignisses 
vokal formuliert wird. 

44 Vgl. I026, 3052–3058: »oder ob des aus mir rau=selber raus kam (-)als als WISSEN (-)dass es 
doch irgendwas gibt nach m Tod ne und es gibt ja diese Arche=Begriff von Archetypen ne wie 
Ju=wie der Jung da sagt ne so (.) dass man das irgendwo weiß (-)ohne es <<lachend> wirklich 
zu wissen> es aber in einem drin is (.) und halt bei solchen Gelegenheiten dann rauskommt 
ne«. 

45 Vgl. I026, 1335–1346: »wahrscheinlich sind das irgendwelche (2.0) Dinge die ah hhh° was weiß 
ich sich irgendwo (.) in den Tiefen der Seele abspielen und dann irgendwie nach außen (- 
)pr=projiziert werden genauso wie dieses oder dieser rote Kreis da ne […] das (-)aber das is 
vielleicht auch so eingerichtet dass man irgendwie so=solche=solche Begebenheiten hat die 
ein irgendwie Trost ah man sucht ja nach allen möglichen Dingen«. 

46 Vgl. I026, 3059f: »aber das wird sich nie klären lassen woher des kommt und was es is«; I026, 
3047f: »ich werd die Frage nie beantwortet kriegen«. 

47 Zu einer detailschärferen Analyse, die diesen Aspekt in den Fokus rückt, vgl. Stetter, Manu

el: »Im Vagen bleiben. Beobachtungen zu einem Modus religiöser Positionierung am Beispiel 
der Bearbeitung des Todes«, in: Ursula Roth/Michael Roth (Hg.), Öffentliche Positionierungs
praktiken. Kirche in einer pluralen Gesellschaft, Stuttgart: Kohlhammer 2024, S. 121–136. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-016 - am 14.02.2026, 06:39:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Stetter: Die letzten Dinge 307 

Wie die Beschreibung der Optionen anzeigt, verhält sich der Gesprächspartner 
nicht als solitäres Einzelwesen zu der gemachten Erfahrung. In ihrer Schilderung 
wird ein »Drittes«48 greifbar. Die Rolle des Dritten nimmt ein reiches Set an Ratge
berliteratur ein, die über das Gespräch hinweg explizit aufgerufen und direkt zitiert 
wird, aber auch indirekt in Terminologie, Stil und Motiven präsent ist. Wenn em
pirisch untersucht werden soll, welche Ontologien und Epistemologien im Umgang 
mit dem Tod etabliert werden, sind solche Instanzen des Dritten von Belang. Mag 
es in Bezug auf das Jenseits allerlei idiosynkratische Wirklichkeitsauffassungen und 
Gewissheiten geben, öffnet der Blick auf solche Dritte eine Perspektive, um die brei
teren Geltungsregime zu untersuchen, die innerhalb einer sozialen Formation für 
die institutionelle Absicherung des Wissens relevant sind.49 

»Was war das […]«? – Das Interview macht deutlich, dass eine Erforschung mun
daner Jenseitsbezüge nicht lediglich vor der Aufgabe steht, das Wissen um den Tod 
und die Toten zu rekonstruieren. Sie ist darin auch mit historischen Ontologien und 
empirischen Epistemologien konfrontiert, die es herauszuarbeiten gilt. Der Um
gang mit dem Lebensende gehört zu den einschlägigen Praktiken, in denen Gesell
schaften aushandeln, »›what there is‹«50, welche Entitäten dem Kreis des Sozialen 
zugehören und wie das Wissen darum qualifiziert ist. 

4. Fazit 

Die Überlegungen haben ihren Ausgang bei der Beobachtung genommen, dass 
Menschen mitunter recht wenig zu erzählen haben, wenn es um ihre postmortalen 
Jenseitsvorstellungen geht. Weisen die Analysen in eine plausible Richtung, wird 
man vorsichtig sein, aus dieser Beobachtung direkt auf einen Verfall des eschatolo
gischen Wissens zu schließen. Es könnte vielmehr sein, dass die Optik, in der die 
Frage nach den ›letzten Dingen‹ im Rahmen der Religionsforschung für gewöhnlich 
in Betracht gezogen wird, sich als unzureichend erweist und die diesbezüglich 
interessanten Fälle gar nicht erst in den Blick bekommt. Wenn es stimmt, dass 
das eschatologische Wissen nur bedingt in Form eines propositionalen, reflexiv 
verfügbaren Aussagewissens kursiert, bedarf es eines Zugriffs, der die reiche 
Welt des praktischen Umgangs mit dem Tod zu erschließen in der Lage ist. Erst 
auf dieser Grundlage lassen sich dann auch profunde Einsichten in den Jenseits
bezug gegenwärtiger Kulturen der Trauer formulieren und religionstheoretisch 
diskutieren. 

48 Vgl. G. Lindemann: Das Soziale, S. 226–253. 
49 Vgl. ebd., S. 245f. 
50 Vgl. Heywood, Paolo: »Anthropology and What There Is. Reflections on ›Ontology‹«, in: Cam

bridge Anthropology 30 (2012), S. 143–151. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-016 - am 14.02.2026, 06:39:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


308 Theoretische Provokationen 

Zu einer empirisch gewendeten Eschatologie, die einem »diskursiven Bias«51 zu 
entgehen versucht und die Wahrnehmungen, Sounds, Berührungen, mithin He
cken, Steine und Bilder des Funeralen in die Analysen eingehen lässt, gehört auch, 
ein Beschreibungsvokabular zu entwickeln, das die Seinskategorien und Wissens
ordnungen der untersuchten Felder erfasst. Eine ›mundanized‹52 eschatology ist im
mer auch ein epistemografisches resp. ontografisches Unterfangen, das sich der ei
genen begrifflichen Infrastrukturen natürlich nicht einfach entledigen kann, bes
tenfalls jedoch einer »conceptual reflexivity«53 zuführt. Dass damit ein anspruchs
volles Forschungsszenario aufgerufen ist, das sich weitaus leichter behaupten, denn 
in der täglichen Analysepraxis realisieren lässt, wissen alle, die sich in Sachen kriti
scher Selbstaufmerksamkeit nicht mit ein paar Angaben zu pauschalen Identitäts
merkmalen der Forscherperson im Einleitungskapitel begnügen. Die wissen frei
lich auch, welch aufregende Forschungsperspektiven sich auftun, wo die »resour
ces« der Erkenntnisbildung in »topics« der Untersuchung überführt werden.54 

51 Hirschauer, Stefan: »Körper macht Wissen: für eine Somatisierung des Wissensbegriffs«, 
in: Karl-Siegbert Rehberg (Hg.), Die Natur der Gesellschaft, Frankfurt a.M.: Campus 2008, 
S. 974–984, hier S. 978f. 

52 Vgl. M. Lynch: Ontography, S. 451. 
53 Holbraad, Martin/Pedersen, Morten Alex: The Ontological Turn. An Anthropological Exposi

tion, Cambridge: Cambridge University Press 2017, S. 43. 
54 Vgl. Garfinkel, Harold/Sacks, Harvey: »On Formal Structures of Practical Actions«, in: John C. 

McKinney/Edward A. Tiryakian (Hg.), Theoretical Sociology: Perspectives and Developments, 
New York: Appleton-Century-Crofts 1970, S. 337–366. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-016 - am 14.02.2026, 06:39:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

