Die letzten Dinge
Uberlegungen zur kulturellen Formation eschatologischen
Wissens

Manuel Stetter

In ihrem Buch Funerary Culture and the Limits of Secularization in Denmark berichtet
Anne Kjersgaard von Kirstin.! Kirstin ist die Protagonistin einer Fallstudie zu sog.
grave visiting rituals und das, was man einen Gliicksfall fiir eine empirisch ausge-
richtete Untersuchung nennen kénnte. Offen und beredt gibt sie Auskunft iiber die
Trauer um ihren verstorbenen Ehemann. Nicht weniger als vier Stunden spricht sie
mit der Forscherin im Rahmen eines ausfiihrlichen Interviews (»4 hours 12 minutes
recorded«), flankiert von zwei weiteren Telefongesprachen. Auch ein online memori-
al, das Kirstin eingerichtet hat und sie und ihre Familie intensiv niitzen (»36 photos
[...] and 337 messages«), kann Kjersgaard fiir ihre Studie auswerten.”

Das Interessante ist, wovon die Erzdhlungen und Posts handeln. Es geht um die
Gravur des Grabsteins, Hecken, die das Grab siumen, eine Sitzbank auf dem Fried-
hof; die Rede ist von der Topografie des Begribnisfelds, dem Unterschied zwischen
»self-charging electric light that uses solar-panel technology« und »candles«’; Kirs-
tin berichtet davon, wie sie das Grabmal beriithrt und kiisst und mit dem Verstorbe-
nen spricht, von einer Thermoskanne mit Kaffee und Zigaretten, die sie mit ihrem
Partner rauche. Kurzum: Die Daten prisentieren eine dichte Welt der Dinge und
praktischen Vollziige. Diinn wird die Erzihlung dagegen dort, wo es um die religio-
se Deutung dieser Welt geht. Gefragt nach »afterlife beliefs« — »Kirstin does [...] not
have a lot to tell«, so Kjersgaard.*

M.E. ist dieser Forschungsbericht instruktiv. Nicht nur, weil man hier Einiges
iiber die Verfahren empirischer Religionsforschung lernen kann - iiber die Angewiesen-
heit auf die Bereitschaft von Menschen, an Forschung zu partizipieren und bereit-

1 Vgl. zum Folgenden Kjersgaard, Anne: Funerary Culture and the Limits of Secularization in
Denmark, Wien: LIT 2017, S. 111-147.

2 Vgl. ebd., S. 116f.

3 Vgl. ebd., S.125.

4 Vgl. ebd., S.141.

14.02.2026, 06:39:



https://doi.org/10.14361/9783839431290-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

294

Theoretische Provokationen

willig Einblick zu gewihren, iiber die Kunst, klug zu fragen, um »selbstliufigeé Er-
zihlungen zu provozieren, wohl auch iiber die verbreitete Ausrichtung auf sprach-
formige Daten und das Bestreben, gerade das Religidse in den expliziten Sinnge-
bungen der Informant:innen dingfest zu machen. Vor allem verrit dieses Beispiel
aber etwas tiber die Verfasstheit eschatologischen Wissens: Das Wissen um die sletzten
Dingecartikuliert sich offenbar nicht nur, wenn iberhaupt, verbal; es kommt im Mo-
dus verkdrperter Praktiken und raumlicher Arrangements zur Geltung. Es besteht
nicht allein in afterlife beliefs, sondern wird auch abseits mentaler Vorstellungen und
mitgeteilter Semantiken greifbar.

Ich méchte diese Beobachtung zum Ausgangspunkt einer eingehenderen Un-
tersuchung machen und der Frage nachgehen, wie sich das Wissen um das post-
mortale Jenseits kulturell formatiert. Dazu werde ich kurz umreifRen, welche ein-
gespielte Perspektive auf das Problem der Eschatologie mit dieser Beobachtung zur
Disposition steht (1.). Eine Anniherung an zwei Materialbeispiele aus meiner eige-
nen Forschung soll den Blick fiir die Problematik schirfen (2.). Der dritte Teil ver-
sucht, die erarbeiteten Befunde iiber Konzepte des impliziten Wissens und Uber-
legungen aus der Debatte um den ontological turn theoretisch zu vertiefen (3.). Ein
Fazit bindelt das Argument (4.).

1. Problemaufriss

Im Rahmen der Theologie firmiert die Eschatologie primar als Titel eines dogmati-
schen Lehrstiicks. In erster Linie sind die >letzten Dinge« ein Gegenstand der Sys-
tematischen Theologie. Ohne mich allzuweit iiber die Grenzen des eigenen Fach-
bereichs hinauswagen zu wollen, meine ich behaupten zu kénnen, dass innerhalb
der Systematischen Theologie die lebensweltlichen Bezugshorizonte des eschato-
logischen Denkens durchaus im Blick sind: so, wenn das eschatologische Denken
als Reaktion auf kriseninduzierte Erfahrungen interpretiert wird und die Thema-
tisierung des Endes als Verhandlung aktueller Angste und Hoffnungen zu stehen
kommt; so, wenn die Vokabulare der religionsgeschichtlichen Tradition z.B. zur De-
chiffrierung apokalyptischer Narrative herangezogen werden, sei es der populdren,
sei es der politischen Gegenwartskultur; so schlieRlich auch, wenn der Tod, insbe-
sondere der Tod eines Anderen, als biografisch verankertes Bezugsproblem escha-
tologischer Sinnentwiirfe akzentuiert wird.®

5 Vgl. Przyborski, Aglaja/Wohlrab-Sahr, Monika: Qualitative Sozialforschung. Ein Arbeitsbuch,
Berlin/Boston: De Gruyter >2021, S. 101 w.6.

6 Vgl. exemplarisch Kortner, Ulrich: Die letzten Dinge, Neukirchen-Vlyun: Neukirchener Ver-
lagsgesellschaft 2014; Miihling, Markus: Grundinformation Eschatologie. Systematische
Theologie aus der Perspektive der Hoffnung, Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 22022.

14.02.2026, 06:39:


https://doi.org/10.14361/9783839431290-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Stetter: Die letzten Dinge

Es sind diese lebensweltlichen Bezugshorizonte, iiber die auch die praktisch-
theologische Religionsforschung wiederholt mit der Frage nach den sletzten Din-
gen« konfrontiert ist, die sie ihrem empirischen Selbstanspruch und enzyklopidi-
schen Profil zufolge freilich in einer deutlich gréfieren Detailschirfe zu rekonstruie-
ren versucht. Vielleicht kann man, wie folgt, formulieren: Was systematisch-theolo-
gisch als>Sitz im Lebenc<eschatologischer Theologumena zu stehen kommyt, ist prak-
tisch-theologisch ein Gegenstand eigener Provenienz, dessen Eigenlogik in Form
empirischer Analysen allererst zu erkunden ist.

Inder Art dieser Untersuchung liegt nun der neuralgische Punkt. Denn: Die Op-
tik, in der die Praktische Theologie die eschatologisch relevanten Aspekte des Kultu-
rellen beobachtet, unterscheidet sich gar nicht so sehr von der dogmatischen Tradi-
tion. Sosehr die Praktische Theologie bspw. nach der Eschatologie >der Leute« fragt,
wie es in der katholischen Theologie manchmal heif3t,” sosehr fragt sie nach Jen-
seitsvorstellungen; sosehr die Praktische Theologie die Bestattung als rituelle Praxis
erforscht und damit auch die Kérper, Riume und Dinge des Funeralen in den Blick
nimmt, sosehr werden diese materiellen Komponenten fiir gewohnlich als Symbo-
le und Triger religioser Ideen untersucht und nicht als performative Konstituen-
ten des Religiésen ernst genommen; sosehr die Praktische Theologie eschatologi-
sche Beziige in der Weite der Kultur zu untersuchen sucht, sosehr stehen doch auch
hier regelmif3ig primar semantische Muster im Fokus. Auch in der empirischen Aus-
leuchtung der sletzten Dinge« geht es in der Regel um Bedeutungen, Bewusstsein,
Uberzeugungen, Sprache und Symbole.® Um es priziser zu formulieren: Es sind die
»grundlegenden theoretischen Annahmenc, in denen sich die dogmatische Reflexi-
on eschatologischer Beziige und ihre empirische Erforschung erstaunlich dhneln:
Basiskonzepte, die die Forschung anleiten und in die Erhebung und Auswertung
der Daten immer schon eingehen, die begriffliche Infrastruktur, die festlegt, wie
der Gegenstandsbereich aufgefasst wird und als was das Untersuchte iiberhaupt in
Erscheinung treten kann.’

Diirfte sich in der Praktischen Theologie hier ein tiber lange Jahre eingetibter
Religionsbegriff Geltung verschaffen, der ganz auf Kommunikation, Sinn und Deu-
tung abstellt, darf man mit Pierre Bourdieu womdglich sogar nochmals allgemeiner
fragen, ob sich darin nicht auch iberhaupt etwas von der Logik wissenschaftlicher

7 Vgl. etwa Kling-Witzenhausen, Monika: Was bewegt Suchende? Leutetheologien empirisch-
theologisch untersucht, Stuttgart: Kohlhammer 2020.

8 Dazu Stetter, Manuel: Die Konstitution der Toten. Eine Religionsethnografie der Bestattungs-
praxis, Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt 2024; Ders.: »Hermeneutik Praktischer Theolo-
gie, in: Claudia Gartner u.a. (Hg.), Handbuch Religionspadagogische Hermeneutik (im Er-
scheinen).

9 Vgl. Lindemann, Gesa: »Theoriekonstruktion und empirische Forschung, in: Dies./Herbert
Kalthoff/Stefan Hirschauer (Hg.), Theoretische Empirie. Zur Relevanz qualitativer Forschung,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp 22015, S.107-128, bes. S.107-112.

14.02.2026, 06:39:

295


https://doi.org/10.14361/9783839431290-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

296

Theoretische Provokationen

Theoriearbeit in die Formatierung des Gegenstands einschreibt, die sich von der
»Logik der Praxis« in aller Regel markant unterscheidet.’ Jedenfalls fiigen sich die
in dieser Perspektive erarbeiteten Daten recht reibungslos in die Prozesse der prak-
tisch-theologischen Erkenntnisproduktion ein: Mit verbalen Daten kennt sich die
(Praktische) Theologie aus, die Rekonstruktion symbolischer Verweisungen gehort
traditionell zu ihrem Kerngeschift und wenn ihre Informant:innen ihr Tun in Be-
griffe fassen und interpretieren, dann greifen die iitberkommenen, vom ersten Tag
des Studiums an eingeiibten (text-)hermeneutischen Prozeduren.

Nun wirft die Ausgangsbeobachtung die kritische Frage auf, ob dieser Zugang
der einzige und woméglich auch der beste Zugang ist, um die mundanen Formen es-
chatologischen Wissens zu untersuchen. Werden in einem solchen Zugriff die Kul-
turen gelebter Trauer und die Logiken der Praxis des Bestattens hinreichend erfasst?

2. Fallbeispiele

Um die Grenzen dieser etablierten Optik konkreter auszuarbeiten, méchte ich im
Folgenden zwei Fallbeispiele aus meiner eigenen Forschung rekapitulieren.” Thre
Auswahl verdankt sich dem Versuch, unterschiedliche Datensorten zu beriicksich-
tigen. Bezieht sich das erste Beispiel auf Feldnotizen, die im Zuge der teilnehmen-
den Beobachtung einer Trauerfeier entstanden sind, entstammt das zweite Beispiel
einem Interview, in dem ein Mann vom Verlust seiner Partnerin erzihlt. Sind damit
Praxiszusammenhinge aufgerufen, die sich einerseits auf die Bestattung im enge-
ren Sinne beziehen und andererseits postfunerale Trauerpraktiken adressieren, soll
mit beiden Beispielen bewusst auf Praktiken eingegangen werden, bei denen Spra-
che und Symbole eine nicht unerhebliche Rolle spielen. Die Problematik einer ganz
auf Deutung und Sinn getrimmten Perspektive zeigt sich nicht erst bei Gegenstin-
den, die nur marginal diskursiv strukturiert sind.

2.1 Sprechen Machen. Kommunikative enactments der Verstorbenen

Wir befinden uns in der Feierhalle eines Bestattungsunternehmens in Sitiddeutsch-
land. Die Trauerfeier beginnt einigermafien gewohnlich. Wir horen Musik — aus ei-
nem Lautsprecher an der Decke: Nothing else matters von Metallica, der Lieblingssong

10 Vgl. Bourdieu, Pierre: Praktische Vernunft. Zur Theorie des Handelns, Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp °2018, S. 201-218.

b8 Die Daten wurden im Rahmen eines ethnografischen Projekts, das nach funeralen Prakti-
ken des Umgangs mit den Verstorbenen fragte, gewonnen. Vgl. M. Stetter: Konstitution, bes.
S.196—205.252f.

14.02.2026, 06:39:


https://doi.org/10.14361/9783839431290-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Stetter: Die letzten Dinge

von Tom, dem Verstorbenen. Wir sehen den Liturgen - ein sog. freier Redner, wie er
die Bithne betritt, sich zu den Trauergisten wendet und die Angehdrigen begrifit.

Als es zur Trauerrede kommt, nimmt die Feier eine unerwartete Wende: Just in
dem Moment, in dem die Ritualleitenden iiblicherweise zum Pult treten, um die
Ansprache zu halten, verlisst der Redner die Bithne und setzt sich auf einen Stuhl
im Publikum. Fiir die allermeisten nun physisch unsichtbar, erklingt seine Stimme
aus dem Off des Lautsprechers. Schnell wird klar: Er spricht nicht fiir sich selbst.
Vielmehr leiht er seine Stimme dem Verstorbenen. »Du, meine geliebte Mutter,
beginnt der Tote im tiefen, kraftigen Timbre des Redners zu sprechen, wihrend wir
nach vorne auf die Bithne schauen: auf das verwaiste Pult, eine Urne, die auf einer
Dekorsiule platziert ist, auf Blumen und Kerzen und ein grofdflichiges Portrait der
Person, die — nun ja - jetzt zu uns spricht.

Die Pointe dieser Szene ist deutlich: Hier wird nicht iber den Toten gesprochen;
hier wird auch nicht zu dem Toten gesprochen; die Trauerrede bringt vielmehr den-
jenigen, der lingst verstummt ist, als ein aktuell prisentes Gegeniiber zur Auffith-
rung, das uns anspricht. »[I] lass ihn selber sprechax, so bringt es der Ritualguide
im Interview auf den Punkt (Ioo1, 240).

Was zeigt sich an dieser Szene fiir unsere Fragestellung?

Erstens: Obwohl maf3geblich diskursiv verfasst, wird das Medium der Sprache
in dieser Rede nicht verwendet, um explizite eschatologische Deutungen vorzuneh-
men. Das Undarstellbare des postmortalen Jenseits wird nicht durch Konzepte wie
>Himmel< oder >Engel¢, Unbestimmtheitsadressen wie >wo auch immer« (er jetzt ist)
oder >was auch immer«< (nun mit ihm sein mag) oder dem metaphorischen Entwurf
einer »Jenseitstopographie«” zur Darstellung gebracht. Die Sprache dient der In-
szenierung einer Situation, in der eine unsichtbare, im Blick auf seinen ontologi-
schen Status fragliche Entitit, als ein personales, kommunikativ agierendes, aktuell
prasentes Gegeniiber, mithin als sozialer Akteur, enaktiert wird. Um es mit Ronald
Hitzler zu formulieren: Die diskursive Praxis, die uns hier begegnet, transformiert
eine hochgradig »unterbestimmte[-] Situation« in eine Situation, die »als Interak-
tion[-]« erfahrbar wird.”

Man muss solche und hnliche Formen des Umgangs mit den Toten nicht di-
rekt mit Formen des liturgischen Umgangs mit >Gott« oder vergleichbaren GréfRen
gleichsetzen. In analytischer Hinsicht ist es jedoch bemerkenswert, dass der Um-
gang mit den Verstorbenen mit gar nicht so anderen Herausforderungen zu tun zu

12 Frenschkowski, Marco: »Glaube an eine Fortexistenz nach dem Todg, in: Héctor Wittwer/
Daniel Schafer/Andreas Frewer (Hg.), Handbuch Sterben und Tod. Geschichte — Theorie —
Ethik, Berlin: J.B. Metzler 22020, S. 253—264, passim.

13 Vgl. Hitzler, Ronald: »Die rituelle Konstruktion der Person. Aspekte des Erlebens eines Men-
schen im sogenannten Wachkomac, in: Forum Qualitative Sozialforschung 13 (2012), Art. 12,
S.30.

14.02.2026, 06:39:

297


https://doi.org/10.14361/9783839431290-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

298

Theoretische Provokationen

haben scheint wie der Umgang mit Wesenheiten, denen wir eine religiés valente
Transzendenz zuschreiben. In beiden Fillen haben wir es mit Praktiken zu tun, die
verwandte Bezugsprobleme bearbeiten: Wie macht man etwas, das abwesend ist,
prisent? Wie verleiht man etwas, das nicht wahrnehmbar ist, eine Stimme? Wie be-
stimmt man, was ontologisch unbestimmt ist? Kurzum: Wie stellt man das Undar-
stellbare dar?

Zweitens: Sosehr diese Performanz des Toten im Modus des Verbalen erfolgt, so-
sehr geht sie doch nicht in Sprache auf. Es ist das Zusammenspiel von Worten, Kor-
pern und Dingen, durch die es dem Redner gelingt, den Toten sprechen zu machen.
So ist es nicht trivial, dass der Korper des Redners verunsichtbart wird, dass seine
Stimme von seinem Korper technisch entkoppelt und neu im Off des Lautsprechers
verortet wird und dass auf der Bithne ein Portrait des Verstorbenen positioniert ist,
das einen Interaktionszusammenhang bilden kann zwischen dem (in der Stimme
des Redners) horbaren und (in der Fotografie) sichtbaren Toten. Es sind nicht nur
Worte, sondern Bilder, die Stimme des Redners, Kérper, Technik und das riumliche
Arrangement, die an dieser eigentiimlichen Auffithrung des Toten partizipieren und
ihm fiir einen Moment kommunikative agencyzukommen lassen.

2.2 Drei Steine. Die Materialitat symbolischer Ordnungen

Das zweite Beispiel rekurriert auf Praktiken postfuneraler Trauer. Die folgende Se-
quenz stammt aus einem Interview, das ich mit einem Mann fithren konnte, der
seine Frau zum Zeitpunkt des Gesprichs vor drei Jahren verloren hat.

I:  heifltinnere Zwiesprache (1.0) Sie fithren innerlich n Gespriach mit Ihrer [Frau
oder]

A:  [janicht] nich=nich immer

I:  mhm

A:  ichih ((Aistinder Kiiche und bedient die Kaffeemaschine)) hab sie halt als=als
Ratgeber als Begleiter ne

I:  mhm

A:  ich (sag) so jetzt ist (.) Viertel vor neun jetzt geh mr mit dem Hund gschwind

tibers Feld (-)und ich hab immer so n Symbol ich hab ne (A machtsich an etwas

an einem Schrank zu schaffen)) ach ja hab ich gar nicht ausgepacke (.) ich hab

dort nochmal eins °h ich hab drei so Steine

mhm

einer davon liegt bei ihr auf der Urne

ahjamhm

und einer liegt da oben (.) am=am Bild wo ich=ziind jeden Abend ne Kerze fir

sie an ne °h und wenn ich mit ihr sprech beriihr ich (.) den Stein und einen hab

oo

14.02.2026, 06:39:


https://doi.org/10.14361/9783839431290-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Stetter: Die letzten Dinge

ichimmer in dr Hosentasche wenn ich denn draufSen bin habich sie dann auch
iiber den Stein

ahja

bei mir ne

mhm

N

also () ich hitt nie gedacht dass ich mal auf son (-)Weg (-)lande aber wenn mir
gut tut (-)und ich muss mich ja vor niemanden rechtfertigen

mhm

A:  ne(2.0) trotzdem ist es (.) trotzdem ist es ne Katastrophe (1026, 800-844)

=

In nur wenigen Worten fithrt uns der Befragte in eine komplexe rituelle Welt ein,
die sich iiber »drei [...] Steine« aufbaut. Der erste Stein befindet sich auf dem Fried-
hof, »auf der Urne«, im Grab, in nichster Nihe zu den kérperlichen Uberresten der
Verstorbenen. Der zweite Stein ist im Wohnzimmer platziert, auf einem kleinen
Schrinkchen, erneut in der Nihe des Korpers der Toten, nun aber nicht des physi-
schen, sondern des erinnerten Kérpers, reprisentiert durch ein »Bild«."* Der dritte
Stein befindet sich in der Hosentasche des Mannes, nun in Tuchfithlung nicht mit
dem Korper der Verstorbenen, sondern mit dem Korper des Hinterbliebenen, mo-
bil, ein kleiner Begleiter in den Routinen des Alltags.

So verschieden die Orte der Steine sind, so divers ist ihr Gebrauch. Die Stei-
ne partizipieren an divergenten Praktiken. Mit Stein eins wird nicht physisch in-
teragiert. Er ist itberhaupt kein Gegenstand der Wahrnehmung, sondern der Ima-
gination. Als solcher scheint er am Gebrauch der beiden anderen Steine allerdings
durchgingig beteiligt. Stein zwei ist Teil eines allabendlichen Rituals, das an einem
kleinen Hausaltar zur Auffithrung kommt. Im Zusammenspiel mit dem Anziinden
einer Kerze und Adressierungen der Verstorbenen etabliert die Berithrung des Steins einen
Kontakt mit der Toten. Auch der dritte Stein ist haptisch relevant. Er wird mehr iber
die Haut als iiber die Augen wahrgenommen. Anders als Stein zwei ist er Teil nicht
eines dezidierten Rituals, sondern eher der Alltagspraxis. Dabei ist es seine stoffli-
che Qualitit, also: seine Grofle, seine Form, seine Schwere und Robustheit, die ihn
zu einem »Symbol« macht, das besonders geeignet ist, in die Gewohnheiten des tig-
lichen Lebens integriert zu werden.

Was sagt uns dieses Beispiel?

Obwohl der Interviewpartner sie als »Symbole« bezeichnet, ist es offensichtlich,
dass die drei Steine nicht einfach einer symbolischen Verweisstruktur folgen nach

14 MitThorsten Benkel lassen sich »zwei Kérper« der Verstorbenen unterscheiden: ihr bestatte-
ter, verwesender Korper sowie ihr erinnerter, durch visuelle Reprasentationen, Artefakte wie
Kleidung oder Erzéhlungen prasent gehaltener Korper. Vgl. Ders.: »Das Schweigen des toten
Korpers, in: Ders./Matthias Meitzler, Sinnbilder und Abschiedsgesten. Soziale Elemente der
Bestattungskultur, Hamburg: Dr. Kova¢ 2013, S. 14-92, hier S. 58—65.

14.02.2026, 06:39:

299


https://doi.org/10.14361/9783839431290-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

300

Theoretische Provokationen

dem Motto:>der (immanente, materielle) Stein steht fiir die (transzendente, imma-
terielle) Verstorbene«. Um die Art des Umgangs mit dem Tod, der hier greifbar wird,
zuverstehen, geniigt es nicht, symbolische Referenzen zu entziffern. Erstens basiert
die Symbolizitit der Steine auf einer ganz handfesten raumlichen Anordnung, die
die Steine in physische Nihe mit der Verstorbenen bringt: sowohl mit ihren kérper-
lichen Uberresten im Grab als auch mit ihrem erinnerten Kérper auf dem Schriank-
chen. Zweitens gilt es, die materiellen Eigenschaften der Steine bzw. ihre Affordan-
zen® zu beriicksichtigen, die die Praxis der Trauer und die Beziehung zu der Toten
mafigeblich formen. Es ist nicht zuletzt die spezifische Materialitit der Steine, die
der Toten eine soziale Prisenz inmitten der Alltagspraxis ermoglichen. Zuletzt ha-
ben wir hier ein Beispiel fiir ein Totengedenken, das sich nicht allein in den Képfen
der Trauernden abspielt, sondern iiber den Hautsinn verlduft. Die physisch Abwe-
sende wird itber eine Dingberithrung, einen skin-to-thing-Kontakt vergegenwartigt.

3. Vertiefungen

Beide Beispiele zeigen, dass eschatologisches Wissen nicht ausschlieflich sprach-
lich und symbolisch verfasst ist, sondern sich ebenso im Modus materiell vermittel-
ter Praktiken artikuliert. Fiir seine Formation erweisen sich riumliche Anordnun-
gen genauso als relevant wie die stofflichen Eigenschaften der Artefakte; und es sind
nicht zuletzt die kérperlichen Mikropraktiken der Sinne, in denen das Wissen um
die Toten eingelagert ist: in den genannten Beispielen allen voran die Haptiken der
Trauer wie die Praktiken des Blicks.

3.1 Embedded Knowledge

Versucht man, die Struktur dieses Wissens theoretisch praziser zu fassen, liegt ein
Rekurs auf Konzepte des impliziten Wissens nahe. U.a. im Rahmen praxistheore-
tisch informierter Diskurse wurde auf Formen des Wissens verwiesen, die sich von
einem verbal explizierbaren, reprisentationalistischen Wissen abheben. Die ein-
schligigen theoretischen Referenzen bilden in der Regel Gilbert Ryles Differenzie-

15 Die »Gebrauchsgewihrleistungen« eines Objekts, durch die es Einfluss auf die Praktiken
nimmt, an denen es partizipiert, sind nicht exklusiv auf seine gegenstandlichen Strukturen
zuriickzufithren. Sie verdanken sich auch einem habituellen, eingekorperten Gebrauchswis-
sen. Vgl. Schmidt, Robert: Soziologie der Praktiken. Konzeptionelle Studien und empirische
Analysen, Berlin: Suhrkamp 2012, S. 66: »Affordanzen sind [...] sowohl physisch, materiell und
»objektiv<als auch insofernssubjektivs, als sie immer nur in Bezug auf bestimmte, mehr oder
weniger ausgebildete kérperlich-mentale Vermogen und Fahigkeiten existieren.«

14.02.2026, 06:39:


https://doi.org/10.14361/9783839431290-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Stetter: Die letzten Dinge

rung zwischen knowing how und knowing that sowie Michael Polanyis Uberlegungen
zum tacit knowledge.™®

Polanyis Konzept des tacit knowledge verweist bereits terminologisch auf die spe-
zifischen Verbalisierungsschwierigkeiten, die mit der Kategorie des impliziten Wis-
sens verbunden sind. »[D]af wir mehr wissen, als wir zu sagen wissenc, bildet folg-
lich auch den Einsatzpunkt seiner Untersuchung.” Implizites Wissen ist nur be-
dingt reflexiv verfiigbar und verlustfrei in Sprache zu iiberfithren. Die einschligi-
gen Beispiele, auf die fiir gew6hnlich Bezug genommen wird, um diese Eigenart
des impliziten Wissens zu verdeutlichen, sind Fille des knowing how. Fahrradfah-
ren'®, Schachspielen’ oder Maschinenschreiben®® sind »K[iiJnst[e] des Wissens«*',
die sich nicht umfinglich auf den Begriff bringen lassen und rein iiber verbale In-
struktion erlernt werden konnten, die aufgrund ihrer komplexen situativen Koor-
dinationsleistungen allerdings auch nicht als blinde, mechanistische Verhaltensfor-
men beschrieben werden sollten. In den Worten von Maurice Merleau-Ponty:

»Maschinenschreiben kénnen heifdt nicht, die Stelle jedes Buchstabens auf der
Klaviatur kennen, noch auch fiir einenjeden einen bedingten Reflex sich angeeig-
nethaben, dersich beim Hinblicken aufihn ausléste. Was aberist die Gewohnheit
dann, wenn sie weder eine Kenntnis noch ein Automatismus ist? Ein Wissen, das
in den Handen ist, das allein der leiblichen Betétigung zur Verfiigung steht, ohne
sich in objektive Bezeichnung libertragen zu lassen.«<*>

Als Wissen, das »>in den Hinden< und nicht >in den Kdpfen« ist, verbleibt das im-
plizite Wissen nicht nur regelmifig stumm; es erweist sich zudem als widerstin-
dig gegeniiber einem biniren Beschreibungsvokabular, das »thinking« und »doing«
resp. »intelligence« und »practice« trennscharf voneinander abhebt: »Intelligently
to do something (whether internally or externally) is not to do two things, one >in
our heads< and the other perhaps in the outside world; it is to do one thing in a cer-
tain manners, so Ryle.”® Wissen liegt der Durchfithrung einer Handlung nichr als
stheoretische Reflexion« voraus, sondern ist als integraler Bestandteil praktischer

16  Ryle, Gilbert: »Knowing How and Knowing That. The Presidential Address, in: Proceedings
of the Aristotelian Society, 46 (1945-1946), S. 1-16; Polanyi, Michael: Implizites Wissen, Frank-
furt a.M.: Suhrkamp 22016.

17 Vgl. M. Polanyi: Wissen, S.14 (i. Orig. hervorgehoben).

18  Vgl. Polanyi, Michael: Personales Wissen. Auf dem Weg zu einer postkritischen Philosophie,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2023, S. 22.

19 Vgl. G. Ryle: Knowing, S. 5.

20  Vgl. Merleau-Ponty, Maurice: Phinomenologie der Wahrnehmung, Berlin: De Gruyter 1974,
S.173f.

21 M. Polanyi: Wissen, S.16.

22 M. Merleau-Ponty: Phianomenologie, S. 173f.

23 Vgl. G. Ryle: Knowing, S. 2f.

14.02.2026, 06:39:

301


https://doi.org/10.14361/9783839431290-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

302

Theoretische Provokationen

performances zu begreifen. Gegen eine intellektualistische Auffassung des Wissens
stellt Ryle den Eigenwert des knowing how heraus. Seine Implizitheit besteht nicht
in einer blof formalen Differenz zu expliziten Varianten des Wissens, als wiisste ei-
ne Person, die klug zu argumentieren versteht, einfach dasselbe auf unausdriickli-
che Weise, was auch der theoretisch informierte Logiker ausdriicklich zu benennen
weif3. Ein propositionales Wissen um die Regeln der Logik mag das Verstindnis be-
griindender Rede »vertiefen«™; es kann das know how des Argumentierens jedoch
nicht ersetzen. »Knowledge-how« ist auf »knowledge-that« nicht reduzierbar.”
Nihert man sich der Frage des impliziten Wissens in den Bahnen der Uberle-
gungen von Polanyi und Ryle und reflektiert sie im Licht der in diesem Zusammen-
hang typischerweise aufgerufenen Beispiele des knowing how, dann erhilt das impli-
zite Wissen einen markant physischen Akzent. Implizites Wissen ist inkorporiertes
Wissen. Vor allem im Kontext der Social Studies of Science and Technology wurde die-
se Korporalitit des tacit knowlegde iiberhaupt auf seine Materialitit hin erweitert.
Auch Artefakte und ihre »spatial configuration[s]«>verkérpern« Wissen.> In sie geht
(im Zuge ihrer Herstellung) Wissen ein; sie erfordern (im Vollzug ihres Gebrauchs)
ein spezifisches know how; iitberhaupt sind sie, wie u.a. Bruno Latour betont hat, als
>Ubersetzungen« eines mitunter hochgradig komplex verfassten Wissens anzuse-
hen, das sich auf soziale Beziehungen, ethisch relevante Sachverhalte oder kognitive
Problemlagen bezieht: In ihrer Herstellung, Anordnung und Nutzung >reflektierenc
sich solche multiple Wissensordnungen nicht nur; in ihnen >realisierenc sie sich.””
Ist damit deutlich, dass die Frage des impliziten Wissens iiber die Frage des
inkorporierten Wissens hinausreicht, zeigen die Analysen zugleich, dass eine Erliu-
terung des impliziten Wissens allein itber das knowing how zu kurz greift. Sosehr
ein Blick auf die praktischen skills instruktive Einsichten er6ffnet, was eine Kontu-
rierung impliziter Formen des Wissens anbelangt, sowenig geht Letzteres in know-
how-Wissen auf. Entsprechend hat Andreas Reckwitz im Reflexionszusammenhang
der Praxistheorie drei Elemente des Wissens unterschieden, das in Praktiken typi-
scherweise eingelassen sei. Neben dem Ryleschen knowledge-how im engeren Sin-
ne ist Praktiken ein »Wissen im Sinne eines interpretativen Verstehens« zu eigen.*®
Praktiken sind Instanzen der impliziten Sinnzuschreibung. In ihrem Vollzug bauen
sich die kulturellen Bewandtnis- und Bedeutungszusammenhinge auf, innerhalb
derer die an ihnen beteiligten Entititen »als etwas< konstituiert werden. Sodann ist

24 M. Polanyi: Wissen, S. 27.

25  Vgl. G. Ryle: Knowing, hier S. 4.

26  Vgl. Preda, Alex: »The Turn to Things: Arguments for a Sociological Theory of Things«, in: The
Sociological Quarterly 40 (1999), S. 347366, hier S. 351.

27  Vgl. Latour, Bruno: »Der Berliner Schliissel, in: Ders., Der Berliner Schliissel. Erkundungen
eines Liebhabers der Wissenschaften, Berlin: Akademie Verlag 1996, S. 37-51, hier S. 48f.

28  Vgl. Reckwitz, Andreas: »Grundelemente einer Theorie sozialer Praktiken. Eine sozialtheore-
tische Perspektive, in: Zeitschrift fiir Soziologie 32 (2003), S. 282—301, hier S. 292.

14.02.2026, 06:39:


https://doi.org/10.14361/9783839431290-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Stetter: Die letzten Dinge

Praktiken ein »motivational-emotionales Wissen« eingelagert.” Reckwitz spielt da-
mit auf die affektiv vermittelte teleologische Struktur einer Praxis an, die mit ihrer
»overall meaning«*® zu tun hat. Auch hier gilt, dass der Zweck einer Praxis nicht
nach dem Modell der klassischen Handlungstheorie beschrieben wird, wonach eine
vorgefasste Absicht sekundidr im Handeln ihre Umsetzung erfihrt. Ihr »>Sinn< baut
sich aus den heterogenen Elementen einer Praxis auf.*

Der kurze Abriss iiber Versuche, sich dem impliziten Wissen anzunzhern, zeigt,
dass damit Formen des Wissens verhandelt werden, die dem titigen Leben nicht
duRerlich bleiben. Es geht um ein Wissen, das seinen Sitz nicht exklusiv in der
mentalen Innenwelt eines reflektierenden Subjekts besitzt, um dann sprachlich
oder durch andere kommunikative Zeichen explizit zu werden. Als knowledge »wi-
thin practices«** sind die Kérper, Sinne, Objekte und Riume in eine Untersuchung
des tacit knowledge zu integrieren. Die Dichotomie zwischen »knowing subjects«
und »objects-that-are-known« wird unterlaufen.® Steht bei der Veranschaulichung
des impliziten Wissens regelmiflig das knowing how im Zentrum, gilt es vor diesem
Hintergrund, das in Praktiken eingelagerte Wissen breiter anzulegen. Mit ihm geht
es letztlich um ein situiertes spezifisches Wissen um die Welt, weshalb Annemarie
Mol die Frage nach dem »embedded knowledge«, wie sie es nennt, auch als Frage
nach praktischen »enactments of reality« fassen kann.**

Blickt man im Licht dieser Uberlegungen auf die Fallbeispiele zuriick, wird
nachvollziehbar, weshalb es immer wieder zu einer Diskrepanz zwischen expliziten
Deutungen des Todes und impliziten Stellungnahmen zu ihm kommt. Diese Dis-
krepanz verdankt sich nicht zwangslidufig einem »lack in the ability or willingness of
those involved to be more articulate<*, sei es, dass die Befragten ihre unter Umstin-
den der Irrationalitit verdichtigen Jenseitsvorstellungen zu verbergen suchten,
sei es, dass es ihnen an eschatologischen Begriffen mangelte oder sie generell
religiés (noch nicht oder nicht mehr) sprachfihig wiren. Theorien des impliziten
Wissens legen vielmehr die Vermutung nahe, dass eine schweigsame Bearbeitung
des Lebensendes eben schlicht der geliufige Modus ist, sich lebensweltlich zum
Tod und den Toten zu verhalten: »[it] is simply the way things are usually done«*.

29 Vgl.ebd.

30  Schmidt, Ulla: »Practice, practice theory and theology, in: Dies./Kirstine Helboe Johansen
(Hg.), Practice, Practice Theory and Theology. Scandinavian and German Perspectives, Berlin/
Boston: De Cruyter 2022, S. 35-55, hier S. 50.

31 Vgl. B. Latour: Schliissel, S. 48f.

32 U.Schmidt: Practice, S. 40.

33 Vgl. Mol, Annemarie: The Body Multiple. Ontology in Medical Practice, Durham/London:
Duke University Press 2002, S. 45.

34 Vgl.ebd.

35  Ebd,S.13.

36  Ebd.

14.02.2026, 06:39:

303


https://doi.org/10.14361/9783839431290-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

304

Theoretische Provokationen

Und wie eine Untersuchung des medizinischen Wissens im Krankenhaus (Mol), der
Wissensproduktion im naturwissenschaftlichen Labor (Preda) oder des Sozialen
tiberhaupt (Latour) vor diesem Hintergrund auf eine Untersuchung der »procedu-
res« und »apparatuses« und things abstellt und nicht allein auf »minds and cognitive
operations« abonniert ist,?” so hat auch eine Analyse mundaner Eschatologien nach
den heterogenen Praktiken der Bestattung und Trauer zu fragen. Es geht nicht nur
um afterlife beliefs, sondern um Hecken, electric light, Stimmen in Lautsprechern,
Funeralfotografien oder Steine in Hosentaschen.

3.2 Ontographic Investigations

Zu einer Eschatologie, die empirisch gewendet wird, um sie zu historisieren und
in den sozialen Praxisvollziigen zu verorten, gehort auch, den jeweiligen Status des
embedded knowledge zum Gegenstand der Untersuchung zu machen. Gerade im Blick
auf den Tod, das Sterben und das postmortale Jenseits hat sich eingebiirgert, von
divergierenden >Perspektivens, individuellen >Deutungen< oder kulturabhingigen
>Konstruktionen«zu sprechen. Erlaubt diese Optik, die Vielfalt verschiedener world-
views herauszustreichen und moglichst vorbehaltlos zu rekonstruieren, basiert sie
selbst auf sehr spezifischen epistemologischen und ontologischen Annahmen, die
mit ihr normativ gemacht werden. Der geschirfte Blick fir plurale Auffassungen
und das Bestreben, sie unvoreingenommen herauszuarbeiten, bezieht sich ge-
wissermafien lediglich auf die Gehalte des eschatologischen Wissens, nicht auf
seinen epistemischen Rang und beanspruchten Realititsbezug. Ob eine Beschreibung
des Postmortalen als >Fiktion< oder >Tatsachenschilderung« geltend gemacht wird -
oder Unterscheidungen wie diese diffus gehalten oder iiberhaupt nicht verstanden
werden; ob zwischen Tod und Leben eine klare Trennlinie gezogen wird oder nicht
- und von wem und im Rahmen welcher Institutionen und wie und mittels welcher
Praktiken; ob die Verstorbenen oder Gott oder andere »Grenzgingerfiguren«®
als Teil der Welt und soziale Interaktionspartner:innen zu stehen kommen - all
das wird bestenfalls nicht durch die leitenden Theorieannahmen vorentschieden,
sondern zu einem »topic[-] of investigation«®* gemacht. In der Tat diirfte die Be-
arbeitung des Todes ein besonders salienter Gegenstand einer »epistemography«

40

resp. »ontographic investigation[-]«*° sein. In ihren Praktiken wird regelmiRig

37 Vgl.ebd.

38  Ahn, Gregor u.a.: »Diesseits, Jenseits und Dazwischen? Die Transformation und Konstruktion
von Sterben, Tod und Postmortalitét, in: Ders./Nadja Miczek/Katja Rakow (Hg.), Diesseits,
Jenseits und Dazwischen. Die Transformation und Konstruktion von Sterben, Tod und Post-
mortalitit, Bielefeld: transcript 2011, S. 11—41, hier S. 21.

39  Lynch, Michael: »Ontography: Investigating the production of things, deflating ontology, in:
Social Studies of Science 43 (2013), S. 444—462, hier S. 454.

40 Ebd, S. 455.

14.02.2026, 06:39:


https://doi.org/10.14361/9783839431290-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Stetter: Die letzten Dinge

verhandelt, aus welchen Komponenten die »composition of the world«* besteht,

wo die »Grenzen der Sozialwelt«** verlaufen, was als Teil des geltenden Wissens vor-

ausgesetzt wird, welche Gewissheitsordnungen eine soziale Formation bestimmen

etc.
Um diesen Punkt zu konkretisieren, greife ich am Ende nochmals kurz auf das

bereits angefithrte Interview zuriick. Im Laufe des Gesprichs erzahlt mein Gegen-

iiber von einer Begebenheit, die er als »UNheimlich« qualifiziert.

[...] dh dabinich irgendwie ma so (.) mittags mal so n bisschen ah (.) entspannt
auf meinem Bett gelegen nach m Essen und dann hab ich plétzlich vor mei-
nem (.) geschlossenen Auge n roten Kreis gesehen mit ihrem Gesicht wo sie
mich=wo sie lacht wo sie so war wie sie frither war (-)°h und ih als wenn sie
mir sagen wollte Du ih mir gehts gut (.) mach Dir keine Sorgen (.) und da bin
ich BUTCH also des war son=son Stadium (-)nicht Schlafen aber nicht wach

in dem=in der Mitte ne (.) und a bin ich richtig so ~bscha (-)wie so n
HB-Minnchen aus m Bett und hab gesagt sag mal was war denn DAS jetzt

istdasjetztvonihr (.) n Zeichen gewesen (.) an mich (.) oder kommt des aus mir
raus (.) vor mein inneres Auge (.) dass ich irgendwo doch weif3 (.) dass es (.) die-
jenigen in irgendner SEelen (.) oder GEISTwelt ah (-)sich aufhalten und=und
dass es ihnen=ihnen gut geht ne und der (.) Anselm Griin hat das genauso be-
schrieben nur noch einen Schritt weiter der hat gesagt (.) das ist n Zeichen ah

gut des mocht ich jetzt (.) kann ich jetzt noch nicht so wirklich dh an mich
ran lassen aber (-)das is (.) UNheimlich wenn man irgendwas (-)empfingt und
kanns nich einordnen und liest dann n halbs Jahr spiter in so nem Buch genau-
so n=und und rot ist immer=auch son=son Symbol fir=fiir Weiterleben ne fiir
ne andere Existenz zu ner andern (.) Bewusstseinsebene gell (1026, 440-476)

Woolgar, Steve/Lezaun, Javier: »The wrong bin bag: A turn to ontology in science and tech-
nology studies?«, in: Social Studies of Science 43 (2013), S. 321-340, hier S.322.

A:
irgendwie [so]
I fal
A:
I:  mhm
A:
dass sie bei Gott ist ne
I:  mhm
A:
41
42

Luckmann, Thomas: »Uber die Grenzen der Sozialwelt, in: Ders., Lebenswelt und Gesell-
schaft. Grundstrukturen und geschichtliche Wandlungen, Paderborn u.a.: Ferdinand Scho-
ningh 1980, S. 56—92. Dazu ausfithrlich Lindemann, Gesa: Das Soziale von seinen Grenzen
her denken, Weilerswist: Velbriick Wissenschaft 2014; Pohlig, Matthias/Schlieben, Barbara
(Hg.): Grenzen des Sozialen. Kommunikation mit nicht-menschlichen Akteuren in der Vor-
moderne, Gottingen: Wallstein 2022.

14.02.2026, 06:39:

305


https://doi.org/10.14361/9783839431290-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

306

Theoretische Provokationen

Versucht man den ontologischen und epistemologischen Aspekten, die hier greifbar
werden, auf die Spur zu kommen, diirften folgende Beobachtungen zu beriicksich-
tigen sein.

Die Begebenheit wird als eine Erfahrung erzihlt, die auflerhalb des als selbst-
verstindlich unterstellten Erlebens zu stehen kommt. Wir begegnen einem Sach-
verhalt, der im Rahmen der vorausgesetzten Wirklichkeitsauffassung zum Unge-
wohnlichen zihle.®

Damit verbinden sich Probleme der >Einordnungs, deren Bearbeitung Kon-
turen eines spezifischen Wirklichkeitregimes zutage fordert: Geht die Vision auf
die Verstorbene zuriick (»von ihr (.) n Zeichen gewesen«)? Oder verdankt sie sich
dem Schauenden (»kommt des aus mir raus«)? Und sofern dem Schauenden:
Manifestiert sich in ihm ein tieferes, sozusagen anthropologisch fundiertes, »ar-
chetypisches< Wissen um die Fortexistenz der Toten?** Oder handelt es sich um die
bloRe Projektion einer trauernden Seele?*

Der Gesprichspartner sieht von einer eindeutigen Beantwortung dieser Frage
ab. Sie wird als unerschwinglich deklariert.® Das heifit nicht, dass eine Antwort
gleichgiiltig wire oder die benannten kategorialen Optionen in Teilen oder insge-
samt als absurd gebrandmarkt wiirden. Dass der Lebende ein Zeichen der Toten
empfingt oder Menschen ein Wissen um die nachtodliche Fortexistenz mitgege-
ben ist, werden als rechte« Moglichkeiten ins Feld gefithrt — iiber die allerdings nicht
definitiv entschieden werden kann. Das Geschilderte wird in einem Raum angesie-
delt, der sich nicht mit Gewissheit bestimmen lisst. Zum eschatologischen Wissen
gehort hier ein Wissen um Ungewissheit.*

43 Das zeigt sich nicht nur auf Ebene des Erzdhlten, sondern auch in der Weise des Erzihlens,
wenn etwa mit den Lauten »BUTCH« und »+tbscha« die Auerordentlichkeit des Ereignisses
vokal formuliert wird.

44 Vgl. 1026, 3052—3058: »oder ob des aus mir rau=selber raus kam (-)als als WISSEN (-)dass es
doch irgendwas gibt nach m Tod ne und es gibt ja diese Arche=Begriff von Archetypen ne wie
Ju=wie derJung da sagt neso (.) dass man das irgendwo weif (-)ohne es <<lachend> wirklich
zu wissen> es aber in einem drin is () und halt bei solchen Gelegenheiten dann rauskommt
ne«.

45  Vgl.1026,1335-1346: »wahrscheinlich sind das irgendwelche (2.0) Dinge die ah hhh® was weif3
ich sich irgendwo (.) in den Tiefen der Seele abspielen und dann irgendwie nach auRen (-
)pr=projiziert werden genauso wie dieses oder dieser rote Kreis da ne [..] das (-)aber das is
vielleicht auch so eingerichtet dass man irgendwie so=solche=solche Begebenheiten hat die
ein irgendwie Trost ah man sucht ja nach allen moglichen Dingen«.

46  Vgl. 1026, 3059f: »aber das wird sich nie klaren lassen woher des kommt und was es is«; 1026,
3047f: »ich werd die Frage nie beantwortet kriegen«.

47  Zueiner detailschirferen Analyse, die diesen Aspekt in den Fokus riickt, vgl. Stetter, Manu-
el:»ImVagen bleiben. Beobachtungen zu einem Modus religiéser Positionierung am Beispiel
der Bearbeitung des Todes, in: Ursula Roth/Michael Roth (Hg.), Offentliche Positionierungs-
praktiken. Kirche in einer pluralen Gesellschaft, Stuttgart: Kohlhammer 2024, S.121-136.

14.02.2026, 06:39:



https://doi.org/10.14361/9783839431290-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Stetter: Die letzten Dinge

Wie die Beschreibung der Optionen anzeigt, verhilt sich der Gesprichspartner
nicht als solitires Einzelwesen zu der gemachten Erfahrung. In ihrer Schilderung
wird ein »Drittes«*® greifbar. Die Rolle des Dritten nimmt ein reiches Set an Ratge-
berliteratur ein, die itber das Gesprich hinweg explizit aufgerufen und direke zitiert
wird, aber auch indirekt in Terminologie, Stil und Motiven prisent ist. Wenn em-
pirisch untersucht werden soll, welche Ontologien und Epistemologien im Umgang
mit dem Tod etabliert werden, sind solche Instanzen des Dritten von Belang. Mag
esin Bezug auf das Jenseits allerlei idiosynkratische Wirklichkeitsauffassungen und
Gewissheiten geben, 6ffnet der Blick auf solche Dritte eine Perspektive, um die brei-
teren Geltungsregime zu untersuchen, die innerhalb einer sozialen Formation fiir
die institutionelle Absicherung des Wissens relevant sind.*

»Was war das[...]«? - Das Interview macht deutlich, dass eine Erforschung mun-
daner Jenseitsbeziige nicht lediglich vor der Aufgabe steht, das Wissen um den Tod
und die Toten zu rekonstruieren. Sie ist darin auch mit historischen Ontologien und
empirischen Epistemologien konfrontiert, die es herauszuarbeiten gilt. Der Um-
gang mit dem Lebensende gehort zu den einschligigen Praktiken, in denen Gesell-
schaften aushandeln, »what there is«’°, welche Entititen dem Kreis des Sozialen
zugehdren und wie das Wissen darum qualifiziert ist.

4, Fazit

Die Uberlegungen haben ihren Ausgang bei der Beobachtung genommen, dass
Menschen mitunter recht wenig zu erzihlen haben, wenn es um ihre postmortalen
Jenseitsvorstellungen geht. Weisen die Analysen in eine plausible Richtung, wird
man vorsichtig sein, aus dieser Beobachtung direkt auf einen Verfall des eschatolo-
gischen Wissens zu schlieflen. Es konnte vielmehr sein, dass die Optik, in der die
Frage nach den>letzten Dingen<im Rahmen der Religionsforschung fiir gewohnlich
in Betracht gezogen wird, sich als unzureichend erweist und die diesbeziiglich
interessanten Fille gar nicht erst in den Blick bekommt. Wenn es stimmt, dass
das eschatologische Wissen nur bedingt in Form eines propositionalen, reflexiv
verfiigbaren Aussagewissens kursiert, bedarf es eines Zugriffs, der die reiche
Welt des praktischen Umgangs mit dem Tod zu erschliefen in der Lage ist. Erst
auf dieser Grundlage lassen sich dann auch profunde Einsichten in den Jenseits-
bezug gegenwirtiger Kulturen der Trauer formulieren und religionstheoretisch
diskutieren.

48 Vgl. C. Lindemann: Das Soziale, S. 226—253.

49 Vgl ebd.,S. 245f.

50 Vgl. Heywood, Paolo: »Anthropology and What There Is. Reflections on>Ontology«, in: Cam-
bridge Anthropology 30 (2012), S.143-151.

14.02.2026, 06:39:

307


https://doi.org/10.14361/9783839431290-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

308

Theoretische Provokationen

Zu einer empirisch gewendeten Eschatologie, die einem »diskursiven Bias«® zu
entgehen versucht und die Wahrnehmungen, Sounds, Berithrungen, mithin He-
cken, Steine und Bilder des Funeralen in die Analysen eingehen lisst, gehort auch,
ein Beschreibungsvokabular zu entwickeln, das die Seinskategorien und Wissens-
ordnungen der untersuchten Felder erfasst. Eine >mundanized* eschatology ist im-
mer auch ein epistemografisches resp. ontografisches Unterfangen, das sich der ei-
genen begrifflichen Infrastrukturen natiirlich nicht einfach entledigen kann, bes-
tenfalls jedoch einer »conceptual reflexivity«®® zufithrt. Dass damit ein anspruchs-
volles Forschungsszenario aufgerufen ist, das sich weitaus leichter behaupten, denn
in der tiglichen Analysepraxis realisieren lisst, wissen alle, die sich in Sachen kriti-
scher Selbstaufmerksambkeit nicht mit ein paar Angaben zu pauschalen Identitits-
merkmalen der Forscherperson im Einleitungskapitel begniigen. Die wissen frei-
lich auch, welch aufregende Forschungsperspektiven sich auftun, wo die »resour-
ces« der Erkenntnisbildung in »topics« der Untersuchung iiberfithrt werden.>*

51 Hirschauer, Stefan: »Kérper macht Wissen: fiir eine Somatisierung des Wissensbegriffs,
in: Karl-Siegbert Rehberg (Hg.), Die Natur der Gesellschaft, Frankfurt a.M.: Campus 2008,
S.974—984, hier S. 978f.

52 Vgl. M. Lynch: Ontography, S. 451.

53  Holbraad, Martin/Pedersen, Morten Alex: The Ontological Turn. An Anthropological Exposi-
tion, Cambridge: Cambridge University Press 2017, S. 43.

54  Vgl. Garfinkel, Harold/Sacks, Harvey: »On Formal Structures of Practical Actionsc, in: John C.
McKinney/Edward A. Tiryakian (Hg.), Theoretical Sociology: Perspectives and Developments,
New York: Appleton-Century-Crofts 1970, S. 337-366.

14.02.2026, 06:39:



https://doi.org/10.14361/9783839431290-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

