»Der Herr freut sich seiner Geschopfe.“
Anmerkungen zum Stellenwert der Tiere in der Liturgie

Martin M. Lintner

Die Liturgie ist in erster Linie eine Feier der Lobpreisung Gottes, die nicht
auf ethische Bewusstseinsbildung zielt (Liborius O. Lumma 2011, 233,
und 2017, 105). Sie bringt aber auch das gliubige Welt- und Selbstver-
staindnis des Menschen sowie die konkrete Lebenswirklichkeit der feiern-
den Gemeinde zum Ausdruck, in die hinein der Glaube kontextuell tber-
setzt wird. Zwischen liturgischer Feier und Lebenspraxis besteht deshalb
ein konstitutiver Zusammenhang. Lob und Dank fir die Schopfung als
wesentliche Aspekte der Liturgie konnen nicht ohne Auswirkung auf den
Lebensstil und den konkreten Umgang mit der Natur bleiben, denn sie
fihren zu einer Grundhaltung der Ehrfurcht und des Respekts nicht nur
dem Schopfer, sondern auch der Schopfung und den Geschopfen gegen-
tber (Franziskus 2019). In diesem Sinn stellt die Liturgie eine der vielen
Quellen fir das ethische Handeln gegentber der Schopfung im Allgemei-
nen sowie den Geschopfen im Speziellen dar.

Im folgenden Beitrag soll gefragt werden, welcher Stellenwert den Tie-
ren in der Liturgie der Kirche zukommt. Wird der Befund den gegenwirti-
gen exegetischen und theologischen Reflexionen tiber die Tiere sowie den
unterschiedlichen Bedeutungen, die Tiere im Leben vieler Menschen ha-
ben, gerecht?

1. Liturgie als Verlebendigung und Vergegenwdrtigung des Heilsmysteriums

Was tut die Kirche, wenn sie Liturgie feiere? ,Liturgie” meint wortlich das
»Werk des (glaubigen) Volkes“. ,Ins Werk gesetzt wird der lebendige
Glaube der Kirche. Liturgie spiegelt eine interpretierende und zugleich
verobjektivierte menschliche Glaubensperspektive auf die Welt, die Ge-
schichte und den Menschen wider. In ihr wird die Heilige Schrift in das
Leben der Glaubigen als Gemeinde und als Einzelne hinein konkretisiert
und realisiert (Martin Stuflesser/Stephan Winter 2004). Durch die Riick-
bindung an die Texte der Bibel wird die feiernde Gemeinde zeit- und
raumiibergreifend in die Heilsereignisse der Geschichte eingebunden,

241

41 - am 13.01.2026, 11:45:40. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748907084-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Martin M. Lintner

durch die sich das groffe Heilsmysterium erschliefSt, das die gesamte
Schopfung von ihrem Ursprung bis zu ihrer Vollendung umfasst. Dieses
Mysterium besteht in der Zuwendung Gottes zu der von ihm geschaffenen
Welt, was einerseits durch die staunende Betrachtung der Schonheit und
Grofle der Natur und des Kosmos erfahrbar wird und wie es andererseits
die biblischen Berichte tberliefern. Deshalb geht es bei der liturgischen
Anamnese wesentlich um den dankenden Lobpreis Gottes fiir die Schop-
fung und fir sein Heilshandeln, das ,sich von der Schépfung tiber die Ge-
schichte Israels, Gber das Christusereignis und die Geschichte und Gegen-
wart der Kirche bis in Gottes endgiltige Zukunft entfaltet (Winfried
Haunerland 2016, 345).

Liturgie feiert und vergegenwartigt zunichst den Dienst Gottes an sei-
ner Schopfung, den Menschen inbegriffen. In Jesus Christus ,verleiblicht*
sich das Heilshandeln Gottes, in ihm verdichtet sich das gesamte Heilsmys-
terium von der Erschaffung bis zur Vollendung von allem (Kol 1,16; 3,11).
Insofern die feiernde Gemeinde diesen Dienst Gottes dankend annimmt
und ihn daftr lobpreist, wird Liturgie zur Antwort auf Gottes Heilswirken
bzw. auf sein Wort. Durch die Feier der Liturgie wird das Heilsgeheimnis
Christi, der Dienst Gottes an Welt und Mensch, nicht nur vergegenwar-
tigt, sondern die feiernde Gemeinde lasst sich auch selbst in den Dienst
nehmen durch die Entsprechung von Liturgie und Leben. Die liturgische
Praxis und das, was in ihr gefeiert und vergegenwartigt wird, wirken sich
konkret auf das Leben der Gemeinde und des Einzelnen aus. Das liturgi-
sche Geschehen wird in die tagtigliche Praxis und Lebensfiihrung hinein
verldngert. Der Mensch wird ermichtigt und zugleich beauftragt, sich von
Gott in den Dienst nehmen zu lassen, um Gottes heilsame und dienende
Zuwendung aneinander und an der Schopfung zu vollziehen. Hier zeigt
sich die liturgietheologische Bedeutung des biblischen Verstindnisses des
Menschen, der sich als ,,nach dem Bild Gottes, ihm ahnlich® (Gen 1,26-27)
geschaffen versteht, als ,,lebendige Statue® Gottes mitten in der Schop-
fung®, sodass sich Heilsgeschichte immer auch dort verwirklicht, wo der
Mensch die Schopfung als ,Moglichkeitsraum® begreift, sie zum je Besse-
ren mitzugestalten (Martin Stuflesser/Stephan Winter 2004, 55).

2. Tiere in den liturgischen Texten der Eucharistiefeier
2.1 Schopfungsmotive in der Eucharistiefeier

Der Lobpreis Gottes als Schopfer ist wesentlicher Bestandteil der kirchli-
chen Liturgie. Die Grofle Gottes wird durch die Schopfung erfahrbar:

242

- 8m 13.01.2026, 11:46:40. e [ —


https://doi.org/10.5771/9783748907084-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

,Der Herr freut sich seiner Geschapfe.

durch die Kraft, durch die er alles erschaffen hat; durch die Weisheit, in
der er alles geordnet hat; durch seine Liebe, in der er fir alles Lebendige
Sorge tragt. Dies wird beispielsweise im Darbringungsgebet tber die Ga-
ben bei der Gabenbereitung zum Ausdruck gebracht (Messbuch Kleinaus-
gabe, folgend MB KI, 344-345).

Historisch spielten Schopfungsmotive in den eucharistischen Texten bis
ins 7. Jahrhundert eine bedeutende Rolle. Wahrscheinlich bedingt durch
eine zunehmend skeptische Sicht auf die Schopfung als einer der Macht
des Bosen ausgelieferten Natur verschwinden die Schopfungsmotive je-
doch aus den Messtexten, und zwar seit Papst Gregor VII. die damals ge-
brauchlichen Prafationen auf ein Minimum reduziert hatte (Manfred
Probst 1981, 140-141; Jorg Muller 2017, 90, EN 2). Seither weisen die Texte
einen soteriologischen Schwerpunkt auf und konzentrieren sich auf die
Vergegenwartigung der Lebenshingabe Jesu am Kreuz als Erlosungstod fiir
den stiindigen Menschen.

Erst in der nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil erneuerten Mess-
liturgie finden Schopfungsmotive wieder Eingang in Orationen, Prifatio-
nen und eucharistische Hochgebete, besonders in das Vierte, das sich an al-
te, bis heute in den orthodoxen Kirchen verwendete Hochgebete anlehnt
(Norbert Lohfink 2000, 33-46). In der Formulierung von liturgischen Tex-
ten wurde das Anliegen gefordert, den Lobpreis Gottes inhaltlich auf die
Schopfung auszudehnen (Wolfgang Steck 2004; Winfried Haunerland
2016, 337-338). Jorg Miller spricht von einem ,pluralen Befund“ (2017,
91-92), der sich hauptsichlich entlang folgender Motive aufzeigen lasst:
der Lobpreis Gottes als Schopfer, der Ursprung allen Lebens ist, der aus
Liebe alles erschaffen hat und die Geschopfe mit Segen erfiillt (Prifation
zum Vierten Hochgebet, MB KI, 502); der Dank fiir Christus, das Wort
Gottes, durch das Gott alles erschaffen und den er als Erloser und Heiland
gesandt hat (Prifation zum Zweiten Hochgebet, MB Kl, 478-479); schlief3-
lich der Blick auf den Menschen, der nach dem Bild Gottes geschaffen ist
und dem die Sorge fiir die ganze Welt anvertraut ist, durch dessen Mund
alle Geschopfe Gott rithmen und der allein Gott, seinem Schépfer, dienen,
aber tber alle Geschopfe herrschen soll (Prafation sowie Postsanctus des
Vierten Hochgebets, MB K1, 504). Miiller kommt in seiner Analyse der eu-
charistischen Texte jedoch zum Schluss, dass die schopfungstheologischen
Motive ,keiner einheitlichen Systematik folgen® (Jorg Miller 2017, 92)
und dass sie den soteriologischen Motiven additiv beigefiigt werden, je-
doch ohne die Zuordnung von Schopfung und Erlésung systematisch zu
bedenken. Beispielhaft hierfiir seien die Prifationen fir die Sonntage im
Jahreskreis V ,Die Schopfung® (MB Kl, 406-407) sowie fir Wochentage III
»Gott als unser Schopfer und Erloser” (MB KI, 445) erwihnt.

243

41 - am 13.01.2026, 11:45:40. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748907084-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Martin M. Lintner

Motive von Schoépfung und Erlésung finden sich im Besonderen im be-
reits erwahnten Vierten Hochgebet sowie in der Liturgie der Osternacht.
Im Vierten Hochgebet umfasst die heilsgeschichtliche Anamnese aus-
driicklich die gesamte Schopfung (MB KI, 502-503). Das Heilsmysterium
Christi, sein Tod und seine Auferstechung werden nicht nur auf den Men-
schen, sondern auf die gesamte Schopfung und alles Leben bezogen (MB
K1, 505). SchliefSlich wird die Schopfung auch in die eschatologische Per-
spektive hineingenommen (MB Kl, 509). Die innere Verbundenheit von
Schoépfungs- und Heilsgeschichte wird am starksten in der Feier der Oster-
nacht deutlich, die mit der Lesung des ersten Schopfungsberichtes (Gen
1,1-2,4a) beginnt. Das Erlosungswerk Gottes in Jesus Christus betrifft
nicht nur die Menschen, sondern umfasst die gesamte Schopfung (Jorg
Muller 2017, 97; Michael Rosenberger 2017, 535).

Deutlicher als die romisch-westliche Tradition bewahrte die Liturgie der
Ostkirchen durch die Jahrhunderte das Bewusstsein um die kosmische Di-
mension des Heilsmysteriums. Sie war und ist deshalb auch von einer le-
bendigen Schopfungsspiritualitit gepragt (Michael Schneider 2017). Die
kosmische Dimension besteht darin, dass die gesamte Schopfung in Gottes
Heilswirken in Jesus Christus hineingenommen wird und an der erwarte-
ten Vollendung teilhat. In den ostkirchlichen Riten kommt dies beispiels-
weise darin zum Ausdruck, dass in der Basileios-Anaphora in den Furbit-
ten, die ins Hochgebet eingeschoben werden, ausdricklich auch fir das
Wohlergehen, Wachsen und Gedeihen der Schopfung gebetet wird (Jorg
Miuller 2017, 91, FN 4). Zentral ist, dass das Heilsmysterium Christi in der
Wandlung der Schopfungsgaben von Brot und Wein vergegenwartigt
wird. Dabei ist nach orthodoxem Verstindnis ein Zweifaches entschei-
dend. Zum einen

,lost die eucharistische Wandlung im Denken der 6stlichen Kirchen-
viater den Charakter des Brotes als Brot und des Weines als Wein kei-
neswegs auf. Geht es im Mysterium der Wandlung doch nicht um die
Auflosung der Kreatur, sondern um deren kosmisch-eschatologische
Verklarung, die sich als solche in der Eucharistie antizipatorisch voll-
zieht* (Michael Schneider 2017, 117).

Zum anderen wird sich die in der Liturgie antizipatorisch vergegenwirtig-
te Vollendung an der ganzen Schopfung vollziehen. ,In der Feier der Li-
turgie geht es demnach um mehr als die Rechtfertigung des Stiinders durch
Christi Heilswirken; die Erlosungsbotschaft ist ebenso in ihren kosmi-
schen Dimensionen zu sehen“ (Michael Schneider 2017, 117-118). Die
Schopfung bzw. die Schopfungs- und Weltgeschichte sind nach diesem
Verstindnis keineswegs lediglich die Biihne, die aufgebaut wird, damit auf

244

- 8m 13.01.2026, 11:46:40. e [ —


https://doi.org/10.5771/9783748907084-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

»Der Herr freut sich seiner Geschapfe.“

ihr das Drama der Heilsgeschichte stattfinden kann (Jorg Miiller 2017, 91),
sondern die gesamte Schopfung wird ins Heilsmysterium einbezogen.

2.2 Zum Verstiandnis des Menschen in den liturgischen Texten

Wie bereits erwahnt, war in der Liturgie der romisch-westlichen Tradition
jahrhundertelang der soteriologische Aspekt vorherrschend. Auch in der
erneuerten Liturgie nach dem Zweiten Vatikanum begegnet die Schop-
fung ,zumeist zielgerichtet auf das Heil der Menschen® (Liborius O. Lum-
ma 2017, 104). Gebete fiir die Schopfung oder die Tiere finden sich nicht.

»Die Sonntagsliturgie betet nicht fir die Schopfung, sondern sie sieht
die Schopfung als Mittel fiir das Wohlergehen des Menschen: Gott
wird nicht angerufen um der Gaben von Brot und Wein oder um des
Wassers willen, auch nicht um der Tiere oder der Erde willen, sondern
ausschlieflich um des Menschen willen“ (Liborius O. Lumma 2017,
104).

Der Mensch ist es, der die Schopfung vor Gott repriasentiert und den Ge-
schopfen Stimme verleiht zum Lob der Herrlichkeit Gottes (Prifation zum
Vierten Hochgebet, MB Kl, 503). Indem das Motiv der Erschaffung des
Menschen nach dem Bild Gottes, ihm &dhnlich, in Erinnerung gerufen
wird, wird zugleich auch seine besondere Stellung in der Schépfung unter-
strichen. Der sogenannte Herrschaftsauftrag (Gen 1,26-27) wird im Post-
sanctus des Vierten Hochgebets dahingehend gedeutet, dass Gott dem
Menschen ,die Sorge fiir die ganze Welt anvertraut® hat und dass er ,iber
alle Geschopfe herrschen®, aber allein Gott dienen solle* (MB KI,
502-504). Die Gegeniiberstellung von Herrschen tber die Geschopfe und
Gott dienen legt die Deutung nahe, dass der Herrschaftsauftrag iiber die
Tiere an dieser Stelle als Gegenpol zur Verehrung von Tieren oder anderen
geschaffenen Grofien als gottliche oder gottihnliche Wesen zu verstehen
ist. Obwohl die herausragende Stellung des Menschen in der Schopfung
gesehen wird, reiht sich der Mensch dennoch ein in die Ordnung alles Ge-
schaffenen, das er — wie bereits gesagt — in der Liturgie vor Gott reprisen-
tiert. Die mit seiner Geschopflichkeit verbundenen Erfahrungen von End-
lichkeit und Bedurftigkeit teilt der Mensch mit den Geschopfen und sie
werden zum Sinnbild seiner Erlosungsbediirftigkeit (Liborius O. Lumma
2017, 105), sodass die in der romischen liturgischen Tradition vorherr-
schende hamartiologisch-soteriologische — und damit anthropozentri-
sche — Perspektive ausgeweitet wird zu einer schopfungstheologisch be-
grindeten Eschatologie bzw. zu einer Soteriologie, die die Erlésung der ge-

245

41 - am 13.01.2026, 11:45:40. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748907084-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Martin M. Lintner

samten Schopfung und damit auch der nichtmenschlichen Lebewesen in-
kludiert (Lisa-Maria Kaiser 2020).

2.3 Zum Fehlen der Tiere in den liturgischen Texten

Auch wenn im vergangenen Abschnitt mehrfach von den Tieren als Teil
der Geschopfe und der Schopfung die Rede war, fillt auf, dass in den litur-
gischen Texten selbst die Tiere als solche nicht erwidhnt werden, weder ein-
zelne Tiere noch die Gemeinschaft der Tiere. Es gibt aber Ausnahmen in
partikularkirchlichen Liturgien.

In einem Hochgebet, das anlasslich des Eucharistischen Weltkongresses
1973 in Melbourne formuliert worden ist, werden Kangurus, Riesen-Ei-
dechsen und Vogel genannt (Winfried Haunerland 2016, 338). Damit
wollten die Bischofe Australiens ein eucharistisches Gebet formulieren, das
nicht nur dem Erfahrungshorizont der Ureinwohner Australiens, sondern
auch ihrem Denken und Fihlen, dem abstraktes Denken fremd ist, zu-
ganglich ist. Einerseits wird der Bezug zur Schopfung durch die Nennung
einzelner Tiere aus dem unmittelbaren Lebenskontext der Ureinwohner
konkretisiert, andererseits wird Gott nicht nur in abstrakter Form als
Schopfer allen Lebens gelobt, sondern die unterschiedlichen Lebensfor-
men finden ausdriicklich Erwidhnung. Vorherrschend ist jedoch auch hier
eine anthropozentrische Sicht, da von diesen Tieren ausdriicklich gesagt
wird, Gott, der Vater, habe sie ,fiir uns gemacht®. Ein zweites Beispiel ist
der neue Messritus im Zaire (1988; Ludwig Bertsch [Hg.] 1993). Im
Schuldbekenntnis wird ein Sandfloh erwihnt, um in bildhafter Sprache
das Ubermachtigwerden des Bosen zu bezeichnen. Im christologischen
Teil des eucharistischen Hochgebets wird Gott gelobt durch Christus, den
einzigen Mittler, durch den alles erschaffen wird, auch die Lebewesen, die
die Wasser, die Lifte und die Erde als Lebensraum bewohnen, also die Fi-
sche, die Vogel und die Tiere, die in den Wildern, den Savannen, den Ebe-
nen und auf den Bergen wohnen (Ludwig Bertsch [Hg.] 1993, 92). Hier
wird das Schopfungsthema entfaltet, um den kosmischen Charakter der
Eucharistie zu betonen (Laurent Mpongo 1993, 121). Einzelne Schop-
fungsmotive, unter ihnen auch die genannten Tiere, werden nicht in
ihrem Bezug bzw. in ihrer Funktion fiir den Menschen gesehen, sondern
als Zeugen der Herrlichkeit Gottes. Es werden also ,die Fille und Vielfalt
der Schopfung benannt, und zwar gerade nicht im Hinblick auf die le-
bensforderliche Kraft fiir den Menschen, sondern vollkommen zwecklos.
[...] Fir den Menschen ist die Schopfung immer auch Zeugnis der gottli-
chen Offenbarung® (Liborius O. Lumma 2011, 228). Als drittes Beispiel

246

- 8m 13.01.2026, 11:46:40. e [ —


https://doi.org/10.5771/9783748907084-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

»Der Herr freut sich seiner Geschapfe.“

soll die Verwendung von tierlichen Gegenstinden in manchen schwarz-
afrikanischen Traditionen genannt werden, z. B. des Leopardenfells, eines
Hauptlingsemblems, das Macht und Ansehen symbolisiert. Es wird als Alt-
arbedeckung verwendet und ein Streifen Leopardenfell wird in die Albe
eingearbeitet, um den Vorsteherstatus des Zelebranten zu unterstreichen
(Frangois Kabasélé 1993, 130). Dies ist ein Beispiel liturgischer Inkulturati-
on der moglichen religiésen Bedeutung des Leoparden: Die Erfahrung der
Gefihrlichkeit und zugleich Vertrautheit des Leoparden, der zur alltagli-
chen Lebenswelt vieler Menschen in unterschiedlichen Regionen Afrikas
gehort, wird zum Symbol fir die Erfahrung der Entzogenheit und zu-
gleich Nahe Gottes. Als letztes Beispiel, in dem Tiere implizit enthalten
sind, soll wiederum das Vierte Eucharistische Hochgebet genannt werden.
Im heilsgeschichtlichen Riickblick im Postsanctus wird — wie bereits aus-
gefithrt — des Wunders der Schopfung sowie der Erschaffung des Men-
schen gedacht und sodann daran erinnert, dass der Mensch durch den
Stindenfall dem Tod verfiel. Dennoch habe Gott den Menschen nicht ver-
lassen, sondern ihm immer wieder einen Bund angeboten. Die Intention
der Verfasser dieses Hochgebetes diirfte gewesen sein, an dieser Stelle auch
an den Bund mit Noach zu erinnern (Norbert Lohfink 2000), den Gott
nicht nur mit den Menschen, sondern auch mit allen Tieren geschlossen
hat (Gen 9,9-11). Auch wenn es zunachst nicht um das Gottesverhiltnis
der Tiere geht, sondern darum, dass Gott alles Leben nicht mehr auslo-
schen und den Lebensraum aller Lebewesen nicht mehr durch eine Flut
zerstoren will, stellt der Noachbund eine wesentliche Verknipfung zwi-
schen der schopfungstheologischen und der heilsgeschichtlichen Perspek-
tive her. Alle Lebewesen, auch die Tiere, leiden unter den Folgen der Siin-
de des Menschen, als welche die Sintflut, die radikale Zerstérung der Erde
als geordneter Lebensraum, gedeutet wird. Wenn sich Gott verpflichtet,
keine neue Sintflut heraufzufithren, dann ist dies Ausdruck seines Heils-
willens, dass weder die menschlichen noch die nichtmenschlichen Lebe-
wesen an den Folgen der Stiinde des Menschen zugrundegehen sollen. Das
zentrale Motiv des Noachbundes ist somit die Erhaltung der Erde als Le-
bensraum fiir Menschen und Tiere.

Nach diesem Blick auf das Fehlen der Tiere bzw. auf lediglich indirekte
Hinweise auf die Tiere in den liturgischen Texten des romischen Messbu-
ches verwundert es nicht, dass es unter der Auswahl der Votivmessen und
der Messen in verschiedenen Anliegen keine fiir Tiere oder — allgemeiner —
fir die Schopfung gibt. Anders ist der Befund in Bezug auf Benediktionen,
weil die ,,Segnung von Tieren eine lange Tradition in der Kirche hat“ (Flo-
rian Kluger 2011, 254).

247

41 - am 13.01.2026, 11:45:40. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748907084-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Martin M. Lintner

3. Die Segnung von Tieren im Benediktionale
3.1 Tiersegnung als gebrauchliche christliche Praxis

Die Segnung von Tieren sowie das Gebet um Wohlergehen und Gesund-
heit far Tiere stellt eine seit den ersten christlichen Jahrhunderten bezeug-
te Glaubenspraxis dar. , Tiersegnungen®, so Florian Kluger, ,gehoren fest
zur Segenspraxis der Kirche und gewinnen seit einigen Jahren wieder gro-
Bere Wertschatzung, wenn Tiere aller Art, vor allem Haustiere wie Hunde,
Katzen oder Meerschweinchen, mit in die Kirche gebracht werden, um fiir
sie den Segen Gottes zu erbitten (Florian Kluger 2011, 260).

Auffallend sind dabei vor allem zwei Aspekte: Erstens dndert sich die
Motivation der Menschen, die um eine Segnung ihres Tieres bitten. Han-
delte es sich in der Tradition vorwiegend um Nutztiere, sodass die mut-
mafliche Motivation die Abhingigkeit des menschlichen Wohlergehens
vom Gedeihen der Nutztiere war, wird gegenwartig zunehmend um Segen
fiir Haus- und Heimtiere gebeten, zu denen Menschen eine emotionale Be-
ziechung haben. Ein zweiter Aspekt ist, dass sich trotz der jahrhunderteal-
ten Praxis von Tiersegnungen ein eigenes Formular fir Tierbenediktionen
erst seit dem Rituale Romanum 1872 findet, das dadurch gekennzeichnet
ist, dass es umfassend auf die Segnung von Tieren ausgerichtet ist (Florian
Kluger 2011, 260). Im Entwurf fir ein allerdings niemals approbiertes und
veroffentlichtes deutschsprachiges Benediktionale von 1966, das als Anlass
fur eine Tiersegnung oft die Feier eines bestimmten Heiligen, der als
Schutzpatron der jeweiligen Tiere verehrt wird, wahlt (Franz Elsensohn
2002), finden sich finf Segnungen, die sich auf Tiere beziehen.

3.2 Die Segnung von Tieren im deutschen sowte tm romischen Benediktionale

In den gegenwirtigen Benediktionalen findet sich sowohl in der deut-
schen Studienausgabe (1978; folgend dt. Ben.) wie auch im Benediktionale
des Rituale Romanum (De Benedictionibus 1984; folgend rom. Ben.) jeweils
ein Formular ,Segnung von Tieren® (dt. Ben., 334-337) bzw. ,,Ordo benedic-
tionis animalium®, bei dem es eine Vollgestalt sowie eine Kurzform gibt
(rom. Ben., 279-286). Im dt. Ben. ist die Segnung von Tieren eingeordnet
unter das Kapitel ,,Arbeit und Beruf® im Abschnitt ,Segnungen im Leben
der Offentlichkeit“, konkret zwischen der ,,Segnung einer Gaststitte oder
eines Hotels“ und der ,,Segnung von Maschinen und Geriten®, im rém.
Ben. hingegen im Kapitel der Segnungen, die Gebaude und die vielfaltigen
Titigkeiten von Christen betreffen. Die vorherige Segnung betrifft ein Ar-

248

- 8m 13.01.2026, 11:46:40. e [ —



https://doi.org/10.5771/9783748907084-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

»Der Herr freut sich seiner Geschapfe.“

beitsinstrument, die nachfolgende Acker, Felder und Weideland. Die Tier-
segnung ist somit ,eingebettet in den Bereich der Sachsegnungen, die im
Kontext menschlichen Schaffens zu sehen sind“ (Florian Kluger 2011,
263). Ohne im Detail auf die Unterschiede in den beiden Benediktionalen
einzugehen (Florian Kluger 2011, 264-277; Josef Keplinger 2019), ist auffal-
lend, dass beide, obwohl sie unabhingig voneinander erarbeitet worden
sind, schon allein durch die formale Einordnung des Formulars die Seg-
nung von Tieren im Kontext der Arbeit verorten. In der Einleitung im dt.
Ben. wird in diesem Sinn Bezug genommen auf die Tradition im lindli-
chen Bereich, Tiere zu segnen, die mit dem Menschen leben und ihm hel-
fen, den Lebensunterhalt zu verdienen (dt. Ben., 334). Im r6m. Ben. hinge-
gen wird in den Prenotanda neben den Aspekten, dass Tiere am Leben des
Menschen teilhaben, indem sie ihm Hilfe bei der Arbeit leisten oder Nah-
rung liefern, auch angefihrt, dass Tiere fiir Menschen Trostspender bzw.
Gefihrten sind (rom. Ben., 279). Insgesamt zeigt sich, dass ,die Segnungen
in den amtlichen Bichern klar Ausdruck einer anthropozentrischen Theo-
logie sind“ (Winfried Haunerland 2019, 357).

3.2.1 Due vorgeschlagenen biblischen Texte

Die zur Auswahl angefiihrten biblischen Texte als Lesungen, Schriftworte
oder Antwortpsalmen haben die Schépfung mit Fokus auf die Tiere zum
Inhalt. Thematisiert werden sowohl die besondere Stellung des Menschen
gegenuber den Tieren als auch seine Verantwortung ihnen gegeniiber. Es
ist auffallend, dass biblische Stellen, die den Bund Gottes mit den Tieren
(Gen 9,9-11; Hos 2,20-24 u. a.) oder etwa die soteriologische Bedeutung des
Heilsmysteriums Christi fir die gesamte Schopfung und damit auch fir
die Tiere benennen (R6m 8,19-24; Kol 1,15-20; Eph 1,4-10 u. a.), nicht vor-
kommen, mit Ausnahme (im dt. Ben.) von Mk 1,13, der einzigen vorge-
schlagenen Stelle aus dem NT, wobei Kluger anmerkt, dass dieser ,Ver-
such [...], eine Evangelienstelle mit inhaltlichem Bezug zu Tieren anzubie-
ten, als misslungen bezeichnet werden muss, da die Verbindung oberflich-
lich erscheint® (Florian Kluger 2011, 267).

Insgesamt wird, so Kluger, die Fille der Mdglichkeiten an biblischen
Texten mit Bezug zu Tieren nicht ausgeschopft (Florian Kluger 2011, 267).
Die liturgischen Texte wie die Anrufungen, die Firbitten und schlieflich
die Segensgebete mit den einleitenden Lobpreisungen greifen die vorge-
schlagenen biblischen Texte inhaltlich kaum auf und bleiben insgesamt
auch hinter den (im rém. Ben.) in der Hinfihrung angesprochenen theo-
logischen Sinngehalten zurtck.

249

41 - am 13.01.2026, 11:45:40. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748907084-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Martin M. Lintner

3.2.2 Die verwendeten theologischen Motive

Das rom. Ben. bietet nach der liturgischen Erdoffnung einen Text als Hin-
fihrung zur Segnung an, der einige wesentliche Aspekte fiir die theologi-
sche Begriindung einer Tiersegnung liefert. Gott bedient sich der Tiere
und sie sind oft ein Sinnbild, das die Gaben der Erlésung symbolisiert. Er-
innert wird, dass Gott die Tiere in der Arche vor den Gewassern der Sint-
flut gerettet und sie in gewisser Weise (aliquomodo) am Bund mit Noach
(Gen 9,9-10) beteiligt hat; dass das Lamm an das osterliche Opfer und an
die Befreiung aus der Sklaverei Agyptens erinnert (Ex 12,3-14); dass ein
grofSer Fisch Jona vor dem Schiffbruch gerettet hat (Jona 2,1-11); dass Ra-
ben dem Propheten Elija Nahrung brachten (1 Koén 17,6); dass die Tiere
von Ninive mit den Menschen Bufle taten (Jona 3,7) und - schlielich —
dass die gesamte Schopfung an der Erlésung durch Christus teilhat. Be-
deutsam fiir das grundsitzliche Verstindnis einer Segenshandlung ist die
Betonung, dass die Segnung eines Tieres zuallererst ein Akt des Lobes des
Schopfers ist, dem Dank daftr gilt, dass er den Menschen aus allen ande-
ren Geschopfen ausgezeichnet hat, und der gebeten wird, dass der Mensch
in Anerkenntnis der ihm eigenen Wiirde auf dem Weg des gottlichen Ge-
setzes wandeln moge.

Das vorherrschende Motiv der Anrufungen im dt. Ben. und der Lob-
preisungen im rém. Ben., die dem Segensgebet unmittelbar vorausgehen,
ist jenes von ,Lob und Dank fir die Schopfung® (Florian Kluger 2011,
273). Die anamnetisch-doxologischen Anrufungen in Form eines Wechsel-
gebets im dt. Ben. thematisieren Gott als Schopfer und Spender alles Gu-
ten sowie die besondere Verantwortung des Menschen fiir die Schopfung.
Nach dem Segensgebet folgen die Anrufung ausgewihlter Heiliger sowie
die Firbitten, in denen die Tiere als Mitgeschdpfe bezeichnet werden, fiir
die um Schutz vor Krankheit, Seuchen und Gefahren gebetet wird sowie
dafir, dass sich der Mensch an ihnen erfreue. Die sechs Lobpreisungen vor
dem Segensgebet im rom. Ben. lehnen sich an die judischen Segensfor-
meln an (,Gepriesen bist du, Herr“) und werden eingeleitet durch den
anamnetischen Verweis darauf, dass die Herrschaft des Menschen tber die
Tiere die Herrlichkeit des Schopfers bezeugt. Das Motiv der Tiere als Zeu-
gen fir die Vorsehung Gottes findet sich im rom. Ben. in der vierten Lob-
preisung wieder, wo in Anlehnung an Mt 6,26 die Vogel des Himmels als
Zeichen der gottlichen Vorsehung bezeichnet werden. In der finften Lob-
preisung hingegen wird die Tier-Mensch-Bezichung auch christologisch
und soteriologisch in den Blick genommen, indem Gott gepriesen wird
fur Christus, das Lamm, durch das Gott die Menschen zu seinen Kindern

250

- 8m 13.01.2026, 11:46:40. e [ —



https://doi.org/10.5771/9783748907084-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

»Der Herr freut sich seiner Geschapfe.

machen will. In der letzten Lobpreisung wird das Motiv aufgegriffen, dass
Gott den Menschen durch jedes Geschopf zu seiner Liebe hinziehe.

Die Segensgebete selbst haben eine anamnetisch-epikletische Grund-
struktur. Wahrend im dt. Ben. der Segen direkt tiber die Tiere gesprochen
wird, die auch mit Weihwasser besprengt werden, werden im rom. Ben.
die Menschen gesegnet, denen die Tiere von Nutzen sind und die von den
Tieren in rechter Weise Gebrauch machen sollen. Im rém. Ben. ist die Be-
sprengung der anwesenden Menschen (!) und der Tiere mit Weihwasser
optional, wihrend weder im dt. noch im réom. Ben. die Segensgeste des
Kreuzzeichens vorgesehen ist. Das vorherrschende Motiv ist jenes des ,,Ge-
brauchs der Schopfung® (dt. Ben. und 1. Form des rom. Ben.) und damit
der ,Funktionalitat der Tiere“, begriindet zum einen durch die conditio hu-
mana, die ohne Tiere nicht erhalten werden kann (1. Form des rom. Ben.),
zum anderen durch die Herrschaft tber die Tiere, die Gott dem Menschen
tbertragen hat als Zeichen seines Segens (2. Form des rom. Ben.), damit
die Tiere seinen Bedurfnissen (necessitates) dienstbar seien und der Mensch
nach den ewigen Giitern strebe. Kluger deutet diesen Verweis auf die neces-
sitates dahingehend, dass

,die Herrschaft [...] nicht absolutistisch zu verstehen ist, sondern sie
soll selbst zum Segen werden und ist ausgerichtet auf die Verfiigung
des Menschen tber die Tiere nach Maf§gabe der tatsachlichen Notwen-
digkeiten, womit ein Missbrauch der Tiere ausgeschlossen werden
soll“ (Florian Kluger 2011, 273).

Im dt. Ben. wird Gott gebeten, er moge ,,diese Tiere (Pferde, Rinder) vor
Krankheit und Gefahr schiitzen und alle schadlichen Einfltsse von ihnen
fernhalten®, womit hinsichtlich der erbetenen Wirkungen das Motiv der
»Bewahrung der Schopfung® aufgegriffen wird (Florian Kluger 2011,
273-274).

3.2.3 Das Fehlen der Segensgeste des Kreuzzeichens
Auffallend ist, wie bereits erwahnt, sowohl beim dt. wie auch beim rom.

Ben. das Fehlen des Segensgestus des Kreuzzeichens, der ein wesentliches
Element jeder Segenshandlung ist (Florian Kluger 2011, 280!), sowie der

1 Auch nach dem Dekret Cum ex usitato (2002) der Kongregation fiir den Gottes-
dienst und die Sakramentenordnung ist bei jeder Segnung das Kreuzzeichen zu
machen.

251

41 - am 13.01.2026, 11:45:40. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748907084-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Martin M. Lintner

direkten Epiklese um Segen. Die Segensgebete haben somit eher die Form
von erweiterten Orationen mit firbittendem Charakter (Florian Kluger
2011, 275), und zwar (im dt. Ben.) mit der Bitte um Schutz der Tiere, (im
rom. Ben.) um den rechten Gebrauch der Tiere und darum, dass der
Mensch die ihm von Gott anvertraute Herrschaft tber die Tiere so austbe,
dass er zum Ziel des Lebens gelange.

4. Desiderate

Abschlieflend sollen einige bereits angeklungene Desiderate nochmals be-
nannt werden.

4.1 Zu vertiefende theologische Motive

Grundlage von liturgischen Feiern, in denen Tiere erwdhnt werden, sind
sowohl schopfungs- und bundestheologische wie soteriologische Aspekte.
Wichtige Impulse hierfiir liefern nicht nur die exegetischen und theologi-
schen Reflexionen tber die Tiere, sondern auch Papst Franziskus in seiner
Sozial- und Umweltenzyklika Laudato si” (LS). Entsprechend den bibli-
schen Zeugnissen werden Tiere grundsatzlich als Teil der Schopfung ange-
sehen, sodass die Aussagen tiber die Schopfung auch auf sie zutreffen. Sie
stchen dem Menschen aber naher als etwa die Pflanzen oder die unbelebte
Schépfung, sodass Menschen und Tiere eine enge Schicksalsgemeinschaft
bilden und dem Menschen den Tieren gegeniiber eine besondere Verant-
wortung zukommt (Ute Neumann-Gorsolke 2021).2

4.1.1 ,Jedes Geschopf ist Gegenstand der Zdrtlichkeit des Schopfers.“ (LS 87)

Bei den schopfungstheologischen Motiven ist zu betonen, dass die Tiere
nicht nur Teil der Schépfung, sondern auch Ziel der bestindigen und fur-
sorgenden Zuwendung Gottes sind (LS 87). Der Glaube an die vaterliche
Liebe Gottes zu allen Geschopfen pragt, so Papst Franziskus, den bibli-

2 Dies betrifft besonders das ,,Vieh“. In der Bibel werden die Tiere im Wesentlichen
eingeteilt in Fische, Vogel, Kriechtiere und Landtiere, die wiederum in wilde Tiere
und das Vieh (Nutz- und Haustiere) unterteilt werden (Bernd Janowski et al. [Hg.]
1993; Peter Riede 2002; Silvia Schroer 2010).

252

- 8m 13.01.2026, 11:46:40. e [ —


https://doi.org/10.5771/9783748907084-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

»Der Herr freut sich seiner Geschapfe.“

schen Glauben an den Schopfergott (LS 96). Ps 104 ist ein besonders ein-
drucksvolles und aussagekriftiges Zeugnis des Glaubens an diese liebende
Fursorge Gottes gegeniiber den Tieren und bringt die Freude Gottes an ih-
nen zum Ausdruck. Es werden eine Menge an Tieren aufgezihlt, fir die
Gott Sorge tragt: Vogel des Himmels, Vieh (in der biblischen Sprache sind
das Nutz- und Haustiere), Storch, Steinbocke, Klippdachse, Tiere des Wal-
des, Junglowen; von Gewimmel ohne Zahl und von Tieren klein und grof§
ist die Rede und schliefSlich auch vom Leviathan, dem biblisch-mythologi-
schen Seeungeheuer. Sie alle bezeugen die Herrlichkeit Gottes, und Gott
freut sich seiner Werke! In der Liturgie muss zum Ausdruck kommen, dass
Gott sich an allen Geschopfen erfreut, dass alle ,Lebewesen vor Gott einen
Eigenwert besitzen und ihn schon allein durch ihr Dasein preisen und ver-
herrlichen® (LS 69; vgl. auch LS 33).}

4.1.2 Zwischen Mensch und Tier bestebt eine tiefe Schicksalsgemeinschaft

Die beiden Schopfungsberichte in Gen 1-2, aber auch Koh 3,19-21u. a.
bringen eine tiefe Schicksalsgemeinschaft zwischen Mensch und Tier zum
Ausdruck: Sie sind Geschdpfe Gottes, von ihm geschaffen, aus dem Stoff
des Ackerbodens geformt und beseelt, hineingestellt in denselben Lebens-
raum. Der Mensch teilt mit den Geschépfen die conditiones creationis — wie
Endlichkeit, Verwundbarkeit, Bedurftigkeit etc. (Martin M. Lintner 2017 a,
42-48). Ist Gott Ursprung und auch Vollendung allen Lebens, so gehen
auch alle Geschopfe ,mit uns und durch uns voran auf das gemeinsame
Ziel zu, das Gott ist, in einer transzendenten Fille, wo der auferstandene
Christus alles umgreift und erleuchtet (LS 83; vgl. auch 243, 244, 246).
Als Geschopfe existieren auch die Tiere dank der Liebe Gottes. In dieser
Liebe, die sich im Christusereignis verdichtet, wird Gott auch sie ,,auf eine
ihnen gemiafle Weise zur Vollendung fithren® (Christoph J. Amor 2017 b,
252). Die schopfungstheologische Sicht auf die Tiere kommt nicht umhin,
auch die Frage nach Schmerz und Leid von Tieren in vielfiltigen Formen,
die nicht vom Menschen verursacht sind, zu bedenken (Christoph J. Amor
2017 a; Lisa-Marie Kaiser 2020). Die Eschatologie hat die sowohl proto- wie
eschatologischen biblischen Metaphern der Fiille und Vollendung des Le-

3 Zur philosophischen Problematik der Rede vom ,Eigenwert eines jeden Ge-
schopfs und zur Differenzierung zwischen Eigenwert und Wiirde in Bezug auf Tie-
re und Menschen siche Martin M. Lintner 2017 a, 115-124, sowie den Beitrag von
Peter Kunzmann im vorliegenden Band.

253

41 - am 13.01.2026, 11:45:40. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748907084-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Martin M. Lintner

bens sowie die bundestheologischen Aspekte aufzugreifen, die die Tiere
dezidiert einschlieflen - so die beiden Schopfungsberichte in Gen 1-2, die
Vision vom eschatologischen (Tier)Frieden in Jes 11,6-8 und 65,25 sowie
der Noachbund in Gen 9,9-11. Es geht nicht um die Frage nach einem wie
auch immer gearteten Jenseits, sondern darum, dass ,,Gott jede Trine ab-
wischen wird® (Jes 25,8), und um die Vollendung jedes Lebens, das im
Diesseits ins Dasein tritt und mit dessen Leid, Qual und Tod sich eine bib-
lisch begriindete Hoffnung nicht zuletzt deshalb nicht abfindet, weil be-
reits im endlichen, oft leidvollen Dasein etwas davon erfahrbar wird, wie
es urspriunglich gemeint war (Gregor Taxacher 2018; Lisa-Marie Kaiser
2020).

Die Schicksalsgemeinschaft zwischen Mensch und Tier wird an vielen
weiteren Stellen der Heiligen Schrift thematisiert, und zwar Gberall dort,
wo die Abhingigkeit des Menschen von den Tieren zur Sprache kommt,
sei es im Negativen, weil sie eine Gefahrdung fiir den Menschen darstel-
len, sei es im Positiven, weil sie als Arbeits- oder Nutztiere das menschliche
Wohlergehen prigen, wo aber auch umgekehrt das Wohlergehen der Tiere
von der Pflege und Firsorge seines Besitzers abhangt. Es sind dies ganz
konkrete Handlungsanweisungen fiir alltigliche Situationen, etwa dem
dreschenden Ochsen das Maul nicht zu verbinden (Dtn 25,4), den Tieren
Zeiten der Ruhe und Erholung zu génnen (Ex 20,10 und 23,12; Dtn 5,14),
das Neugeborene nicht vom Muttertier zu trennen (Ex 22,29; Lev 22,27-28;
ebenso Ex 23,19b; 34,26; Dtn 14,21) (Peter Riede 2002, 57-65). Schlicht,
aber pointiert bringt es Spr 12,10 auf den Punkt: ,Der Gerechte kiimmert
sich um das Wohlergehen seines Viehes, aber das Herz der Gottlosen ist
grausam.

4.1.3 Tiere als Leidtragende menschlichen Feblverhaltens

Die Tiere leiden aber auch unter dem Menschen. Die vielen konkreten An-
weisungen zum Schutz der Tiere, auf die bereits hingewiesen worden ist,
sind nicht priventiv, sondern deshalb formuliert worden, weil im prakti-
schen tagtiglichen Umgang mit den Tieren genau diese und sicher auch
andere Grundregeln im Sinne einer achtsamen und fiirsorgenden Behand-
lung der Tiere verletzt worden sind. Der Mensch verursacht Schmerz, Leid
und Qual von Tieren. Er verletzt hierin zutiefst den ihm von Gott tbertra-
genen Firsorge- und Pflegeauftrag auch gegentiber den Tieren. Seine ur-
springliche viterlich-fiirsorgende Beziehung zu den Tieren, die im Gestus
der Namensgebung in Gen 2,19-20 zum Ausdruck kommt — in der bibli-
schen Sprache bedeutet die Namensgebung den juridischen Akt der An-

254

- 8m 13.01.2026, 11:46:40. e [ —


https://doi.org/10.5771/9783748907084-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

»Der Herr freut sich seiner Geschapfe.“

nahme an Kindes statt (Gianfranco Nicora 2018, 44) —, verwandelt sich in
eine Beziehung von ,,Furcht und Schrecken® (Gen 9,1-2).4

Die Sintflut, Folge der Siinden der Menschen, rafft auch die Tiere mit
hinweg. Eindrucksvoller kann nicht erzahlt werden, dass auch die Tiere an
den Siinden der Menschen leiden und ihre Folge zu spiren bekommen. So
wie die Soziallehre der Kirche von sozialen Stinden und von Strukturen
der Siinde spricht, so ist auch von 6kologischen Siinden, von Stnden ge-
gen die Tiere und von Strukturen der Siinde in Bezug auf die Tiere zu spre-
chen - etwa die strukturell bedingten Tierhaltungs- und Schlachtungsbe-
dingungen, die den Bedirfnissen der Tiere in keiner Weise gerecht wer-
den, und ein Konsumverhalten, das diese Strukturen wiederum verfestigt.
In den liturgischen Schuldbekenntnissen und Vergebungsbitten waren
diese Stinden gegeniiber den Tieren zu thematisieren.

4.1.4 Tiere als Biindnispartner Gottes

Ebenso eindrucksvoll wie die Sintfluterzahlung, dass die Stinden des Men-
schen auch den gemeinsamen Lebensraum der Tiere zerstéren und den
Tieren Leid und Verderben bringen, ist der Umstand, dass die Tiere aus-
dricklich in den Noachbund eingeschlossen werden. Der Lebens- und
Heilswille Gottes bezieht sich nicht nur auf die Menschen, sondern auch
auf die Tiere. Sie sind Bindnispartner Gottes, auch sie sollen an den Fol-
gen der Siinde der Menschen nicht zugrundegehen.

Das Motiv des Bundes mit den Tieren findet sich auch in Hos 2,20-24,
wo es allerdings weniger um die Tiere als Bindnispartner Gottes geht, son-
dern wo Sicherheit, Stabilitit und Wohlergehen des Volkes Israel im Vor-
dergrund stehen (Ez 34,25). Wilde Tiere und Schadlinge werden als mogli-
che Gefahr fir den Menschen angesehen, sie sind Sinnbild dafiir, dass das
Volk Israel inmitten feindlich gesinnter Machte bedroht und verwundbar
ist, und der Bund Gottes mit diesen Tieren steht deutlich im Zeichen des
Heilswillens fiir das Volk Israel (Heinz-Dieter Neef 1987, 170). Der Bund
mit den Tieren dient ebenso wie die Zerstorung von Kriegsgerat der Stif-
tung einer vollkommenen Friedensordnung und wird damit in die escha-
tologische Perspektive hineingenommen (Katé Szabolcs-Ferencz 2019, 52).
Bernd Janowski betont allerdings, dass die Tiere auch in dieser Perspektive

4 Nur erwahnt, aber nicht vertieft werden kann an dieser Stelle die Problematik ei-
nes biblisch begriindeten Vegetarismus. (Siehe dazu Paolo Trianni 2017; Georg
Fischer 2019.)

255

41 - am 13.01.2026, 11:45:40. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748907084-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Martin M. Lintner

nicht nur wahrgenommen werden als Faktoren, die die Lebensbedingun-
gen der Menschen wesentlich mitprigen — die Wildtiere etwa als Gefihr-
dung, die Nutztiere hingegen als wesentliche Voraussetzung fiir das Wohl-
ergehen der Menschen —, sondern dass die Tiere als Biindnispartner Gottes
und damit als Geschopfe eigenen Rechts und eigener Wiirde angesehen
werden (Bernd Janowski 1999, 3-32).

4.2 Zur wachsenden okologischen und tierethischen Sensibilitat

Neben den theologischen Motiven gibt es auch eine wachsende Sensibili-
tat fir okologische und tierethische Belange, die bislang in den liturgi-
schen Feiern kaum bzw. nur unzureichend Niederschlag gefunden haben.

Als Zeichen fiir die wachsende Sensibilitat fiir die 6kologischen Erfor-
dernisse sei besonders die 6kumenische Initiative der ,,Schopfungszeit® ge-
nannt, die 1989 durch den damaligen orthodoxen Patriarchen von Kon-
stantinopel Dimitrios I. angeregt wurde (Ioan Moga 2017, 106-109). Er
schlug vor, den 1. September als einen ,Tag der Bewahrung der Schop-
fung® zu begehen. In der Charta Oecumenica (2001) hat die Europiische
Konferenz der Kirchen diese Anregung aufgegriffen und ausdriicklich die
Einfithrung eines 6kumenischen Tages des Gebetes fiir die Bewahrung der
Schopfung empfohlen. Diese Empfehlung wurde von der Dritten Europi-
ischen Okumenischen Versammlung der Kirchen in Sibiu (2007) konkreti-
siert: ,Wir empfehlen, dass der Zeitraum zwischen dem 1. September
und 4. Oktober® dem Gebet fiir den Schutz der Schopfung und der Forde-
rung eines nachhaltigen Lebensstils gewidmet wird, um den Klimawandel
aufzuhalten® (Dokument 165-07, Empfehlung X). Dieser Zeitraum wird
seither jahrlich als ,,Schopfungszeit® gestaltet. Papst Franziskus hat 2015 —
in Anlehnung an den 1. September als ,,Tag der Schépfung® in den ortho-
doxen Kirchen - fiir die katholische Kirche denselben Tag als ,, Weltgebets-
tag fiir die Bewahrung der Schopfung® eingefiihrt (Franziskus 2015 b).

In Bezug auf die Tiere ist auffallend, dass beispielsweise in der Charta
Oecumenica sowie in der Botschaft der Dritten Europaischen Okumeni-
schen Versammlung in Sibiu, aber auch im Brief des Papstes anlésslich der
Einfithrung des Weltgebetstages fiir die Bewahrung der Schopfung wohl
von der Schopfung, aber nicht von den Geschopfen oder den Tieren die

5 Der 4. Oktober ist in der katholischen Kirche der liturgische Gedenktag des hl.
Franz von Assisi und wird auch als Welttierschutztag begangen, d. h. als ein inter-
nationaler Aktionstag fiir den Tierschutz.

256

- 8m 13.01.2026, 11:46:40. e [ —


https://doi.org/10.5771/9783748907084-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

»Der Herr freut sich seiner Geschapfe.“

Rede ist. Es besteht in den kirchlichen Verlautbarungen also noch erhebli-
ches Potential, die gesteigerte Sensibilitit fir 6kologische und umweltethi-
sche Belange auch dahingehend zum Ausdruck zu bringen, dass auch die
Tiere als eine besondere Form der Schopfungswirklichkeit und als Mitge-
schopfe explizit erwahnt sowie tierethische Aspekte berticksichtigt werden.
Ebenso besteht noch wesentlicher Handlungsbedarf dahingehend, dass
Tiere nicht nur als Nutz- und Arbeitstiere eine Rolle spielen, sondern dass
viele Menschen auch eine emotionale Beziechung zu den Tieren entwi-
ckeln, sodass diese eine wichtige soziale Rolle spielen. Dies betrifft natiir-
lich in erster Linie Haus- und Heimtiere sowie Tiere, die in unterschied-
lichsten Formen von Therapie eingesetzt werden, aber auch Nutz- und Ar-
beitstiere in einer kleinstrukturierten Landwirtschaft. Insgesamt trifft je-
doch fiir immer mehr Menschen zu, dass ihr

»sUmgang mit Tieren meist nicht mehr wie frither im Kontext der
Nahrungsgewinnung und der Arbeit in der Landwirtschaft stattfindet,
sondern im Bereich der Freizeit oder als Sozialpartner. Tiere werden
zunehmend als Gefahrten erlebt, die durch die emotionale Beziehung
helfen, den personlichen Alltag zu bestehen, oder die therapeutisch
zum Einsatz kommen. Menschen in Industrienationen und modernen
Gesellschaften kommen somit vor allem mit Haustieren in Kontakt“
(Florian Kluger 2011, 278).

In einem Werkbuch zu Segensfeiern wird dieser sich wandelnden Tier-
Mensch-Beziehung durch ein Segensmodell fiir ,Tierfreunde mit ihren
Haustieren“ Rechnung getragen (Gerhard Berger et al. 2012, 136; Winfried
Haunerland 2019, 358-359).

4.3 Zum Desiderat neuer liturgischer Feiern

Sowohl die neueren exegetischen wie theologischen Einsichten als auch
die sich wandelnde Mensch-Tier-Beziehung verlangen nach angemessenen
Ausdrucksformen in den liturgischen Feiern.

4.3.1 Votivmessen und Messen in besonderen Anliegen

Liborius O. Lumma pladiert daftr,

»dem Messbuch auch eine Votivmesse ,um die Bewahrung der Schop-
fung® hinzuzufiigen oder geistliches Gut wie den Sonnengesang des

257

41 - am 13.01.2026, 11:45:40. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748907084-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Martin M. Lintner

Franz von Assisi zum festen Bestandteil kanonischer Liturgie zu ma-
chen, als dass die Schopfung im liturgischen Gebet immer nur zweck-
gebunden auf das menschliche Heil erscheint® (2011, 104).

Es wire wiinschenswert, wiirden dem Thema ,,Schopfung® mehrere Mess-
formulare gewidmet, die bereits im Index unter ein eigenes Kapitel zusam-
mengefasst werden, um auch formal der Bedeutung des Anliegens mehr
Geltung zu verschaffen. Zusitzlich zu einer Votivmesse fiir die Bewahrung
der Schopfung konnten weitere Messformulare gestaltet werden wie bei-
spielsweise: ,Die Schopfung als ,Buch Gottes*, ,,Lobpreis des Schopfers im
Staunen tber seine Werke®, ,,Die Geschopfe preisen und ehren Gott durch
ihre Dasein®, ,Durch den Mund des Menschen preisen die Geschopfe
Gott®, ,Das sehnstichtige Harren der Schopfung auf Erloésung®, ,Fir das
Wohlergehen, Wachsen und Gedeihen der Schépfung® usw.¢ In solchen
Votivmessen fiir die Schopfung

wkonnten katholische Feiergemeinden ihren spirituellen Horizont
tber ihre eigenen Bediirfnisse als Menschen weiten und vor Gott fir
das Wohlergehen aller Lebewesen und der gesamten Natur einstehen.
Nicht weil es der Mensch fiir sein eigenes Uberleben braucht, sondern
weil die Kirche darin die Haltung Gottes eintbt, in dessen Augen alles
Geschaffene gut ist (Gen 1,31)“ (Liborius O. Lumma 2020, 29).

4.3.2 Wortgottesfeiern

Neben Messfeiern besteht die Moglichkeit, Wortgottesteiern zu besonde-
ren Anlissen zu gestalten. Beispielsweise seien der 4. Oktober, Fest des hl.
Franz von Assisi, oder die gesamte Schopfungszeit vom 1. September
bis 4. Oktober genannt. Auch im Rahmen von Krippenfeiern kann auf die
besondere Bedeutung der beiden Tierfiguren Ochs und Esel eingegangen
werden, die bereits seit frihchristlicher Zeit Teil der szenischen Darstel-
lung der Geburt Jesu sind. Symbolisierten sie urspringlich das Volk Israel
und die heidnischen Volker, die mit Verweis auf Jes 1,3 und Hab 3,2
(LXX) ermahnt werden, im Neugeborenen den Herrn zu erkennen (Joseph
Ziegler 1952), reprasentieren sie seit den szenischen Darstellungen des

6 Einen Vorschlag fiir eine thematische Eucharistiefeier ,Mit den Geschopfen ver-
bunden® bietet Anton Rotzetter 2014. Anregungen und konkrete Vorschlage fir
die Liturgie wie Tiersegnung, Gebete und Firbitten, Predigten, Ansprachen und
Lieder finden sich auch in Deutsche Bischofskonferenz 1993, 67-80, sowie Ulrich
Seidel/Hans-Eberhard Dietrich 2019, 159-236.

258

- 8m 13.01.2026, 11:46:40. e [ —


https://doi.org/10.5771/9783748907084-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

,Der Herr freut sich seiner Geschapfe.“

Weihnachtsgeschehens durch den hl. Franziskus die gesamte Schopfung,
die in Lob und Freude tiber die Geburt des Erlosers einstimmt (Werner
Dettloff 1988).7

4.3.3 Benediktionen

Auch in Bezug auf die vorhandenen Tierbenediktionen ist anzumerken,
dass sie weder dem theologischen Befund noch der existentiellen Bedeu-
tung von Tieren im Leben vieler Menschen gerecht werden. Mehr und
mehr dirften die

~Beweggriinde fir eine Segnung von Tieren [...] nicht mehr in dem
Bediirfnis zu suchen sein, Nahrung und Arbeitserleichterung zu ha-
ben, sondern in der Bitte um Gesundheit fir das Tier, weil eine beson-
dere emotionale Nihe zu diesem besteht. Jeweils geht es um existenti-
elle Beweggriinde, die sich in der Benediktion manifestieren“ (Florian
Kluger 2011, 278).

Wird der Wandel der Lebenswirklichkeit vieler Menschen sowie der
Mensch-Tier-Beziehung ernst genommen, muss sich dies auch in den For-
mularen niederschlagen. Deshalb wire es notwendig, verschiedene Formu-
lare fir unterschiedliche Benediktionen von Tieren anzubieten: fir Ar-
beits- und Nutztiere, fur Freizeit-, Haus- und Heimtiere, fiir kranke Tiere,
far ein neugeborenes oder Jungtier, fir den Anlass, wenn sich z. B. eine
Familie ein Tier anschafft oder ein Tier gestorben ist, etc.

4.3.4 Tierbestattungen

Immer mehr Menschen haben den Wunsch, ihr verstorbenes Haustier zu
beerdigen und eine Stitte der Erinnerung zu haben. Der Wunsch nach
einem Angebot eines amtlichen Formulars mit unterschiedlichen Textvari-
anten entsprechend der konkreten Situation des Menschen, dessen Tier
verstorben ist, ist deshalb berechtigt (Michael Rosenberger 2017; Martin
M. Lintner 2017 b). Erwdhnenswert ist der von Manfred Hanglberger vor-
geschlagene ,religiose Ritus fiir eine Tierbestattung® (Manfred Hanglber-

7 Interessante Uberlegungen aus evangelischer Perspektive zu Tiergottesdiensten bie-
tet Ulrich Seidel (2014). Dabei geht er vom Verkindigungsauftrag Jesu in Mk
16,15 aus, das Evangelium ,der ganzen Schopfung® zu verkiinden.

259

41 - am 13.01.2026, 11:45:40. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748907084-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Martin M. Lintner

ger 42017, 105-110), der allerdings noch verbesserungs- und ausbauwiirdig
ist, weil er einerseits keine biblischen Lesungen vorschligt und anderer-
seits lediglich einige Gestaltungselemente und Trauergebete bietet.

Zunichst geht es um die pastorale Begleitung von Menschen, die um
ein Tier trauern (Martin M. Lintner 2017 b; Winfried Haunerland 2019,
361-363). Wie bereits mehrfach erwidhnt worden ist, spielen im Leben von
sehr vielen Menschen Tiere eine wichtige soziale und emotionale Rolle.
Sie sind oft langjahrige Begleiter eines Menschen, gehoéren zur Familie,
sind Spielgefihrten von Kindern u. a. m. Dass dabei auch enge emotionale
Beziehungen entstehen, verwundert nicht und bedeutet auch nicht, dass
Tiere vermenschlicht werden — solange an ein Tier nicht Erwartungen ge-
stellt werden, denen es nicht gerecht werden kann, weil sie nur von einem
menschlichen Gefahrten erfillt werden kdnnen. Der Tod eines solchen
tierlichen Gefahrten und Freundes schmerzt und lost Trauer aus (Winfried
Haunerland 2019, 364-365). Es ist nur allzu verstandlich, dass sich jemand
dagegen straubt, den Tierkadaver wie Abfall zu entsorgen.

Neben diesem pastoralen Aspekt ware ein religioser Ritus fiir eine Tier-
bestattung aber auch ein wichtiger Ausdruck einer schopfungstheologi-
schen Wirdigung der Tiere. Fur die konkrete Gestaltung eines solchen Ri-
tus kann aus dem reichen Befund der neueren exegetischen sowie (schop-
fungs)theologischen Einsichten geschopft werden. Es bieten sich dabei vie-
le biblische und theologische Motive an — und als Lesungen entsprechende
Bibelstellen — wie die Erlosungsbediirftigkeit alles Geschaffenen (Ps
104,24-33; Oftb 21,1-5u. a.), die Schicksalsgemeinschaft zwischen Men-
schen und Tieren (Koh 3,19-21), der Bund Gottes mit den Tieren (Gen
9,8-11 u. a.), der universale Heilswille Gottes (Jes 11,6-8 u. a.), die Fursorge
Gottes fur alles Lebendige (Ps 36,7; Ps 104; Mt 6,26-30 u. a.), die Bedeu-
tung des Heilsgeheimnisses Christi fir die gesamte Schopfung (Mk
1,12-13; Kol 1,15-20; Eph 1,4-10u. a.), das sehnsiichtige Harren aller Ge-
schopfe auf das Offenbarwerden der Herrlichkeit der Kinder Gottes (R6m
8,19-22) etc.

Zu beachten bleibt jedoch, dass ein solcher Ritus in erster Linie den
Glauben des Menschen widerspiegelt: sein Welt-, Menschen- und Tierbild,
sein Schopfungs- und Heilsverstindnis. Wenn deshalb in einem christli-
chen Ritus fir eine Tierbeerdigung Symbole oder Gesten verwendet wer-
den, so sollen sie von taufliturgischen Symbolen und Deuteworten unter-
schieden sein, die explizit an den Glauben des Verstorbenen erinnern bzw.
daran ankntpfen (Martin M. Lintner 2017 b; Winfried Haunerland 2019,
3608). Bei Texten und Gebeten ist es deshalb auch angebrachter, wenn sie

260

- 8m 13.01.2026, 11:46:40. e [ —


https://doi.org/10.5771/9783748907084-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

»Der Herr freut sich seiner Geschapfe.

sich nicht dialogisch an das verstorbene Tier selbst richten, sondern an den
trauernden Menschen, dem Trost zugesprochen wird (Martin M. Lintner
2017 b; Winfried Haunerland 2019, 363°), oder — noch besser — an Gott,
den Schopfer, der in seiner Liebe jedes Geschopf auf die fiir es vorgesehene
Weise zur Vollendung fithren wird. In diesem Sinne kdnnte das Kreuzsym-
bol verwendet werden, insofern es Ausdruck des Glaubens daran ist, dass
Gott in Christus die gesamte Schopfung erldsen und die Beziehung des
Menschen auch zur Natur und zu den Tieren erneuern will.

4.3.5 Gottesdienste mit Tieren

Die soeben angefiihrten Uberlegungen und besonders der Umstand, dass
eine liturgische Feier in erster Linie Ausdruck des Glaubens der Kirche ist,
begriinden auch einen gewissen Vorbehalt gegentiber der Einbindung von
Tieren in Gottesdienste. Dennoch kann die Prasenz von Tieren bei man-
chen Anldssen — besonders bei Segnungen — sinnvoll sein und den Blick
der mitfeiernden Menschen auf die Tiere verandern.

Auf einige Initiativen von (in vielen Fallen 6kumenischen) Gottesdiens-
ten mit Tieren soll hingewiesen werden: Die Aktion Kirche und Tiere
(AKUT) organisiert seit mittlerweile vielen Jahren ,Gottesdienste fir Men-
schen und Tiere“1° (Delf Bucher 2004; Ulrich Seidel 2019).

»Anlass oder Grundgedanke [dieser Gottesdienste; MML] sind die
Schopfungsgemeinschaft von Menschen und Tieren, der Welttier-
schutz- oder der Franziskustag im Oktober, bisweilen koénnen sie auch
konkretes Zeichen eines Protestes sein, ob gegen Tierversuchsanlagen
oder Massenstalle. Sie sind geistlicher Ausdruck des Bemtihens, das
,Seufzen der Kreatur® unter der Gewaltherrschaft des Menschen wahr-
und religids aufzunehmen® (Ulrich Seidel 2019, 162).

Diese kirchlichen Feiern sollen dafiir sensibilisieren, ,,dass Tiere nicht nur
einen wirtschaftlichen Faktor darstellen, sondern unsere Mitgeschopfe
sind, mit denen wir geschwisterlich umgehen und die wir artgerecht hal-
ten sollen“ (Delf Bucher 2004).

8 Haunerland wirft Michael Rosenberger (2017) diesbeziiglich einen nicht sachge-
rechten und zugleich gefahrlichen Umgang mit den liturgischen Symbolen vor.
9 Kritisch gegen den Vorschlag von Manfred Hanglberger 2017, 105-110.
10 Der erste ,, Tiergottesdienst®, gestaltet von den AKUT-Griindern Christa und Mi-
chael Blanke, wurde 1988 im ZDF ubertragen und fithrte zu teils kontroversen
Reaktionen (Ulrich Seidel 2019, 163).

261

41 - am 13.01.2026, 11:45:40. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748907084-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Martin M. Lintner

In Karlsruhe wurde am 21.09.2019 der ,,1. Okumenische Segnungsgot-
tesdienst fiir Mensch und Tier” gefeiert (Timon Miiller 2019). Die Organi-
satorinnen und Organisatoren machten dabei die Erfahrung, dass es in den
involvierten Gemeinden bereits nach der Ankindigung und besonders
nach der Durchfithrung dieses Gottesdienstes zu interessanten Diskussio-
nen uber die Bedeutung der Tiere fiir die Menschen, die Mensch-Tier-Be-
ziehung und die Sichtweise auf die Tiere in der Perspektive des Glaubens
gekommen ist, sodass die Segensfeier nicht nur jene Menschen, die
schlieflich auch ihre Tiere mitgebracht haben, fir einen achtsameren und
verantwortungsbewussteren Umgang mit Tieren sensibilisieren konnte.
Mit dem 6kumenischen Segnungsgottesdienst fir Mensch und Tier, der
auch in Zukunft angeboten werden soll, méchte man auch einen missio-
narischen Auftrag erfiillen, nimlich auf Tierfreundinnen und -freunde zu-
gehen und so Menschen, die sich fiir Tiere interessieren oder sich um sie
kiimmern (wie Tierschutzvereine, Zoogeschifte, Initiativen fiir Tiere etc.),
nicht nur neugierig machen fiir den christlichen Glauben, sondern sie als
Partner fir das gemeinsame Anliegen der christlichen Verantwortung fiir
Tiere gewinnen (Timon Miller 2019).

Restimierend kann jedoch mit dem evangelischen Pfarrer Ulrich Seidel
festgehalten werden: ,Adressaten sind natirlich die Menschen, Tiere parti-
zipieren, sind aber auch — man sehe es mir ab - eine Art Kulisse, die aber
zu einem Gesamteindruck im Geist der Arche des Noah verschmilzt und
somit mehr als das ist“ (Ulrich Seidel 2019, 109).

S. Schlussbemerkung

Insgesamt bietet sich hinsichtlich der Prasenz von Tieren in der Liturgie
der Kirche bzw. in den liturgischen Texten ein Befund, der weder der heu-
tigen theologischen Sicht der Tiere und ihrem Stellenwert in der Bibel
noch der sozialen und emotionalen Bedeutung von Tieren im Leben vieler
Menschen sowie der wachsenden 6kologischen und tierethischen Sensibi-
litait gerecht wird. Deshalb ist die vorwiegend funktionale Sicht auf die
Tiere in den liturgischen Texten zu iberwinden sowie das durchklingende
Verstindnis des Herrschaftsauftrags in manchen liturgischen Texten zu
tberdenken. Gerade weil die gesamte Schopfung, auch die Tierwelt,

»aus der Perspektive Gottes gut ist und obendrein fahig, durch Gottes
Kraft tiberhoht und gewandelt und in die Ewigkeit einbezogen zu wer-
den, kann der Mensch, der dies — nicht zuletzt durch die Liturgie — er-
kennt, gar nicht anders, als die Schopfung so zu behandeln, wie sie in

262

- 8m 13.01.2026, 11:46:40. e [ —


https://doi.org/10.5771/9783748907084-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

»Der Herr freut sich seiner Geschapfe.“

der Perspektive Gottes behandelt werden soll“ (Liborius O. Lumma
2017, 105).

Als biblische Leitmotive eignen sich der Schopfungsbericht in Gen
1,1-2,4 a mit seiner refrainartigen Betonung, dass alles, was Gott geschaffen
hat, gut, ja sehr gut ist, der Schopfungsbericht in Gen 2,4b-25, wonach der
Mensch die Welt wie einen Garten ,,bebauen und bewahren® und die Tiere
wie ihm anvertraute Adoptivkinder behandeln soll (vgl. den Gestus der
Namensgebung), die Aussage im Buch der Weisheit, dass Gott ein ,,Freund
des Lebens® ist, der alles ins Dasein gerufen hat und am Leben erhalt
(Weish 11,24-12,1), die Zuversicht, dass Gott Menschen und Tieren hilft
(Ps 36,7), oder Ps 104, der eine Fille von Tieren nennt und den Glauben
zum Ausdruck bringt, dass Gott sich ihrer erfreut.!!

Literatur

Amor, Christoph J. 2017 a, Ist die Schopfung gut? Zum Problem des Ubels und der
Leiden in der Natur, in: Lintner, Martin M. 2017, Der Mensch und das liebe
Vieh. Ethische Fragen im Umgang mit Tieren. Mit Beitrdgen von Christoph J.
Amor und Markus Moling, Innsbruck, 53-63.

Amor, Christoph J. 2017 b, Kommen Tiere in den Himmel?, in: Lintner, Martin M.
2017, Der Mensch und das liebe Vieh. Ethische Fragen im Umgang mit Tieren.
Mit Beitriagen von Christoph J. Amor und Markus Moling, Innsbruck, 243-252.

Benediktionale. Studienausgabe fir die katholischen Bistimer des deutschen
Sprachgebietes 1978, Einsiedeln etc. [abgekirzt: dt. Ben.].

Berger, Gerhard/Derler, Engelbert/Loschberger, Erwin/Schwarz, Wolfgang et al.
2012, All ihr Tiere, lobet den Herrn. Tiersegnung, in: Kluger, Florian (Hg.)
2012, Das grofSe Liturgie-Buch der Segensfeiern. Feierformen, Texte, Bilder und
Lieder, Regensburg, 136-141.

Bertsch, Ludwig (Hg.) 1993, Der neue Messritus im Zaire. Ein Beispiel kontextuel-
ler Liturgie (Theologie der Dritten Welt 18), Freiburg i. Br. etc.

Bucher, Delf 2004, Mit Tieren Gottesdienst feiern, in: https://www.kath.ch/medien
spiegel/mit-tieren-gottesdienst-feiern (03.10.2004)/ (abgerufen am 04.10.2020).
Charta Oecumenica. Leitlinien fir die wachsende Zusammenarbeit unter den Kir-

chen in Europa 2001, in: https://web.archive.org/web/20071017204304/http://oe

kumene3.eu/oekumene3_images/charta_oecumenica_pdf.zip (abgerufen am
10.08.2019).

11 Fdr hilfreiche Hinweise aus dem Bereich der Liturgiewissenschaft danke ich den
Kollegen Liborius O. Lumma, Innsbruck, und Winfried Haunerland, Miinchen.

263

41 - am 13.01.2026, 11:45:40. [ —



https://www.kath.ch/medienspiegel/mit-tieren-gottesdienst-feiern
https://www.kath.ch/medienspiegel/mit-tieren-gottesdienst-feiern
https://web.archive.org/web/20071017204304/http://oekumene3.eu/oekumene3_images/charta_oecumenica_pdf.zip
https://web.archive.org/web/20071017204304/http://oekumene3.eu/oekumene3_images/charta_oecumenica_pdf.zip
https://doi.org/10.5771/9783748907084-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.kath.ch/medienspiegel/mit-tieren-gottesdienst-feiern
https://www.kath.ch/medienspiegel/mit-tieren-gottesdienst-feiern
https://web.archive.org/web/20071017204304/http://oekumene3.eu/oekumene3_images/charta_oecumenica_pdf.zip
https://web.archive.org/web/20071017204304/http://oekumene3.eu/oekumene3_images/charta_oecumenica_pdf.zip

Martin M. Lintner

De Benedictionibus. Editio Typica (Rituale Romanum) 1984, Vatikanstadt [abgekurzt:
rom. Ben.].

Dettloff, Werner (1988), Franziskus und die Weihnachtskrippe. Der theologiege-
schichtliche Hintergrund der Krippenfeier des hl. Franziskus von Assisi, in:
Franziskanische Studien 70, 225-234.

Deutsche Bischofskonferenz 1993, Die Verantwortung des Menschen fiir das Tier.
Positionen — Uberlegungen — Anregungen (Arbeitshilfen 113), Bonn.

Dritte  Europidische ~Okumenische Versammlung in Sibiu, Ruminien,
04.-09.09.2007, Dokument 165-07, in: https://web.archive.org/web/20071017204
304/http://oekumene3.eu/oekumene3_images/EEA3FINAL_Message_DE.doc
(abgerufen am 11.08.2019).

Elsensohn, Franz 2002, Tiere der Heiligen. Ein kleines Stundenbuch der Heiligen
und ihrer Legendentiere, Grenchen b. Solothurn.

Fischer, Georg 2019, ,Du darfst Fleisch essen ...“: Biblische Impulse zur Ernidhrung,
in: Dialog-Du Siach/christlich-judische Informationen 117, 23-31.

Franziskus 2015 a, Laudato si°. Enzyklika tber die Sorge fiir das gemeinsame Haus
(24.05.2015).

Franziskus 2015 b, Schreiben zur Einfithrung des ,,Weltgebetstags zur Bewahrung
der Schopfung (1. September)® an die Kardinale Peter Kodwo Appiah Turkson
und Kurt Koch (06.08.2015), in: http://w2.vatican.va/content/francesco/de/letter
$/2015/documents/papa-francesco_20150806_lettera-giornata-cura-creato.html
(abgerufen am 10.08.2019).

Franziskus 2019, Messaggio al II Forum delle Comunita Laudato si’ (06.07.2019),
in: http://w2.vatican.va/content/francesco/it/messages/pont-messages/2019/docu
ments/papa-francesco_20190706_messaggio-comunita-laudatosi.html (abgerufen
am 19.07.2019).

Hagencord, Rainer/Rotzetter, Anton (Hg.) 2014, Neue Wahrnehmung des Tieres
in Theologie und Spiritualitit (Jahrbuch Zoologische Theologie 1), Miinster.
Hanglberger, Manfred #2017, Trauergebete, Traueransprachen. Texte am Sterbe-
bett, fiir Trauerandachten und Beerdigung (Konkrete Liturgie), Regensburg.
Haunerland, Winfried 2016, Liturgie und Kirche. Studien zu Geschichte, Theolo-

gie und Praxis des Gottesdienstes (Studien zur Pastoralliturgie 41), Regensburg.

Haunerland, Winfried 2019, Vom Segnen und Begraben der Tiere. Liturgiewissen-
schaftliche Anmerkungen zu einer aktuellen Debatte, in: Minchener Theologi-
sche Zeitschrift 70, 355-365.

Janowski, Bernd 1999, Auch die Tiere gehéren zum Gottesbund, in: Janowski,
Bernd 1999, Die rettende Gerechtigkeit (Beitrage zur Theologie des Alten Testa-
ments 2), Neukirchen-Vluyn, 3-32.

Janowski, Bernd/Neumann-Gorsolke, Ute/Glessmer, Uwe (Hg.) 1993, Gefihrten
und Feinde des Menschen. Das Tier in der Lebenswelt des alten Israel, Neukir-
chen-Vluyn.

Kabasélé, Francois 1993, Eucharistiefeier in Schwarzafrika, in: Bertsch, Ludwig
(Hg.) 1993, Der neue Messritus im Zaire. Ein Beispiel kontextueller Liturgie
(Theologie der Dritten Welt 18), Freiburg i. Br. etc., 123-183.

264

- 8m 13.01.2026, 11:46:40. e [ —


https://web.archive.org/web/20071017204304/http://oekumene3.eu/oekumene3_images/EEA3FINAL_Message_DE.doc
https://web.archive.org/web/20071017204304/http://oekumene3.eu/oekumene3_images/EEA3FINAL_Message_DE.doc
http://w2.vatican.va/content/francesco/de/letters/2015/documents/papa-francesco_20150806_lettera-giornata-cura-creato.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/de/letters/2015/documents/papa-francesco_20150806_lettera-giornata-cura-creato.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/it/messages/pont-messages/2019/documents/papa-francesco_20190706_messaggio-comunita-laudatosi.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/it/messages/pont-messages/2019/documents/papa-francesco_20190706_messaggio-comunita-laudatosi.html
https://doi.org/10.5771/9783748907084-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://web.archive.org/web/20071017204304/http://oekumene3.eu/oekumene3_images/EEA3FINAL_Message_DE.doc
https://web.archive.org/web/20071017204304/http://oekumene3.eu/oekumene3_images/EEA3FINAL_Message_DE.doc
http://w2.vatican.va/content/francesco/de/letters/2015/documents/papa-francesco_20150806_lettera-giornata-cura-creato.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/de/letters/2015/documents/papa-francesco_20150806_lettera-giornata-cura-creato.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/it/messages/pont-messages/2019/documents/papa-francesco_20190706_messaggio-comunita-laudatosi.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/it/messages/pont-messages/2019/documents/papa-francesco_20190706_messaggio-comunita-laudatosi.html

»Der Herr freut sich seiner Geschapfe.“

Kaiser, Lisa-Marie 2020, Verginglichkeit der Tiere?, in: Geist und Leben 93, 73-81.

Keplinger, Josef 2019, ,,Gepriesen bist du, Herr ...“. ,Segnen® im deutschen und
im lateinischen Benediktionale, in: Heiliger Dienst 73, 50-55.

Kluger, Florian 2011, Benediktionen. Studien zu kirchlichen Segensfeiern (Studien
zur Pastoralliturgie 31), Regensburg.

Kongregation fiir den Gottesdienst und die Sakramentenordnung (2002), Dekret
Cum ex usitato vom 14.09.2002, in: Acta Apostolicae Sedis 94, 684.

Lintner, Martin M. 2017 a, Der Mensch und das liebe Vieh. Ethische Fragen im
Umgang mit Tieren. Mit Beitriagen von Christoph J. Amor und Markus Moling,
Innsbruck.

Lintner, Martin M. 2017 b, Ein Kreuz fiir Hund und Katz? (31.10.2017), in: https://
www.feinschwarz.net/ein-kreuz-fuer-hund-und-katz/ (abgerufen am 10.08.2019).

Lohfink, Norbert 2000, Der Alte Bund im 4. Hochgebet (fiir Erich Zenger zum 60.
Geburtstag), in: Bibel und Liturgie 73, 33-46.

Lumma, Liborius O. 2011, ,Fir alles, was lebt auf der Erde: die Pflanzen, die Tiere
und die Menschen®. Das Gedenken der Schopfung in ostlicher, westlicher und
okumenischer Liturgie, in: Paganini, Simone/Panhofer, Johannes (Hg.) 2011,
Schépfung - Evolution — Verantwortung. Vortrage der 11. Innsbrucker Theolo-
gischen Sommertage 2010 (theologische trends 20), Innsbruck, 217-235.

Lumma, Liborius O. 2017, Uberhohung, Wandlung, Okologie. Die Schopfung in
der katholischen Sonntagsliturgie, in: Heiliger Dienst 71, 100-105.

Lumma, Liborius O. 2020, Klimawandel, Ethik und Liturgie. Eine Messe fir die
Schépfung, in: Herder Korrespondenz Spezial 2/2020, 26-29.

Messbuch fir die Bistimer des deutschen Sprachgebietes. Authentische Ausgabe
fir den liturgischen Gebrauch. Kleinausgabe 32017, Stuttgart [abgekiirzt: MB
KI1].

Moga, loan 2017, Die ,kosmische Liturgie® in Zeiten der Umweltkrise, in: Heiliger
Dienst 71, 106-116.

Mpongo, Laurent 1993, Einige spezifische Merkmale des ,Zairischen Ritus®, in:
Bertsch, Ludwig (Hg.) 1993, Der neue Messritus im Zaire. Ein Beispiel kontex-
tueller Liturgie (Theologie der Dritten Welt 18), Freiburg i. Br. etc., 112-122.

Muller, Jérg 2017, ,,Das Leben neu geschaffen, in: Heiliger Dienst 71, 90-99.

Miiller, Timon 2019, § Griinde, warum ein Tiergottesdienst die Kirchengemeinde
belebt (27.09.2019), in: https://www.evangelisch.de/inhalte/160686/27-09-2019/5
-gruende-warum-ein-tiergottesdienst-die-kirchengemeinde-belebt (abgerufen am
30.09.2020).

Neef, Heinz-Dieter 1987, Die Heilstraditionen Israels in der Verkindigung des Pro-
pheten Hosea (Beihefte zur Zeitschrift fiir die alttestamentliche Wissenschaft
169), Berlin/New York.

Neumann-Gorsolke, Ute 2021, ,Der Gerechte kennt das Bedirfnis seines Viehs*
(Spr 12,10a). Ethische Aspekte des Mensch-Tier-Verhiltnisses im Alten Testa-
ment [Beitrag im vorliegenden Band].

Nicora, Gianfranco 2018, Anche gli animali pregano, Padova.

265

41 - am 13.01.2026, 11:45:40. [ —


https://www.feinschwarz.net/ein-kreuz-fuer-hund-und-katz
https://www.feinschwarz.net/ein-kreuz-fuer-hund-und-katz
https://www.evangelisch.de/inhalte/160686/27-09-2019/5-gruende-warum-ein-tiergottesdienst-die-kirchengemeinde-belebt
https://www.evangelisch.de/inhalte/160686/27-09-2019/5-gruende-warum-ein-tiergottesdienst-die-kirchengemeinde-belebt
https://doi.org/10.5771/9783748907084-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.feinschwarz.net/ein-kreuz-fuer-hund-und-katz
https://www.feinschwarz.net/ein-kreuz-fuer-hund-und-katz
https://www.evangelisch.de/inhalte/160686/27-09-2019/5-gruende-warum-ein-tiergottesdienst-die-kirchengemeinde-belebt
https://www.evangelisch.de/inhalte/160686/27-09-2019/5-gruende-warum-ein-tiergottesdienst-die-kirchengemeinde-belebt

Martin M. Lintner

Preufl, Dirk 2015, Katholische Friedhofe (auch) fiir Tiere?, in: Stimmen der Zeit
233, 158-175.

Probst, Manfred 1981, Das Schopfungsmotiv im Eucharistischen Hochgebet, in:
Liturgisches Jahrbuch 31, 129-144.

Riede, Peter 2002, Im Spiegel der Tiere (Orbis Biblicus et Orientalis 187), Gottin-
gen.

Rosenberger, Michael 2017, Tiere bestatten? Theologische Uberlegungen zu einem
gesellschaftlichen Trend, in: Stimmen der Zeit 142, 531-539.

Rotzetter, Anton 2014, Mit den Geschopfen verbunden — Abschlussgottesdienst,
in: Rotzetter, Anton/Hagencord, Rainer (Hg.) 2014, Neue Wahrnehmung des
Tieres in Theologie und Spiritualitit (Jahrbuch Zoologische Theologie 1),
Munster, 125-135.

Schneider, Michael 2017, Schopfung und Liturgie. Ein Beitrag aus ostkirchlicher
Sicht, in: Heiliger Dienst 71, 117-125.

Schroer, Silvia 2010, Die Tiere in der Bibel. Eine kulturgeschichtliche Reise, Frei-
burg i. Br. etc.

Seidel, Ulrich 2019, ,,Geht hin in alle Welt und verkiindet das Evangelium aller
Kreatur.“ Mensch und Tier in der Verkindigung. Ein Praxisbericht, in: Seidel,
Ulrich/Dietrich, Hans-Eberhard 2019, An der Seite der Tiere. Christsein und ein
neuer Umgang mit der Kreatur (Christsein aktuell 5), Minster, 160-174.

Seidel, Ulrich/Dietrich, Hans-Eberhard 2019, An der Seite der Tiere. Christsein
und ein neuer Umgang mit der Kreatur (Christsein aktuell 5), Minster.

Steck, Wolfgang 2004, Schopfungstheologische Implikationen in den Hochgebeten
und Prafationen des Missale Romanum - dargestellt vor dem Hintergrund aus-
gewahlter universalkirchlicher Dokumente. Unveréffentlichte Habilitations-
schrift, LMU Minchen.

Stuflesser, Martin/Winter, Stephan 2004, Wo zwei oder drei versammelt sind. Was
ist Liturgie? (Grundkurs Liturgie 1), Regensburg.

Szabolcs-Ferencz, Kat6 2019, Jhwh: der Wettergott Hoseas? Der ,,urspriingliche®
Charakter Jhwhs ausgehend vom Hoseabuch, Gottingen.

Taxacher, Gregor 2018, Tiereschatologie, in: Horstmann, Simone/Ruster, Thomas/
Taxacher, Gregor 2018, Alles, was atmet. Eine Theologie der Tiere, Regensburg,
261-272.

Trianni, Paolo 2017, Per un vegetarianismo cristiano, Padova.

Ziegler, Joseph (1952), Ochs und Esel an der Krippe. Biblisch-patristische Erwagun-
gen zu Is 1,3 und Hab 3,2 (LXX), in: Miinchener Theologische Zeitschrift 3,
385-402.

266

- 8m 13.01.2026, 11:46:40. e [ —


https://doi.org/10.5771/9783748907084-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1. Liturgie als Verlebendigung und Vergegenwärtigung des Heilsmysteriums
	2. Tiere in den liturgischen Texten der Eucharistiefeier
	2.1 Schöpfungsmotive in der Eucharistiefeier
	2.2 Zum Verständnis des Menschen in den liturgischen Texten
	2.3 Zum Fehlen der Tiere in den liturgischen Texten

	3. Die Segnung von Tieren im Benediktionale
	3.1 Tiersegnung als gebräuchliche christliche Praxis
	3.2 Die Segnung von Tieren im deutschen sowie im römischen Benediktionale
	3.2.1 Die vorgeschlagenen biblischen Texte
	3.2.2 Die verwendeten theologischen Motive
	3.2.3 Das Fehlen der Segensgeste des Kreuzzeichens


	4. Desiderate
	4.1 Zu vertiefende theologische Motive
	4.1.1 „Jedes Geschöpf ist Gegenstand der Zärtlichkeit des Schöpfers.“ (LS 87)
	4.1.2 Zwischen Mensch und Tier besteht eine tiefe Schicksalsgemeinschaft
	4.1.3 Tiere als Leidtragende menschlichen Fehlverhaltens
	4.1.4 Tiere als Bündnispartner Gottes

	4.2 Zur wachsenden ökologischen und tierethischen Sensibilität
	4.3 Zum Desiderat neuer liturgischer Feiern
	4.3.1 Votivmessen und Messen in besonderen Anliegen
	4.3.2 Wortgottesfeiern
	4.3.3 Benediktionen
	4.3.4 Tierbestattungen
	4.3.5 Gottesdienste mit Tieren


	5. Schlussbemerkung
	Literatur

