Oliver Kessler

The Carpet Crawlers: Quanten in den Internationalen
Beziehungen”®

Nach iiber zehn Jahren Bearbeitungszeit ist das neue Buch von Alexander Wendlt,
»Quantum Mind and Social Science: Unifying Physical and Social Ontology«, er-
schienen. Wéhrend »Social Theory of International Politics« eine Tour de Force
durch die Landschaft der Sozialtheorie war, stellt »Quantum Mind« eine Tour de
Force zur aktuellen Philosophie der Naturwissenschaften dar. Da Letzteres das
Leib-Seele-Problem zu einem zentralen Baustein erhoben hat, ldsst sich zeigen, wie
sich die beiden Biicher zwar unterscheiden, aber in der Anlage auch dhnlich sind.
Anhand dieser Problematik verweist dieser Beitrag auf zwei weiterfiihrende Fra-
gen: Zum einen wird der ontologische Status von Quanten, zum anderen das sich
verdndernde Verhdltnis von Naturwissenschaft und Sozialwissenschaft diskutiert.

1. Einleitung

Sobald Alexander Wendt ein neues Buch verdffentlicht, ist automatisch die Auf-
merksamkeit im Fach Internationale Beziehungen (IB) geweckt. Wie kein anderer
hat Wendt den moderaten Konstruktivismus der 1990er Jahre gepréagt und damit ei-
genstindig die Grenzen der IB nachhaltig verdndert. Nach iiber zehn Jahren Bear-
beitungszeit ist nun sein neues Buch »Quantum Mind and Social Science: Unifying
Physical and Social Ontology« (Wendt 2015) (im Folgenden » Quantum Mind«) er-
schienen. Wihrend »Social Theory of International Politics« (Wendt 1999) eine
Tour de Force durch die Landschaft der Sozialtheorie war, stellt »Quantum Mind«
eine Tour de Force zur aktuellen Philosophie der Naturwissenschaften dar. Dabei
werden unterschiedlichste Strange und Disziplinen in Augenschein genommen: von
der Geschichte der Quantenphysik bis zur Biologie, Kognitionswissenschaft und
Hirnforschung, von der analytischen Philosophie des Geistes bis hin zur Soziologie.
Obwohl auf den ersten Blick Quantenphysik und Soziologie wenig miteinander ge-
mein haben, ist doch ersteres fiir letzteres ein wirklich faszinierendes Feld. Wo
sonst findet man Uberlegungen, die das normale Realititsverstindnis in Luft auflo-
sen? Wo sonst gibt es Partikel, die in der Zeit zuriickreisen, um sich selbst zu kre-
ieren? Wo sonst besitzen Partikel eine Beobachtungsfihigkeit? In der Quantenphy-
sik manifestiert sich Realitét erst durch den Akt der Beobachtung (Messung). Reali-

* Nachdem Alexander Wendt mit »Land of Confusion« ein Lied von Genesis zitiert, muss an
dieser Stelle natiirlich geantwortet werden: »Carpet Crawlers« bezieht sich auf das Lied
von der Genesis-LP »The Lamb lies down on Broadway« (1974) — eine Zeit, in der noch
nicht Phil Collins das Ruder iibernommen hatte.

Zeitschrift fiir Internationale Beziehungen 207
23.Jg. (2016) Heft 2, S. 207 — 221, DOI: 10.5771/0946-7165-2016-2-207

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:08:06. © Inhalt.
Inhatts ir i, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2016-2-207

Forum

tét ist nichts duBerlich Gegebenes, sondern in einem ganz fundamentalen Sinne fa-
briziert.

Schon die ersten Seiten verdeutlichen, dass »Quantum Mind« ein »wahrer«
Wendt ist: Weder ist das Buch einfach zugénglich, noch macht Wendt es sich selbst
einfach, indem er vorgefertigte Erwartungen bedient. Wie leicht hétte er lediglich
seine bereits etablierte Version des Konstruktivismus verteidigen kénnen? So hitte
Wendt nichts anderes tun miissen, als eine neue Topologie von Kulturen der Anar-
chie sowie eine Erweiterung dessen auf polit-6konomische Prozesse oder auf Fra-
gen von Religionen in der Weltpolitik anzubieten. Viel Aufmerksamkeit, viele Ein-
ladungen und Diskussionsforen wéren ihm sicher gewesen.

Stattdessen legt Wendt ein Buch zu einem Thema vor, das innerhalb der IB mehr
Verwunderung als Begeisterung hervorrufen wird. Denn wer — innerhalb der IB —
beschiftigt sich intensiv mit Quantenphysik und versucht, diese fruchtbar auf die
IB anzuwenden? Wieder einmal wagt sich Wendt auf (fast) unbetretenes Terrain.
Wieder einmal verschiebt er die Grenzen der IB — dieses Mal eventuell sogar noch
weiter, noch radikaler und hoffentlich auch noch nachhaltiger als mit »Social Theo-
ry of International Politics«.!

Dariiber hinaus hat Alexander Wendt eine klare und nachvollziehbare Ausfiih-
rung seiner Argumente und Uberzeugungen zum Ziel.2 Man merkt dem Buch an,
dass Wendt die Literatur zur Quantenphysik nicht nur meistert, sondern sich zusétz-
lich um deren anschauliche Darstellung bemiiht. Die Quantenphysik ist sicherlich
keine einfache Disziplin und Wendt argumentiert gekonnt auf hohem Niveau, ohne
sich auf die Symbolsprache zuriickzuziehen. Allein dafiir notigt Wendt dem/der Le-
senden hochsten Respekt ab, auch wenn dies an dem Charakter des Buches als eine
Tour de Force nichts dndert. Manche Aspekte und Niederungen der Theorie konnen
allerdings allein von jemandem beurteilt werden, der entweder theoretische Physik
studiert oder aber nebenbei eine Art Laienstudium mit allerlei Begleitmaterial ab-
solviert hat. Der/die Lesende muss entweder bereits hinreichendes Vorwissen mit-
bringen, oder ist aber bereit, sich iiber Wochen und Monate diesem Buch zu wid-
men. Vorher ist jede Aussage zum und jede Zusammenfassung des Buches einzig
und allein ein Herumstochern im Nebel.

Doch so ehrlich das Buch auch ist, so schwer féllt auch eine Interpretation inner-
halb und aus der IB heraus: Wendt stellt gleich zu Beginn klar, dass dieses Buch
ein primédr philosophisches Interesse verfolgt. Der Bezug zur IB selbst flackert le-
diglich vereinzelt in ein paar Hinweisen zur Staatstheorie auf — und dies sind nicht
die Stellen, fiir die sich das Lesen des Buches lohnt. Hingegen stellt Wendt ein drit-
tes Buch in Aussicht, in dem die Bezugspunkte herausgearbeitet werden sollen.

1 Eventuell kann man hier kritisch anmerken, Wendt habe mit »Social Theory« keine Gren-
zen verschoben. Sieht man »Social Theory« als Kulminationspunkt seines ersten Projekts,
dann kann man eine Grenzverschiebung der IB durch Wendt meiner Meinung nach konze-
dieren. Ich danke einem/einer anonymen Gutachter/in fiir diesen Hinweis.

2 Auch wenn Wendt kurioserweise einen Mantel des Schweigens iiber das zentrale Problem
der modernen Physik legt: die Integration von Quantenmechanik und Relativitdtstheorie. In
»Quantum Mind« sucht man vergebens Verweise zur (Quanten-)Gravitation.

208

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:08:06. © Inhalt.
Inhatts ir i, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/0946-7165-2016-2-207

Oliver Kessler: The Carpet Crawlers

Insgesamt stehe ich Wendts Projekt sehr positiv gegeniiber und kann nur hoffen,
dass sich dariiber eine ernsthafte Debatte entziindet, in der alle Punkte mit Bezug
auf Realitdt, Geist/Materie und Potenzialitdt/Aktualitit hinreichend zur Sprache
kommen. SchlieBlich zeigt Wendt nun endlich deutlich auf, dass die Frage der Wis-
senschaftlichkeit sich nicht mit einem Positivismus (welcher Pragung auch immer)
vertrigt. In diesem Sinne handelt es sich bei »Quantum Mind« um eine wissen-
schaftspolitische Intervention. Leider denke ich aber trotzdem, dass sich in der ak-
tuellen Formulierung des Arguments ein Problem eingeschlichen hat, dem ich hier
nachgehen mochte: Ich nehme an, dass Wendt zwar von einer flachen Ontologie
ausgeht, aber sein Argumentationsfortgang unterschiedliche Ebenen voraussetzt, in
dem er Mikro von Makro unterscheidet und beide mit rdumlichen Metaphern belegt
(wie going up, going down). In diesem Beitrag versuche ich diesem Problem an-
hand von zwei Fragen nachzuspiiren. Zum einen stellt sich die Frage nach dem
»ontologischen« Status der Quantenphysik und zum anderen die Frage, ob sich
tiber die Quantenmechanik die »Bruchstelle« zwischen Naturwissenschaft und So-
zialwissenschaft verandert. Diese Fragen sind nicht als eine Kritik im engen Sinne
zu verstehen, sondern als ein Versuch zumindest in einen imaginiren Dialog zu tre-
ten.

Mit diesen Vorbemerkungen im Blick, mdchte ich in einem ersten Schritt noch-
mals das Leib-Seele-Problem rekapitulieren. Da »Quantum Mind« das Leib-Seele-
Problem zu einem zentralen Baustein erhoben hat, 1dsst sich hierdurch zeigen, wie
sich »Social Theory of International Politics« und »Quantum Mind« zwar unter-
scheiden, aber in der Anlage auch dhnlich sind. Darauf aufbauend mochte ich die
zwei oben genannten Fragen ableiten und erdrtern.

2. Das Leib-Seele-Problem
2.1. Das Trilemma

Die moderne Fassung des Leib-Seele-Problems wird gerne an René Descartes fest-
gemacht: Seine Unterscheidung zwischen res extensa und res cogitans, also zwi-
schen dem den Raum einnehmenden Korper und dem Geist, gilt heute als erste For-
mulierung eines »ontologischen Dualismus«. Dieser priagte wie keine andere Unter-
scheidung die Philosophie (und spiter die Sozialtheorie) der Moderne. Ohne an die-
ser Stelle in eine philosophische Erérterung abgleiten zu wollen, kennen wir diese
Unterscheidung innerhalb der IB nur zu gut: Hier wird heute gerne zwischen dem
»Wissen der Korper« und dem »Wissen des Geistes« unterschieden. Gerade die
von Bourdieu und Foucault inspirierte sozialtheoretische Diskussion zeichnet sich
durch den Versuch einer Uberwindung dieser Trennung von Kérper und Geist aus,
um sich aus dem engen Korsett der Modelle rationaler Wahl zu befreien. Ebenso
iibernimmt die gesamte Literatur zu »Ideen« diese Unterscheidung und baut auf ihr
auf. Sowohl die Materialitit von beispielsweise Waffen und Interessen als auch vor
allem die sich dariiber entfaltenden Bedeutungssysteme, Ideen und Diskurse kenn-

2/2016 209

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:08:06. © Inhalt.
Inhatts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2016-2-207

Forum

zeichnen hiernach die Dynamiken der Weltpolitik. Es ist allerdings leicht, dem Ge-
rede von »ldeen« zu folgen.? Fraglich bleibt, wie Ideen genau wirksam werden,
wenn doch die sozial-physikalische Welt eigenen GesetzmaBligkeiten gehorchen
soll.* Bisher hat man sich mit den Verlegenheitsformeln der »endogenen Priferenz-
bildung« oder des »Sponsorships« beholfen. Damit behandelt man aber letztlich die
Materialitit »ontologisch« vorrangig. Entsprechend vermogen diese Formeln even-
tuell eine »Briicke« zu den positiven Ansétzen zu postulieren, doch eine ernsthafte
Losung fiir die Ubersetzung und das Zusammenspiel von Ideen und Materie kon-
nen und werden sie auch nicht liefern. Alexander Wendt selbst schlug 1999 den Be-
griff der Supervenienz vor, der jedoch das Problem der mentalen Verursachung
durch die Ungenauigkeit des Begriffes selbst zu 16sen versucht.® Wihrend wir also
bisher keinerlei Losung fiir das Zusammenspiel von Materie und Geist (oder Ideen)
anbieten konnen, kommen wir gleichzeitig nicht am Leib-Seele-Problem vorbei,
sobald wir das diinne Eis des reduktiven Materialismus verlassen. Das heif3t, dass
sobald wir die Uberzeugung aufgeben, wir kénnten alles auf Grundlage materieller
Faktoren erklédren, die Frage gestellt werden muss, worin sich denn nicht-materielle
von materiellen Faktoren unterscheiden und wie diese wirksam werden.

Doch worin besteht eigentlich das Problem? Um es kurz zu sagen: Beim Leib-
Seele-Problem sind drei Sitze relevant, die individuell zwar sofort einleuchten, je-
doch miteinander inkompatibel sind.

Innerhalb des Leib-Seele-Problems wird zundichst eine kausale Geschlossenheit
der physikalischen Welt angenommen. Das bedeutet, dass jede physikalische Wir-
kung auf eine rein physikalische Ursache zuriickzufiihren ist. Steine bewegen sich
nicht, weil wir uns die Bewegung im Geiste vorstellen, sondern weil jemand oder
etwas diesen Stein physikalisch bewegt. Wenn der Stein durch eine Glasscheibe
kracht und diese dann zerbirst, ist es der Stein und nicht Gott, der »kausal« gewirkt
hat. Alexander Wendt spricht an dieser Stelle in »Quantum Mind« von einer
»CPP«, der Annahme einer »causal closure of physics« (s. Wendt 2015: 7).

Als Zweites wird ein Unterschied zwischen Materie und Geist konzediert. Das
Vokabular von Materie und Kraft ist eben anders gelagert als das Vokabular von
Wiinschen, Uberzeugungen oder Vorstellungen. In »Quantum Mind« nihert sich
Wendt dieser Unterscheidung iiber das Problem der Intentionalitét (s. Wendt 2015:
18-21): Im Gegensatz zur Materie bezieht sich das Denken immer auf etwas ande-
res, das heiit Denken ist immer intentional (Wendt 2015: 19). Das Denken an sich
als Operation entzieht sich dem Denken und bleibt fiir uns unbeobachtbar.

Die Sachlage wird kompliziert, wenn drittens eine kausale Kraft von Ideen oder
Geist angenommen wird. Verneint man diese Existenz der »mentalen Verursa-

3 Ideen sind eine Wohlfiihlvariable, die jedermann umarmen kann, ohne sich theoretisch
strecken zu miissen. Dennoch bin ich an dieser Stelle nicht an einer ausfiihrlicheren Kritik
interessiert. Vielmehr nenne ich Ideen lediglich als Beispiel, um die Relevanz des Leib-
Seele-Problems zu illustrieren.

Blyth (1997); Goldstein/Keohane (1993); Risse-Kappen (1994); Yee (1996).

Siche Wendt (1999) und seine Selbstkritik (Wendt 2006); siehe auch Kessler (2007).

Siehe spédter auch seine Diskussion zu ydownward causation« (Wendt 2015: 260).

NN B

210

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:08:06. © Inhalt.
Inhatts ir i, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/0946-7165-2016-2-207

Oliver Kessler: The Carpet Crawlers

chung«, landet man bei einem kruden Materialismus, der heute eigentlich nicht
mehr ernsthaft vertreten wird. Weicht man von dieser Position auch nur leicht ab,
bediirfen die Fragen zu Intentionalitdt und mentaler Verursachung einer Antwort.
Wenn Materie und Ideen unterschiedlich sind und die materielle Welt kausal ge-
schlossen ist, wie kann es dann mentale Verursachung geben? Die analytische Phi-
losophie des Geistes, wie sie fiir »Quantum Mind« von zentraler Bedeutung ist, hat
mehrere Losungswege vorgeschlagen, die jeweils darauf beruhen, einen dieser drei
Sitze abzulehnen.”

Nehmen wir den ersten Satz zuriick, konnen wir sagen, dass Ideen und Materie
unterschiedliche »Dinge« und beide »kausal wirksam« sind. Eine kausale Ge-
schlossenheit wird nun nicht mehr behauptet. Der Literatur zu Ideen liegt eben die-
se Uberzeugung zugrunde. Oder wir heben den zweiten Satz auf, indem die An-
dersartigkeit von Ideen angezweifelt wird: Ideen sind dann nichts anderes als Mate-
rie. Daraus folgt, dass bei einer kausal geschlossenen Welt Ideen kausal wirksam
sein konnen. Die Literatur zur »Emergenz« und »Supervenienz« baut hierauf auf.
Oder aber wir verneinen den dritten Satz und nehmen an, die Welt sei kausal ge-
schlossen und Materie und Geist seien zwei unterschiedliche »Substanzen«, mit der
Konsequenz, dass es konzeptionell keinen Raum mehr fiir mentale Verursachung
gibt.

Dieses Trilemma lésst sich nicht 18sen, sondern héchstens temporér invisibilisie-
ren. Wéhrend »Social Theory of International Politics« noch an einem rudimenta-
ren Materialismus festhielt und {iber die Supervenienz »Geist« als Materie ver-
stand, proklamiert Wendt in » Quantum Mind« nichts weniger als eine Losung eines
der fundamentalen Probleme der modernen Sozialphilosophie. Nach Wendt beruht
das Leib-Seele-Problem auf einem Materialitdtsverstindnis der klassischen Physik:
»[The ontological dualism is] doomed to failure as long as we retain a classical
framing of the mind-body problem« (Wendt 2015: 28). Uber die Quantenmechanik
entwickelt Wendt eine neue Interpretation: So sei der Geist keine andere Substanz
oder ein Derivat von materiellen Verhiltnissen, sondern Materie und Geist seien
immer bereits »eins«. Die Schwierigkeit des Leib-Seele-Problems bestehe daher
nicht mehr, wie bisher angenommen, darin, Intentionalitit mit der klassischen Phy-
sik in Einklang zu bringen, sondern einen Weg »in« die Materie hinein zu finden.
Genau diesen Weg findet die klassische Physik nicht, da sie mit ihrem Formalismus
ausschlieBlich Eigenschaften und Oberflichenphdnomene beschreibt. Hier zeigt
sich, dass Materie von Geist nicht zu unterscheiden ist. Oder wie Wendt es selbst
ausdriickt: »[There is] the possibility of re-founding the mind-body problem on the
radically different physical basis of quantum theory in which unlike the classical
worldview, there is a material place for consciousness« (Wendt 2015: 108). Uber
die Quantenmechanik wird »Bewusstsein« in einem verdnderten Verstindnis von
Materie als »ungrounded potentiality« (s. Wendt 2015: 115) beheimatet. Der néchs-
te Schritt verdeutlicht diesen Wandel.

7 Fiir eine ldngere Diskussion siehe Kessler (2007).

2/2016 211

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:08:06. © Inhalt.
Inhatts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2016-2-207

Forum
2.2. Der Panpsychologismus

Auf den ersten Blick verdndert Alexander Wendt in »Quantum Mind« seine Uber-
zeugung und geht neue Wege. In »Social Theory of International Politics« vertrat
Wendt noch eine Position, die das Leib-Seele-Problem iiber den zweiten Fall zu 16-
sen versuchte: Sein Konzept der Supervenienz war genau an der Stelle platziert, an
der sich Fragen von emergenten Eigenschaften unter Bedingungen eines rump ma-
terialism stellten. »Quantum Mind and Social Science« wendet sich nun deutlich
gegen dieses Konzept (s. a. Wendt 2015: 250-251). Im Kern behauptet Wendt, das
Leib-Seele-Problem basiere auf einem Verstdndnis von Materialitdt, welches aus
der klassischen Physik stamme und eben auch in deren Grenzen gefangen sei. Statt-
dessen miissten sich sowohl Naturwissenschaftlerlnnen als auch Sozialwissen-
schaftlernnen (die die Naturwissenschaften beobachten) mit einer neuen Weltsicht
vertraut machen, in der sich die zentrale Problemlage verandert hat: Wahrend in der
klassischen Formulierung die Existenz von Bewusstsein das zentrale Problem ge-
wesen sei, so bestiinde das zentrale Problem in der Quantenwelt in der Erklarung
von Materie.

Auf Basis seines quantenmechanischen Verstindnisses des Panpsychologismus
zeigt Wendt nun auf, dass der Geist kein Derivat materieller Bedingungen ist, son-
dern all the way down reicht. Um an dieser Stelle nur eine Textstelle hervorzuhe-
ben:

»For materialists the challenge is to show how mind can be explained, whether in reduc-
tionist or emergentist terms, by an essentially passive substance that contains no trace of
mind within. Dualists think this can’t be done and therefore that mind is ontologically
sui generis, but they agree that matter per se is passive and purely material substance. As
we have seen, quantum theory calls these assumptions into question, and in so doing
makes the nature of matter as much a problem as that of mind. While there are materia-
list readings of quantum theory, the only thing they have in common with old-fashioned
materialism is that they assume there is no trace of mind within matter; otherwise the
behavior of matter at the quantum level is utterly unlike its classical counterpart. If
quantum matter be »matter« at all, in short, then it is a thoroughly de-materialized mat-
ter, far from what we ordinarily imagine matter to be [...]. In other words, mind is neit-
her reducible to matter nor emergent from it, but in matter all the way down« (Wendt
2015: 112).

Der erste Teil des Buches zur Geschichte und zu den Grundannahmen der Quan-
tenphysik sowie der verschiedenen quantenmechanischen Experimente stirkt
Wendts neue Position (Wendt 2015: Teil I). So sind viele Phanomene der Quanten-
physik nur erkldrbar unter der Annahme, dass Partikel selbst beobachten konnen.
Sie konnen auch erkennen, ob sie selbst beobachtet werden. Weiterhin wurde fest-
gestellt, dass Partikel auch iiber grofle Distanzen miteinander »kommunizieren«.
Verdndert man beispielsweise den Spin eines Partikels, verdndert sich gleichzeitig
auch der Spin eines »bekannten« Partikels. Dass diese Kommunikation unter Um-
stainden schneller als die Lichtgeschwindigkeit vonstattengeht, zeigt nur an, wie
sehr sich die moderne Physik von dem klassischen Weltbild verabschiedet hat. Die
zu erkldrenden Phanomene und Paradoxa sind in der Tat faszinierend.

212

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:08:06. © Inhalt.
Inhatts ir i, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/0946-7165-2016-2-207

Oliver Kessler: The Carpet Crawlers

Wendt geht jedoch noch einen Schritt weiter — und an dieser Stelle muss ich ge-
stehen, dass ich noch unschliissig dariiber bin, inwieweit ich ihm folgen kann. Ob-
wohl ich dem ganzen Projekt vorsichtig positiv gegeniiberstehe, bleiben dennoch
Zweifel bestehen. Als ich mich 2007 mit Wendts »Social Theory as Cartesian
Science: An Auto-critique from a Quantum Perspective« (Wendt 2006) auseinan-
dersetzte (Kessler 2007), versuchte ich aufzuzeigen, dass eine der Grundiiberlegun-
gen und zentralen Motivationen des Konstruktivismus eben in der Uberwindung
des Leib-Seele-Problems (als ontologischem Dualismus) besteht. Meine Diskussion
sollte aufzeigen, dass Wendts damals noch vehement vertretener Cartesianismus
diese zentrale Motivation verkennt. Im Gegensatz zu Wendt argumentierte ich, dass
gerade die linguistische Wende der Versuch der Uberwindung des ontologischen
Dualismus mithilfe der Sprache darstellt. Mit der linguistischen Wende zeigt sich
dementsprechend ein neuartiges Verstdndnis von Sprache. Sie ist nicht einfach ein
unsichtbarer Schleier, der sich liber die »Dinge und Relationen« (sprich: zweiwerti-
ge Logik) legt und mit dem Worter und Begriffe einfach den Dingen wie Preis-
schilder angeheftet werden. Vielmehr ist Sprache ein Dickicht mit eigener Struktur
und Komplexitit, die unserem Denken die Grenzen setzt (Kessler 2007: 260-265).

Das bedeutet nicht, dass die linguistische Wende die Sprache »gefunden« hat.
Das ist eine unhaltbare Position und wird dennoch oft falschlicherweise als Grund
fiir den Konstruktivismus (bzw. als eine Kritik daran) angefiihrt (s. Zehful3 1998).
Ohne Sprache wire die Philosophie von Aristoteles witzlos und die »Kritik der rei-
nen Vernunft« von Kant lediglich schlecht gewihlte Bettlektiire und nicht eines der
wichtigsten Biicher der letzten 250 Jahre. Vielmehr ist dieses verdnderte Sprachver-
stindnis durch die Abkehr vom ontologischen Dualismus wichtig, an die sich die
Fragen des Anderen, des logischen »Du«, und der Intersubjektivitit anschlieBen.
Heute hdufig gewihlte theoretische Begriffe wie »Diskurs« (Foucault), »Kommuni-
kation« und »System/Umwelt« (Luhmann), »Felder« (Bourdieu) oder »Agent-
Struktur-Netzwerke« (Latour, Law) bauen genau hierauf auf und problematisieren
diese Schnittstelle von Sprache und Intersubjektivitit auf je eigene Weise. Das
heif3t aber auch, dass diese Ansitze (post-)moderner Sozialtheorie einzig und allein
als Gegenpol zur Cartesianischen (und wenn man mochte zur Kant’schen) Apper-
zeption verstindlich werden. Diese Abgrenzung schwingt immer auch in der Anla-
ge der zentralen Kategorien und Begriffe des Konstruktivismus mit. Beispielsweise
sind im Konstruktivismus soziale Strukturen immer sprachlich konstituiert — man
denke hier an die konstitutiven Funktionen bei Searle, die Sprachspiele bei Witt-
genstein oder die Sprachhandlung bei Austin.

Bezogen auf das Leib-Seele-Problem bedeutet dies, dass im Nachklang der lingu-
istischen Wende die Unterscheidung von Materie und Geist selbst lediglich als eine
sprachliche Unterscheidung zu verstehen ist. Deren Emergenz und Verbreitung
muss vor dem Hintergrund der sich verdndernden Sozialstrukturen des ausgehen-
den Mittelalters betrachtet werden, in der die Religion ihre Integrationskraft ver-
liert. Der damit einhergehende Wandel des politischen Vokabulars von Gott iiber
die Vernunft zum Subjekt als Gravitationszentrum schwingt in der Unterscheidung
von Leib — Seele (oder Materie — Geist) immer schon mit und setzt eine im 16.

2/2016 213

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:08:06. © Inhalt.
Inhatts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2016-2-207

Forum

Jahrhundert beginnende funktionale Differenzierung von Gesellschaft voraus. Aus
dieser Position heraus steht gerade nicht mehr die Demonstration der Passung von
Materie und Geist als zwei »ontologische« Kategorien im Vordergrund, sondern
die Rekonstruktion der Voraussetzungen und des Blickfelds, die durch diese Unter-
scheidung entstehen. Mit der De-Ontologisierung von Leib und Seele riicken die
sich hier anschlieBenden Signifkationsprozesse von Bedeutungszusammenhéngen
und Bedeutungszuschreibungen in den Mittelpunkt. Der entscheidende Punkt ist
nicht, dass sich die Materie in der Sprache auflést und diese nun negiert wird. Viel-
mehr verschiebt sich die Problemstellung dahingehend, dass nun nicht mehr nach
der Materie in einem ontologischen Sinne gefragt wird. Vielmehr wird nun die re-
konstruktionslogische Frage gestellt, was ein Beobachter beobachtet, wenn er mit
Hilfe dieser Unterscheidung beobachtet. Illustrativ erkldrt z. B. Luhmann:
»Man kann die Bedeutung von (angemessenen oder unangemessenen) Ideen fiir die Ent-
wicklung gesellschaftlicher Verhiltnisse verschieden einschdtzen. In jedem Falle geht es
nicht um einen Unterschied von Materie und Geist. Vielmehr werden Ideen selbst zur
gesellschaftlichen Realitidt, sobald sie im Kommunikationsproze3 Ausdruck finden. Das
Problem ist also: ob und wie in der Gesellschaft tiber die Gesellschaft kommuniziert
wird, und weiter: wie im Kommunikationsprozel auf die Ideen, Begriffe, Theorien, Un-
terscheidungen usw. reagiert wird, die im Kommunikationsprozef selbst verwendet wer-
den. Denn davon héngt ab, was hervorgehoben und was verdunkelt oder einfach nicht
gesehen wird« (Luhmann 1988: 170).

Alexander Wendt stimmt dieser verdnderten Problemstellung insofern zu, dass er
selbst (1) die Unterscheidung von Materie und Geist de-ontologisiert: Er verweist
auf eine Realitdt, die jenseits dieser Unterscheidung liegt und diese Unterscheidung
erst »produziert«. Wie er erkldrt: »Rather than accept the duality of aspects as a
brute fact, neutral monists seek to explain the emergence of the distinction between
the two aspects out of an underlying sub-stratum that is neither mind or matter«
(Wendt 2005: 126). Auch rdumt Wendt der Sprache deutlich mehr Raum ein, als
noch in »Social Theory of International Politics«. Wiahrend er hier die Sprache eher
funktional konzipiert und dabei schon die Moglichkeit von Kommunikation voraus-
setzt (s. die Kritik von Kratochwil 2000), ist die Sprache in »Quantum Mind« deut-
lich komplexer und in ihrer Anlage konstitutiv fiir die Herausbildung von gesell-
schaftlichen Institutionen. In diesem Sinne hat sich Alexander Wendt der frithen
Position von Friedrich Kratochwil (1989: 21) deutlich angenihert. Dennoch unter-
scheidet sich Wendt von der konstruktivistischen Position insofern, als er eben
nicht die Sprache in den Mittelpunkt stellt, sondern die »Uberwindung« iiber Quan-
ten vorschldgt. Denn obwohl Wendt zunichst die Sprache als konstitutiv fiir das so-
ziale Leben akzeptiert, erldutert er spéter, dass die Sprache gerade nicht die Struk-
tur des Sozialen darstellt — und demnach auch nicht das Substrat ist, aus dem heraus
die Unterscheidung von Leib und Seele selbst herausgearbeitet werden kann (s.

214

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:08:06. © Inhalt.
Inhatts ir i, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2016-2-207

Oliver Kessler: The Carpet Crawlers

Wendt 2015: Kapitel 11).8 Eher liegt der Verdacht nahe, dass fiir Wendt die Wel-
lenfunktion dieses Substrat darstellt, die in ihrem Kollaps nicht nur Raum und Zeit,
sondern auch Materie und Geist produziert.

Ob dieser Schritt letztlich gelingt, vermag ich noch nicht abschlieBend zu beurtei-
len. Daher will ich weniger Wendts Position selbst kritisieren, als vielmehr zwei
Fragen anfiihren: die Frage nach dem Status seiner Ontologie in »Quantum Mind«
und die Frage, welche Konsequenzen seine Quanteninterpretation fiir das Verhélt-
nis von Natur- und Sozialwissenschaften nach sich zieht. Ich gehe davon aus, dass
die darin ausgedriickten Zweifel sich erst in Wendts angekiindigten dritten Buch (s.
Wendt 2015: 2) abschlieBend kldren lassen.

3. Die Frage nach der Ontologie

Gleich zu Beginn seines Buches macht Alexander Wendt deutlich, dass er von der
Realitdt der Quantenwelt liberzeugt ist. So betrachtet er uns Menschen als »wan-
delnde Wellenfunktionen« (»walking wave functions«, Wendt 2015: 3). Natiirlich
stellt sich die Frage, wie ein Realismus noch zu halten ist, wenn gleichzeitig die
konstitutive Funktion der Beobachtung (bzw. Messung) ein zentraler Gegenstand
der Quantenphysik ist. Wenn die Frage nach Existenz und Realitét einzig und allein
in Bezug auf eine/n Beobachtenden und den Akt der Messung beantwortet werden
kann, dann ist eine Realititsaussage im klassischen Sinne nicht mehr moglich. Es
kann sich bei der Position nicht mehr um einen klassischen Realismus handeln, der
sich in irgendeiner sinnhaften Art und Weise von einem Anti-Realismus (oder zu-
mindest einem semantischen Anti-Realismus) unterscheiden lisst. Doch ist an die-
ser Stelle unklar, was eigentlich »Ontologie« impliziert: Was bedeutet es genau,
wenn Wendt behauptet, Menschen seien tatsdchlich wandelnde Wellenfunktionen?
Wenn Wellenfunktionen nur Mdoglichkeitsrdume darstellen, die im Prozess der Be-
obachtung aktualisiert werden, sind dann Menschen ebenfalls Moglichkeitsraume
und lassen sich nur im Prozess der Messung als eigenstidndige Individuen beobach-
ten? Welchen Stellenwert hat dann das Sein als Kategorie? Ich mochte versuchen
die mit dieser Unklarheit verbundenen Spannungen an drei Bruchstellen zu illus-
trieren:

Zuerst féllt auf, dass die Argumentation des Buches einer spezifischen Logik
folgt, die erstaunlich analog zur Argumentationsfolge von »Social Theory« ist. Un-
ter diesem Gesichtspunkt sind sich die zwei Biicher sehr dhnlich. Zunichst formu-
liert Wendt eine Mikrofundierung der Quantenmechanik iiber die Kategorien der

8 Ein/e Gutachter/in verwies auf die Moglichkeit, die Sprache selbst sei die Wellenfunktion.
Obwohl dies ein sehr interessanter Gedanke ist, der viele Probleme eventuell 16sen konnte,
lokalisiert Wendt aber Sprache im menschlichen Gehirn (s. Wendt 2015: 215). Zumindest
wire hier deutlicher Kldarungsbedarf, wie es sich denn nun mit der Sprache genau verhalt
und wie Sprache als Wellenfunktion mit dem Gehirn verbunden ist (ohne Ebenen einzufiih-
ren). Zumindest bleiben sie bei Wendt vollig unterentwickelt. Ich danke dem/der aufmerk-
samen Gutachter/in fiir diese wunderbare Interpretation.

2/2016 215

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:08:06. © Inhalt.
Inhatts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2016-2-207

Forum

Kognition, des Willens und der Erfahrung. Daran anschliefend fragt er, wie weit
Bewusstsein »nach unten, also in Bezug auf Mikrophdnomene, angewendet wer-
den kann (Wendt 2015: 116). Die Frage ist fiir Menschen und Primaten noch leicht
zu beantworten, aber wie sieht es weiter unten auf der Evolutionsleiter aus? Kann
man Bakterien und Pflanzen »Bewusstsein« zuschreiben?

Erstaunlicherweise bejaht Wendt diese Frage unter Hinzunahme aktueller For-
schungsergebnisse. Selbst Einzellern wird heute eine deutlich groBere Eigenkom-
plexitét zugestanden, als dies noch vor wenigen Jahren der Fall war. Entsprechend
fithlt sich Wendt in seiner Ansicht bestitigt: »Mind-Matter are continuous all the
way down« (Wendt 2015: 119). Folgend wendet Wendt die Quantenmechanik auf
Makrophidnomene, insbesondere auf Sprache, Licht und das Problem »des Ande-
ren« (the problem of the other mind) an. Ohne an dieser Stelle vertieft auf seine
Sprachtheorie (dargelegt in seiner Diskussion von Komposition vs. Kontext, s.
Wendt 2015: 215) einzugehen, wird die Superimposition der Wellen nun auf die
Bedeutung von Konzepten bezogen (Wendt 2015: 216). Damit ndhert sich Wendt
deutlich an die Phdnomenologie und deren Sinnbegriff als Unterscheidung von Ak-
tualitdt und Potenzialitdt an, auch wenn er selbst dieser Nahe nicht nachgeht. Wich-
tiger an dieser Stelle ist der sich verdndernde Tonfall. Wahrend im Mikro-Teil die
Quantenmechanik als solche diskutiert wird (Wendt 2015: Kap. 5 bis 10), wird sie
im Makro-Teil nur noch als Analogie wichtig (Wendt 2015: Kap. 11 bis 12). So er-
ortert Wendt beispielsweise die Rollentheorie sowie die Bedeutung des sozialen
Gedéchtnisses und der Erinnerung. Allerdings sind hier nicht mehr Quanten selbst
am Werk, sondern dienen nur noch als Analogie. Folglich restimiert auch Wendt:
»[...] language is like light« (Wendt 2015: 223).

Damit verdndert sich zweitens auch Wendts Ontologie: Im Mikrobereich werden
tatsdchlich Quanten bzw. Wellen als »ontologische« Fundierung ausgemacht. Die
Makro-Ontologie ist hingegen wesentlich reichhaltiger. Illustrativ erldutert Wendt
seine Position an dieser Stelle wie folgt: »[M]ost of the properties that make people
[...] are intentional and relational rather than material and instrinsic [...]. Almost
all the social roles are defined by convention, by individuals’ position in a shared
web of meaning« (Wendt 2015: 196). Er fithrt weiter aus: »[R]ole descriptions con-
stitute us as kind of people, as who we are. [...] If that doesn’t count as ontological,
then nothing in social life has ontological status« (Wendt 2015: 196). Unberiihrt
von der Frage, ob diese Schlussfolgerung ernsthaft in Betracht gezogen werden
muss, zeigt sich, dass auf dieser Ebene die Ontologie aus Beschreibungen, Rollen,
Konventionen und Identitdt(-skonstruktionen) besteht. Leider fehlt es an einer Ana-
lyse dariiber, wie sich diese »mikrofundieren« lassen. Anders herum gesagt: Man
kann natiirlich vortrefflich Giber Rollen, Identitdten und Konventionen nachdenken,
ohne die Quanten ins Spiel zu bringen. Es besteht hier keine Notwendigkeit und
Wendt zeigt nur auf, was eine Quanten-Perspektive hier in die Waagschale werfen
konnte — aber nicht, dass diese Begriffe eine Quantenperspektive voraussetzen.

Diese Bruchstelle 14sst sich auch an dem Begriff der Wellenfunktion veranschau-
lichen. Im Mikro-Teil des Buches werden die Quanten an sich besprochen. Hier
zeigt sich die Wellenfunktion als das Problem der »Messung« (und damit der kon-

216

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:08:06. © Inhalt.
Inhatts ir i, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2016-2-207

Oliver Kessler: The Carpet Crawlers

stitutiven Rolle des/der Beobachtenden) fiir all die Phdnomene verantwortlich, die
bis auf die Etablierung von Raum und Zeit reichen. Spéter verdndert sich die Tonla-
ge, denn hier fingt Wendt an, die Konzepte der Quantenmechanik anzuwenden. Im
Kontext der »Quantum Brain Theory« (Wendt 2015: Kap 5) findet man folgende
Uberlegung von Wendt: »[W]ith the wave function as cognition and its collapse as
experience, will would then be the force that brings collapse about« (Wendt 2015:
121). Damit ersetzt Wendt die »can reasons be causes«-Debatte, die er in den
1990er Jahren mit Martin Hollis und Steve Smith fiihrte, durch die Willensproble-
matik: Sein fritherer Cartesianismus weicht nun einem Riickgriff auf Schopenhauer
und Nietzsche (s. Wendt 2015: 110), wenngleich ich bezweifle, dass die Willens-
problematik bei Nietzsche mit der Quantenmechanik kompatibel ist. Im Makrobe-
reich der Sprache und Intersubjektivitidt wird der Kollaps der Wellenfunktion zum
Sprechakt. Auch hier zeigt Wendt gerade nicht auf, wie Quanten und Sprechakte
zusammenpassen, sondern begniigt sich mit dem Nebenschauplatz der »Kausali-
tit«: Sprechakte — wie Quanten — sind nicht kausal wirksam. Auch hier zeigt sich,
dass dieser Vergleich nur als Analogon funktionieren kann (Wendt 2015: 235).
Sollte man an dieser Stelle auf den ontologischen Status der Wellenfunktion beste-
hen, dann stellt sich die Frage, wie die »klassische« Quantenmechanik mit sowohl
dem Problem der Messung der Willenssemantik als auch der Sprechakttheorie in
Einklang zu bringen ist.

Drittens stellt sich die Frage nach dem Status der Wellenfunktion: Handelt es
sich hierbei wirklich um ein Analyseinstrument, das als Fundament fiir die gesamte
»Sozialontologie« dienen kann? In diesem Fall erhebt sich die Gefahr der Sub-
sumptionslogik: Ein stabiles, von der Erfahrung unabhédngiges Analyseraster wird
auf verschiedene, voneinander unabhéngige Felder angewandt und damit die Reali-
tdt in dieses Raster gepresst. Dies steht im Gegensatz zu der Notwendigkeit einer
rekonstruktionslogischen Forschungspraxis, wenn es um Sinnverstehen, die Gegen-
iiberstellung von Aktualitidt und Potenzialitét und das Problem »des Anderen« (the
other mind) geht. Auch wenn Wendt die Existenz des »Du« und »des Anderen« an-
erkennt, so gleitet er an dieser Stelle in eine Diskussion dariiber ab, in welchem
Mafe man die Gedanken »des Anderen« lesen kann (Wendt 2015: 231). Die grund-
sitzliche Frage nach dem Sozialen, Sinn und Rekonstruktion sind der Diskussion
fern. Man mag nun einwenden, dass man sich filir die Analyse sozialer Phanomene
nicht notwendigerweise einer Rekonstruktionslogik verschreiben muss. Aber dann
klammert man eben genau diese Frage der Selbstreferenz (die Beobachtungspositi-
on der/des wissenschaftlich Beobachtenden) und »des Anderen« aus. Man argu-
mentiert subsumptionslogisch und damit im Kern wieder positivistisch. Ich glaube,
die Losung besteht eben in der letztlichen Verneinung einer »ontologischen« Fun-
dierung und damit auch einer mdglichen Trennung von Epistemologie und Ontolo-
gie. Diesen Schritt scheint Wendt aber nicht zu gehen.

Ohne Wendt kritisieren zu wollen, erscheint mir das Problem in einem performa-
tiven Widerspruch zu liegen: Mit dem Panpsychologismus wird das Denken in

2/2016 217

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:08:06. © Inhalt.
Inhatts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2016-2-207

Forum

Ebenen bezweifelt. Wendt flihrt deutlich aus, dass Ebenen nicht einfach vorgege-
ben sind, sondern produziert werden. Er bestatigt:
»] share their [= practice theorists] rejection of levels discourse, and so I agree that the
downward metaphor is misleading. What is going on here is more accurately described

as structured being pulled out of the quantum world of potentiality into the classical
world of actuality by agents« (Wendt 2015: 264).

Er fihrt weiter aus:

»This view [= quantum] finds emergence not in vertical relationships between levels,
but in holistic horizontal ones among agents, whose states are constituted by non-local
entanglements mediated by language. As superpositions social structures are only poten-
tiali;ies rather than actualities, but this is equally the case for agents« (Wendt 2015:
265).

Aus der Argumentation und der Struktur des Buches (insbesondere Teil IIT ge-
geniiber Teil IV) lasst sich jedoch ableiten, dass bereits in der Argumentationslinie
und dem Buchaufbau eine Unterscheidung von Mikro und Makro — und damit zwei
Ebenen — vorausgesetzt wird. Die Einheit dieser Ebene stellt der Versuch dar, ein
Fundament und eine »wissenschaftlich« abgesicherte Basis bereitzustellen und eine
»einheitliche« Ontologie zu begriinden.’ Dieses Fundament kann dann fiir die ver-
schiedenen Fragestellungen und Anwendungsfelder appliziert werden. Doch genau
an der Stelle zwischen Mikro und Makro zeigen sich die Bruchstellen, die uns vor
die Wahl stellen: Entweder wird die Quantenmechanik als Fundament anerkannt!;
dann ist die Argumentationsweise letztlich im Kern subsumptionslogisch aufge-
baut. Fragen der Selbstreferenz und »des Anderen« sind dann nicht mehr greifbar
und man bewegt sich auf dem Terrain des Positivismus. Oder aber die Quantenme-
chanik wird als Analogie verwendet, die dann in der Gegeniiberstellung heuristisch
wertvolle Einsichten liefern kann. Dann wire aber der ontologische Status — und
damit das »Sein« der Wellenfunktion — zumindest problematisch. Dass damit
Wendts »flache Ontologie« seines Panpsychologismus féllt, die gerade auf einer
Unterscheidung von Ontologie und Epistemologie zu beruhen scheint — man mag
hier wieder fragen: Wessen Unterscheidung? Und ist diese Unterscheidung selbst
eine epistemologische oder eine ontologische Unterscheidung?!! — méchte ich zu-
mindest als eine Moglichkeit in den Raum stellen.

9 Der Grund hierfiir scheint mir darin zu liegen, dass Wendt doch noch in einem Weltbild
gefangen ist, in dem sich Gesellschaft iber Menschen konstituiert, obwohl die Quanten-
mechanik gerade eine Aufgabe dessen verlangt. Siehe zum Beispiel die Kommentare bei
Wendt, mit denen der menschliche Korper in den Mittelpunkt riickt, wie u. a. »Model of
Man« in Teil III oder die Verortung der Sprache im menschlichen Gehirn (Wendt 2015:
215).

10 Siehe zum Beispiel auch die Verweise zu »downward«, »all the way up«, »all the way
down etc., die sich durch das gesamte Buch ziehen.

11 Sollte man an dieser Stelle fiir die Ontologie stimmen, erhebt sich aber das Problem des
ontologischen Gottesbeweises bei Kant, der ja letztlich zeigt, dass sich die Ontologie
nicht ontologisch selbst erklért.

218

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:08:06. © Inhalt.
Inhatts ir i, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2016-2-207

Oliver Kessler: The Carpet Crawlers
4. Ein neues Verhdltnis zwischen Naturwissenschaft und Sozialwissenschaft?

Das bringt mich zum letzten Punkt, der wieder als offene Frage formuliert ist: Geht
es Wendt letztlich wirklich um eine Begriindung einer fiir die Naturwissenschaften
und Sozialwissenschaften einheitlichen Ontologie, auf deren Basis dann diese Un-
terscheidung ihre Sinnhaftigkeit verliert? Folgt man Wendt, kann man leicht dem
Eindruck erliegen, er wiirde eine Neuauflage der Einheit der Wissenschaften postu-
lieren. Denn argumentiert er letztlich nicht fiir eine Quantenfundierung aller Wis-
senschaften? Werden letztendlich nicht schon wieder die Naturwissenschaften zum
MafB aller Wissenschaften erhoben und wird damit nicht die Eigenstindigkeit der
Sozialwissenschaften aufgegeben? Die unterschiedlichen Verwendungsweisen der
Quantenmechanik in der Mikro- und der Makroebene zeigen meines Erachtens je-
doch schon auf, dass die Unterscheidung von Naturwissenschaften und Sozialwis-
senschaften nicht aufgegeben werden kann. Wahrend bezogen auf die Mikroebene
die Quantenmechanik tatsichlich qua Naturwissenschaften zur Sprache kommt,
werden bezogen auf die Makroebene sozialtheoretische Kategorien lediglich neu
adjustiert. Die Quantenmechanik ist hier nicht Basis, sondern dient als Vergleich,
als Analogie. Dies zeigt sich auch an der Diskussionsart bei Wendt, der dann ge-
meinsame Probleme diskutiert, aber keine »Fundierung« anbietet. Dariiber hinaus
wird die Sozialtheorie nicht neu fundiert im Sinne einer vorgelagerten und ableitba-
ren Grundlage. Doch worum geht es dann? Es erscheint mir, als wiirde es Wendt
weniger um die Quantenmechanik selbst als um deren Konsequenzen gehen: Mit
der Position des/der aktiven Beobachtenden, wie sie in der Quantenmechanik von
zentraler Bedeutung ist, féllt jedes positivistische Weltbild — selbst in den Natur-
wissenschaften. Damit ist eine neutrale Beobachtung einfach nicht mehr méglich.
Diesen Themenkomplex von Beobachtung, Welterzeugung und Reflexivitit kann
man mit Blick auf die Quantenmechanik nicht mehr mit dem Hinweis auf »post-
strukturalistische Anti-TheoretikerInnen« beiseite wischen, sondern muss sich mit
den Griindern der Quantenphysik selbst auseinandersetzen. Anders gesagt: Wenn
man sich die Genese radikal-konstruktivistischer und poststrukturalistischer Ansét-
ze anschaut, dann fallt genau dieser Querverweis zur Komplexitdtstheorie und zur
modernen Physik sofort ins Auge.!?

Damit verschiebt sich das Verhéltnis von Naturwissenschaft und Sozialwissen-
schaft. Lange Zeit diente die klassische Naturwissenschaft als Referenzpunkt fiir
»Wissenschaftlichkeit«. Mit der Entdeckung der Quantenwelt dreht sich das Ver-
héltnis um: Nicht die radikal-konstruktivistischen und poststrukturalistischen An-
sédtze sind unwissenschaftlich, sondern die Vertreter der positiven Denkschulen. Je-
der, der selbst die Wissenschaftlichkeit hochhilt, argumentiert genuin unwissen-
schaftlich, da im Kern dogmatisch. Wendt iibertrdgt die Diskussion zwischen Posi-
tivismus und Post-Positivismus in die Philosophie der Naturwissenschaften und
zeigt damit, wie lange schon der Positivismus unhaltbar ist und im luftleeren Raum
argumentiert. Wendt zeigt nur zu deutlich auf, dass sich der Positivismus allein

12 Siehe hier vor allem das Werk von Michel Serres; u. a. Serres (1987).

2/2016 219

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:08:06. © Inhalt.
Inhatts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2016-2-207

Forum

durch die systematische Nichtbeschéftigung seiner VertreterInnen mit den aktuellen
Wissenschaften aufrechterhélt. Wird er damit Erfolg haben? Wahrscheinlich nicht,
denn eine Auseinandersetzung mit den neuen Ansitzen wird fiir all diejenigen
schwer sein, die ihren »KKV« (King/Keohane/Verba, s. King et al. 1994) wie Be-
trunkene die Laterne umarmen, um nur nicht den Halt zu verlieren. All denjenigen,
die sich auf research design und Methoden zuriickziehen, hilt nun Wendt den Spie-
gel vor. Er zeigt auf, dass »Wissenschaftlichkeit« als Ausrede funktioniert, sich
eben nicht mit den Untiefen der sozialtheoretischen Diskussionen auseinanderset-
zen zu miissen um weiterhin »Empirie« mit »Daten« gleichsetzen zu kdnnen.

»Quantum Mind« fithrt in diesem Sinne Wendts in den 1990er Jahren begonnen
Weg konsequent weiter: Erneut lotet Wendt die Grenzen von »Wissenschaftlich-
keit« aus und hélt die Fahne der Wissenschaft hoch — nicht aber, um Grenzkontrol-
len einzufiihren, sondern um Grenzen einzureiflen, Denkrdume zu schaffen und da-
mit auch Pluralitit und Neugier zuzulassen. In diesem Punkt unterscheidet er sich
von vielen anderen moderaten Konstruktivistinnen, die immer noch den Positivis-
mus des 19. Jahrhunderts mit einem Wissenschaftsverstindnis des 17. Jahrhunderts
legitimieren, nur um die Vielzahl von Ansétzen und Wissbegierden jenseits vorge-
fertigter research designs mit dem Attribut der Unwissenschaftlichkeit abzukan-
zeln.

5. Schlussbemerkung

Alexander Wendt stellt sich mit » Quantum Mind« gegen den aktuellen Trend in der
Sozialtheorie. Wahrend sich diese gegen Groftheorien und weite Fragestellungen
wendet, zielt Wendt gerade auf die grof3en Fragen und scheut sich nicht vor meta-
theoretischen Diskussionen und philosophischen Grundfragen. Mit »Quantum
Mind« schafft er es, ein faszinierendes Feld zu erschlielen, dessen Begriinder nicht
nur hervorragende Wissenschaftler, sondern auch Philosophen waren. Jedem, der
Wissenschaft als die Generierung gesicherten Wissens ansieht und als eine Technik
versteht, wird durch eine Beschéftigung mit Quanten der Boden unter den Fiillen
weggezogen: Der sichere Gang der Methoden ist ein Holzweg. Gerade die Welt der
Quanten mit ihren genialen Begriindern, ihren Herausforderungen und Problemstel-
lungen zeigt deutlich, dass Sozialwissenschaft und Naturwissenschaft manche ihrer
Probleme teilen; so beispielsweise die Position des aktiven Beobachters, der im Akt
der Beobachtung die Realitét produziert und nicht nur abbildet.

Daher ist der grundlegenden Beobachtung von Alexander Wendt zuzustimmen:
Die Theorienlandschaft, das Theorieverstindnis und das Selbstverstindnis der
»TheoretikerInnen« innerhalb der IB basiert tatsdchlich auf einem Weltbild der
klassischen Physik. Eine Neujustierung einer Physics-Envy 2.0, in der die aktuelle
Theorienlandschaft mehr Beachtung findet, wire fiir die IB mehr als hilfreich. Da-
mit wiirde ndmlich der Positivismus, gemessen am eigenen Anspruch, zugrunde ge-
hen. In diesem Sinne kann man nur hoffen, dass sich die IB durch »Quantum
Mind« mehr Offenheit gonnen wird.

220

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:08:06. © Inhalt.
Inhatts ir i, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2016-2-207

Oliver Kessler: The Carpet Crawlers

Literatur

Blyth, Mark M. 1997: Any More Bright Ideas? The Ideational Turn of Comparative Political
Economy, in: Comparative Politics 29: 2, 229-250.

Goldstein, Judith/Keohane, Robert O. 1993: Ideas and Foreign Policy. Beliefs, Institutions,
and Political Change, Ithaca, NY.

Kessler, Oliver 2007: From Agents and Structures to Minds and Bodies. Of Supervenience,
Quantum, and the Linguistic Turn, in: Journal of International Relations and Develop-
ment 10: 3, 243-271.

King, Gary/Keohane, Robert O./Verba, Sidney 1994: Designing Social Inquiry. Scientific In-
ference in Qualitative Research. Princeton, NJ.

Kratochwil, Friedrich 1989: Rules, Norms, and Decisions. On the Conditions of Practical and
Legal Reasoning in International Relations and Domestic Affairs, Cambridge.

Kratochwil, Friedrich 2000: Constructing a New Orthodoxy? Wendt’s »Social Theory of In-
ternational Politics« and the Constructivist Challenge, in: Millennium 29: 4, 73-101.

Luhmann, Niklas 1988: Wirtschaft der Gesellschaft, Frankfurt a. M.

Serres, Michel 1987: Der Parasit, Frankfurt a. M.

Risse-Kappen, Thomas 1994: Ideas Do Not Float Freely. Transnational Coalitions, Domestic
Structures, and the End of the Cold War, in: International Organization 48: 2, 185-214.

Wendt, Alexander 1999: Social Theory of International Politics, Cambridge.

Wendt, Alexander 2006: Social Theory as Cartesian Science. An Auto-critique from a Quan-
tum Perspective, in: Guzzini, Stefano/Leander, Anna (Hrsg.): Constructivism and Inter-
national Relations: Alexander Wendt and his Critics, London, 181-219.

Wendt, Alexander 2015: Quantum Mind and Social Science: Unifying Physical and Social
Ontology, Cambridge.

Yee, Albert S. 1996: The Causal Effects of Ideas on Policies, in: International Organization
50: 1, 69-108.

Zehfuf3, Maja 1998: Sprachlosigkeit schrankt ein. Zur Bedeutung von Sprache in konstrukti-
vistischen Theorien, in: Zeitschrift fiir Internationale Beziehungen 5: 1, 109-137.

2/2016 221

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:08:06. © Inhalt.
Inhatts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/0946-7165-2016-2-207

	1. Einleitung
	2.2. Der Panpsychologismus

	5. Schlussbemerkung

