6. 0 CHEIRO DO RALO/DRAINED (2006, Heitor Dhalia)

oder wenn er meint, dass der Imbiss das Paradies sei — wenn nur das Essen gut wire.
Vor allem der Schatten einer Palme verweist auf etwas Unerreichbares im Off, das nie
sichtbar wird. Die paradiesische Palme ist dabei ein Gegenpol zu einem anderen Au-
Ren, das ebenso obskur bleibt: die Holle, die sich laut Lourengo hinter dem stinkenden
Abfluss in der Toilette verbirgt. Durch die Palme wird jedoch die Bildhaftigkeit des Hin-
terns als eine Projektionsfliche markiert, die auf etwas verweist, das tiber den Arsch
hinausgeht und sich auf ein unerreichbares AuRen bezieht.

6.9 Das pornografische Bild und die Geschichte des Glasauges

Mit dem Arsch zu Beginn des Films entsteht nicht nur die Geschichte eines besonderen
minnlichen Begehrens, sondern er erdffnet ein visuelles Beziehungsgeflecht, in dem
es um eine eigenartige Konstellation exponierter Sichtbarkeit, um die Dramaturgie ei-
ner Sichtbarmachung sowie um eine spezielle dispositive Bildwerdung geht. Denn das
letztendliche Entbléfen des Hinterns hat auch einen Charakter, der den Bereich des
Erotischen iibersteigt und der als pornografisch betrachtet werden kann.

Joseph Vogl hat in einer Analyse des Films BLow-uP/BLow UP (UK/ITA/USA 1966,
R: Michelangelo Antonioni) das besondere Verhiltnis von Sichtbarkeit und Bild im Fal-
le des »pornografischen Bildes« skizziert.” Wenn sich im Film ein Objekt entkleidet,
so Vogl, geht es hierbei nicht schlicht um eine Obszonitit und ein unsittliches Ding,
sondern es entsteht eine spezifische Anordnung des Sehens. In dieser wird durch eine
imperative Struktur der Blick mit dem Bild in Beziehung gebracht. Durch einen Befehl
wird angeordnet, was sichtbar werden soll. Der Blick gebietet, was er sehen mdchte.
Das pornografische Bild und sein Blick sind Zuspitzungen einer bestimmten Absicht.
Das Sehen ist dabei mit einem Sichtbarmachen und einer Geste des Zeigens verbunden,
mit einem Enthiillen, bei welchen die betrachteten Dinge und Menschen immer schon
nackt werden, auch wenn sie es nicht tatsichlich sind. Das Pornografische geht mit
einer Befehlssprache einher, welche den Dingen vorschreibt, wie sie sich zu verhalten
haben, wie die Entbl6fung stattfinden und ins Bild gesetzt werden soll. Die Vorstel-
lung der Enthiillung folgt einem bestimmten Programm, das sich vorab in Lourengos
Fall im ertraumten >Vorspiel« und in den inszenatorischen Vorwegnahmen der imagi-
nierten Szene mit dem begehrten Arsch zeigt. Zugleich bemerkt Vogl, dass zu dieser
Befehlsstruktur stets auch eine Kapitalisierung des Bildes gehért. Das pornografische
Objekt und der Blick stehen in einer 6konomischen Beziehung zueinander, die darauf
basiert, dass das Sichtbare nicht immer schon gegeben sein darf und verknappt werden
muss, auch wenn es iiberall im Uberfluss vorhanden und verfiigbar ist.

Diese Befehlsstruktur, in welcher der Arsch als ein begehrtes Bild erst hervorge-
bracht werden soll, wird in O CHEIRO DO RaLo deutlich als eine dispositive Angelegen-
heit sichtbar. Lourengo nimmt dabei in den fiir ihn erotischen, erregenden Situationen
bestindig eine sitzende Beobachterposition ein: im Imbiss auf einem Thekenhocker, zu

51 Ich beziehe mich hier auf ein Vorlesungsskript von Joseph Vogl: »Medien im Film«, Vorlesung an
der Bauhaus-Universitit Weimar, Sommersemester 2005, vorgetragen am 10.05.2005, unveroffent-
licht.

https://dol.org/1014361/9783839453629-032 - am 14.02.2026, 11:16:59. /de/s Access

147


https://doi.org/10.14361/9783839453629-032
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

148

Bilder der Enge

Hause auf einem Sofa vor dem Fernseher, aber vor allem im Biiro auf seinem Schreib-
tischstuhl. Seine egozentrische Existenz spielt sich iiberwiegend in dieser sitzenden
Ausrichtung ab, in der er Menschen und Dinge vor allem aufgrund seines Geldes be-
herrscht. Doch es ist zugleich offensichtlich, dass sich die Relationen zwischen dem
Arsch und seiner Beobachtung in der Anordnung der Filmbilder komplizierter gestal-
ten. Denn neben dem Machtdispositiv Lourengos entsteht zugleich zwischen einzelnen
Dingen und ihren Bildern ein iibergreifendes Dispositiv der Enge, in welchem Lourengo
selbst Teil einer Anordnung wird, die er nicht kontrollieren und befehligen kann, die
ihn gewissermafien gefangen hilt und die sein Schicksal besiegelt.

Um diese hohere Struktur und Macht der Bilder zu begreifen, muss eine Referenz
erwihnt werden, die man als die augenscheinlichste bezeichnen kann: »Die Geschichte
des Auges« von Georges Bataille.*” In dieser Erzihlung aus dem Jahr 1928 berichtet ein
namenloser, jugendlicher Erzihler in verschiedenen Episoden riickblickend von den
bizarren Sexualpraktiken, die er gemeinsam mit seiner Lustpartnerin Simone erleb-
te. Beim perversen wie teils auch tédlichen Geschlechtsverkehr der beiden mit unter-
schiedlichen Personen kommen auch einzelne Augipfel zum Einsatz, die beim Liebes-
spiel beispielsweise in Korperoffnungen eingefithrt werden. Der Autor Mutarelli und
der Regisseur Dhalia haben Bataille jedoch nicht schlicht adaptiert, sondern sich offen-
bar durch ihn inspirieren lassen und Besonderheiten seiner Erzihlung auf eine origini-
re Weise mit ihrer eigenartigen Geschichte in eine filmische Form gebracht. Mit Batail-
le lasst sich auch Lourengos 6konomisches Verhalten deuten, dessen erotische Energie
sich auf der Suche nach Selbstbestimmung und Souverinitit in einem ausschweifenden
Verschwendungstrieb entlidt.”® Wichtiger ist jedoch, welche Rolle das Auge, respektive
das Glasauge, in O CHEIRO DO RALO einnimmt, zum einen als Ding, das die Beobach-
tung bezeugt, zum anderen als Bild, das zu einem bedeutenden Glied in einer Kette
von Bildern und zu einer tragenden Koordinate in der riumlichen Anordnung dieser
Geschichte wird. Das Glasauge scheint Lourengos Sehen zunichst auf absonderliche
Weise zu verdoppeln, wie ein Kamera-Auge, das die Handlungen registriert. Es dient
Lourengo zudem als ein Werkzeug zur Ausiibung seiner Fabulierlust. Einmal ist es das
Auge seines gefallenen Vaters, dann kam es mit einer Pizza, spiter gehorte es angeblich
einem Rock-Singer; fir den Verkiufer mit der Karaffe ist es das Auge, das auf der Dol-
larnote zu sehen ist. Einerseits méchte Lourengo mit dem Auge und den erfundenen
Geschichten seine Kunden beeindrucken, andererseits wird es zu einem sonderbaren
Komplizen, der seinen Voyeurismus bezeugen und seine eigenen Blicke miterleben soll.
Es ist ein Objekt, das mehrmals ausfiihrlich betrachtet wird, wie auch ein Ding, dem
Lourengo ein Schauen unterstellt und das wiederholt dorthin schauen soll, wohin er es
ausrichtet. So hilt er es wie ein magisches Objekt vor sich, wenn er den Uhr-Verkiufer

52 Siehe Georges Bataille: »Die Geschichte des Augesc, in: Ders.: Das obszdne Werk, Reinbek: Rowohlt
2017, S. 5-52.

53  Siehe hierzu das Nachwort zur »Geschichte des Auges«, in dem Marion Luckow mit Bezug auf den
Soziologen Marcel Mauss auf die Rolle der Verschwendung in Batailles Werk eingeht. Vgl. Marion
Luckow: »Nachwort, in: G. Bataille: Das obszdne Werk, S. 225-232. Siehe auch Marcel Mauss: Die
Gabe. Form und Funktion des Austauschs in archaischen Gesellschaften, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1968.

https://dol.org/1014361/9783839453629-032 - am 14.02.2026, 11:16:59. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839453629-032
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. 0 CHEIRO DO RALO/DRAINED (2006, Heitor Dhalia)

grundlos zusammenschligt; oder er positioniert es auf dem Tisch, wenn er vor der Ab-
hingigen masturbiert. Im Imbiss streckt er es wie eine Kamera weit vor sich, sodass
das Auge einen guten Blick auf den Arsch erhaschen kann — denn so etwas wie diesen
Arsch, so behauptet Lourengo, hatte das Auge bisher noch nicht gesehen (Abb. 6).

Roland Barthes hat dargelegt, inwiefern Batailles »Geschichte des Auges« weniger
die Geschichte von Personen, sondern vielmehr die eines Gegenstandes erzihlt, der
»von Bild zu Bild« wandert.>* Barthes meint dabei jedoch nicht, dass das Auge als Ge-
genstand weitergegeben wird, sondern vielmehr geht das >Augenhafte« von einem Ge-
genstand zum nichsten iiber, wodurch das Auge umgeformt, gewissermafien dekliniert
wird und Affinititsverhiltnisse zwischen den Gegenstinden entstehen.” In Batailles
Geschichten werden die unterschiedlichen Dinge und erzihlerischen Stationen somit
auf metaphorische Weise durch das Auge verbunden. Zum einen auf einer sprachlichen
Ebene, da die franzésischen Worter fiir beispielsweise Auge (eil) und Ei (ceuf) einen ge-
meinsamen und einen variierenden Laut besitzen, zum anderen durch die formalen
Gemeinsamkeiten, da die Gegenstinde jeweils von weifen und runden Merkmalen be-
stimmt sind.*® Neben der Kugelhaftigkeit dieser metaphorischen Reihung beschreibt
Barthes zudem eine zweite Kette, die mit dem Auge, mit dem Ei oder mit Driisen ver-
bunden ist und bei der es ebenfalls zu Wanderungen und Wandlungen kommt: das Fliis-
sige.”” In Batailles erotischen Abenteuern wird die Augenmetapher von Trinen, Milch,
Sperma, Eigelb oder Urin begleitet, die ebenfalls ohne Hierarchie in einer potenziell
endlosen Reihung aufeinanderfolgen. Batailles Erotismus besteht nun vor allem darin,
so Barthes, dass er diese beiden Ketten vermischt und den Sinn und Gebrauch der Ge-
genstinde und Flissigkeiten auf metonymische Weise untereinander kombiniert und
variiert.”®

Mit solch einer verdichtenden und verschiebenden poetischen Technik haben wir
es nun in O CHEIRO DO RALO nicht zu tun. Zwar wandert auch hier das Auge durch
Lourengos Fiktionen, aber es bleibt doch immer ein Auge, das Verbindungen zwischen
den fragmentarischen Geschichten herstellt und die Kommunikation mit den Personen
ermoglicht. Das Glasauge, das als imaginierte Wahrnehmung Lourengos Begehren be-
zeugen soll, wird zu einem Teil seines Erotismus, aber es bringt selbst keine mit Bataille
vergleichbare Poetik hervor. Doch zweifellos bildet sich um das Glasauge auch eine Ket-
te von Dingen und ihren Bildern aus. Lourengos libidinéses Unternehmen wird durch
diese Kette gerahmt: der Arsch, das Auge, der Abfluss. Anders als bei Bataille bilden das
Auge und der Abfluss — als offensichtlichster Ort des Fliissigen — zusammen mit dem
Arsch die Pole und Sinnhorizonte der Wirklichkeit Lourencos; und man kann sie zudem
als eine riumliche, topologische Anordnung verstehen, deren Affinititen einerseits wie

54  Roland Barthes: »Die Augenmetaphers, in: Helga Gallas (Hg.): Strukturalismus als interpretatives
Verfahren, Darmstadt/Neuwied: Luchterhand 1972, S. 25-34, hier: S. 25.

55 Vgl.ebd., S. 26.

56 Vgl.ebd,S.27.

57 Vgl.ebd.

58 Vgl. ebd,, S.32ff. So werden beispielsweise mit dem Auge Handlungen durchgefiihrt, die kenn-
zeichnend fiir andere Gegenstande sind, wenn es zerschlagen, an ihm gesaugt oder von ihm ge-
trunken wird, wodurch Bataille durch die Kombination von Funktionen und Substanzen seine li-
terarische Obszonitat erschafft.

https://dol.org/1014361/9783839453629-032 - am 14.02.2026, 11:16:59. /de/s Access

149


https://doi.org/10.14361/9783839453629-032
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

150

Bilder der Enge

bei Bataille in gemeinsamen formalen Aspekten bestehen, die sich jedoch im Film auf
eine andere Weise verdichten und den filmischen Raum verengen.

Dies wird darin deutlich, wie der Film nach der Enthiillung des Arsches endet.
Nachdem Lourenco diesen prisentiert bekommen und sich der Hintern zu einem ge-
wohnlichen Gegenstand gewandelt hat, wie er selbst behauptet, erliegt er einer Tat, die
er nicht vorhersehen und kontrollieren konnte. Er wird von der Abhingigen erschossen,
woraufhin er in die Toilette und zum Abfluss kriecht. Dort, nah neben dem Loch, ist
zunichst sein erstarrender Blick zu sehen (Abb. 9);° im Gegenschuss folgt eine GrofR-
aufnahme des Glasauges (Abb. 10), das auf dem Boden liegt, und auf dieses die graue
Auflenfassade seines Geschiftsgebiudes, auf welcher, wie auch schon zuvor sichtbar,
ein briunlich-grauer Punkt aufgemalt ist (Abb. 11). Bei dieser Montage handelt es sich
erkennbar um aussagekriftige match cuts. Die Pupillen Lourengos, die schwarze Pupille
des Glasauges sowie der Kreis auf der Mauer hingen iiber die Schnitte hinweg etwa in
der Mitte des Bildes zusammen, als wiirden sich die Kreise, Pupillen und Locher iiber-
lagern und Beobachter, Beobachtung und Wahrnehmungsraum gegenseitig verschlie-
Ren. Dazu ist ein letztes Mal sein Voiceover zu horen: »Und so kommt weder jemand
rein noch raus.«*° Rein visuell kann das Ende durch diese Reihung als eine Pattsituati-
on verstanden werden.® Nachdem der begehrte Hintern sich in ein gewshnliches Ding
verwandelt hat, erstarren die Pfeiler dieses filmischen Wahrnehmungskonstrukts und
somit die gesamte filmische Wirklichkeit.

6.10 Das Universum, seine Locher und am Ende der Arsch

Ich méochte dieser Bilderkette noch eine weitere Deutung hinzufiigen. In seinem Buch
Das Sein und das Nichts hat Jean-Paul Sartre in seinen Betrachtungen tiber den Blick
und den Voyeurismus dargelegt, inwiefern sich bei der Wahrnehmung einer anderen
Person »eine reine Desintegration der Beziehungen«®* ereignet, welche zuvor zwischen
den Objekten des Universums des Wahrnehmenden vorherrschten:

»Erscheint also unter den Gegenstanden meines Universums ein Element der Desinte-
gration eben dieses Universums, so nenne ich das Erscheinen eines Menschen in mei-
nem Universum. Der Andere, das ist zunachst die permanente Flucht der Dinge auf ein
Ziel hin, das ich gleichzeitig in einer gewissen Distanz von mir als Gegenstand erfasse

59  Das Erstarren Lourencos neben dem Abfluss scheint ein dezentes Zitat einer der berithmtesten
Szenen der Filmgeschichte zu sein: Marion Cranes Ermordung durch Norman Bates in der Dusche
in Alfred Hitchcocks PsycHo (USA 1960). Lourencos Ende geschieht jedoch weniger dramatisch,
blutig und bewegt. Die sLochhaftigkeit< von Lourenco wird bereits zuvor angedeutet, wenn die
Abhingige an einer Stelle aufgebracht behauptet, dass hinter seinem Gesicht nur ein Loch sei.

60 Ubersetzung M. S.: »E entdo, ninguém entra, e nem sai.«

61 Zurldeeeinerfilmischen Pattsituation im Rahmen der geschlossenen Form siehe die Besprechung
von ANNEE DERNIERE A MARIENBAD/LETZTES JAHR IN MARIENBAD (FRA/ITA 1961, R: Alain Resnais)
in Mirjam Schaub: Bilder aus dem Off: Zum philosophischen Stand der Kinotheorie (= Serie Moderner Film,
Bd. 4), Weimar: VDG 2005, S. 96-109, hier: S. 97ff.

62 Jean-Paul Sartre: Das Sein und das Nichts. Versuch einer phdnomenologischen Ontologie, Reinbek: Ro-
wohlt 2016, S. 461f.

https://dol.org/1014361/9783839453629-032 - am 14.02.2026, 11:16:59. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839453629-032
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

