
6. O Cheiro do Ralo/Drained (2006, Heitor Dhalia) 147

oder wenn er meint, dass der Imbiss das Paradies sei – wenn nur das Essen gut wäre.

Vor allem der Schatten einer Palme verweist auf etwas Unerreichbares im Off, das nie

sichtbar wird. Die paradiesische Palme ist dabei ein Gegenpol zu einem anderen Au-

ßen, das ebenso obskur bleibt: die Hölle, die sich laut Lourenço hinter dem stinkenden

Abfluss in der Toilette verbirgt. Durch die Palme wird jedoch die Bildhaftigkeit des Hin-

terns als eine Projektionsfläche markiert, die auf etwas verweist, das über den Arsch

hinausgeht und sich auf ein unerreichbares Außen bezieht.

6.9 Das pornografische Bild und die Geschichte des Glasauges

Mit dem Arsch zu Beginn des Films entsteht nicht nur die Geschichte eines besonderen

männlichen Begehrens, sondern er eröffnet ein visuelles Beziehungsgeflecht, in dem

es um eine eigenartige Konstellation exponierter Sichtbarkeit, um die Dramaturgie ei-

ner Sichtbarmachung sowie um eine spezielle dispositive Bildwerdung geht. Denn das

letztendliche Entblößen des Hinterns hat auch einen Charakter, der den Bereich des

Erotischen übersteigt und der als pornografisch betrachtet werden kann.

Joseph Vogl hat in einer Analyse des Films Blow-up/Blow Up (UK/ITA/USA 1966,

R: Michelangelo Antonioni) das besondere Verhältnis von Sichtbarkeit und Bild im Fal-

le des »pornografischen Bildes« skizziert.51 Wenn sich im Film ein Objekt entkleidet,

so Vogl, geht es hierbei nicht schlicht um eine Obszönität und ein unsittliches Ding,

sondern es entsteht eine spezifische Anordnung des Sehens. In dieser wird durch eine

imperative Struktur der Blick mit dem Bild in Beziehung gebracht. Durch einen Befehl

wird angeordnet, was sichtbar werden soll. Der Blick gebietet, was er sehen möchte.

Das pornografische Bild und sein Blick sind Zuspitzungen einer bestimmten Absicht.

Das Sehen ist dabeimit einem Sichtbarmachen und einer Geste des Zeigens verbunden,

mit einem Enthüllen, bei welchen die betrachteten Dinge und Menschen immer schon

nackt werden, auch wenn sie es nicht tatsächlich sind. Das Pornografische geht mit

einer Befehlssprache einher, welche den Dingen vorschreibt, wie sie sich zu verhalten

haben, wie die Entblößung stattfinden und ins Bild gesetzt werden soll. Die Vorstel-

lung der Enthüllung folgt einem bestimmten Programm, das sich vorab in Lourenços

Fall im erträumten ›Vorspiel‹ und in den inszenatorischen Vorwegnahmen der imagi-

nierten Szene mit dem begehrten Arsch zeigt. Zugleich bemerkt Vogl, dass zu dieser

Befehlsstruktur stets auch eine Kapitalisierung des Bildes gehört. Das pornografische

Objekt und der Blick stehen in einer ökonomischen Beziehung zueinander, die darauf

basiert, dass das Sichtbare nicht immer schon gegeben sein darf und verknappt werden

muss, auch wenn es überall im Überfluss vorhanden und verfügbar ist.

Diese Befehlsstruktur, in welcher der Arsch als ein begehrtes Bild erst hervorge-

bracht werden soll, wird in O Cheiro do Ralo deutlich als eine dispositive Angelegen-

heit sichtbar. Lourenço nimmt dabei in den für ihn erotischen, erregenden Situationen

beständig eine sitzende Beobachterposition ein: im Imbiss auf einemThekenhocker, zu

51 Ich beziehe mich hier auf ein Vorlesungsskript von Joseph Vogl: »Medien im Film«, Vorlesung an

der Bauhaus-UniversitätWeimar, Sommersemester 2005, vorgetragen am 10.05.2005, unveröffent-

licht.

https://doi.org/10.14361/9783839453629-032 - am 14.02.2026, 11:16:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453629-032
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 Bilder der Enge

Hause auf einem Sofa vor dem Fernseher, aber vor allem im Büro auf seinem Schreib-

tischstuhl. Seine egozentrische Existenz spielt sich überwiegend in dieser sitzenden

Ausrichtung ab, in der er Menschen und Dinge vor allem aufgrund seines Geldes be-

herrscht. Doch es ist zugleich offensichtlich, dass sich die Relationen zwischen dem

Arsch und seiner Beobachtung in der Anordnung der Filmbilder komplizierter gestal-

ten. Denn neben demMachtdispositiv Lourenços entsteht zugleich zwischen einzelnen

Dingen und ihren Bildern ein übergreifendes Dispositiv der Enge, in welchem Lourenço

selbst Teil einer Anordnung wird, die er nicht kontrollieren und befehligen kann, die

ihn gewissermaßen gefangen hält und die sein Schicksal besiegelt.

Um diese höhere Struktur und Macht der Bilder zu begreifen, muss eine Referenz

erwähnt werden, die man als die augenscheinlichste bezeichnen kann: »Die Geschichte

des Auges« von Georges Bataille.52 In dieser Erzählung aus dem Jahr 1928 berichtet ein

namenloser, jugendlicher Erzähler in verschiedenen Episoden rückblickend von den

bizarren Sexualpraktiken, die er gemeinsam mit seiner Lustpartnerin Simone erleb-

te. Beim perversen wie teils auch tödlichen Geschlechtsverkehr der beiden mit unter-

schiedlichen Personen kommen auch einzelne Augäpfel zum Einsatz, die beim Liebes-

spiel beispielsweise in Körperöffnungen eingeführt werden. Der Autor Mutarelli und

der Regisseur Dhalia haben Bataille jedoch nicht schlicht adaptiert, sondern sich offen-

bar durch ihn inspirieren lassen und Besonderheiten seiner Erzählung auf eine originä-

re Weise mit ihrer eigenartigen Geschichte in eine filmische Form gebracht. Mit Batail-

le lässt sich auch Lourenços ökonomisches Verhalten deuten, dessen erotische Energie

sich auf der Suche nach Selbstbestimmung und Souveränität in einem ausschweifenden

Verschwendungstrieb entlädt.53 Wichtiger ist jedoch, welche Rolle das Auge, respektive

das Glasauge, in O Cheiro do Ralo einnimmt, zum einen als Ding, das die Beobach-

tung bezeugt, zum anderen als Bild, das zu einem bedeutenden Glied in einer Kette

von Bildern und zu einer tragenden Koordinate in der räumlichen Anordnung dieser

Geschichte wird. Das Glasauge scheint Lourenços Sehen zunächst auf absonderliche

Weise zu verdoppeln, wie ein Kamera-Auge, das die Handlungen registriert. Es dient

Lourenço zudem als ein Werkzeug zur Ausübung seiner Fabulierlust. Einmal ist es das

Auge seines gefallenen Vaters, dann kam esmit einer Pizza, später gehörte es angeblich

einem Rock-Sänger; für den Verkäufer mit der Karaffe ist es das Auge, das auf der Dol-

larnote zu sehen ist. Einerseits möchte Lourenço mit dem Auge und den erfundenen

Geschichten seine Kunden beeindrucken, andererseits wird es zu einem sonderbaren

Komplizen, der seinen Voyeurismus bezeugen und seine eigenen Blickemiterleben soll.

Es ist ein Objekt, das mehrmals ausführlich betrachtet wird, wie auch ein Ding, dem

Lourenço ein Schauen unterstellt und das wiederholt dorthin schauen soll, wohin er es

ausrichtet. So hält er es wie ein magisches Objekt vor sich, wenn er den Uhr-Verkäufer

52 Siehe Georges Bataille: »Die Geschichte des Auges«, in: Ders.: Das obszöneWerk, Reinbek: Rowohlt

2017, S. 5-52.

53 Siehe hierzu das Nachwort zur »Geschichte des Auges«, in demMarion Luckowmit Bezug auf den

Soziologen Marcel Mauss auf die Rolle der Verschwendung in Batailles Werk eingeht. Vgl. Marion

Luckow: »Nachwort«, in: G. Bataille: Das obszöne Werk, S. 225-232. Siehe auch Marcel Mauss: Die

Gabe. Form und Funktion des Austauschs in archaischen Gesellschaften, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1968.

https://doi.org/10.14361/9783839453629-032 - am 14.02.2026, 11:16:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453629-032
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. O Cheiro do Ralo/Drained (2006, Heitor Dhalia) 149

grundlos zusammenschlägt; oder er positioniert es auf dem Tisch, wenn er vor der Ab-

hängigen masturbiert. Im Imbiss streckt er es wie eine Kamera weit vor sich, sodass

das Auge einen guten Blick auf den Arsch erhaschen kann – denn so etwas wie diesen

Arsch, so behauptet Lourenço, hatte das Auge bisher noch nicht gesehen (Abb. 6).

Roland Barthes hat dargelegt, inwiefern Batailles »Geschichte des Auges« weniger

die Geschichte von Personen, sondern vielmehr die eines Gegenstandes erzählt, der

»von Bild zu Bild« wandert.54 Barthes meint dabei jedoch nicht, dass das Auge als Ge-

genstand weitergegeben wird, sondern vielmehr geht das ›Augenhafte‹ von einem Ge-

genstand zumnächsten über,wodurch das Auge umgeformt, gewissermaßen dekliniert

wird und Affinitätsverhältnisse zwischen den Gegenständen entstehen.55 In Batailles

Geschichten werden die unterschiedlichen Dinge und erzählerischen Stationen somit

auf metaphorischeWeise durch das Auge verbunden. Zum einen auf einer sprachlichen

Ebene, da die französischenWörter für beispielsweise Auge (œil) und Ei (œuf ) einen ge-

meinsamen und einen variierenden Laut besitzen, zum anderen durch die formalen

Gemeinsamkeiten, da die Gegenstände jeweils von weißen und runden Merkmalen be-

stimmt sind.56 Neben der Kugelhaftigkeit dieser metaphorischen Reihung beschreibt

Barthes zudem eine zweite Kette, die mit dem Auge, mit dem Ei oder mit Drüsen ver-

bunden ist und bei der es ebenfalls zuWanderungen undWandlungen kommt: das Flüs-

sige.57 In Batailles erotischen Abenteuern wird die Augenmetapher von Tränen, Milch,

Sperma, Eigelb oder Urin begleitet, die ebenfalls ohne Hierarchie in einer potenziell

endlosen Reihung aufeinanderfolgen. Batailles Erotismus besteht nun vor allem darin,

so Barthes, dass er diese beiden Ketten vermischt und den Sinn und Gebrauch der Ge-

genstände und Flüssigkeiten auf metonymische Weise untereinander kombiniert und

variiert.58

Mit solch einer verdichtenden und verschiebenden poetischen Technik haben wir

es nun in O Cheiro do Ralo nicht zu tun. Zwar wandert auch hier das Auge durch

Lourenços Fiktionen, aber es bleibt doch immer ein Auge, das Verbindungen zwischen

den fragmentarischen Geschichten herstellt und die Kommunikation mit den Personen

ermöglicht. Das Glasauge, das als imaginierte Wahrnehmung Lourenços Begehren be-

zeugen soll, wird zu einem Teil seines Erotismus, aber es bringt selbst keinemit Bataille

vergleichbare Poetik hervor. Doch zweifellos bildet sich um das Glasauge auch eine Ket-

te von Dingen und ihren Bildern aus. Lourenços libidinöses Unternehmen wird durch

diese Kette gerahmt: der Arsch, das Auge, der Abfluss. Anders als bei Bataille bilden das

Auge und der Abfluss – als offensichtlichster Ort des Flüssigen – zusammen mit dem

Arsch die Pole und Sinnhorizonte derWirklichkeit Lourenços; undman kann sie zudem

als eine räumliche, topologische Anordnung verstehen, deren Affinitäten einerseits wie

54 Roland Barthes: »Die Augenmetapher«, in: Helga Gallas (Hg.): Strukturalismus als interpretatives

Verfahren, Darmstadt/Neuwied: Luchterhand 1972, S. 25-34, hier: S. 25.

55 Vgl. ebd., S. 26.

56 Vgl. ebd., S. 27.

57 Vgl. ebd.

58 Vgl. ebd., S. 32ff. So werden beispielsweise mit dem Auge Handlungen durchgeführt, die kenn-

zeichnend für andere Gegenstände sind, wenn es zerschlagen, an ihm gesaugt oder von ihm ge-

trunken wird, wodurch Bataille durch die Kombination von Funktionen und Substanzen seine li-

terarische Obszönität erschafft.

https://doi.org/10.14361/9783839453629-032 - am 14.02.2026, 11:16:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453629-032
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 Bilder der Enge

bei Bataille in gemeinsamen formalen Aspekten bestehen, die sich jedoch im Film auf

eine andere Weise verdichten und den filmischen Raum verengen.

Dies wird darin deutlich, wie der Film nach der Enthüllung des Arsches endet.

Nachdem Lourenço diesen präsentiert bekommen und sich der Hintern zu einem ge-

wöhnlichen Gegenstand gewandelt hat, wie er selbst behauptet, erliegt er einer Tat, die

er nicht vorhersehen und kontrollieren konnte. Er wird von der Abhängigen erschossen,

woraufhin er in die Toilette und zum Abfluss kriecht. Dort, nah neben dem Loch, ist

zunächst sein erstarrender Blick zu sehen (Abb. 9);59 im Gegenschuss folgt eine Groß-

aufnahme des Glasauges (Abb. 10), das auf dem Boden liegt, und auf dieses die graue

Außenfassade seines Geschäftsgebäudes, auf welcher, wie auch schon zuvor sichtbar,

ein bräunlich-grauer Punkt aufgemalt ist (Abb. 11). Bei dieser Montage handelt es sich

erkennbar um aussagekräftigematch cuts. Die Pupillen Lourenços, die schwarze Pupille

des Glasauges sowie der Kreis auf der Mauer hängen über die Schnitte hinweg etwa in

der Mitte des Bildes zusammen, als würden sich die Kreise, Pupillen und Löcher über-

lagern und Beobachter, Beobachtung und Wahrnehmungsraum gegenseitig verschlie-

ßen. Dazu ist ein letztes Mal sein Voiceover zu hören: »Und so kommt weder jemand

rein noch raus.«60 Rein visuell kann das Ende durch diese Reihung als eine Pattsituati-

on verstanden werden.61 Nachdem der begehrte Hintern sich in ein gewöhnliches Ding

verwandelt hat, erstarren die Pfeiler dieses filmischen Wahrnehmungskonstrukts und

somit die gesamte filmische Wirklichkeit.

6.10 Das Universum, seine Löcher und am Ende der Arsch

Ich möchte dieser Bilderkette noch eine weitere Deutung hinzufügen. In seinem Buch

Das Sein und das Nichts hat Jean-Paul Sartre in seinen Betrachtungen über den Blick

und den Voyeurismus dargelegt, inwiefern sich bei der Wahrnehmung einer anderen

Person »eine reine Desintegration der Beziehungen«62 ereignet, welche zuvor zwischen

den Objekten des Universums des Wahrnehmenden vorherrschten:

»Erscheint also unter den Gegenständen meines Universums ein Element der Desinte-

gration eben dieses Universums, so nenne ich das Erscheinen eines Menschen in mei-

nemUniversum. Der Andere, das ist zunächst die permanente Flucht der Dinge auf ein

Ziel hin, das ich gleichzeitig in einer gewissen Distanz von mir als Gegenstand erfasse

59 Das Erstarren Lourenços neben dem Abfluss scheint ein dezentes Zitat einer der berühmtesten

Szenen der Filmgeschichte zu sein: Marion Cranes Ermordung durch Norman Bates in der Dusche

in Alfred Hitchcocks Psycho (USA 1960). Lourenços Ende geschieht jedoch weniger dramatisch,

blutig und bewegt. Die ›Lochhaftigkeit‹ von Lourenço wird bereits zuvor angedeutet, wenn die

Abhängige an einer Stelle aufgebracht behauptet, dass hinter seinem Gesicht nur ein Loch sei.

60 Übersetzung M. S.: »E então, ninguém entra, e nem sai.«

61 Zur Idee einer filmischen Pattsituation imRahmender geschlossenen Form siehe die Besprechung

von L’Année dernière àMarienbad/Letztes Jahr inMarienbad (FRA/ITA 1961, R: Alain Resnais)

inMirjamSchaub: Bilder aus demOff: Zumphilosophischen Stand der Kinotheorie (=SerieModerner Film,

Bd. 4), Weimar: VDG 2005, S. 96-109, hier: S. 97ff.

62 Jean-Paul Sartre: Das Sein und das Nichts. Versuch einer phänomenologischen Ontologie, Reinbek: Ro-

wohlt 2016, S. 461f.

https://doi.org/10.14361/9783839453629-032 - am 14.02.2026, 11:16:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453629-032
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

