
Einleitung

„Ich gehöre zu einem Volk, dem deutschen Volk. Wel­
che Merkmale haben wir Deutschen als Volk? Was 
macht es aus, dazuzugehören? ... Was hat die Tatsache, 
ein Deutscher zu sein, mit meiner Identität als Mensch 
zu tun? Fordert sie mich heraus? Prägt sie mein Bewußt­
sein? Stellt sie mich vor verantwortliche Aufgaben? Ge­
rade als Deutscher vor Aufgaben, die ich sonst nicht hät­
te?“ 1 - „Mein Deutschsein ist ... eine Aufgabe ... wir 
sollten auch einen Inhalt unseres Deutschseins finden, 
mit dem wir ... bestehen können1 2 ... Es ist unsere Sache, 
dem Begriff ,deutsch4 einen Inhalt zu geben, mit dem wir 
und mit dem die Welt gern und in Frieden leben kön­
nen“3 - so formulierte Bundespräsident Richard von 
Weizsäcker 1985 in einer Rede zur „Identität der Deut­
schen“ ein allgemeines Problem.
Gibt es Aufgaben und Verantwortlichkeiten, die im 
„Deutschsein“ begründet sind, ist die spezielle Frage, der 
sich der Bundespräsident in seiner Rede stellt; das 
grundsätzliche Problem im Hintergrund dieser konkre­
ten Fragestellung ist das eines Zusammenhangs von kon­
kreter nationaler und allgemeiner menschlich-morali­
scher Identität. Hat die nationale Zugehörigkeit sittliche 

1 R. von Weizsäcker: Die Deutschen und ihre Identität, in: Von 
Deutschland aus. Reden des Bundespräsidenten, München 1987, 39.
2 Ebd. 41.
3 Ebd. 61.

13

https://doi.org/10.5771/9783495996751-13 - am 17.01.2026, 14:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bedeutung: ist die „Nation“ für den einzelnen von mo­
ralischer Relevanz, spielt das Ordnungsprinzip und die 
moderne Kollektivform Nation eine Rolle im Ethos der 
Gesellschaft? Dieses Problem des Verhältnisses von 
Ethos, Sittlichkeit und Moralität einerseits und Nation 
andererseits soll in der vorliegenden Studie behandelt 
werden.

a) „Nation“ als Gegenstand der philosophischen Ethik

Mag das Thema auch politologisch und sozialwissen­
schaftlich anzugehen sein, ist es, sofern eine allgemeine 
und grundlegende Fragestellung, ebenso ein legitimes 
Thema der Philosophie als „methodischer Disziplin der 
Reflexion auf die maßgebenden Prinzipien unserer 
Orientierungspraxis“, die in der Regel „nicht in der 
Richtung unserer Aufmerksamkeit“ liegen;4 denn „phi­
losophisch“ sind gerade „Gedanken, die über den Kon­
text einer spezialisierten Wissenschaft hinausgehen ins 
,Allgemeine4“.5 Eine philosophische Methode, die mit 
der Frage den Weg zu ihrer Beantwortung vorgeben 
würde, gibt es daher ebensowenig wie ein Formalobjekt. 
Philosophisch ist vielmehr „ein Denken ..., das sich ra­
tionaler Mittel bedient, das sich im Medium des Begriffs 
bewegt und sich durch Argumente ausweist, und zwar 
ausschließlich vor der Vernunft; auch soll kein anderes 
Interesse bewegend sein als das der Vernunft selbst“.6 
Die philosophische Ethik behandelt den Bereich 

4 H. Lübbe: Philosophie nach der Aufklärung. Von der Notwendig­
keit pragmatischer Vernunft, Düsseldorf/Wien 1980, 36.
5 W. Kluxen: Ethik des Ethos, Freiburg/München 1974, 10.
6 Ebd. 8; vgl. auch H. Schnädelbach: Philosophie, und: Philosophische 
Argumentation, in: E. Martens, H. Schnädelbach (Hg.): Philosophie - 
ein Grundkurs, Reinbek 1985, 37-76 und 480-504.

14

https://doi.org/10.5771/9783495996751-13 - am 17.01.2026, 14:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


menschlichen Handelns, sofern dieser „unter der morali­
schen Differenz“ 7 steht und somit - grundlegende und 
allgemeine - humane Bedeutung hat.
Die Frage nach einer solchermaßen humanen Bedeutung 
der „Nation“ für den Menschen gehört daher durchaus 
in den Zuständigkeitsbereich der Moralphilosophie - al­
lerdings schwerlich, wenn der Begriff des „Moralischen“ 
von vorneherein allzu eng gefaßt wird. Die vielfach übli­
che Beschränkung auf einen individualistischen Univer- 
salismus in der Ethik erlaubt nicht, die moralische Be­
deutsamkeit von bedingten, konkreten Lebens- und Kol­
lektivformen auszumachen, die so nämlich nur als Be­
schränkung der moralisch entscheidenden Universalisie- 
rung erscheinen können. Wenn Moral ausschließlich die 
„Sollgeltung von Normen“ in „Prozessen von Hand­
lungskoordinierung“ beinhaltet, die in hypothetischer 
Einstellung aus der Geltung in der Lebenswelt herausge­
nommen und unter dem Gesichtspunkt, daß sie ein allge­
meines Interesse verkörpern, in rational motiviertem 
Einverständnis sowie unter Voraussetzung der zwanglo­
sen Zustimmung aller Betroffenen gewählt werden, muß 
demgegenüber die gegebene Lebenswelt als nicht-hypo- 
thetisierbare Totalität entweder als überhaupt nicht mo­
ralisch zu behandeln oder - sofern sie den Ansprüchen 
normativer Geltung widerspricht - als pathologisches 
Problem eingestuft werden: „die lebensweltliche Fusion 
von Gültigkeit und sozialer Geltung hat sich aufgelöst 
... die moralischen Fragen, die unter dem Aspekt der 
Verallgemeinerungsfähigkeit von Interessen oder der Ge­
rechtigkeit grundsätzlich rational entschieden werden 
können, werden von den evaluativen Fragen unterschie­
den, die sich unter dem allgemeinsten Aspekt als Fragen 

7 W. Kluxen: a. a. O. 8.

15

https://doi.org/10.5771/9783495996751-13 - am 17.01.2026, 14:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des guten Lebens ... darstellen und die einer rationalen 
Erörterung nur innerhalb des unproblematischen Hori­
zonts einer geschichtlich konkreten Lebensform ... zu­
gänglich sind“.8
Konterpart einer sich solchermaßen streng universali­
stisch verstehenden Moralphilosophie ist eine Ethik, die 
gegenüber dieser „abstrakten“ Allgemeinheit der Univer- 
salisierung die Konkretion des Sittlichen im Ethos zur 
Geltung bringen will, „da das Unbedingte nur in ge­
schichtlich wechselnden Verhaltensweisen und Institu­
tionen zur Darstellung kommt“.9 Der - von seinen Geg­
nern so genannte - „Neoaristotelismus“, den die „Rück­
bindung der Ethik an ein jeweils je schon gelebtes 
Ethos“10 11 kennzeichnet, wird dahingehend kritisiert, daß 
so die unbedingte moralische Autonomie des Individu­
ums doch „von einem Prinzip der Moralität zum bloßen 
Moment der Sittlichkeit“ herabgestuft werde und sich zu 
der im Ethos präsenten „Vernunft in der Geschichte“ 
nur noch als moralisch verdächtige „Fundamentaloppo­
sition“ verhalten könne:11 das Allgemeine der Vernunft 
erscheine als das Pragmatisch-Allgemeine der in die kon­
krete Sittlichkeit und ihre Institutionen eingelassenen 
„phronesis“.
Was der „neoaristotelischen“ Position fehlt, ist daher das 
Moment des unbedingten Sollensanspruchs, von dem her 

8 J. Habermas: Über Moralität und Sittlichkeit - Was macht eine Le­
bensform ,rational'?, in: H. Schnädelbach (Hg.): Rationalität, Frank­
furt a. M. 1984, 218-234, 225; vgl. ders.: Theorie des kommunikativen 
Handelns 2. Zur Kritik der funktionalistischen Vernunft, Frankfurt a. 
M. 1981, 166 ff.
9 O. Höffe: Moral und Sitte, in: O. Höffe (Hg.): Lexikon der Ethik, 
München 1977, 170 ff., 171.
10 H. Schnädelbach: Was ist Neoaristotelismus?, in: W. Kuhlmann 
(Hg.): Moralität und Sittlichkeit, Frankfurt a. M. 1986, 38-63, 50 f.
11 Ebd. 53.

16

https://doi.org/10.5771/9783495996751-13 - am 17.01.2026, 14:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das Moralische überhaupt als solches qualifiziert werden 
kann - die bereits gegebene „Sittlichkeit“ des Ethos läßt 
die „Moralität“ als subjektive Privatmoral „herausfal­
len“. Der universalistischen Position entgeht andererseits 
die Möglichkeit, die Moralität mit der gelebten Sittlich­
keit so in Beziehung zu setzen, daß das Moralische in der 
Sittlichkeit zum Vorschein kommen könnte, die statt 
dessen, da nicht universalisierbar, zum außermoralischen 
„klinischen“ Fall wird.
Worum es Jeweils geht, ist das Verhältnis, das traditionell 
mit „Moralität und Sittlichkeit“ bezeichnet wird und das 
sich besonders zuspitzt, wenn es sich mit der Frage des 
Verhältnisses von „Ethik und Geschichte“ verbindet: hat 
die gelebte kollektive Sittlichkeit, die stets nur die be­
dingte Sittlichkeit eines geschichtlich ausgeformten Kol­
lektivs sein kann, solchermaßen Bedeutung für das mora­
lisch autonome Individuum, daß seine Moralität und 
Personalität in ihrer Unbedingtheit beansprucht ist? Im 
Zusammenhang mit diesem Komplex läßt sich auch nur 
die Frage einer möglichen moralisch-sittlichen Relevanz 
von Nation stellen und beantworten.
Im Zuge einer individualistisch-universalistischen Moral­
philosophie kann „moralisch“ nichts dazu beigetragen, 
sondern höchstens auf die Lebenswelt und ihre Maßstäbe 
verwiesen werden - auch eine „neoaristotelische“ Ethik 
wird nur dies tun können. Nur eine Ethik, die zwar vom 
Ethos der Gesellschaft ihren Ausgang nimmt, aber die 
subjektive Moralität dadurch nicht „entlastet“ sieht, son­
dern diese in ihrer Unbedingtheit und mit dem Allge­
meinheitsanspruch der praktischen Vernunft der Be­
dingtheit des Ethos zuordnet, wird dazu positiv normativ 
beitragen können.12

12 Während als Vertreter des „Typs“ universalistischer Moral Haber­

17

https://doi.org/10.5771/9783495996751-13 - am 17.01.2026, 14:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mit dem Begriff des Ethos kann dann „eine kontingente 
Größe als notwendige Bedingung im Verhältnis zu einer 
normativen Vernunft bezeichnet werden ..die ihre Of­
fenheit zum Allgemeinen nicht durch diese Festlegung 
einbüßt“.13 Die Wirklichkeit der Vernunft, in der sie un­
mittelbar praktisch ist, findet sich nur in der Person: „die 
Person mitsamt ihrer Endlichkeit, ihrer bloß faktischen 
Bestimmtheit, mitsamt der Zufälligkeit ihrer historischen 
Situation, ist allein der Ort des unmittelbaren Gutseins 
... das konkrete und positive Ethos, sofern es seinerseits 
die Unmittelbarkeit konkreter Personen enthält“, hat da­
her dasselbe „unaufhebbare Recht“ wie die Person.14 Die 
Totalität des geglückten Lebens begegnet dem handeln­
den Individuum im Ethos, in dessen Bezug auf das 
Selbstsein der Person seine Verbindlichkeit begründet 
ist.15
Die Argumentation einer solchen ethischen Betrachtung 
für den Einzelfall ist nicht „zwingend“. Ein Vorgehen 
nach der Art deduktiver „Ableitung“ im Ausgang von 
obersten Prinzipien unter Berücksichtigung der jeweili­
gen Randbedingungen mag vielleicht in einer universali­
stischen Position angestrebt werden - dementsprechend 
fällt „Nicht-Deduzierbares“ unter die Adiaphora -, in 

mas, Apel, Böhler, Kuhlmann, als „Neoaristotelisten“ Bubner, Lübbe, 
Marquard gerechnet werden, vgL für diese Position vor allem Kluxen, 
Honnefeider, begrenzt auch Höffe, Lübbe.
13 W. Kluxen: Über die Moralität staatlicher Normsetzung, in: Essener 
Gespräche zum Thema Staat und Kirche 11, Münster 1977, 57-70, 64; 
vgL W. Korff: Ethik und Geschichte. Wolfgang Kluxens Untersuchun­
gen zur Ethik, in: Philosophisches Jahrbuch 89 (1982) 411-423.
14 W. Kluxen: Ethik des Ethos, 64 f.
15 Vgl. L. Honnefeider: Menschenwürde und Menschenrechte. Christ­
licher Glaube und die sittliche Substanz des Staates, in: K. W. Hemp- 
fer, A. Schwan (Hg.): Grundlagen der politischen Kultur des Westens, 
Berlin/New York 1987, 239-264, 256 f.

18

https://doi.org/10.5771/9783495996751-13 - am 17.01.2026, 14:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Ethik des Ethos ist es nicht sinnvoll, ohne daß damit 
auf die Normativität der „Grundnorm“ verzichtet wür­
de. Eine andere, methodisch durchaus legitime Möglich­
keit wäre die Aufstellung einer These - und deren an­
schließende Belegung -, die aber den Blickwinkel von 
vorneherein eng führt und Alternativen nicht sichtbar 
werden läßt.
Die Erschließung des Moralischen in einem konkreten 
ethischen Problemfall - wie dem von „Nation und 
Ethos“ - geschieht daher angemessen „topisch“ 16 in phi­
losophischer, methodisch-reflektierter Erörterung der 
allgemeinen Gesichtspunkte des Themas. Ermittelung 
der allgemein oder zumindest „von den Weisen“ für 
wahr gehaltenen Sätze, die „Unterscheidung der mannig­
fachen Bedeutung der Wörter“, die „Auffindung des Un­
terschiedes der Dinge und die Aufsuchung ihrer Über­
einstimmung“ kennzeichnen bei ihrem Erfinder Aristo­
teles die Topik.17 Anstelle „zwanglos zwingender“ Be­
weisführung müssen sich Konzepte als Vorschläge für 
Zuordnungen durch Plausibilität auszeichnen und in der 
Durchführung der Exposition bewähren. Die „topisch“ 
vorgehende Argumentationsstrategie muß sich „bewei­
sen“, indem sich damit einsichtig eine Thematik erhellen, 
in ihrem Problemcharakter verdeutlichen und die huma­
ne Bedeutung - die moralische Qualität - zeigen läßt. 
Die Grenzen philosophischer Ethik, die weder dogma­
tisch behaupten noch die Lebenswelt moralisch irrele­
vant belassen oder auf Normativität verzichten will, sind 
damit ebenfalls offensichtlich - insbesondere angesichts 
des hier gestellten Themas.

16 Vgl. auch H. Krings, O. Höffe, A. Pieper: Ethik, Ethos, in: Staatsle­
xikon, Freiburg/Basel/Wien 1986, II, 397-412, 410.
17 Zit. nach der Übersetzung von Eugen Rolfes, in: Aristoteles: Topik, 
Hamburg 1968, 16 (105 a).

19

https://doi.org/10.5771/9783495996751-13 - am 17.01.2026, 14:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


b) Die Besonderheit des Themas Nation

„Nation“ ist ein neuzeitlicher Begriff - im Zuge der so­
zialen, wirtschaftlichen und politischen Wandlungen des 
18. Jahrhunderts wird die ursprünglich neutrale Lands­
mannschaftsbezeichnung zum ideengeschichtlichen 
Schlüsselbegriff, der sich in der Folgezeit als maßgebli­
ches politisch-soziales Ordnungsprinzip weiter durch­
setzt.18 Die nationalstaatliche Ordnung ist bis heute er­
staunlich stabil geblieben; in Europa haben sich keine 
neuen Nationen mehr formiert; in den außereuropäi­
schen Staaten wird ausdrücklich die Gemeinsamkeit als 
Staatsnation berufen, die als einzige die Gesellschaft in 
sich und gegenüber anderen vermitteln zu können 
scheint. Wenn auch durch Verdichtung der internationa­
len Zusammenhänge und die zunehmende Durchlässig­
keit der Grenzen Loyalitätsanspruch und Bindekraft der 
Nation eindeutig relativiert worden sind, ist das Prinzip 
„Nation“ nach wie vor allgemeine politische Leitfigur.19 
Als Kollektivform dürfte Nation im Zusammenhang von 
kollektiver Sittlichkeit und subjektiver Moralität ähnlich 
einzuordnen sein wie jede konkrete menschliche Verge­
meinschaftung - aber die besonders deutliche Historizi­
tät dieses geschichtlich „jungen“ Prinzips und damit sei­
ne unabweisbare Kontingenz erschweren in diesem 
„Extremfall“ eine evidente Zuordnungsmöglichkeit. Na­
tion füllt offensichtlich nur eine bestimmte Funktion aus 
- der in der griechischen Antike die Polis entsprechen 

18 Vgl. H. A. Winkler: Der Nationalismus und seine Funktionen. Ein­
leitung, in: H. A. Winkler (Hg.): Nationalismus, Königstein 1978, 5- 
46, 5 ff.
19 Vgl. P. Alter: Nationalismus, Frankfurt a. M. 1985, bes. 123 ff.; T. 
Mayer: Prinzip Nation, Opladen 1986; B. Anderson: Die Erfindung 
der Nation, Frankfurt a. M./New York 1988, 12.

20

https://doi.org/10.5771/9783495996751-13 - am 17.01.2026, 14:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


würde - und wäre daher ebenso durch anderes wieder 
ersetzbar. Die schlechten Erfahrungen mit der Überstei­
gerung des Nationalen im chauvinistischen Nationalis­
mus vor allem des 20. Jahrhunderts lassen überdies die 
tatsächliche Ersetzung durch andere Bezugsgrößen - Eu­
ropa, die westliche Wertegemeinschaft der Demokratien 
- sogar wünschenswert erscheinen. Solange aber die Na­
tion „eine universell verbreitete politische Vergemein­
schaftungsform der Menschen“ 20 ist, kann es nicht rich­
tig sein, diese der aristotelischen Polis vergleichbare 
„Individuation“ menschlicher politisch-sozialer Verge­
meinschaftung ethisch außer acht zu lassen. Die Ersetz­
barkeit ist sicherlich gegeben; noch gilt jedoch das Prin­
zip Nation, und seine faktische Ersetzung ist nicht abzu­
sehen. Die heutige Relativierung des Nationalen hebt die 
überkommene nationale Identität nicht auf; die interna­
tionalen Orientierungen entsprechen vielmehr weiteren 
„Teilidentitäten“ der Person wie des Kollektivs, die Je­
doch nicht in Alternative, sondern in Komplementarität 
zueinander zu verstehen sind und so der Struktur 
„moderner“, nämlich komplexer Identität im Gegensatz 
zur vormodernen geschlossen-ganzheitlichen Identität 
entsprechen21 - die Verabsolutierung der Nation im Na­
tionalismus läßt sich damit zugleich als „falsche“, ideolo­
gische Position disqualifizieren, die eine reaktionäre un­
mittelbare Ganzheitlichkeit in der Totalisierung des Na­
tionalen sucht.
Sofern also die Nation nach wie vor den gegebenen Be­
zugsrahmen kollektiver Ordnung darstellt, und die kol­

20 T. Mayer: a. a. O. 239.
21 Ch. Graf Krockow: Probleme kollektiver Identität in der modernen 
Industriegesellschaft, in: W. Weidenfeld (Hg.): Nachdenken über 
Deutschland, Köln 1985, 83-88, 87 f.

21

https://doi.org/10.5771/9783495996751-13 - am 17.01.2026, 14:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lektive Sittlichkeit als Ethos Bedeutung für das Indivi­
duum in seiner moralischen Unbedingtheit hat, kann von 
einer Rolle der Nation im sittlichen Haushalt einer Ge­
sellschaft durchaus gesprochen werden. Daß das natio­
nale Moment tatsächlich ethische Relevanz besitzt, läßt 
sich darüber hinaus sozialwissenschaftlich absichern; in­
ternational vergleichende Untersuchungen zum „Werte­
wandel“ haben für die westdeutsche Bundesrepublik 
Deutschland gezeigt, daß mit dem Ausfall von „Nation“ 
die sittliche kollektive Identität mitbetroffen ist.22 So ist 
„die im internationalen Vergleichsmaßstab extrem 
schwach ausgebildete Fähigkeit der bundesrepublikani­
schen Gesellschaft, Konzepte, Werte und Maßstäbe an 
die nachfolgende Generation zu vermitteln“, zu nennen, 
die „eine ihrer entscheidenden Ursachen ... in der feh­
lenden Einbettung in eine übergreifende nationale Tradi­
tion“ hat:23 der nur mangelhaft gelingende „Wertetrans­
fer“ erweist sich als „deutsch“, die Besonderheiten lassen 
sich unter dem Gesichtspunkt des Nationalen zusam­
menfassen - die Kontinuität des Herkunftsbestands fehlt 
durch den Bruch, den die „deutsche Katastrophe“ be­
deutet.
Aber auch abgesehen von diesem „Negativ“beispiel - wo 
Nation und nationale Identität belastet sind - allgemein 
betrachtet, tritt Nation nie als eine beliebige Form 
menschlichen Zusammenlebens auf, sondern ausdrück­
lich als „Verpflichtungsgemeinschaft“, die gegenüber den 
ihr Angehörenden Ansprüche moralischer Qualität er­
hebt, nämlich Loyalität, Solidarität, Patriotismus und da­

22 Vgl. E. Noelle-Neumann, R. Köcher: Die verletzte Nation, Stutt­
gart 1987.
23 K. Rohe: Die deutsche Einheit als Problem der politischen Kultur in 
der Bundesrepublik Deutschland, in: K. E. Jeismann (Hg.): Einheit - 
Freiheit - Selbstbestimmung, Bonn 1987, 104-119, 116.

22

https://doi.org/10.5771/9783495996751-13 - am 17.01.2026, 14:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mit persönliche Opfer, notfalls das Lebensopfer als äu­
ßersten Einsatz, für die nationale Gemeinschaft fordert. 
Die Nation ist auch „Verantwortungsgemeinschaft“, die 
selbst als Ganze nach Art eines „historischen Subjekts“ 
politisch verantwortlich handelt, zu deren politischer 
Kultur der einzelne beiträgt und für die er anschließend 
unter Umständen haftet.24
Eine Definition des Nationbegriffs, die alle Typen sowie 
bisherigen Definitionen umfaßte und die Phänomene 
vollständig erfassen könnte, gibt es nicht; solche 
„Namen und Kennzeichnungen von Konzepten sind 
sprachliche Unterscheidungsrepräsentanten, und die vor­
geschlagenen Konzepte selbst sind Vorschläge für Unter­
scheidungs- und Zuordnungshandlungen“25 - die man­
gelnde Definierbarkeit hindert insofern nicht, am Na­
tionbegriff als operablem „sprachlichen Unterschei­
dungsrepräsentanten“ festzuhalten. Charakteristika des 
Begriffs können demgegenüber sehr wohl und relativ un­
problematisch benannt werden; Spezifitäten von 
„Nation“ gegenüber anderen Kollektiva ergeben sich, 
wenn man die offensichtlichen „Paradoxien“26 des Na­
tionprinzips betrachtet. Die historische Bedingtheit und 
damit Kontingenz steht etwa im Gegensatz zur Univer­
salität des Nationalen, nachdem sich das neue Ordnungs­
prinzip einmal durchgesetzt hat; obwohl sich die natio­
nale Identität des Individuums durch „Natur“, nämlich 
Geburt, ergibt, ist „Nation“ eine soziale Tatsache; denn 
sowohl Sprache als auch Geschichte, überhaupt das Be­
wußtsein, eine Nation zu sein, existieren nur als sozialer 

24 Vgl. K. Jaspers: Die Schuldfrage, München 1965 (Neuausgabe 1987).
25 H. Lübbe: Religion nach der Aufklärung, Graz/Wien/Köln 1986, 
149.
26 So B. Anderson: a. a. O. 12.

23

https://doi.org/10.5771/9783495996751-13 - am 17.01.2026, 14:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bestand und werden vom Individuum in sozialer Ver­
mittlung erfahren. „Die Nation ist zunächst eine gedach­
te Ordnung, eine kulturell definierte Vorstellung, die 
eine Kollektivität von Menschen als eine Einheit be­
stimmt.“27 Grundlage von Nation und Nationbewußt­
sein ist daher einerseits die gegebene Nationalität, die als 
Herkunftsschicksal erscheint; die Nation ist andererseits 
primär „gedachte“ und sekundär „reale“ Gemeinschaft - 
eine nicht erlebbar-anschauliche Großgruppe, die einer 
„integrativen Idee“28 bedarf und die es nicht gibt ohne 
ein entsprechendes Nationalbewußtsein sowie den Wil­
len zur Nation29 - wobei das Nationalbewußtsein aber 
auf der Nationalität aufbaut und diese nicht erst stiftet.30

c) Eine Ethik der Nation?

Zu fragen ist, wie dieser offensichtlich vorhandene Zu­
sammenhang von Nation und Ethos zu denken ist: ent­
spricht die neuzeitliche „Nation“ der aristotelischen 
„Polis“? Dieser Schluß liegt auf den ersten Blick nahe; 
eine Ethik, die - da die Behandlung des Themas anders 
nicht möglich ist - von der Konkretion des Sittlichen im 
Ethos ausgeht, findet mit der Polis des Aristoteles ein 
ethisch allgemeines Modell vor, das das Verhältnis von 

27 R. M. Lepsius: Nation und Nationalismus in Deutschland, in: H. A. 
Winkler (Hg.): Nationalismus in der Welt von heute, Köln 1982, 12- 
27, 13.
28 E. Lemberg: Nationalismus, Reinbek 1964; vgl. M. Hättich: Natio­
nalbewußtsein im geteilten Deutschland, in: W. Weidenfeld (Hg.): Die 
Identität der Deutschen, München/Wien 1983, 272-291, bes. 273 f.
29 Vgl. W. Kamlah: Probleme einer nationalen Selbstbesinnung, Stutt­
gart 1962: die Nation existiert nur so, „daß sie ihrer selbst bewußt ist, 
sich selbst versteht. Und über dieses Selbstverständnis kann man disku­
tieren.“
30 Vgl. T. Mayer: a. a. O. 196.

24

https://doi.org/10.5771/9783495996751-13 - am 17.01.2026, 14:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


individuellem und sozial gegebenem Ethos aufzuzeigen 
vermag (1.). Die Funktion, die auch die Nation sicherlich 
ausfüllt, nämlich die Konkretion der „politischen“ Ge­
meinschaft auszumachen, läßt sich somit auch auf die 
Sittlichkeit dieser Gemeinschaft beziehen.
Der historische Durchbruch des „neutralen“ Nationbe­
griffs zur politisch-sozialen Leitidee läßt sich auf die 
„Sattelzeit“ - so der von Reinhart Koselleck geprägte 
Terminus -, das 18. Jahrhundert, datieren: Die allmähli­
che Auflösung traditioneller Zuordnungen von Indivi­
duum und sozialer Gemeinschaft in der Neuzeit machten 
eine neue „Formel“ dieses Verhältnisses erforderlich, für 
die sich der politisch neubewertete Begriff „Nation“ zu 
eignen schien (2.).
Nach ihrer geschichtlichen Durchsetzung stellt sich die 
Einordnung der Nation in die Ethik und Staatsphiloso­
phie bei dem „Neoaristoteliker“ Hegel in der Tat nach 
dem Modell der Polis-Sittlichkeit dar; die „Volksgeister“ 
individuieren die universalistische Staatsidee; im solcher­
maßen „konkret-allgemeinen“ Staat und der in ihm ver­
wirklichten Sittlichkeit findet sich das Individuum „wie­
der“ (3.). Hegel wie Aristoteles und damit dieses Modell 
einer ethischen Bestimmung der Nation trifft jedoch der 
von der universalistischen Moralphilosophie erhobene 
Einwand, daß die Moralität des Individuums nicht in ih­
rer Unbedingtheit und Autonomie zur Geltung komme, 
wenn sie in der bereits verwirklichten Moral des Ethos 
mehr oder minder „aufzugehen“ habe. Mit diesen philo­
sophiegeschichtlich vorgegebenen Positionen läßt sich 
daher eine „Ethik der Nation“ noch nicht zufriedenstel­
lend abhandeln.
Erst eine Ethik des Ethos (A.), die dem Auseinandertre­
ten von Individuum, Gesellschaft und Staat und der Dif­
ferenzierung von Moralität, Sittlichkeit und Legalität ge­

25

https://doi.org/10.5771/9783495996751-13 - am 17.01.2026, 14:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


recht wird (1.), kann mit einem erweiterten Begriff von 
Ethos die Struktur von „Moralität und Sittlichkeit“ ver­
deutlichen. Wolfgang Kluxen definiert „Ethos“ als den 
„Inbegriff der Normen und normativen Gehalte, die in 
einer gegebenen menschlichen Gruppe oder menschli­
chen Existenzweise als maßgeblich für das Verhalten und 
Handeln angesehen werden“31 - es ist „die jeweils be­
sondere und begrenzte Gestalt, in welcher allein die 
praktische Vernunft konkret und wirklich sein kann“32 
(2.). Die Unbedingtheit und die Pluralität des Sittlichen 
können so zusammengedacht, die Geschichtlichkeit des 
Ethos positiv einbezogen werden.33 Auch gegenüber der 
kritischen Geschichtstheorie neueren Datums hält dieses 
Geschichtsverständnis stand (3.).
Von diesem ethischen Ansatz aus läßt sich dann auch 
zum speziellen Thema „Nation und Ethos“ moralphilo­
sophisch Positives wie Kritisches aussagen (B.). Dabei ist 
nicht nur die Struktur des Ethos, zu dessen „Konkre­
tion“ auch die nationale Individuierung zugehört, son­
dern ebenso die Spezifität des Prinzips Nation in den 
oben angeführten Charakteristika, die die Nation von 
anderen Kollektivformen „spezifisch“ unterscheiden (1.), 
zu berücksichtigen. Die humane Leistung einer Einord­
nung der Nationalität als Nation in das Ethos der Gesell­
schaft kann es daher sein, der naturalen Bedingtheit und 
Schicksalhaftigkeit des Zugekommenen einen ethischen 
Sinn zu geben, der die Bejahung des auch national indivi- 
duierten Lebenszusammenhangs und moralischen Rah­
mens ermöglicht, dem das Individuum seine sittliche 

31 So formuliert in: Dauer und Wandel im ärztlichen Ethos, in: Lan- 
genbecks Archiv für Chirurgie 342 (1976) 457-470, 460.
32 Ethik des Ethos, a. a. O. Umschlagtext.
33 So W. Korff: Ethik und Geschichte, a. a. O. 416.

26

https://doi.org/10.5771/9783495996751-13 - am 17.01.2026, 14:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Identität wesentlich mitverdankt - die Identität wird da­
mit weder disponibel noch wählbar, aber positiv 
„zustimmungsfähig“ (2.).
In der Bearbeitung von Einzelproblemen kann sich der 
gewonnene Ansatz zusätzlich als tragfähig und operatio­
nalisierbar erweisen: „Patriotismus“ (1.) und „Nationa­
lismus“ (2.) als evident moralische Themen sowie Kon­
zepte der Integration von Gesellschaft und der Legitima­
tion von staatlicher Ordnung als Fragen politischer Phi­
losophie (3.) können behandelt und bewertet werden. 
Das Beispiel der - nunmehr „alten“ - Bundesrepublik 
Deutschland, das am Anfang stand und in seiner Beson­
derheit sicher auch Motivation dieser Arbeit war, wird 
am Ende eigens dargestellt (4.).

27

https://doi.org/10.5771/9783495996751-13 - am 17.01.2026, 14:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495996751-13 - am 17.01.2026, 14:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	a) „Nation“ als Gegenstand der philosophischen Ethik
	b) Die Besonderheit des Themas Nation
	c) Eine Ethik der Nation?

