Die pragmatische Bedeutung des Gliicklichseins im Mythos des
Sisyphos: Gegenwartsorientiertes Handeln als Losung

Pia Henning

Abstract

Drawing on Albert Camus’ The Myth of Sisyphus, this paper examines whether the Greek hero
Sisyphus can still attain happiness, despite his absurd and endless punishment of rolling a stone
uphill only for it to fall back. While seeming theoretical, this question holds significant pragmatic
implications, explored using William James’ pragmatic method. The analysis unfolds in various
parts: It addresses whether the question of Sisyphus’ happiness is pragmatically meaningful, the
relevance of futile or absurd actions is examined, and it is explored, how Sisyphus might still
find happiness. The conclusion to this analysis introduces and highlights the idea of present-ori-
ented action. This idea suggests that by relinquishing comparisons and rigid ideals Sisyphus can
embrace a state of happiness. This state, rooted in acceptance and festiveness, becomes achievable
through complete engagement with the present moment.

Key-Words
Albert Camus, The Myth of Sisyphus, Absurdism, Pragmatism, William James, Present-oriented
action, Futile actions, Acceptance, Philosophy of Happiness

1. Einfiihrung

In Anlehnung an Albert Camus’ Ausfithrungen in seinem Werk ,Der
Mythos des Sisyphos® beschiftigt sich dieser Beitrag mit der Frage, ob
der griechische Held Sisyphos, trotz seiner absurden, endlosen Strafarbeit,
einen immer wieder entgleitenden Stein einen Hang hinaufzurollen, noch
gliicklich sein kann. Diese Frage ist bereits aus unterschiedlichen philoso-
phischen Perspektiven erdrtert worden. Im Folgenden soll sie versuchswei-
se in das Licht der pragmatischen Methode geriickt werden, die William
James (1842-1910) als Richtschnur philosophischer Reflexion empfiehlt.

Der Beitrag gliedert sich in drei zentrale Teile: Im ersten Teil wird
analysiert, ob die Frage danach, ob Sisyphos noch gliicklich sein kann,
tberhaupt von pragmatischer Bedeutung ist. Im zweiten Abschnitt wird
diskutiert, inwiefern vergebliches oder absurdes Handeln an sich pragma-
tisch relevant sein kann. Im dritten Teil wird gefragt, wie Sisyphos (noch)
gliicklich sein kann. Die Antwort hierauf ist die Idee des gegenwartsorien-
tierten Handelns. Diese Idee wird im vierten Abschnitt skizziert.

223

- am 10.02.2026, 01:10:35. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748965695-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Pia Henning

2. Ist die Frage, ob Sisyphos noch gliicklich sein kann, von pragmatischer
Bedeutung?

Die Basis fiir die folgenden Uberlegungen bildet die pragmatische Metho-
de nach William James. Gemifl dieser Methode haben Uberlegungen,
Diskussionen und Probleme nur dann eine Bedeutung, wenn sie einen
praktischen Unterschied in der realen, erlebten Welt bewirken. Wenn dies
nicht der Fall ist, sind sie laut James irrelevant oder gar nicht existent.
Ein Gedanke (oder eine Diskussion) macht fiir James genau dann einen
sUnterschied in der Praxis“ (James 2016:31), wenn er das Verhalten eines
Akteurs beeinflusst und auf diese Weise in die erlebte Realitdt hineinwirkt.
Dies kann auch durch ein irgendwann auftretendes Verhalten geschehen.
James schreibt:

Es gibt keinen Unterschied auf der Ebene abstrakter Wahrheit, der sich
nicht auch in einem Unterschied auf der Ebene der konkreten Tatsachen
ausdriickt und in einem daraus resultierenden Verhalten, das irgendje-
mandem auferlegt wird, irgendwie, irgendwo und irgendwann (James
2016: 33).

Die Anwendung dieser Methode auf die Uberlegung, ob Sisyphos noch
gliicklich sein kann, fragt nach der pragmatischen Relevanz dieser Uber-
legung. D. h. die Frage ist, ob die Uberlegung, inwiefern Sisyphos noch
gliicklich sein kann, zu einem ,Unterschied in der Praxis® fithren kann.
Eine Antwort darauf legt einerseits nahe, die pragmatische Bedeutung der
Frage zu verneinen. Die Begriindung der Antwort kénnte sein, dass Sisy-
phos eine rein fiktive Figur ist, weshalb jegliche diesbeziigliche Uberlegung
keinen Unterschied in der erlebten Realitit herbeifithren kénnen.

Andererseits konnte das Schicksal des Sisyphos auch als eine Analogie
zur realen Lebenswelt betrachtet werden. Reflexionen iiber diese Analogie
konnten somit zu Erkenntnissen fiithren, die wiederum die Handlungs-
wirklichkeit beeinflussen und damit zugleich von pragmatischer Relevanz
sind, weshalb es auch die Frage selbst ist. Denn nach James miissen die
Gedanken, Diskussionen etc. erst irgendwann oder mittelbar zu einem
Unterschied in der Realitét fithren.

Dieses Argument, welches die pragmatische Relevanz der Frage aufgrund
der Analogie des Mythos des Sisyphos mit dem menschlichen Dasein be-
griindet, wird deutlicher, wenn die Mdoglichkeit in Betracht gezogen wird,
dass die Antwort lautet: Sisyphos kann nicht mehr gliicklich sein. Eine
solche Schlussfolgerung, im Ubertrag der Analogie auf das menschliche

224



https://doi.org/10.5771/9783748965695-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die pragmatische Bedeutung des Gliicklichseins im Mythos des Sisyphos

Dasein, hitte vielfaltige Auswirkungen. Sie wiirde nahelegen, dass es denje-
nigen Menschen, welche sich in absurden oder vergeblichen Situationen
befinden, auch nicht mehr méglich sein wird, gliicklich zu sein. Im Um-
kehrschluss wiirde eine Antwort auf die Frage, wie es Sisyphos noch gelin-
gen kann, gliicklich zu sein, Mdoglichkeiten aufzeigen, wie Menschen auch
in absurden oder vergeblichen Situationen noch gliicklich sein konnen.
Dies wiirde zu einem deutlichen Unterschied in der erlebten Realitit der je-
weiligen Personen fithren. Aus diesem Grund ist sowohl die Frage danach,
ob Sisyphos noch gliicklich sein kann, als auch eine Antwort auf die Frage,
wie Sisyphos dies gelingen konnte, von pragmatischer Bedeutung.

3. Kann vergebliches oder absurdes Handeln pragmatisch relevant sein?

Dies fithrt nun zur zweiten Ebene der Untersuchung, der Frage danach,
inwiefern vergebliches oder absurdes Handeln an sich pragmatisch relevant
sein kann. Mit Blick auf das Handeln des Sisyphos, welches nicht nur
absurd, sondern auch vergeblich ist, ist es sinnvoll, zundchst Absurditat und
Vergeblichkeit voneinander abzugrenzen. Camus schreibt iiber die Absurdi-
tat:

,Das ist absurd® soll heiflen: ,Das ist unmdglich; aber auch: ,Das ist ein
Widerspruch in sich. [...] die Absurditét [wird] umso grofier sein, je gro-
Ber der Abstand zwischen meinen Vergleichsobjekten ist. [...] Jedes Mal
entsteht die Absurditat durch einen Vergleich. Ich kann also aus gutem
Grund sagen, dass das Gefiihl der Absurditdt nicht aus der einfachen
Priifung einer Tatsache oder eines Eindrucks entsteht, sondern dass es
seinen Ursprung in einem Vergleich hat, in einem Vergleich zwischen
einem Tatbestand und einer bestimmten Realitdt, zwischen einer Hand-
lung und der Welt die unermesslicher ist als sie. Das Absurde ist im
Wesentlichen eine Entzweiung. Es ist weder in dem einen noch in dem
anderen der vergleichenden Elemente enthalten. Es entsteht durch deren
Gegeniiberstellung (Camus 2020: 42f.).

Das Absurde entsteht demnach, sobald ein Vergleich zwischen dem, was
tatsdchlich ist, und dem, was aus Sicht der vergleichenden Person hitte sein
sollen, stattfindet und dieser Vergleich einen so deutlichen Widerspruch
enthiillt, dass kein Bezug zwischen den Vergleichsobjekten mehr hergestellt
werden kann. Dabei ist es wichtig zu betonen, dass nach Camus, die Absur-
ditdt ein Gefiihl ist:

225



https://doi.org/10.5771/9783748965695-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Pia Henning

Eine Welt, die man - selbst mit schlechten Griinden - erkldaren kann, ist
eine vertraute Welt. Aber in einem Universum, das plotzlich der Illusio-
nen und des Lichts beraubt ist, fiihlt der Mensch sich fremd. [...] Diese
Entzweiung zwischen dem Menschen und seinem Leben, zwischen dem
Handelnden und seinem Rahmen, das ist das Gefiihl der Absurditit
(Camus 2020: 18).

D. h. die Absurditdt ist ein Gefiihl, welches sich zwischen ,,dem Handeln-
den und seinem Rahmen® einstellt. Dagegen ist das vergebliche Handeln
eine Einsicht in das Ergebnis des Handelns selbst. So kann Vergeblichkeit
oder vergebliches Handeln, ganz allgemein, verstanden werden als Han-
deln, welches dahingehend sinnlos ist, dass es nicht das gewiinschte Ergeb-
nis herbeifiihrt. Bei der Vergeblichkeit handelt es sich also um eine Einsicht
in Bezug auf die erbrachten Mithen und eine daraus folgende Bewertung
der Handlung als nicht zielfithrend. Ein solches Handeln ist an sich noch
nicht absurd. Vergebliches Handeln wird absurd, wenn der Vergleich zwi-
schen der vergeblichen Handlung und dem, wie das Handeln sein sollte, zu
einem so grofSen Widerspruch fiihrt, dass sich kein Bezug mehr zwischen
den Vergleichsobjekten herstellen lasst. Es ist also diese Konstellation, in
der Erwartung und Handlung schlicht in keinem Verhiltnis mehr zueinan-
derstehen, in der sich nach der Beobachtung von Camus das Gefiihl der
Absurditit einstellt.

Deshalb ist auch das vergebliche Handeln des Sisyphos absurd, da er
den ihm aufgebiirdeten Stein, ohne Aussicht auf einen endgiiltigen Erfolg
oder ein Ende der Handlung, bewegt und ohne, dass seiner Handlung ein
tieferer Sinn zu Grunde liegen zu scheint. Vergeblich ist damit Sisyphos’
Miihe, seine Handlung aber ist absurd.

Nach dieser Feststellung iiber die Unterscheidung zwischen Vergeblich-
keit und Absurditét, bleibt die Frage, ob vergebliches oder absurdes Han-
deln von pragmatischer Bedeutung sein kann. Die Suche fiir die Antwort
auf diese Frage legt nahe, zwischen vergeblichen und absurden Handlun-
gen zu unterscheiden und folgt methodisch der Antwort aus dem ersten
Teil: Wenn fiir die Vergeblichkeit oder Absurditit der Bemiihung eine
bedeutungsvolle Auswirkung gefunden werden kann, konnte die jeweilige
Handlung pragmatisch bedeutsam sein.

Mit dem Blick auf vergebliche Handlungen kénnten bspw. die Erkennt-
nisse, die aus einer vergeblichen Handlung abgeleitet werden, von pragma-
tischer Bedeutung sein. Eine vergebliche Handlung kénnte zum Beispiel
die Einsicht generieren, dass das gewiinschte Ergebnis nicht erreichbar ist,

226



https://doi.org/10.5771/9783748965695-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die pragmatische Bedeutung des Gliicklichseins im Mythos des Sisyphos

und dazu fithren, dass eine Person ihre eigenen Fahigkeiten und Unzuldng-
lichkeiten neu bewertet. Damit hitte die vergebliche Handlung zu einem
bedeutsamen Unterschied in der erlebten Realitdt der Person gefiihrt. So
beeinflussen die aus der vergeblichen Handlung abgeleiteten Einsichten
zukiinftiges Denken und Handeln, weshalb sie zu einem Unterschied in der
Praxis fithren und pragmatisch bedeutsam sind.

Bei einer absurden Handlung entsteht jedoch das Problem, dass die
Handlung zu keiner konkreten Einsicht fithren kann, da sie nach Camus
»ein Widerspruch in sich ist. Die Betrachtung von Absurditdt und absur-
den Handlungen an sich scheint deshalb von keiner pragmatischen Bedeu-
tung sein zu konnen.

In Anlehnung an die Argumentation bzgl. des Umgangs mit vergebli-
chen Handlungen hat jedoch die Frage danach, wie ein Mensch mit der
Absurditat umgehen kann, wenn er mit ihr konfrontiert wird, das Poten-
tial, pragmatisch relevant zu sein: Eine Antwort auf diese Frage konnte
einen praktischen Handlungshinweis ergeben, welcher zu einem deutlichen
Unterschied in der erlebten Realitdt fithren konnte. Somit ist zwar die
Absurditat an sich nicht pragmatisch bedeutsam, jedoch der Umgang des
Menschen damit.

4. Wie kann Sisyphos noch gliicklich sein?

Aus diesem Grund wird im nun folgenden, dritten Abschnitt die Frage
reflektiert, wie Sisyphos noch gliicklich sein kann. Zu Beginn dieses dritten
Abschnittes ist es notig festzulegen, wie das Gliicklichsein aus pragmati-
scher Sicht verstanden werden konnte. William James schreibt:

Er [der Pragmatist] wendet sich dem Konkreten und Angemessenen
zu, den Tatsachen, den Handlungen und der Macht. Der Pragmatismus
fordert also, den empirischen Charakter herrschen zu lassen und den
rationalistischen Charakter vollstandig aufzugeben (James 2016: 34).

James betont damit, dass der Pragmatist sich von abstrakten Konzepten
und theoretischen Problemldsungen abwenden und sich stattdessen kon-
kreten Tatsachen und praktischen Problemlosungen zuwenden sollte. Nach
James sollte auch jeder Begrift darauf gepriift werden, ob er in der realen
Erfahrung wirksam ist (vgl. James 2016: 35). Somit darf das Gliicklichsein
keine theoretische Uberlegung sein, sondern es muss im Handeln, im Ge-
genwirtigen, erlebbar sein.

227



https://doi.org/10.5771/9783748965695-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Pia Henning

Gliick wird somit nicht zwingend als Abwesenheit von Leid oder als
das Ideal eines gelingenden Lebens verstanden. Vielmehr sollte, nach dem
pragmatischen Verstindnis von Gliick, eine flexible, gegenwartsorientierte
und handlungsbasierte Auslegung stattfinden. William James schreibt im
religiosen Kontext iiber das Gliick auch:

Gliick [...] unterscheidet sich von allem rein tierischen Gliick, allen blo-
Ben Geniissen der Gegenwart, durch das Element der Feierlichkeit, von
dem ich schon so viel gesagt habe. [...] Ein feierlicher Gemiitszustand
[...] scheint ein gewisses Mafl [...] [weit] sein eigenes Gegenteil in sich zu
vereinen. Eine feierliche Freude bewahrt eine Art von Bitterkeit in ihrer
Stifle; eine feierliche Trauer ist eine, in die wir innig einwilligen (James
1917: 49).!

Das Gliicklichsein ist somit ein feierlicher Gemiitszustand. Dabei wird
in James’ Ausfithrung deutlich, dass Gliick oder das Gliicklichsein anschei-
nend dort vorhanden ist, wo Gegensitze vereint werden oder zumindest
insoweit nebeneinander bestehen konnen, dass sie, bis zu einem gewissen
Maf, ihr eigenes Gegenteil in sich vereinen. Nach Camus’ Definition von
Absurditit entsteht die Absurditit genau dann, wenn durch einen Vergleich
festgestellt wird, dass Gegensitze zu widerspriichlich sind, um sie zu verei-
nen. Die Absurditét ist dabei nach Camus’ ein Gefiihl, das Gliicklichsein
nach James aber ein Gemiitszustand.

Das Problem entsteht damit durch den Vergleich, der die Unvereinbar-
keit von Widerspriichen aufdeckt und so von einem feierlichen Gemiitszu-
stand des Glicklichseins wegfiihrt und zu einem Gefiihl der Absurditat
hinfiihrt. Die Antwort auf die Frage, wie ein Mensch gliicklich sein kann,
wenn er sich in einer absurden Situation befindet, liegt darin, dass der
jeweilige Mensch die Situation nicht mehr vergleicht. Damit wiirde der ent-
zweiend wirkende Vergleich, welcher das Gefiihl der Absurditat herstellt,
tiberhaupt nicht stattfinden. Die Frage ist jedoch, wie dies moglich ist.

Eine mogliche Antwort kann durch die Verdnderung der Bedingungen
gefunden werden, unter denen das Vergleichen zu dem Gefiihl der Absurdi-
tat fiihrt. Konkret bedeutet dies den Verzicht auf den Leitgedanken einer

1 Ubers. d. Verf. nach dem Originaltext: , This sort of happiness [...] is parted off from
all mere animal happiness, all mere enjoyment of the present, by that element of
solemnity of which I have already made so much account. [...] A solemn state of mind
[...] seems to contain a certain measure of its own opposite in solution. A solemn
joy preserves a sort of bitter in its sweetness; a solemn sorrow is one to which we
intimately consent.”

228

- am 10.02.2026, 01:10:35. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748965695-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die pragmatische Bedeutung des Gliicklichseins im Mythos des Sisyphos

abschlieflenden Wahrheit und auf die kiinstliche Setzung absoluter Ziele
(vgl. James 2016: 34). Camus hat ausgefiihrt, dass das Gefiihl der Absurditit
seinen Ursprung in einem ,Vergleich zwischen einem Tatbestand und einer
bestimmten Realitét, zwischen einer Handlung und der Welt die unermess-
licher ist als sie” (Camus 2020: 42f.) hat.

Camus und James behandeln beide die verschiedensten Mdglichkeiten,
wie sich die Welt einer Person zeigen kann. James betont jedoch, wie wich-
tig es ist, sich genau aus diesem Grund nicht auf endgiiltige Wahrheiten
festzulegen. Mit Camus wird deutlich, welche Konsequenz eine Festlegung
auf starre Konzepte und Wahrheit haben kann: Ab einem gewissen Punkt
der Unvereinbarkeit kann sich durch den Vergleich zwischen einer Ist-Si-
tuation und einem Konzept, einer Wahrheit oder dem ,wie es sein sollte
das Gefiihl der Absurditit einstellen.

Um das Gefiihl der Absurditdt zu reduzieren und die Wahrscheinlichkeit
auf das Gliicklichsein, auf einen ,feierlichen Gemiitszustand®, zu erhdhen,
ist es demnach sinnvoll, nicht an absoluten Wahrheiten, starren Vorstell-
ungen und Zielzustanden festzuhalten. Fraglich ist jedoch, wie dies konkret
gelingen kann und wie Sisyphos noch gliicklich sein kann.

Hierzu passt eine Ausfithrung von Michael Hampe:

Es ist seit langem bekannt, dass Menschen gliicklich werden konnen,
wenn sie Seelenruhe erlangen. Mit dem Begriff der Seelenruhe ist hier
gemeint, dass Personen ihre Sorgen zumindest zeitweise verlieren, ganz
in der Gegenwart leben und sich mit der vollen Aufmerksamkeit dem
zuwenden, was gerade geschieht. Der einzige Weg in das Gliick der See-
lenruhe ist der der eigenen Anstrengung. Man muss sich selbst anstren-
gen, um nicht von der Gegenwart abgelenkt zu werden, um nicht Ziele
zu verfolgen, die Sorgen bereiten, sich anstrengen, nicht zu vergessen,
dass die eigene Macht begrenzt ist, dass die Vorstellungen vom guten
Leben, mit denen man aufwichst, in der Regel irrtiimlich waren und
man sich von ihnen zu befreien hat. Wer gliicklich werden will, muss
sich bemiihen, sich von all den Abhéngigkeiten zu befreien [...] (Hampe
2017: 117).

Hampe schreibt also, dass derjenige gliicklich ist, der sich von Irrtiimern,
Bestrebungen und Vorstellungen befreit, indem er sich mit voller Aufmerk-
samkeit der Gegenwart zuwendet. In diesem Moment wiirde auch ein Han-
deln nicht mehr einem zukunftsgerichteten Ziel dienen, sondern es wire
einfach Handeln an sich. In der Folge bedeutet dies, dass das Losldsen von
absoluten Wahrheiten, starren Vorstellungen und Zielzustinden geschehen

229



https://doi.org/10.5771/9783748965695-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Pia Henning

kann, wenn eine Person ihre volle Aufmerksamkeit auf die Gegenwart
lenkt.

Werden diese Betrachtungen mit den bisherigen Uberlegungen zusam-
mengetragen, kann folgender Schluss gezogen werden: Gliicklichsein ist ein
feierlicher Gemiutszustand, der auf einer Seelenruhe basiert, die erreichbar
ist, wenn nichts mehr erreicht werden soll, auf8er sich der Gegenwart mit
voller Aufmerksamkeit zuzuwenden. Mit der Zuwendung zur Gegenwart
wird das Potential zum Gliicklichsein geschaffen, da es so mdglich wird,
Gegensitze in sich dadurch zu vereinen, dass das Vergleichen zwischen
einer gegenwirtigen Ist-Situation und einem Zielbild eingestellt wird. Diese
Idee kann unter dem Begriff des gegenwartsorientierten Handelns zusam-
mengefasst werden.

Gegenwartsorientiertes Handeln bedeutet damit, sich ganz auf die Gegen-
wart und die darin geschehende oder ausgefithrte Handlung zu konzentrie-
ren, ohne diese an ein zukiinftiges Ergebnis, an eine Erwartung oder an
ein Ziel zu kniipfen. Ein solches Handeln erfordert die Anstrengung, die
eigene Aufmerksamkeit vollkommen der Gegenwart zuzuwenden. Durch
dieses gegenwartsorientierte Handeln kann auch Sisyphos noch gliicklich
sein: Wenn Sisyphos sich ganz auf sein Handeln, i.e. das Rollen des Stei-
nes konzentriert, dann wird er nicht gleichzeitig seine aktuelle Handlung
mit einem moglichen Zielbild vergleichen. Durch die Abwendung vom
Vergleichen kann es ihm nicht nur gelingen, das Gefiihl der Absurditit zu
verringern, sondern er erdffnet sich auch die Mdglichkeit, einen feierlichen
Gemiitszustand des Gliicklichseins zu erreichen, der die ansonsten so deut-
lich erscheinenden Gegensitze in sich vereint.

5. Wie ist das gegenwartsorientierte Handeln zu verstehen?

Diese Idee des gegenwartsorientierten Handelns, durch welches Sisyphos
noch gliicklich sein kann, ist von Camus’ Interpretation abzugrenzen, wie
er sich Sisyphos als einen gliicklichen Menschen vorstellt. Camus kiirt
Sisyphos zum Herrn seines eigenen Schicksals (vgl. Camus 2020: 144),
da er dieses durch sein Handeln selbst erschaffen hat. Der Fokus liegt
damit auf einer Art riickblickender Eigenverantwortung. In der Idee des
gegenwartsorientierten Handelns liegt der Fokus jedoch darauf, sich der
Gegenwart mit voller Aufmerksambkeit zuzuwenden.

Camus schreibt auch, dass der Mythos tragisch ist, weil sein Held be-
wusst ist (vgl. Camus 2020: 143) und meint damit, dass Sisyphos um sein

230



https://doi.org/10.5771/9783748965695-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die pragmatische Bedeutung des Gliicklichseins im Mythos des Sisyphos

Schicksal weifl. Die These des gegenwartsorientierten Handelns versteht
unter Bewusstsein aber die Fokussierung auf den gegenwirtigen Moment
und sieht darin Sisyphos’ einzige Méglichkeit, gliicklich zu sein. Das bedeu-
tet, dass Bewusstheit nicht wie bei Camus damit gleichzusetzen ist, dass
sich eine Person der Ausweglosigkeit und Tragik einer Situation bewusst-
wird (vgl. Camus 2020: 143), sondern eher damit, sich der Gegenwart
mit voller Aufmerksamkeit zuzuwenden. Der Unterschied besteht dabei
im Zeitbezug: Camus betont, dass die Tragik des Lebens in denjenigen
Momenten deutlich wird, in denen sich der Mensch der Absurditit der
zu erledigenden, immer gleichen Aufgaben bewusst ist (vgl. Camus 2020:
143). Damit eine solche Art von Bewusstheit mdglich ist, muss aber eine
Erinnerung an die vorher erledigten Aufgaben und gegebenenfalls eine
Voraussicht, auf die noch zu erledigenden Aufgaben stattfinden. Diese
Erinnerung muss dann mit einem Vergleich verbunden werden, wie es
besser sein konnte. Im gegenwartsorientierten Handeln soll dies explizit
vermieden werden. Hier heif$t Bewusstsein, sich der gerade stattfindenden
Handlung im konkreten Moment bewusst zu sein, nicht zeitversetzt und
auch nicht im Vergleich zu einem wiinschenswerteren Moment.

Gegen diese Idee des gegenwartsorientierten Handelns sind einige Ein-
winde denkbar. Das Ziel des vorliegenden Beitrags ist jedoch, nach einer
pragmatischen Art und Weise zu suchen, wie Sisyphos noch gliicklich sein
kann. Aus diesem Grund wird im Folgenden exemplarisch ein Einwand
behandelt und widerlegt, der sich direkt auf Sisyphos und das gegenwarts-
orientierte Handeln bezieht und dessen Kldrung zur Scharfung der Idee
beitrigt. Dariiberhinausgehende Implikationen und Ubertragungen der
Idee, bspw. auf gesellschaftliche Ebenen oder in Bezug auf ethische Frage-
stellungen, kénnen an dieser Stelle nicht weiterverfolgt werden.

Der hier vorgestellte Einwand bezieht sich auf die Monotonie der Hand-
lung, die Sisyphos’ Aufgabe iiberhaupt erst zur Strafe macht. Er lautet, dass
Sisyphos, aufgrund der monotonen Handlung, nicht gliicklich sein kann.
In der Idee des gegenwartsorientierten Handelns wird das Gliicklichsein
jedoch nicht in dem Ergebnis der Handlung oder in der Handlung an
sich gesucht, sondern im Erleben des Moments, in dem die Handlung
stattfindet. D. h. die Monotonie oder der Abwechslungsreichtum einer
Handlung sind dabei nicht entscheidend. Zudem fillt der Einwand eng
mit dem Gedanken zusammen, dass gerade im Wissen um die endlose
Wiederholung und die Ausweglosigkeit der Situation eine Bestrafung fiir
Sisyphos liegt. Durch das gegenwartsorientierte Handeln soll jedoch genau
dieses Wissen in den Hintergrund treten. Auch das Wissen basiert auf

231



https://doi.org/10.5771/9783748965695-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Pia Henning

einem Vergleich zwischen der Ist-Situation und einer erwarteten Realitat
oder Wahrheit. Folgt man nun den Uberlegungen von Michael Hampe, ist
es eine Frage der personlichen Anstrengung, ob es Sisyphos gelingt, den
umfassenden Vergleich zwischen Ist und Soll zuriickzustellen, zugunsten
der fokussierten Wahrnehmung des gegenwirtigen Moments. Darin liefSe
sich ein Weg sehen, die Monotonie der Handlung verblassen zu lassen.

Der Einwand und seine Widerlegung betonten vor allem die starke Rolle,
welche dem Vergleich in der Beurteilung dariiber zukommt, ob Sisyphos
noch gliicklich sein kann. Das Vergleichen erzeugt das Gefiihl der Absurdi-
tat und verhindert, dass sich ein gliicklicher Gemiitszustand einstellt.

6. Schluss

In diesem Beitrag ist deutlich geworden, dass die Frage, ob Sisyphos noch
gliicklich sein kann, eine pragmatische Bedeutung hat und dass auch ver-
gebliches Handeln eine pragmatische Bedeutung haben kann. Es ist weiter
dargelegt geworden, dass Absurditét an sich nicht pragmatisch bedeutsam
ist, jedoch die Frage, wie mit der Erkenntnis von Absurditdt umgegangen
werden sollte. Die Erkenntnis aus der Frage nach der Verbindung zwischen
dem Gefiihl der Absurditit und dem Gemiitszustand des Gliicklichseins
ist, dass beide nicht nebeneinander existieren konnen. Die Antwort auf
die Frage, wie Sisyphos noch gliicklich sein kann, verlangt von ihm, sich
von absoluten Wahrheiten, starren Vorstellungen und Zielzustinden abzu-
wenden, sowie vom Vergleichen selbst. Indem er das Vergleichen einstellt,
wird es ihm moglich, gliicklich zu sein, wenn er die nétige Anstrengung
aufbringt. Diese Anstrengung beinhaltet, dass sich Sisyphos vollkommen
dem gegenwirtigen Moment zuwendet, d. h. gegenwartsorientiert handelt.
Dabei ist Gliicklichsein ein feierlicher Gemiitszustand, der auf einer Seelen-
ruhe basiert, die erreichbar ist, wenn eine vollkommene Zuwendung auf
die Gegenwart - durch gegenwartsorientiertes Handeln - geschieht.

In dem von Camus zitieren Ausspruch des Odipus von Sophokles heifit
es liber den absurden Sieg, dass ihm sein ,vorgeriicktes Alter und die
,Grofe seiner Seele“ sagen wiirden, dass alles gut sei (vgl. Camus 2020:
144). Hierin driickt sich, in Ubereinstimmung mit dem gegenwartsorien-
tierten Handeln, in wenigen Worten eine tiefgreifende Akzeptanz fiir die
Gegenwart aus. Camus geht noch weiter und argumentiert, dass Sisyphos
gliicklich ist, da sein Schicksal ihm selbst gehort (vgl. Camus 2020: 143).
Dies ist jedoch fiir die Idee des gegenwartsorientierten Handelns nicht

232



https://doi.org/10.5771/9783748965695-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die pragmatische Bedeutung des Gliicklichseins im Mythos des Sisyphos

wichtig. Viel wichtiger ist, dass Sisyphos lebt. Wenn er lebt, kann er sein,
vielleicht sogar handeln. Dabei hat er die Moglichkeit, sich der Gegenwart
mit seiner vollen Aufmerksamkeit zuwenden, ohne Vergleiche und ohne
Absichten. In diesen Momenten kann Sisyphos gliicklich sein.

Literaturverzeichnis

Camus, Albert: Der Mythos des Sisyphos. 26. Auflage, Reinbek bei Hamburg 2020.

Hampe, Michael: Das vollkommene Leben: Vier Meditationen iiber das Gliick. 2.
Auflage, Miinchen 2017.

James, William: The Varieties of Religious Experience: A Study in Human Nature. New
York usw. 1917.

James, William: Pragmatismus. Hamburg 2016, Nachdruck von 2021.

233

- am 10.02.2026, 01:10:35. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748965695-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 10.02.2026, 01:10:35.


https://doi.org/10.5771/9783748965695-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

