
Die pragmatische Bedeutung des Glücklichseins im Mythos des 
Sisyphos: Gegenwartsorientiertes Handeln als Lösung

Pia Henning

Abstract
Drawing on Albert Camus’ The Myth of Sisyphus, this paper examines whether the Greek hero 
Sisyphus can still attain happiness, despite his absurd and endless punishment of rolling a stone 
uphill only for it to fall back. While seeming theoretical, this question holds significant pragmatic 
implications, explored using William James’ pragmatic method. The analysis unfolds in various 
parts: It addresses whether the question of Sisyphus’ happiness is pragmatically meaningful, the 
relevance of futile or absurd actions is examined, and it is explored, how Sisyphus might still 
find happiness. The conclusion to this analysis introduces and highlights the idea of present-ori­
ented action. This idea suggests that by relinquishing comparisons and rigid ideals Sisyphus can 
embrace a state of happiness. This state, rooted in acceptance and festiveness, becomes achievable 
through complete engagement with the present moment.
Key-Words
Albert Camus, The Myth of Sisyphus, Absurdism, Pragmatism, William James, Present-oriented 
action, Futile actions, Acceptance, Philosophy of Happiness 

1. Einführung

In Anlehnung an Albert Camus’ Ausführungen in seinem Werk „Der 
Mythos des Sisyphos“ beschäftigt sich dieser Beitrag mit der Frage, ob 
der griechische Held Sisyphos, trotz seiner absurden, endlosen Strafarbeit, 
einen immer wieder entgleitenden Stein einen Hang hinaufzurollen, noch 
glücklich sein kann. Diese Frage ist bereits aus unterschiedlichen philoso­
phischen Perspektiven erörtert worden. Im Folgenden soll sie versuchswei­
se in das Licht der pragmatischen Methode gerückt werden, die William 
James (1842-1910) als Richtschnur philosophischer Reflexion empfiehlt.

Der Beitrag gliedert sich in drei zentrale Teile: Im ersten Teil wird 
analysiert, ob die Frage danach, ob Sisyphos noch glücklich sein kann, 
überhaupt von pragmatischer Bedeutung ist. Im zweiten Abschnitt wird 
diskutiert, inwiefern vergebliches oder absurdes Handeln an sich pragma­
tisch relevant sein kann. Im dritten Teil wird gefragt, wie Sisyphos (noch) 
glücklich sein kann. Die Antwort hierauf ist die Idee des gegenwartsorien­
tierten Handelns. Diese Idee wird im vierten Abschnitt skizziert.

223

https://doi.org/10.5771/9783748965695-223 - am 10.02.2026, 01:10:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Ist die Frage, ob Sisyphos noch glücklich sein kann, von pragmatischer 
Bedeutung?

Die Basis für die folgenden Überlegungen bildet die pragmatische Metho­
de nach William James. Gemäß dieser Methode haben Überlegungen, 
Diskussionen und Probleme nur dann eine Bedeutung, wenn sie einen 
praktischen Unterschied in der realen, erlebten Welt bewirken. Wenn dies 
nicht der Fall ist, sind sie laut James irrelevant oder gar nicht existent. 
Ein Gedanke (oder eine Diskussion) macht für James genau dann einen 
„Unterschied in der Praxis“ (James 2016:31), wenn er das Verhalten eines 
Akteurs beeinflusst und auf diese Weise in die erlebte Realität hineinwirkt. 
Dies kann auch durch ein irgendwann auftretendes Verhalten geschehen. 
James schreibt:

Es gibt keinen Unterschied auf der Ebene abstrakter Wahrheit, der sich 
nicht auch in einem Unterschied auf der Ebene der konkreten Tatsachen 
ausdrückt und in einem daraus resultierenden Verhalten, das irgendje­
mandem auferlegt wird, irgendwie, irgendwo und irgendwann (James 
2016: 33).

Die Anwendung dieser Methode auf die Überlegung, ob Sisyphos noch 
glücklich sein kann, fragt nach der pragmatischen Relevanz dieser Über­
legung. D. h. die Frage ist, ob die Überlegung, inwiefern Sisyphos noch 
glücklich sein kann, zu einem „Unterschied in der Praxis“ führen kann. 
Eine Antwort darauf legt einerseits nahe, die pragmatische Bedeutung der 
Frage zu verneinen. Die Begründung der Antwort könnte sein, dass Sisy­
phos eine rein fiktive Figur ist, weshalb jegliche diesbezügliche Überlegung 
keinen Unterschied in der erlebten Realität herbeiführen können. 

Andererseits könnte das Schicksal des Sisyphos auch als eine Analogie 
zur realen Lebenswelt betrachtet werden. Reflexionen über diese Analogie 
könnten somit zu Erkenntnissen führen, die wiederum die Handlungs­
wirklichkeit beeinflussen und damit zugleich von pragmatischer Relevanz 
sind, weshalb es auch die Frage selbst ist. Denn nach James müssen die 
Gedanken, Diskussionen etc. erst irgendwann oder mittelbar zu einem 
Unterschied in der Realität führen.

Dieses Argument, welches die pragmatische Relevanz der Frage aufgrund 
der Analogie des Mythos des Sisyphos mit dem menschlichen Dasein be­
gründet, wird deutlicher, wenn die Möglichkeit in Betracht gezogen wird, 
dass die Antwort lautet: Sisyphos kann nicht mehr glücklich sein. Eine 
solche Schlussfolgerung, im Übertrag der Analogie auf das menschliche 

Pia Henning

224

https://doi.org/10.5771/9783748965695-223 - am 10.02.2026, 01:10:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dasein, hätte vielfältige Auswirkungen. Sie würde nahelegen, dass es denje­
nigen Menschen, welche sich in absurden oder vergeblichen Situationen 
befinden, auch nicht mehr möglich sein wird, glücklich zu sein. Im Um­
kehrschluss würde eine Antwort auf die Frage, wie es Sisyphos noch gelin­
gen kann, glücklich zu sein, Möglichkeiten aufzeigen, wie Menschen auch 
in absurden oder vergeblichen Situationen noch glücklich sein können. 
Dies würde zu einem deutlichen Unterschied in der erlebten Realität der je­
weiligen Personen führen. Aus diesem Grund ist sowohl die Frage danach, 
ob Sisyphos noch glücklich sein kann, als auch eine Antwort auf die Frage, 
wie Sisyphos dies gelingen könnte, von pragmatischer Bedeutung.

3. Kann vergebliches oder absurdes Handeln pragmatisch relevant sein?

Dies führt nun zur zweiten Ebene der Untersuchung, der Frage danach, 
inwiefern vergebliches oder absurdes Handeln an sich pragmatisch relevant 
sein kann. Mit Blick auf das Handeln des Sisyphos, welches nicht nur 
absurd, sondern auch vergeblich ist, ist es sinnvoll, zunächst Absurdität und 
Vergeblichkeit voneinander abzugrenzen. Camus schreibt über die Absurdi­
tät: 

‚Das ist absurd‘ soll heißen: ‚Das ist unmöglich‘, aber auch: ‚Das ist ein 
Widerspruch in sich.‘ […] die Absurdität [wird] umso größer sein, je grö­
ßer der Abstand zwischen meinen Vergleichsobjekten ist. […] Jedes Mal 
entsteht die Absurdität durch einen Vergleich. Ich kann also aus gutem 
Grund sagen, dass das Gefühl der Absurdität nicht aus der einfachen 
Prüfung einer Tatsache oder eines Eindrucks entsteht, sondern dass es 
seinen Ursprung in einem Vergleich hat, in einem Vergleich zwischen 
einem Tatbestand und einer bestimmten Realität, zwischen einer Hand­
lung und der Welt die unermesslicher ist als sie. Das Absurde ist im 
Wesentlichen eine Entzweiung. Es ist weder in dem einen noch in dem 
anderen der vergleichenden Elemente enthalten. Es entsteht durch deren 
Gegenüberstellung (Camus 2020: 42f.).

Das Absurde entsteht demnach, sobald ein Vergleich zwischen dem, was 
tatsächlich ist, und dem, was aus Sicht der vergleichenden Person hätte sein 
sollen, stattfindet und dieser Vergleich einen so deutlichen Widerspruch 
enthüllt, dass kein Bezug zwischen den Vergleichsobjekten mehr hergestellt 
werden kann. Dabei ist es wichtig zu betonen, dass nach Camus, die Absur­
dität ein Gefühl ist: 

Die pragmatische Bedeutung des Glücklichseins im Mythos des Sisyphos

225

https://doi.org/10.5771/9783748965695-223 - am 10.02.2026, 01:10:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eine Welt, die man – selbst mit schlechten Gründen – erklären kann, ist 
eine vertraute Welt. Aber in einem Universum, das plötzlich der Illusio­
nen und des Lichts beraubt ist, fühlt der Mensch sich fremd. […] Diese 
Entzweiung zwischen dem Menschen und seinem Leben, zwischen dem 
Handelnden und seinem Rahmen, das ist das Gefühl der Absurdität 
(Camus 2020: 18).

D. h. die Absurdität ist ein Gefühl, welches sich zwischen „dem Handeln­
den und seinem Rahmen“ einstellt. Dagegen ist das vergebliche Handeln 
eine Einsicht in das Ergebnis des Handelns selbst. So kann Vergeblichkeit 
oder vergebliches Handeln, ganz allgemein, verstanden werden als Han­
deln, welches dahingehend sinnlos ist, dass es nicht das gewünschte Ergeb­
nis herbeiführt. Bei der Vergeblichkeit handelt es sich also um eine Einsicht 
in Bezug auf die erbrachten Mühen und eine daraus folgende Bewertung 
der Handlung als nicht zielführend. Ein solches Handeln ist an sich noch 
nicht absurd. Vergebliches Handeln wird absurd, wenn der Vergleich zwi­
schen der vergeblichen Handlung und dem, wie das Handeln sein sollte, zu 
einem so großen Widerspruch führt, dass sich kein Bezug mehr zwischen 
den Vergleichsobjekten herstellen lässt. Es ist also diese Konstellation, in 
der Erwartung und Handlung schlicht in keinem Verhältnis mehr zueinan­
derstehen, in der sich nach der Beobachtung von Camus das Gefühl der 
Absurdität einstellt. 

Deshalb ist auch das vergebliche Handeln des Sisyphos absurd, da er 
den ihm aufgebürdeten Stein, ohne Aussicht auf einen endgültigen Erfolg 
oder ein Ende der Handlung, bewegt und ohne, dass seiner Handlung ein 
tieferer Sinn zu Grunde liegen zu scheint. Vergeblich ist damit Sisyphos’ 
Mühe, seine Handlung aber ist absurd. 

Nach dieser Feststellung über die Unterscheidung zwischen Vergeblich­
keit und Absurdität, bleibt die Frage, ob vergebliches oder absurdes Han­
deln von pragmatischer Bedeutung sein kann. Die Suche für die Antwort 
auf diese Frage legt nahe, zwischen vergeblichen und absurden Handlun­
gen zu unterscheiden und folgt methodisch der Antwort aus dem ersten 
Teil: Wenn für die Vergeblichkeit oder Absurdität der Bemühung eine 
bedeutungsvolle Auswirkung gefunden werden kann, könnte die jeweilige 
Handlung pragmatisch bedeutsam sein. 

Mit dem Blick auf vergebliche Handlungen könnten bspw. die Erkennt­
nisse, die aus einer vergeblichen Handlung abgeleitet werden, von pragma­
tischer Bedeutung sein. Eine vergebliche Handlung könnte zum Beispiel 
die Einsicht generieren, dass das gewünschte Ergebnis nicht erreichbar ist, 

Pia Henning

226

https://doi.org/10.5771/9783748965695-223 - am 10.02.2026, 01:10:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und dazu führen, dass eine Person ihre eigenen Fähigkeiten und Unzuläng­
lichkeiten neu bewertet. Damit hätte die vergebliche Handlung zu einem 
bedeutsamen Unterschied in der erlebten Realität der Person geführt. So 
beeinflussen die aus der vergeblichen Handlung abgeleiteten Einsichten 
zukünftiges Denken und Handeln, weshalb sie zu einem Unterschied in der 
Praxis führen und pragmatisch bedeutsam sind. 

Bei einer absurden Handlung entsteht jedoch das Problem, dass die 
Handlung zu keiner konkreten Einsicht führen kann, da sie nach Camus 
„ein Widerspruch in sich“ ist. Die Betrachtung von Absurdität und absur­
den Handlungen an sich scheint deshalb von keiner pragmatischen Bedeu­
tung sein zu können. 

In Anlehnung an die Argumentation bzgl. des Umgangs mit vergebli­
chen Handlungen hat jedoch die Frage danach, wie ein Mensch mit der 
Absurdität umgehen kann, wenn er mit ihr konfrontiert wird, das Poten­
tial, pragmatisch relevant zu sein: Eine Antwort auf diese Frage könnte 
einen praktischen Handlungshinweis ergeben, welcher zu einem deutlichen 
Unterschied in der erlebten Realität führen könnte. Somit ist zwar die 
Absurdität an sich nicht pragmatisch bedeutsam, jedoch der Umgang des 
Menschen damit. 

4. Wie kann Sisyphos noch glücklich sein?

Aus diesem Grund wird im nun folgenden, dritten Abschnitt die Frage 
reflektiert, wie Sisyphos noch glücklich sein kann. Zu Beginn dieses dritten 
Abschnittes ist es nötig festzulegen, wie das Glücklichsein aus pragmati­
scher Sicht verstanden werden könnte. William James schreibt: 

Er [der Pragmatist] wendet sich dem Konkreten und Angemessenen 
zu, den Tatsachen, den Handlungen und der Macht. Der Pragmatismus 
fordert also, den empirischen Charakter herrschen zu lassen und den 
rationalistischen Charakter vollständig aufzugeben (James 2016: 34).

James betont damit, dass der Pragmatist sich von abstrakten Konzepten 
und theoretischen Problemlösungen abwenden und sich stattdessen kon­
kreten Tatsachen und praktischen Problemlösungen zuwenden sollte. Nach 
James sollte auch jeder Begriff darauf geprüft werden, ob er in der realen 
Erfahrung wirksam ist (vgl. James 2016: 35). Somit darf das Glücklichsein 
keine theoretische Überlegung sein, sondern es muss im Handeln, im Ge­
genwärtigen, erlebbar sein. 

Die pragmatische Bedeutung des Glücklichseins im Mythos des Sisyphos

227

https://doi.org/10.5771/9783748965695-223 - am 10.02.2026, 01:10:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Glück wird somit nicht zwingend als Abwesenheit von Leid oder als 
das Ideal eines gelingenden Lebens verstanden. Vielmehr sollte, nach dem 
pragmatischen Verständnis von Glück, eine flexible, gegenwartsorientierte 
und handlungsbasierte Auslegung stattfinden. William James schreibt im 
religiösen Kontext über das Glück auch:

Glück […] unterscheidet sich von allem rein tierischen Glück, allen blo­
ßen Genüssen der Gegenwart, durch das Element der Feierlichkeit, von 
dem ich schon so viel gesagt habe. […] Ein feierlicher Gemütszustand 
[…] scheint ein gewisses Maß […] [weit] sein eigenes Gegenteil in sich zu 
vereinen. Eine feierliche Freude bewahrt eine Art von Bitterkeit in ihrer 
Süße; eine feierliche Trauer ist eine, in die wir innig einwilligen (James 
1917: 49).1

Das Glücklichsein ist somit ein feierlicher Gemütszustand. Dabei wird 
in James’ Ausführung deutlich, dass Glück oder das Glücklichsein anschei­
nend dort vorhanden ist, wo Gegensätze vereint werden oder zumindest 
insoweit nebeneinander bestehen können, dass sie, bis zu einem gewissen 
Maß, ihr eigenes Gegenteil in sich vereinen. Nach Camus’ Definition von 
Absurdität entsteht die Absurdität genau dann, wenn durch einen Vergleich 
festgestellt wird, dass Gegensätze zu widersprüchlich sind, um sie zu verei­
nen. Die Absurdität ist dabei nach Camus’ ein Gefühl, das Glücklichsein 
nach James aber ein Gemütszustand. 

Das Problem entsteht damit durch den Vergleich, der die Unvereinbar­
keit von Widersprüchen aufdeckt und so von einem feierlichen Gemütszu­
stand des Glücklichseins wegführt und zu einem Gefühl der Absurdität 
hinführt. Die Antwort auf die Frage, wie ein Mensch glücklich sein kann, 
wenn er sich in einer absurden Situation befindet, liegt darin, dass der 
jeweilige Mensch die Situation nicht mehr vergleicht. Damit würde der ent­
zweiend wirkende Vergleich, welcher das Gefühl der Absurdität herstellt, 
überhaupt nicht stattfinden. Die Frage ist jedoch, wie dies möglich ist.

Eine mögliche Antwort kann durch die Veränderung der Bedingungen 
gefunden werden, unter denen das Vergleichen zu dem Gefühl der Absurdi­
tät führt. Konkret bedeutet dies den Verzicht auf den Leitgedanken einer 

1 Übers. d. Verf. nach dem Originaltext: „This sort of happiness […] is parted off from 
all mere animal happiness, all mere enjoyment of the present, by that element of 
solemnity of which I have already made so much account. […] A solemn state of mind 
[…] seems to contain a certain measure of its own opposite in solution. A solemn 
joy preserves a sort of bitter in its sweetness; a solemn sorrow is one to which we 
intimately consent.”

Pia Henning

228

https://doi.org/10.5771/9783748965695-223 - am 10.02.2026, 01:10:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


abschließenden Wahrheit und auf die künstliche Setzung absoluter Ziele 
(vgl. James 2016: 34). Camus hat ausgeführt, dass das Gefühl der Absurdität 
seinen Ursprung in einem „Vergleich zwischen einem Tatbestand und einer 
bestimmten Realität, zwischen einer Handlung und der Welt die unermess­
licher ist als sie“ (Camus 2020: 42f.) hat. 

Camus und James behandeln beide die verschiedensten Möglichkeiten, 
wie sich die Welt einer Person zeigen kann. James betont jedoch, wie wich­
tig es ist, sich genau aus diesem Grund nicht auf endgültige Wahrheiten 
festzulegen. Mit Camus wird deutlich, welche Konsequenz eine Festlegung 
auf starre Konzepte und Wahrheit haben kann: Ab einem gewissen Punkt 
der Unvereinbarkeit kann sich durch den Vergleich zwischen einer Ist-Si­
tuation und einem Konzept, einer Wahrheit oder dem „wie es sein sollte“, 
das Gefühl der Absurdität einstellen. 

Um das Gefühl der Absurdität zu reduzieren und die Wahrscheinlichkeit 
auf das Glücklichsein, auf einen „feierlichen Gemütszustand“, zu erhöhen, 
ist es demnach sinnvoll, nicht an absoluten Wahrheiten, starren Vorstell­
ungen und Zielzuständen festzuhalten. Fraglich ist jedoch, wie dies konkret 
gelingen kann und wie Sisyphos noch glücklich sein kann.

Hierzu passt eine Ausführung von Michael Hampe: 

Es ist seit langem bekannt, dass Menschen glücklich werden können, 
wenn sie Seelenruhe erlangen. Mit dem Begriff der Seelenruhe ist hier 
gemeint, dass Personen ihre Sorgen zumindest zeitweise verlieren, ganz 
in der Gegenwart leben und sich mit der vollen Aufmerksamkeit dem 
zuwenden, was gerade geschieht. Der einzige Weg in das Glück der See­
lenruhe ist der der eigenen Anstrengung. Man muss sich selbst anstren­
gen, um nicht von der Gegenwart abgelenkt zu werden, um nicht Ziele 
zu verfolgen, die Sorgen bereiten, sich anstrengen, nicht zu vergessen, 
dass die eigene Macht begrenzt ist, dass die Vorstellungen vom guten 
Leben, mit denen man aufwächst, in der Regel irrtümlich waren und 
man sich von ihnen zu befreien hat. Wer glücklich werden will, muss 
sich bemühen, sich von all den Abhängigkeiten zu befreien […] (Hampe 
2017: 117).

Hampe schreibt also, dass derjenige glücklich ist, der sich von Irrtümern, 
Bestrebungen und Vorstellungen befreit, indem er sich mit voller Aufmerk­
samkeit der Gegenwart zuwendet. In diesem Moment würde auch ein Han­
deln nicht mehr einem zukunftsgerichteten Ziel dienen, sondern es wäre 
einfach Handeln an sich. In der Folge bedeutet dies, dass das Loslösen von 
absoluten Wahrheiten, starren Vorstellungen und Zielzuständen geschehen 

Die pragmatische Bedeutung des Glücklichseins im Mythos des Sisyphos

229

https://doi.org/10.5771/9783748965695-223 - am 10.02.2026, 01:10:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kann, wenn eine Person ihre volle Aufmerksamkeit auf die Gegenwart 
lenkt. 

Werden diese Betrachtungen mit den bisherigen Überlegungen zusam­
mengetragen, kann folgender Schluss gezogen werden: Glücklichsein ist ein 
feierlicher Gemütszustand, der auf einer Seelenruhe basiert, die erreichbar 
ist, wenn nichts mehr erreicht werden soll, außer sich der Gegenwart mit 
voller Aufmerksamkeit zuzuwenden. Mit der Zuwendung zur Gegenwart 
wird das Potential zum Glücklichsein geschaffen, da es so möglich wird, 
Gegensätze in sich dadurch zu vereinen, dass das Vergleichen zwischen 
einer gegenwärtigen Ist-Situation und einem Zielbild eingestellt wird. Diese 
Idee kann unter dem Begriff des gegenwartsorientierten Handelns zusam­
mengefasst werden.

Gegenwartsorientiertes Handeln bedeutet damit, sich ganz auf die Gegen­
wart und die darin geschehende oder ausgeführte Handlung zu konzentrie­
ren, ohne diese an ein zukünftiges Ergebnis, an eine Erwartung oder an 
ein Ziel zu knüpfen. Ein solches Handeln erfordert die Anstrengung, die 
eigene Aufmerksamkeit vollkommen der Gegenwart zuzuwenden. Durch 
dieses gegenwartsorientierte Handeln kann auch Sisyphos noch glücklich 
sein: Wenn Sisyphos sich ganz auf sein Handeln, i.e. das Rollen des Stei­
nes konzentriert, dann wird er nicht gleichzeitig seine aktuelle Handlung 
mit einem möglichen Zielbild vergleichen. Durch die Abwendung vom 
Vergleichen kann es ihm nicht nur gelingen, das Gefühl der Absurdität zu 
verringern, sondern er eröffnet sich auch die Möglichkeit, einen feierlichen 
Gemütszustand des Glücklichseins zu erreichen, der die ansonsten so deut­
lich erscheinenden Gegensätze in sich vereint.

5. Wie ist das gegenwartsorientierte Handeln zu verstehen?

Diese Idee des gegenwartsorientierten Handelns, durch welches Sisyphos 
noch glücklich sein kann, ist von Camus’ Interpretation abzugrenzen, wie 
er sich Sisyphos als einen glücklichen Menschen vorstellt. Camus kürt 
Sisyphos zum Herrn seines eigenen Schicksals (vgl. Camus 2020: 144), 
da er dieses durch sein Handeln selbst erschaffen hat. Der Fokus liegt 
damit auf einer Art rückblickender Eigenverantwortung. In der Idee des 
gegenwartsorientierten Handelns liegt der Fokus jedoch darauf, sich der 
Gegenwart mit voller Aufmerksamkeit zuzuwenden.

Camus schreibt auch, dass der Mythos tragisch ist, weil sein Held be­
wusst ist (vgl. Camus 2020: 143) und meint damit, dass Sisyphos um sein 

Pia Henning

230

https://doi.org/10.5771/9783748965695-223 - am 10.02.2026, 01:10:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schicksal weiß. Die These des gegenwartsorientierten Handelns versteht 
unter Bewusstsein aber die Fokussierung auf den gegenwärtigen Moment 
und sieht darin Sisyphos’ einzige Möglichkeit, glücklich zu sein. Das bedeu­
tet, dass Bewusstheit nicht wie bei Camus damit gleichzusetzen ist, dass 
sich eine Person der Ausweglosigkeit und Tragik einer Situation bewusst­
wird (vgl. Camus 2020: 143), sondern eher damit, sich der Gegenwart 
mit voller Aufmerksamkeit zuzuwenden. Der Unterschied besteht dabei 
im Zeitbezug: Camus betont, dass die Tragik des Lebens in denjenigen 
Momenten deutlich wird, in denen sich der Mensch der Absurdität der 
zu erledigenden, immer gleichen Aufgaben bewusst ist (vgl. Camus 2020: 
143). Damit eine solche Art von Bewusstheit möglich ist, muss aber eine 
Erinnerung an die vorher erledigten Aufgaben und gegebenenfalls eine 
Voraussicht, auf die noch zu erledigenden Aufgaben stattfinden. Diese 
Erinnerung muss dann mit einem Vergleich verbunden werden, wie es 
besser sein könnte. Im gegenwartsorientierten Handeln soll dies explizit 
vermieden werden. Hier heißt Bewusstsein, sich der gerade stattfindenden 
Handlung im konkreten Moment bewusst zu sein, nicht zeitversetzt und 
auch nicht im Vergleich zu einem wünschenswerteren Moment. 

Gegen diese Idee des gegenwartsorientierten Handelns sind einige Ein­
wände denkbar. Das Ziel des vorliegenden Beitrags ist jedoch, nach einer 
pragmatischen Art und Weise zu suchen, wie Sisyphos noch glücklich sein 
kann. Aus diesem Grund wird im Folgenden exemplarisch ein Einwand 
behandelt und widerlegt, der sich direkt auf Sisyphos und das gegenwarts­
orientierte Handeln bezieht und dessen Klärung zur Schärfung der Idee 
beiträgt. Darüberhinausgehende Implikationen und Übertragungen der 
Idee, bspw. auf gesellschaftliche Ebenen oder in Bezug auf ethische Frage­
stellungen, können an dieser Stelle nicht weiterverfolgt werden. 

Der hier vorgestellte Einwand bezieht sich auf die Monotonie der Hand­
lung, die Sisyphos’ Aufgabe überhaupt erst zur Strafe macht. Er lautet, dass 
Sisyphos, aufgrund der monotonen Handlung, nicht glücklich sein kann. 
In der Idee des gegenwartsorientierten Handelns wird das Glücklichsein 
jedoch nicht in dem Ergebnis der Handlung oder in der Handlung an 
sich gesucht, sondern im Erleben des Moments, in dem die Handlung 
stattfindet. D. h. die Monotonie oder der Abwechslungsreichtum einer 
Handlung sind dabei nicht entscheidend. Zudem fällt der Einwand eng 
mit dem Gedanken zusammen, dass gerade im Wissen um die endlose 
Wiederholung und die Ausweglosigkeit der Situation eine Bestrafung für 
Sisyphos liegt. Durch das gegenwartsorientierte Handeln soll jedoch genau 
dieses Wissen in den Hintergrund treten. Auch das Wissen basiert auf 

Die pragmatische Bedeutung des Glücklichseins im Mythos des Sisyphos

231

https://doi.org/10.5771/9783748965695-223 - am 10.02.2026, 01:10:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einem Vergleich zwischen der Ist-Situation und einer erwarteten Realität 
oder Wahrheit. Folgt man nun den Überlegungen von Michael Hampe, ist 
es eine Frage der persönlichen Anstrengung, ob es Sisyphos gelingt, den 
umfassenden Vergleich zwischen Ist und Soll zurückzustellen, zugunsten 
der fokussierten Wahrnehmung des gegenwärtigen Moments. Darin ließe 
sich ein Weg sehen, die Monotonie der Handlung verblassen zu lassen. 

Der Einwand und seine Widerlegung betonten vor allem die starke Rolle, 
welche dem Vergleich in der Beurteilung darüber zukommt, ob Sisyphos 
noch glücklich sein kann. Das Vergleichen erzeugt das Gefühl der Absurdi­
tät und verhindert, dass sich ein glücklicher Gemütszustand einstellt.

6. Schluss

In diesem Beitrag ist deutlich geworden, dass die Frage, ob Sisyphos noch 
glücklich sein kann, eine pragmatische Bedeutung hat und dass auch ver­
gebliches Handeln eine pragmatische Bedeutung haben kann. Es ist weiter 
dargelegt geworden, dass Absurdität an sich nicht pragmatisch bedeutsam 
ist, jedoch die Frage, wie mit der Erkenntnis von Absurdität umgegangen 
werden sollte. Die Erkenntnis aus der Frage nach der Verbindung zwischen 
dem Gefühl der Absurdität und dem Gemütszustand des Glücklichseins 
ist, dass beide nicht nebeneinander existieren können. Die Antwort auf 
die Frage, wie Sisyphos noch glücklich sein kann, verlangt von ihm, sich 
von absoluten Wahrheiten, starren Vorstellungen und Zielzuständen abzu­
wenden, sowie vom Vergleichen selbst. Indem er das Vergleichen einstellt, 
wird es ihm möglich, glücklich zu sein, wenn er die nötige Anstrengung 
aufbringt. Diese Anstrengung beinhaltet, dass sich Sisyphos vollkommen 
dem gegenwärtigen Moment zuwendet, d. h. gegenwartsorientiert handelt. 
Dabei ist Glücklichsein ein feierlicher Gemütszustand, der auf einer Seelen­
ruhe basiert, die erreichbar ist, wenn eine vollkommene Zuwendung auf 
die Gegenwart ‒ durch gegenwartsorientiertes Handeln ‒ geschieht. 

In dem von Camus zitieren Ausspruch des Ödipus von Sophokles heißt 
es über den absurden Sieg, dass ihm sein „vorgerücktes Alter“ und die 
„Größe seiner Seele“ sagen würden, dass alles gut sei (vgl. Camus 2020: 
144). Hierin drückt sich, in Übereinstimmung mit dem gegenwartsorien­
tierten Handeln, in wenigen Worten eine tiefgreifende Akzeptanz für die 
Gegenwart aus. Camus geht noch weiter und argumentiert, dass Sisyphos 
glücklich ist, da sein Schicksal ihm selbst gehört (vgl. Camus 2020: 143). 
Dies ist jedoch für die Idee des gegenwartsorientierten Handelns nicht 

Pia Henning

232

https://doi.org/10.5771/9783748965695-223 - am 10.02.2026, 01:10:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wichtig. Viel wichtiger ist, dass Sisyphos lebt. Wenn er lebt, kann er sein, 
vielleicht sogar handeln. Dabei hat er die Möglichkeit, sich der Gegenwart 
mit seiner vollen Aufmerksamkeit zuwenden, ohne Vergleiche und ohne 
Absichten. In diesen Momenten kann Sisyphos glücklich sein. 

Literaturverzeichnis

Camus, Albert: Der Mythos des Sisyphos. 26. Auflage, Reinbek bei Hamburg 2020.
Hampe, Michael: Das vollkommene Leben: Vier Meditationen über das Glück. 2. 

Auflage, München 2017.
James, William: The Varieties of Religious Experience: A Study in Human Nature. New 

York usw. 1917.
James, William: Pragmatismus. Hamburg 2016, Nachdruck von 2021.

Die pragmatische Bedeutung des Glücklichseins im Mythos des Sisyphos

233

https://doi.org/10.5771/9783748965695-223 - am 10.02.2026, 01:10:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748965695-223 - am 10.02.2026, 01:10:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

