Philosophische Theorie 5

Steffi Hobul}

Visuelle Wahrnehmung
bei Platon und Aristoteles

Eine Kritik an Reprasentationstheorien
des Sehens

A‘A ACADEMIA



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Theorie 5

Steffi HobuRR

Visuelle Wahrnehmung
bei Platon und Aristoteles

Eine Kritik an Reprasentationstheorien
des Sehens

A‘A ACADEMIA

hitps://dol.org/10.5771/9783985721504 - am 24.01.2026, 08:42:43. [r—



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Diese Publikation wurde geférdert durch den Open-Access-Publikationsfonds der
Leuphana Universitat Liineburg.

© Titelbild: Eva Beth: Gefiihle (2023).

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in
der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische
Daten sind im Internet tiber http://dnb.d-nb.de abrufbar.

1. Auflage 2024
© Steffi HobuR

Publiziert von

Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG
WaldseestralRe 3—5 | 76530 Baden-Baden
www.nomos.de

Gesamtherstellung:
Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG
WaldseestraBe 3—5 | 76530 Baden-Baden

ISBN (Print): 978-3-98572-149-8
ISBN (ePDF): 978-3-98572-150-4

Onlineversion

DOI: https://doi.org/10.5771/9783985721504 Nomos eLibrary

Dieses Werk ist lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung
4.0 International Lizenz.

hitps://dol.org/10.5771/9783985721504 - am 24.01.2026, 08:42:43. [r—



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Inhaltsverzeichnis

1.

Einleitung

1.1. Einfiihrung

1.2. Texttheoretische Voraussetzungen der Platon- und
Aristoteles-Lektiire: Methodologische Uberlegungen

1.3.  Wahrnehmung als passives Empfangen oder als aktives
Konstruieren - zur Wirkmachtigkeit einer Dichotomie

1.4. Forschungsstand

Das Sichtbare und das Denkbare: Visuelle Wahrnehmung und
Erkenntnis bei Platon

2.1.

2.2.
2.3.
24.
2.5.

2.6.

Die Wahrnehmung im Zusammenhang der Platonischen
Erkenntnistheorie. Untersuchte Texte und Kontexte
Visuelle Wahrnehmung im ,,Liniengleichnis®

Die Wahrnehmung im ,Theaitetos®

Die Theorie des Sehens in Platons Dialog ,Timaios*
Sehen im ,,Philebos®: das Verhéltnis von Sehen

und Deutung und der Wunsch nach einer
situationsunabhingigen Stufung

Zwischenfazit

Die Theorie des Sehens bei Aristoteles

3.1.

3.2.

3.3.

3.4.

3.5.

Aristoteles’ Bezugnahmen auf Platon und die Theorie
der Wahrnehmung im Zusammenhang der aristotelischen
Theorie. Untersuchte Texte und Kontexte

Die Argumentationsstruktur der Passagen iiber die
Wahrnehmung und das Sehen in ,,De Anima“II, 5-7
Unterschiedliche Interpretationen des Wahrnehmens als
»Bewegtwerden und Erleiden®

Die Typologie der aicOnta und die Wahrnehmung xota
ovppefrrog

Lust oder Unlust des Sehens: Aristoteles als Denker der
Mitte

- am 24.01.2026, 08:42:43.

14

44
47

51

51
55
63
126

134
139

143

143

146

157

167

172


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Inhaltsverzeichnis

4. Der ,Mythos des Zugangs® und das ,,Gehirn vor
der Mattscheibe®. Zentrale Ergebnisse, Ausblick und
Aktualisierungen

4.1.  Zu Platon
4.2. Zu Aristoteles
4.3. Ubergreifend

5. Literaturverzeichnis

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.

179

180
200
201

219


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

,Der Fehler bestand darin, mir eine einzelne Stimme vorzustellen, die Stimme des
Anderen. Wenn ich eine einzelne Stimme horen wollte, mufite ich mir die unzahligen
Stimmen der Toten anhoren. Und wenn ich die Stimme des Anderen horen wollte,

mufite ich meiner eigenen Stimme lauschen. Das Gerede der Toten ist, wie mein

eigenes, kein Privateigentum.!

L1 Einfithrung

In Peter Hoegs Erzdhlung ,Spiegelbild eines jungen Mannes im Gleichge-
wicht® entdeckt der Ich-Erzdhler, ein Ingenieur und Spiegelbauer, dass
ein von ihm gebauter und von einer berithmten Glasschleiferin polierter
Hohlspiegel lebendig zu sein scheint. Der Mann reist der Frau um die halbe
Welt nach, und sie zeigt ihm schliefilich einen von ihr geschaffenen Spiegel,
der der Tatsache Rechnung tragen soll, dass, wer in einen Spiegel blickt, das
sieht, was er zu sehen wiinscht oder fiirchtet. Daher miisse ein Spiegel, der
die Wirklichkeit zeige, selbst lebendig sein, ,ein Organismus, der die Stim-
mung des Betrachters spiirt und ein um diese Stimmung korrigiertes Bild
zeigt:? Der Ich-Erzéhler fasst sein Erlebnis mit diesem Spiegel schlief3lich
in die folgenden Worte:

»Die Geschichte der Wissenschaft in Europa hat die Diskussion zwischen
den Anhdngern von Aristoteles und Galen nicht entscheiden konnen.
Die Frage, inwieweit der Sehende passiv einen optischen Abdruck der
Wirklichkeit empfiangt oder selbst formt, was er sieht. Angesichts der
Frau vor mir verstand ich, dass der Dialog immer sinnlos gewesen war,
weil die Frage falsch gestellt war. Sie setzt voraus, dass es eine stabile
Wirklichkeit zu beobachten gibt. Die gibt es nicht. In dem Augenblick,
in dem wir die Welt betrachten, beginnt sie sich zu verdandern. Und wir
mit ihr. Die Wirklichkeit ansehen heifdt nicht, eine Struktur begreifen.
Es heif$t vielmehr, sich unterwerfen und eine uniiberschaubare Verwand-
lung einzuleiten.*

1 Greenblatt 1993, S. 33.
2 Heeg 1996, S. 223.
3 Ebd., S. 226.

- am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

Aristoteles und seine Anhénger werden hier als Vertreter der Auffassung an-
gegeben, dass ,der Sehende passiv einen optischen Abdruck der Wirklich-
keit empféangt®, wihrend den Anhéngern Galens die Theorie zugeschrieben
wird, dass der Sehende ,selbst formt, was er sieht®. Zwei gegensitzliche
Theorien stehen sich in einer Kontroverse gegeniiber, die sich darum
dreht, ob das Sehen ein passives Empfangen eines Abdrucks der Aufienwelt
oder aber ein aktives Gestalten eines Bildes von der Aufienwelt sei. Beide
Theorien stimmen aber darin {iberein, dass der Sehende einer gesehenen
Wirklichkeit, der ,Auflenwelt’; gegeniibersteht wie einem (gewohnlichen)
Spiegel. Hoegs Erzdhler kommt schliefilich zu einer Kritik beider Theorien
in Form einer Kritik dieser ihnen beiden zugrunde liegenden Vorstellung
eines Gegeniibers von gesehener Welt und sehendem Menschen.

Die wichtigere Kontroverse dreht sich dann um die Frage, ob gesehene
Welt und sehender Mensch einander gegeniiberstehen und der Mensch
eine (zu empfangende oder aber gestaltete) Struktur begreift, oder ob nicht
vielmehr das Sehen darin besteht, sich innerhalb der Welt Veranderungen
zu unterwerfen und Teil von Verdnderungen zu werden. Hoegs Erzahler
kommt zu seiner Erkenntnis, die Kontroverse um passives Empfangen oder
aktives Gestalten sei sinnlos, erst durch den Dialog mit einem anderen
Menschen; es ist keine Einsicht, die er in einsamem Nachdenken vor sei-
nem Kaminfeuer entwickelt haben kdnnte.#

Der Ausgangspunkt fiir die Entstehung dieser Studie war ganz zu Be-
ginn die Frage, warum oder wie sich eine offensichtlich falsche Theorie
des Sehens iiber Jahrhunderte durchsetzen, halten und bis heute wirksam
bleiben konnte, ndmlich eine Theorie, die hiufig Aristoteles zugeschrieben
wird. Wie bei Hoeg gibt es ein immer noch wirkméchtiges Bild, Aristoteles
habe die Theorie eines passiven Sehens oder der visuellen Wahrnehmung
als im ersten Schritt blofles Empfangen von Empfindungen vertreten® —
wenn auch schon bei kurzem Hinsehen die Texte zeigen, dass das nicht
stimmt. Der Sehende empfange nach Aristoteles in passiver Weise einen
optischen Abdruck der Wirklichkeit. Diese Einordnung kommt wohl durch
eine dauerhaft wiederholte Kontrastierung mit antiken Sehstrahltheorien

4 Zum Ungeniigen einer Selbstreflexion und zur Notwendigkeit des Dialogs und des
Angeblicktwerdens durch ein Gegeniiber vgl. Hobuf3 2004.

5 Vgl. exemplarisch Miinch 1996, S. 792: ,die aristotelische Vorstellung [...], dafl der
W(ahrnehmungs]-Prozef3 mit Empfindungen beginnt®. Fiir weitere populédre Literatur
vgl. z.B. Pirsig 1978, S. 143: ,die alte aristotelische Vorstellung vom Menschen als einem
passiven Beobachter.

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

L1. Einfithrung

wie in Platons ,Iimaios“ zustande, denn so etwas wie Sehstrahlen gibt es
bei Aristoteles tatsdchlich nicht.®

Auch in systematischen philosophischen Darstellungen oder Abhandlun-
gen zur Geschichte der Theorie des Sehens wird Aristoteles” Theorie als
~Empfangstheorie“ des Sehens etikettiert, wihrend etwa Plato und Galen
als ,,Sendetheoretiker” bezeichnet werden. Zutreffend ist freilich, dass Pla-
ton im ,Iimaios die namensgebende Dialogfigur von Sehstrahlen sprechen
lasst,” und dass Galen eine Theorie formuliert, nach der die* Betrachter*in
eine Wahrnehmungskraft aussendet, die von ihr* zum gesehenen Korper
fithrt, und sich gegen die Vorstellung wendet, die gesehenen Korper sende-
ten etwas zur Betrachter*in hin, u.a. mit dem vor der Ausbildung der Optik
klassischen Argument, dann konnten wir die Grofle der Gegenstédnde nicht
bestimmen, weil ja z.B. ein sehr grofler Berg gar nicht ins Auge passe und
zum Gesehenwerden erst auf unerklirbare Weise schrumpfen misse. Im
Unterschied zu solchen Modellen gibt es bei Aristoteles keine Annahme
von Sehstrahlen. Aber ist seine Theorie der visuellen Wahrnehmung eine
des passiven Empfangens oder nimmt sie ein Stufenmodell an, das auf
einem ,reinen“ Empfangen von Eindriicken als einer ersten Stufe basiert?

Solche Gegeniiberstellungen von Sende- und Empfangstheorien des Se-
hens beruhen auf dem Bild des Sehens als Spiegel, dessen Kritik bei
Hoeg formuliert wird, wenn der Ich-Erzahler die Einsicht duflert, die
~Wirklichkeit ansehen heifit nicht, eine Struktur begreifen® Hier ist die
Kritik am Bild des Sehens als Spiegelung verkniipft mit der allgemeineren
Kritik am Erkennen als dem Begreifen einer dem erkennenden Subjekt
gegeniiberstehenden Struktur. Die Vorstellung vom Erkennen als einem
»opiegel der Natur®, d.h. der den Erkennenden gegeniiberstehenden Welt,
ist eine der wirkmichtigsten Ideen der neuzeitlichen Wissenschaften, die
Richard Rorty als klassische Vorstellung der meisten Philosophen bezeich-

6 Vgl. dazu exemplarisch die Darstellung bei Noé 2006, S. 40, wo ,,Platons Theorie“ als
sextromissionist und Aristoteles Auffassung dagegen als ,intromissionist“ bezeichnet
wird. Aufschlussreich ist die Gesamttendenz bei Lindberg 1987, nach der Aristoteles
vergleichsweise differenziert dargestellt wird (vgl. Lindberg 1987, S. 347 und S. 28-31),
aber in weiteren Kapiteln zu den anderen antiken Autoren und ihren Kommentatoren
kommt er immer wieder auf ,die Aristotelische Theorie“ als Empfangstheorie zuriick
(vgl. z.B. im Abschnitt {iber Avicenna, ebd. S. 89, oder im Abschnitt {iber Alhazen, wo
es heifit, ,Die andere Spielart der Empfangstheorie stammt von Aristoteles’; ebd., S.
114).

7 Vgl. dazu unten den Abschnitt iiber Platons ,Timaios“ im dritten Kapitel.

8 Hoeeg 1996, S. 226.

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

net und sie folgendermafien zusammengefasst hat: ,Das Erkennen ist das
genaue Darstellen dessen, was sich im Bewufitsein befindet. [...] Zentrale
Aufgabe der Philosophie ist es, allgemeine Theorie der Darstellung zu
sein.” Rortys Diagnose zeigt, wie eine bestimmte Wahrnehmungstheorie
generalisiert und zum Vorbild der Erkenntnistheorie geworden ist. Solche
Erkenntnistheorien korrelieren also mit bestimmten Vorstellungen vom
Wahrnehmungsgeschehen. John Dewey hat diese erkenntnistheoretische
Vorstellung die »Zuschauertheorie«!® des Erkennens genannt; die entspre-
chenden Wahrnehmungstheorien fasst Lambert Wiesing unter dem »Para-
digma des Zugangs«!! zusammen. Nach Dewey bezieht sich der klassischen
neuzeitlichen Theorie zufolge die Erkenntnis immer auf ein vorgingiges
Sein. Das Erkannte geht der Erkenntnis voraus, bleibt von ihr unbeein-
flusst; die Erkenntnisgegenstande bleiben unwandelbar. Das legt die Eigen-
schaften des Geistes und der Erkenntnisorgane fest: Sie miissen aufSerhalb
des Erkannten liegen, denn sonst wiirden sie ja mit dem Erkannten inter-
agieren.” Eine Interaktion wiirde eine Verdnderung bedeuten, die es nicht
geben diirfe. Stattdessen gelte fiir die klassischen neuzeitlichen Theorien:
»Die Erkenntnistheorie ist den Vermutungen iiber das, was beim Akt des
Sehens stattfindet, nachgebildet worden® Der Akt des Sehens wirkt sich
zwar auf den Sehenden aus, aber nicht auf das Gesehene, das in seiner
Isolation fiir den Sehenden zu einem ,Ko6nig“ werde.* Die Erkenntnis

9 Rorty 1981, S. 13. Rorty benennt Locke, Descartes und Kant als wirkméchtigste Vertre-
ter dieses Bildes; Wittgenstein, Heidegger und Dewey fiihrt er (jeweils in der Abkehr
von ihrem eigenen Frithwerk) als Kritiker ein, deren

»gemeinsame Diagnose lautet, dafd die Vorstellung, das Erkennen sei ein akkurates
Darstellen — ermdglicht durch besondere mentale Vorgénge und verstehbar durch
eine allgemeine Theorie der Darstellung, aufgegeben werden muf3 (Ebd., S. 16).

Rortys Plddoyer fiir eine geschichtliche Perspektive anstelle der Suche nach ahisto-
rischen Bedingungen von Erkenntnis gerdt dabei zuweilen recht pauschal. Wenn
z.B. von ,Platons verpfuschtem Versuch, iiber Adjektive zu sprechen, als wiéren sie
Substantive® (ebd., S. 44) die Rede ist, zeugt diese Formulierung gerade von einer
unhistorischen und pauschalen Sicht auf Platons Kategorien.

10 Dewey 2001, S. 27.

11 Wiesing 2009, S. 61-70.

12 Sowohl bei Platon als auch bei Aristoteles kann, wie sich zeigen wird, eine solche
Interaktion durchaus gedacht werden.

13 Dewey 2001, S. 27.

14 Vgl. ebd. Dewey sieht dieses Bild bereits abgel6st durch eine neuerliche kopernikani-
sche Wende. Bestand frither die Tatigkeit des Geistes gerade in der Erkenntnis und
Spiegelung des unwandelbaren Seins, so wird Erkenntnis nun zu einem Modus des
Handelns:

10

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

L1. Einfithrung

und die Wahrnehmung sind durch die Philosophiegeschichte hindurch
insofern parallel begriffen worden: In beiden Fillen gibt es den Vorrang
des Gesehenen bzw. des zu Erkennenden, an dem die Angemessenheit des
Sehens oder des Erkennens bewertet werden konne - als ob Sehen und
Erkennen Prozesse der Anndherung an oder Wiedergabe eines auch ohne
das Sehen oder Erkennen zu Sehende oder zu Erkennende wiren. Die
Krise der Représentation'® in der Erkenntnistheorie kénnte dann auch zu
Konsequenzen in den jeweiligen Wahrnehmungstheorien fithren, so dass
sich die wahrnehmungstheoretischen Ansitze dndern.

Hoegs Ich-Erzdhler merkt, was dieser Spiegel tut; anstatt aber als Kon-
sequenz die Spiegelmetapher iiberhaupt aufzugeben, will er sich absolut
ruhig, also stimmungslos verhalten — in der Erwartung, dass der Spiegel
dann ,die Wahrheit® tiber ihn zeigen werde. Die Stimmungen, in der Er-
zéhlung sind es seine Wiinsche und Phobien, denkt er also immer noch als
Verfilschungen einer zu spiegelnden Realitit und muss daher feststellen,
dass seine Erwartung nicht aufgeht: ,Ich selbst aber war fort, der Raum war
nicht mehr naturalistisch, statt dessen schraubte er sich spiralférmig in die
Unendlichkeit 1 Der Spiegel ldsst sich durch das erkennende Subjekt, das
sich so gern als unabhdingiges Gegeniiber der Welt begreifen wiirde, nicht
berlisten und fiithrt es in der Konsequenz dieser Erwartung an den Rand
des Wahnsinns.

Der Ausgangspunkt der vorliegenden Arbeit war also die Frage danach,
wie sich gerade phdanomenalistische Theorien des Sehens, dass ndmlich
das eigentliche Sehen in der passiven Wahrnehmung visueller Sinnesdaten
besteht, seit Aristoteles haben durchsetzen und bis heute wirksam bleiben
konnen, obwohl in der Geschichte der Philosophie immer wieder Wider-
legungen und gegenteilige Ansichten formuliert worden sind. Aber diese
urspriingliche Frage kann in der vorliegenden Arbeit nicht beantwortet
werden. Denn es ist klar: Es ldsst sich kein Kontinuum der Wirkungsge-
schichte der aristotelischen Theorie seit der Antike und dem Mittelalter
aufsuchen, und zwar sowohl aus kontingenten Griinden - dazu bediirfte
es einer ganzen Forscher*innengruppe -, aber vor allem aus sachlichen

»Der Geist ist nicht linger ein Zuschauer, der die Welt von aufSen betrachtet und
seine hochste Befriedigung im Genuf einer sich selbst gentigenden Kontemplation
findet. Der Geist ist in der Welt als ein Teil ihres voranschreitenden Prozesses.*
(Dewey 2001, S. 291)
15 Der Ausdruck ,Krise der Reprasentation“ kommt aus der entsprechenden Debatte,
die ihren Ausgang in der Ethnographie hatte, vgl. Fuchs/Berg 1993 sowie Hobuf3 2013.
16 Hoeg 1996, S. 224.

11

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

Griinden. Es spricht vieles dafiir, im Anschluss an Foucault und andere
kein monolithisches und kausales Wirkkontinuum einer Theorie oder eines
Autors anzunehmen.

Die Frage lautet dariiber hinaus: Ist es denn richtig anzunehmen, Aris-
toteles habe eine phanomenalistische Theorie oder eine Empfangstheorie
oder so etwas wie (die Vorlauferin der) Unterscheidung zwischen priméren
und sekundéren Sinnesdaten vertreten? Und lésst sich Platon im Gegensatz
dazu eine Theorie des aktiven Sehens zuschreiben? Oder aber: Wann und
auf welche Weise sind die Texte im Verlauf der Interpretationsgeschichte
zu solchen geworden und solche geblieben? Vielleicht ist die Geschichte
der Empfangstheorie gar nicht die Geschichte der aristotelischen Theorie,
sondern die einer spezifischen hegemonialen Aristoteles-Interpretation, die
spatestens im Mittelalter einsetzt? Wie ist die erneute Indienstnahme der
aristotelischen Theorie im Rahmen neuerer Philosophien der Passivitit
zu bewerten?” Da sprechen viele: die Stimmen in Aristoteles’ Text selbst
und dann die vielstimmige und uneinheitliche Gruppe der Interpreten,
Kommentatoren und Fortsetzer.!8 Ein Ausschnitt dieser Stimmen, ihr Ver-
hiltnis zueinander und die jeweiligen diskursiven Fassungen der Theorie
des Sehens bilden den Rahmen fiir die Fragestellung dieser Arbeit. Letztlich
geht es nicht einfach darum, Platons und Aristoteles* Uberlegungen in die
Kategorien ,aktiv* und ,passiv® einzuordnen, sondern darum, aus welchen
Kontexten heraus die Frage nach aktiver oder passiver, empfangender oder
aussendender Wahrnehmung an die antiken Texte gestellt wird.

Auch wenn schon feststeht, dass die reduzierenden Interpretationen zu
kurz greifen, ist eine ausfiihrliche Interpretation der einschlagigen Textpas-
sagen in ihren Kontexten nicht iiberfliissig. Da wir ein Stiick weit in dieser
Interpretationstradition stehen, gilt es, gleichsam mit dieser Brille gegen
diese Brille zu arbeiten und an den Texten das Vielfiltige, Widerspriichliche
und Offene stark zu machen. Denn unser heutiger Blick auf die Theorien
der visuellen Wahrnehmung bei Platon und Aristoteles ist durch zwei Um-
stinde getriibt: erstens dadurch, dass wir oft schon zu wissen glauben,
was sie iibers Sehen gesagt haben, und zweitens dadurch, dass wir ganz
unproblematisch zu wissen glauben, wie man die antiken philosophischen
Texte, die die Form von Dialogen oder aber von Abhandlungen haben,

17 Vgl. z.B. Schiffers 2014, Busch 2013 sowie Hobuf3/Tams 2014.

18 Die fiir diese Frage entscheidende Interpretation der mittelalterlichen Kommentaren
kann in dieser Arbeit nicht geleistet werden und muss weiterer Forschung vorbehal-
ten bleiben.

12

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

L1. Einfithrung

lesen kann oder muss. Die Aufgabe der Interpretation ist es daher, sowohl
die erste Gewissheit in Frage zu stellen, indem das Feld der Theorien des
Sehens gegen verfestigte Lesarten gedffnet wird. Um die zweite Gewissheit
zu erschiittern, geht es zunichst in einem methodologischen Abschnitt der
Einleitung (1.2.) um die Entwicklung eines Modells der Textlektiire speziell
fiir antike philosophische Texte.

Zu den Schwierigkeiten kommt hinzu, dass viele Ubersetzungen eine
klassisch-scholastische Terminologie benutzen. Dies verstirkt noch den
Eindruck, dass scheinbar immer schon gewusst wird, was ein alter Text
sagt. Wie also die Sache ohne Spielgeldbegriffe formulieren, die wie Marken
oder Chips stindig zirkulieren, aber oft wenig mit aktuellen Erfahrungen
und einer jiingeren Sprache der Philosophie zu tun haben? Hier wire das
Ziel das einer méglichst unterminologischen Lektiire.

Leser*innen, die eine womdglich neue Theorie oder eine Antwort auf
die Frage erwarten, wie ,die visuelle Wahrnehmung® funktioniert, werden
wahrscheinlich enttduscht sein. Es geht weder darum, eine solche Antwort
zu entwickeln, noch sollen Aristoteles gegen die Empfangstheorieunterstel-
lung, Platon gegen die des ,nur aktiven® Sehens und beide fiir eine ,fort-
schrittlichere® moderne Interpretation ,gerettet” werden. Vielmehr geht es
darum zu zeigen, dass sich bei ihnen die Frage nach Sinnesdaten und dem
,eigentlich Gesehenen® im modernen Sinne gar nicht stellt. Insofern handelt
es sich hier um unterschiedliche Ordnungen des Wissens.

Der Gang der Argumentation wird im Folgenden weitgehend in Form
von Lektiiren entwickelt. Wenn nicht mehr selbstverstandlich ist, ob man
sagen kann, was ein Text ,eigentlich sagt, wenn nicht mehr selbstverstind-
lich ist, ob man fragen kann, ob ein Text ,Recht hat, wenn die Frage lautet,
wie und wann ein Text zu einem solchen geworden ist, dem diese und
jene Theorie zugeschrieben wird, dann ist auf solche Lektiiren nicht zu
verzichten.

Gelegentlich wird eine Legitimationsfrage hinsichtlich der Aktualitét des
Themas gestellt: Warum soll man sich heute tiberhaupt noch philosophisch
mit der Theorie des Sehens beschiftigen angesichts der vielfaltigen Kri-
tik an einer ,visualistischen Ideologie’® und den Erklarungsanspriichen
der Neuro- und Kognitionswissenschaften? Im vierten Kapitel wende ich
mich der Uberlegung zu, dass die Beschiftigung mit dem Visuellen eine
notwendige Ergdnzung einer rein symbolischen Perspektive darstellt. Die
gegenwirtige Situation in der Philosophie ist dadurch gekennzeichnet, dass

19 Vgl. Tyler 1991, S. 97 und Haraway 1995.

13

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

einerseits in Teilen der Philosophie des Geistes und der Kognitionswissen-
schaften abfillige Bemerkungen zur ,aristotelischen’ Theorie fallen (,Wer
glaubt denn heute noch..), andererseits phanomenalistische Versuche der
Aktualisierung empiristischer und Qualia-Theorien erstarken. Hier ist es
das Ziel dieser Arbeit, solche Diagnosen um eine alte Theorietradition des
Visuellen zu ergdnzen, die nicht erst seit der Existenz von Visualisierungs-
techniken einsetzt, sondern moglicherweise alte Pfade neu begehbar macht.

Das vierte Kapitel ist daher zentralen Ergebnissen aus den Lektiiren und
der Frage nach ihrer moglichen Aktualitit gewidmet.

Eine These der vorliegenden Arbeit zum antiken philosophiehistorischen
Kontext lautet: Platon und Aristoteles verfassten Thre Texte in einer Zeit,
die die Trennung von Naturwissenschaften und Philosophie noch nicht
kannte. Auch das vor allem bei Aristoteles naturwissenschaftlich Gedachte
gehort heute in den Kontext der Naturphilosophie. Aus dem naturwissen-
schaftlichen Aspekt wurde in der Wissenschaftsgeschichte das Bemiihen
um das Empirische, Einzelne, Lokale, Konkrete, Situierte; aus dem philoso-
phischen wurde spiter das Bemithen um das Universale, ,Theoretische®,
Situationsunabhéngige etc. Es liele sich womdglich heute eine spiegelbild-
liche Schwellenzeit, ein gegenldufiger Umbruch diagnostizieren, wo diese
Teilung in Wissenschaftskulturen wieder problematisch wird, oder auch,
wo sich die Kulturwissenschaften mit dem Lokalen, Situierten beschéftigen
und die Bio-, Neuro- und Kognitionswissenschaften Universalitdtsansprii-
che erheben.??

1.2. Texttheoretische Voraussetzungen der Platon- und Aristoteles-Lektiire:
Methodologische Uberlegungen

In exegetischen Arbeiten und immer dann, wenn die Zuschreibung von
Auffassungen zu klassischen Autor*innen iiberpriift werden soll, geht es
darum, dass es nicht selbstverstandlich ist, dass ein Text das sagt, was
er zu sagen scheint. Fiir solche Untersuchungen ist es hilfreich, das in
einzelnen Textpassagen explizit Gesagte (und das, was nicht gesagt wird)
mit dem, was ein Text tut (und nicht tut), immer wieder zueinander ins
Verhiltnis zu setzen. Daher sollen im Folgenden Fragen zur Textualitét
formuliert und an die Texte Platons und Aristoteles® gestellt werden, um

20 Vgl. Hagner/Laubichler 2006, die einen solchen Umbruch aus wissenschaftshistori-
scher Perspektive betrachten.

14

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.2. Texttheoretische Voraussetzungen der Platon- und Aristoteles-Lektiire

fir die Lektiire als Lektiire aufmerksam zu machen. Im Anschluss an
Foucault und Wittgenstein, an Praktiken der dekonstruktiven Lektiire und
des ethnographischen Schreibens, New Historicism und Hermeneutik wird
der Frage nachgegangen, welche methodischen Konsequenzen sich fiir die
Interpretation klassischer philosophischer Texte aus den texttheoretischen
Debatten ergeben.

Archiologie und dynamische Zirkulation: Der Text und die Macht bei
Foucault

Wie konnte es aussehen, Platons und Aristoteles’ Aussagen zur Theorie des
Sehens im Lichte der Diskurstheorie Foucaults zu betrachten??! In dieser
Arbeit wird der Versuch unternommen, einige Elemente der komplizierten
diskursiven Verteilungen innerhalb von Texten im Foucaultschen Sinne zu
rekonstruieren, ohne dass dabei die Diskursanalyse als operationalisierbare
Methode im technischen Sinne fiir die Entwicklung eines Instrumentari-
ums zur quantitativen und qualitativen Textuntersuchung benutzt wird,??
sondern als theoretische Perspektive?®* auf Praktiken des Aussagens und
der Zuriickweisung in Texten. Foucaults Uberlegungen haben die Rolle der
Werkzeuge,?* mit deren Hilfe versucht werden soll, auch die machttheoreti-
schen Dimensionen von Texten zu erkunden.

In der ,Archéologie des Wissens“ richtet sich Foucault vor allem gegen
ein subjektzentriertes Denken und eine damit verkniipfte Auffassung von

21 Besonders aufschlussreich wire hier die Betrachtung der antiken und mittelalterli-
chen Kommentare, die in dieser Arbeit leider nicht vorgenommen werden kann und
spateren Forschungen vorbehalten bleiben muss.

22 Datfiir, dass das eine durchfiihrbare und vielversprechende, aber auch problematische
Méglichkeit ist, vgl. z.B. Jager 1999, S. 171-187 und Diaz-Bone 1999, der Foucaults
Diskurstheorie als eine ,(post)strukturalistische Wissenssoziologie® auffasst; einen
Uberblick iiber unterschiedliche diskurstheoretische methodische Ansitze gibt z.B.
Jager 1999, S. 121-124. Siehe auch Keller 2007; Bublitz 2003; Link1995; Keller et al.
2001; Jager 2001 und Schwab-Trapp 2001.

23 Vgl. Hobuf3 2007, S. 47-49. Wie bei Keller 2007 unterschieden, wird hier mit ,dem
Begriff der Diskursanalyse [...] keine spezifische Methode, sondern eher eine For-
schungsperspektive auf besondere, eben als Diskurse begriffene Forschungsgegen-
stinde bezeichnet. Was darunter konkret, im Zusammenhang von Fragestellung und
methodisch-praktischer Umsetzung verstanden wird, héngt von der disziplindren
und theoretischen Einbettung ab.“ Keller 2007, S. 8.

24 Vgl. Foucault 1996, S. 25 sowie Maset 2002, S. 128 und Dreyfus/Rabinow 1987, S. 11.

15

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

der Kontinuitit der Geschichte.?> Die Aufgabe der Archéologie soll daher
die Ermittlung dessen sein, was zu einem bestimmten Zeitpunkt gesagt
werden kann und was durch das jeweils Gesagte ausgeschlossen wird,
und wie dadurch Erfahrungen in spezifischen historischen und kulturellen
Situationen ermdglicht werden.

»Dabei sollen retrospektive Darstellungen, die die etablierte Wissenschat-
ten, ihre internen Normen und Giiltigkeitskriterien als Organisations-
prinzip einer Geschichte des wissenschaftlichen Denkens in den Vorder-
grund stellen, vermieden werden.?

Gerade im Fall der Interpretation antiker Texte ldsst es sich einerseits
gar nicht ohne retrospektive Zuschreibungen bestimmter Argumentations-
kontexte und Argumente auskommen, wenn ein einordnendes Verstdndnis
erzielt werden soll, andererseits soll es darum gehen, vorliegende Interpre-
tationen und Zuschreibungen an den Texten zu iiberpriifen.

Foucaults Denken bis zur Methode der Archdologie und dariiber hinaus
lasst sich ausgehend vom Begriff des Schweigens rekonstruieren, das sich
jenseits der ,Rdnder dessen, was in der Sprache, im Redehandeln wirklich
moglich ist“?” befinde. Foucault untersucht zunédchst die Geschichte des
Wahnsinns, um das Schema des historischen Wandels zu begreifen, in
dessen Verlauf der Wahnsinn in gewisser Weise entsteht und zugleich et-
was verschwindet, wenn in den von ihm untersuchten historischen Texten
so etwas wie Unvernunft erscheint, dann verstummt und schliefSlich von
einem neuen Vernunfttyp iiberdeckt wird. Das methodische Problem bei
der Untersuchung des Wahnsinns als einem Versuch, hinter die ,Rédnder®
zu denken, liegt vor allem darin, dass es schwierig ist, nach Vorkommnissen
einer zum Verstummen gebrachten Rede zu suchen. Die Frage lautet daher
fiir viele Interpreten, auf welche Weise gewisse Sprech- und Denkweisen
unméglich gemacht werden, und dies ist daran untersuchbar, welche Doku-
mente und Zeugnisse aus vergangenen Zeiten {iberlebt haben, weil sie fiir

25 Vgl. Foucault 1973, S. 23.

26 Maset 2002, S. 127.

27 Vgl. z.B. Gehring 2004, S. 14. Wird dieser Ausgangspunkt bei Gehring auch ungenau
formuliert, da unklar bleibt, ob da etwas ,jenseits dieser Rénder [des Sagbaren]
gesagt oder getan wurde“ und blof ,in der Uberlieferung gar nicht erst“ (ebd.)
vorkommt, oder aber ,im Raum der wirklichen Geschichte [...] gar nicht erst vorkom-
men kann“ (ebd., S. 15), so hebt die Rekonstruktion doch zutreffend eine Linie in
Foucaults Beschiftigung mit den Begriffen des Wahnsinns, der Literatur, des Autors
und des Archivs hervor.

16

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.2. Texttheoretische Voraussetzungen der Platon- und Aristoteles-Lektiire

archivierbar befunden wurden und werden. Inhaltlich gewendet, lautet die
Frage, welche Inhalte in diesen Dokumenten heute gelesen werden konnen.
Hier liegt ein grundsitzliches Problem fiir Historiker*innen, Philosoph*in-
nen und alle, die mit Texten der Vergangenheit befasst sind.?

Schon seit den spdten 1950er und in den 1960er Jahren hatte Foucault
die damit verbundenen Probleme an den Funktionsweisen der Literatur
untersucht.?” Die Literatur, und moglicherweise auch andere Formen des
Sprechens, konnten in ein Auflen fithren, das aber hier nicht als ein
Nichtsprachliches oder Aufiersprachliches gedacht werden muss, sondern
als jenes Sprechen, das nicht die Souverénitat des ,ich spreche® besitzt,3
dieses dadurch aber als Fundament erst ermdglicht. Deswegen ist fiir Fou-
cault in dieser Zeit das Studium der Sprache der modernen Literatur rich-
tungweisend.? Wenn Gehring schreibt, ,das literarische Experiment selbst
konne fiir den radikalen Umgang mit der Uberlieferung ein methodisches
Vorbild sein‘2 ist das als Wiedergabe der Foucaultschen Uberlegungen so
zu verstehen, dass die Literatur (Foucault nennt de Sade, Holderlin, Mallar-
mé, Artaud und vor allem Blanchot), die die Sprache der Reprisentation
hinter sich lésst, ein Sprechen entwickelt, das dem Rieseln und Rauschen
néher kommt als dem souverénen ,,ich spreche

Zunichst gibt Foucault in ,Was ist ein Autor?“3® vier unterschiedliche
Funktionen als Bedeutungen des Begriffs des Autors an: erstens die na-
mentliche Nennung eines herausgehobenen Menschen, zweitens das spezi-
fische Aneignungsverhdltnis eines Autors zu ,seinem® Text, u.a. in Form
urheberrechtlicher Bestimmungen, drittens ein Zurechnungsverhaltnis von
Gedanken und viertens ein grammatisches Positionierungsgefiige in einem
Text. Daraus folgt die oft als ,Tod des Autors® bezeichnete Diagnose,
dass der Autorname ,nicht im Personenstand der Menschen lokalisiert“3*
sei. Den Ausdruck ,Autor eines Textes“ als Sammelbezeichnung fiir die

28 Vgl. z.B. Sarasin 1996; Sarasin 2001; Maset 2002.

29 Bernhard Waldenfels spricht geradezu von der ,literarisch imprégnierte[n] Matrix*
der frihen Aufsatze, in denen es ,in vielen Varianten um den Status des Schreiben-
den® gehe, und die in Band 1 der ,,Dits et Ecrits* vorliegen, vgl. Waldenfels 2003, S. 4.

30 Foucault spricht hier vom ,Rauschen und Rieseln des Sprechens, vgl. Foucault
2001a, S. 695.

31 Vgl. unten (im Abschnitt iber Wittgenstein) die Kritik an Figuren der Selbstbeziig-
lichkeit. Foucault nimmt bei seiner Bestimmung der Funktionsweise der Sprache der
modernen Literatur an diesem Punkt eine Wittgenstein sehr verwandte Position ein.

32 Vgl. Gehring 2004, S. 23.

33 Vgl. Foucault 2001b, S. 1004 und S. 1015-1020. ,

34 Foucault 2001b, S. 1015.

17

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

genannten Funktionen zu bestimmen, bedeutet aber nicht etwa, den Autor
ganzlich zum Verschwinden zu bringen. Die Autorposition in Foucaults
Sinne zu verstehen, ermdglicht es, darauf zu achten, wie solche Funktionen
wie die namentliche Nennung, die Urheberschaft, die Zuschreibung von
Gedanken zu einem Menschen und die des Autors als Textstrategie in histo-
risch variabler Weise vorkommen. Dabei ldsst sich grundsétzlich durchaus
bestimmen, wie manche Weisen, diese Funktionen zu erfiillen, zu einer
bestimmten Zeit vorkommen und spéter durch andere abgel6st werden.®
Insofern besteht die Aufgabe auch darin, so etwas wie Sagbarkeiten der
jeweiligen Zeiten zu rekonstruieren.

Wichtig fiir die Beschiftigung mit den antiken Texten ist im vorliegen-
den Zusammenhang, welche Relevanz diese Uberlegungen fiir die Lektii-
re und Interpretation der Texte haben, und zwar nicht im Sinne der
Frage, ob oder ab wann sie als Philosophie im Gegensatz zur Literatur
gewertet wurden, sondern mehr im Sinne der Frage, welchen Status sie
haben hinsichtlich der Zurechnung zur Psychologie, Physiologie, Optik,
Erkenntnistheorie oder weiteren Disziplinen und Teildisziplinen. Foucault
schreibt zur Verdnderung seiner Arbeitsweise, wie er in das Unternehmen
einer Geschichte der Wahrheit hineingeraten sei: Er habe nicht mehr die
Verhaltensweisen, Ideen, Gesellschaften und ihre ,Ideologien” untersuchen
wollen, sondern die ,Problematisierungen, in denen das Sein sich gibt als
eines, das gedacht werden kann und muf3“3¢ Er denkt dabei die Geschichte
in Diskontinuitaten und Briichen, wodurch Ordnungen des wissenschaftli-
chen Redens und Denksysteme sichtbar werden, die nur zeitweilig stabil
sind und sich immer wieder in mehr oder weniger plotzlichen Umbriichen
verandern. Dadurch zeigen sich Unterschiede nicht nur zu solchen Verfah-
rensweisen, die ihren Interpretationsgegenstanden einen {iberhistorischen
Sinn oder eine durch die Zeiten gleich bleibende logische Struktur entneh-
men wollen, sondern auch zu solchen historischen und wissenschaftsge-
schichtlichen Untersuchungen, die nach Kontinuititen, Entwicklungen und
Ursachen suchen. Fiir die Interpretation einzelner Texte bedeutet das, dass
immer wieder auf Problematisierungsweisen zu achten ist.

35 Bernhard Waldenfels kritisiert, dass Foucault an manchen Stellen, wo er die Frage
nach dem Autor oder dem Subjekt auf diese Weise stellt, sich blof§ noch auf die ,,Au-
tor-Funktion“ oder die ,Subjekt-Funktion® richtet und damit den philosophischen
Gehalt der Subjektkritik verschenke: ,,Der plausible Einspruch gegen ein Subjekt, das
sich seiner selbst machtig diinkt [...], droht an den Ufern eines Systemfunktionalis-
mus zu stranden.” Waldenfels 2003, S. 12.

36 Foucault 1986, S.19 (kursiv i.0.).

18

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.2. Texttheoretische Voraussetzungen der Platon- und Aristoteles-Lektiire

Michael Maset beschreibt als Beispiel, wie Lucien Febvres Buch von
1942 tiber Rabelais und das Problem des Unglaubens im 16. Jahrhundert
als Vorlaufer Foucaults gelesen werden kann und zugleich bis heute interes-
sante Fragen aufwirft.’” Febvre wandte sich gegen eine Rabelais-Interpreta-
tion, die ihm zufolge ,Rabelais Gedanken zuschrieb, die im sechzehnten
Jahrhundert nicht denkbar waren’?® und ermittelt mit einer philologischen
Analyse solche Begriffe, die es im sechzehnten Jahrhundert noch gar nicht
gab, um den Nachweis zu erbringen, dass ,das ,outillage mental’ - das men-
tale Riist- bzw. Handwerkszeug, die mentale Ausriistung“® - bestimmte
Uberzeugungen und Einstellungen nicht zulie. Febvre formuliert damit
bis heute interessante Fragen: Liasst sich etwas ausmachen wie ,eine Er-
fahrungsstruktur, eine das erkennende Subjekt und das zu erkennende Ob-
jekt gleichermafien umgreifende historisch-kulturelle Situation, die Denken
und Erkenntnis zeitlich variabel strukturiert?“® Wenn man diese Gedan-
ken auf die philosophische Interpretation antiker Texte iibertragt, wire zu
priifen, ob es auch hier so ist, dass zwar konkurrierende Ubersetzungen
thematisiert und kritisiert und terminologische Begriffe erlautert werden,
dass aber der grundsitzliche ,Zugang zur Bedeutung der Sprache in den
Quellen [...] als unproblematisch betrachtet zu werden! scheint. Dafiir
ist die Beachtung der Rolle der Textualitit und die Aufmerksamkeit auf
die Lektiire als Lektiire wichtig. Auf der Basis dieses Grundgedankens argu-
mentiert der folgenden Abschnitt dafiir, dass sich an der Literatur etwas
tiber das Funktionieren der Sprache iberhaupt ablesen lédsst, das man dann
auf alle anderen Textsorten iibertragen kann.

Die Textualitdt in New Historicism und Ethnologie

Stephen Greenblatt beschiftigt sich mit der komplexen ,,dynamischen Zir-
kulation“42 von Liisten, Angsten und Interessen innerhalb eines Textes und
zwischen Texten und Kontexten. Nicht nur Kunstwerke seien Ergebnisse

37 Vgl. Maset 2002, S. 162-165; Maset bezieht sich auf Febvre 1988.

38 Maset 2002, S. 162.

39 Maset 2002, S. 163.

40 Maset 2002, S.164.

41 Maset 2002, S. 165.

42 Vgl. Greenblatt 1993, S. 9-33. Als Quelle fiir den Begriff der ,dynamischen
Zirkulation® nennt Greenblatt Foucaults ,,Der Gebrauch der Luste. Sexualitait und
Wahrheit 2 An der von ihm angegebenen Stelle findet sich bei Foucault allerdings
nicht der Wortlaut ,dynamische Zirkulation/dynamic circulation/circulation dynami-
que’ Foucault beschaftigt sich hier mit dem Gegenstand der moralischen Reflexion

19

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

gesellschaftlicher Produktion, sondern auch die Begriffe der Kunst und
der Literatur und die Trennung zwischen kiinstlerischen und nichtkiinstle-
rischen sozialen Praktiken. Dies ldsst sich auch auf philosophische Texte
bertragen:

Philosophische Texte sind nicht von sich aus in den betreffenden Gesell-
schaften vorhanden, sie haben keine wesensmdfSigen Gemeinsamkeiten in
ihrer Struktur, sondern sie werden innerhalb von bestimmten Gebrauchswei-
sen fortwihrend als philosophische Texte bestditigt, verworfen, verfasst und
akzeptiert.

Welches sind die Konsequenzen dieser Betrachtungsweise fiir die Inter-
pretation, und lassen auch sie sich auf philosophische Texte und ihre Inter-
pretation iibertragen? Greenblatts Ausgangsfrage lautete, wie Shakespeare
in seinen Dramentexten die Intensitdt habe zustande bringen konnen,
in der auf fast unheimliche Weise Textspuren vergangenen Lebens vom
Willen erfiillt scheinen, sich zu Gehér zu bringen.** Dabei folgt Green-
blatt einerseits Foucault und fordert die Verabschiedung vom Autor als
Instanz, von der Vorstellung einer ahistorischen Reprdsentation und vom
Begriff der Kunst als vorhandener Klasse von Dingen.** Interessant ist
aber, wie der Foucaultsche Abschied von der literarischen Autoritat durch
Greenblatt konkretisiert wird. Wie bei Foucault und bei Derrida findet
sich auch bei ihm die metaphorische Rede von den Rindern des Textes
oder der Sprache und davon, dass sich etwas entzieht, das nur ,erhascht”
werden kann.*> Offensichtlich geht Greenblatt davon aus, dass dies mog-
lich und durchfiihrbar ist, wenn man nur seine Aufmerksambkeit verlagert.
Der Preis dafiir sei allerdings der Verzicht auf die ,befriedigende Illusion
einer ,ganzheitlichen Lektiire™*¢ was offenbar heiflen soll, dass keine ab-

iiber die sexuelle Lebensfithrung in der griechischen Antike und betont, entschei-
dend sei dort weder die Art des sexuellen Akts noch des Begehrens noch des Vergnii-
gens, ,sondern die Dynamik, die sie alle drei kreisférmig vereint“ (Foucault 1986,
S. 58). Im Original lautet die Formulierung: ,c’est plutot la dynamique qui les unit
tous trois de fagon circulaire® (Foucault 1984, S. 52). Als terminologischen Begriff
gibt es den Ausdruck in der Demographie und der Stromungsmechanik, wo sich von
der dynamischen Zirkulation einer Bevolkerung in einem Gebiet, der Nahrstoffe im
Oslofjord, der Wirme im Erdklimasystem, der Sdure in einem Rohrleitungssystem
sprechen ldsst.

43 Vgl. Greenblatt 1993, S. 9.

44 Siehe Foucault 1973, S. 182.

45 Greenblatt 1993, S. 12.

46 Die Ubersetzung ist ungliicklich, vgl. im Original: ,the satisfying illusion of a ,whole
reading™ (Greenblatt 1988, S. 4).

20

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.2. Texttheoretische Voraussetzungen der Platon- und Aristoteles-Lektiire

schlieffenden und eindeutigen Lektiiren mehr angestrebt werden. Wenn
all diese Uberlegungen methodisch operationalisiert werden sollen, fragt
sich, von wo nach wo nun die Aufmerksamkeit verlagert werden soll, und
in welcher Weise sich dies bewerkstelligen ldsst. Greenblatt schlagt vor,
»den kollektiven Charakter der Produktion literarischen Vergniigens und
Interesses ernster [zu] nehmen als bisher*” Wie ldsst sich den Manifesta-
tionen solcher sozialen Dimension der Macht auf den Leib riicken? Alte
Texte, die heute Gegenstand der Interpretation sind, haben uns etwas zu
sagen, d.h. sie haben, wie Greenblatt sich ausdriickt, Energie in sich, und
diese heutige Energie kultureller Gegenstidnde ,hdngt von einer ungeord-
neten Reihe historischer Transaktionen ab“*® Auf welche Weise lasst sich
ihnen auf die Spur kommen? Fiir den Fall der Shakespeareschen Dramen
seien es das Stiick, der Text selbst und die Umstdnde seiner Einbettung in
die Kontexte, die fortwahrend umgebildet werden in einem ,anhaltenden,
strukturierten Tauschhandel*® den er als ,Codierung® denkt.’® Wie aber
kann dieser Code heute gelesen, decodiert, entschliisselt werden, wie kann
die urspriingliche Energie in der Form des Textes als Code zu einem viel
spateren Zeitpunkt wieder aktiv werden? Greenblatts Antwort lautet, die
soziale Energie manifestiere sich durch ihre Auswirkungen:

»Sie manifestiert sich in der Fahigkeit gewisser sprachlicher, auditiver
und visueller Spuren, kollektive physische und mentale Empfindungen
hervorzurufen und diese zu gestalten und zu ordnen. Sie geht also mit
wiederholbaren Formen von Vergniigen und Interesse einher [...]“>!

Literarische Werke, Texte und Dramen, begreift er hier als les-, hor- und
sichtbare ,Spuren’, die wiederholbare Formen des Vergniigens und des
Interesses beinhalten. Bestimmte sprachliche, akustische und visuelle Ein-
heiten sollen als Codes gewesener sozialer Energie interpretierbar sein,
weil ihnen die Eigenschaft zukommt, wiederholbar, d.h. in voraussagba-
rer Weise ihnen entsprechende kollektive Empfindungen zu organisieren.
Wie soll man sich das Decodieren vorstellen? Fiir Greenblatts Antwort
ist die Annahme grundlegend, dass das Theater (und Texte tiberhaupt)
nicht blof8 Widerspiegelungen sind. Stattdessen gebe es unterschiedliche

47 Greenblatt 1993, S. 13.

48 Greenblatt 1993, S. 15.

49 Greenblatt 1993, S. 15.

50 Vgl. Greenblatt 1993, S. 15.
51 Greenblatt 1993S. 15.

21

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

Austauschmodi:*? Erstens die Aneignung; etwas wird ohne Bezahlung ein-
fach genommen, wie z.B. die Alltagssprache oder die Darstellung der Un-
terschichten.> Zweitens den Kauf; die Theatergesellschaft bezahlt fiir ein
Objekt wie z.B. fiir Requisiten und Kostiime, der Dramatiker zahlte fiir
seine Quellen und wurde ggf. fiir seine Stiicke bezahlt. Drittens die sym-
bolische Aneignung; eine soziale Praktik wird durch Représentation auf
die Biihne tibertragen.>* Hier gebe es wiederum unterschiedliche Formen:
die Simulation, die metaphorische Aneignung® und die Aneignung durch
Synekdoche oder Metonymie. Als Beispiel fiir Letztere begreift Greenblatt
Shakespeares verbale Abreibungen in seinen Komédien ,nicht nur als Zei-
chen fiir, sondern als lebendige Realisierung einer umfassenden erotischen
Hitze“>° die anders nicht offentlich darstellbar war.

Gibt es Entsprechungen, die eine Ubertragung auf antike philosophische
Texte erlauben? Auch im Falle der Philosophie hiangt die Zirkulation von
einer Trennung zwischen philosophischen Praktiken und anderen sozialen
Gewohnheiten ab, die durch fortwihrende Anstrengungen und allgemein
anerkannte Kklassifikatorische Unterscheidungen produziert wird. Philoso-
phie und philosophische Texte sind nicht einfach von sich aus in der
Welt vorhanden, sie werden zusammen mit den anderen Erzeugnissen,
Diskursen und Praktiken der jeweiligen Kontexte immer wieder hergestellt.
Dabei ist die Abgrenzung nicht so, dass sie sich auf einen einheitlichen
theoretischen Nenner bringen liefle, noch dass die philosophischen Texte
gewisse Strukturen oder Merkmale hitten, an denen sich ihr Charakter
einfach ablesen lief3e.

52 Lutz Ellrich formuliert, Greenblatts energiegeladenes Zusammenspiel von Texten
und sozialen Kontexten indiziere ,eine Sphére jenseits der Texte“ — dies sei aber
gerade nicht ,die wirkliche Welt, denn die sei von Greenblatts Textverstandnis ,,nie
ausgesperrt” gewesen, vgl. Ellrich 1999, S. 338f. Er befindet sich damit in grofer Nahe
zu Wittgenstein, wenn er schreibt:

»Die Art von Text-Holismus, den Greenblatt propagiert, riickt also nicht die ,wirk-
liche’ Welt in unerreichbare Ferne oder transformiert die Referenz, die jede wahre
oder bedeutungsvolle Aussage herzustellen beansprucht, in eine Beziehung, die
Worte nur zu anderen Worten unterhalten koénnen, sondern erdffnet die Moglich-
keit, das Nicht-Textuelle als erstaunlichen, allein textuell zugénglichen Entzug zu
markieren. (Ebd., S. 341)

53 Vgl. Greenblatt 1993, S. 18.

54 Vgl. Greenblatt 1993, S. 19.

55 Vgl. Greenblatt 1993, S. 20.

56 Greenblatt 1993, S. 21.

22

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.2. Texttheoretische Voraussetzungen der Platon- und Aristoteles-Lektiire

Greenblatt gibt metaphorische Beschreibungen dieser Absonderungspro-
zesse: ein Territorium durch Zaune oder Mauer abgrenzen; ein Tor wird
errichtet, durch das manche hindurch diirfen, andere nicht; eine Tafel mit
Regeln wird aufgestellt; es entwickelt sich eine Klasse von spezialisierten
Funktiondren; es biirgern sich ritualisierte Formeln ein, die wiederholt
werden.”” Wie sihe die Ubertragung all dieser Punkte auf die Philosophie
aus?

Ein methodisch nutzbarer Hinweis besteht darin, dass Greenblatt von
der ,Dokumentation fremder Stimmen® in einem Text spricht:>8

»aus welchem Grunde sollte Macht daran interessiert sein, andere Stim-
men zu dokumentieren, subversive Experimente zu dulden und in ihrem
eigenen Zentrum jene Ubertretungen zu registrieren, die ihr iiber kurz
oder lang entgegenwirken? Teils, weil Macht niemals, noch nicht einmal
unter kolonialen Bedingungen, vollig monolithisiert ist und daher in
einer ihrer Funktionen auf Material stoflen und es dokumentieren kann,
durch das sie in einer anderen Funktion gefihrdet wird; teils, weil Macht
von Wachsambkeit abhdngt und Menschen gerade dann besonders wach-
sam sind, wenn sie Gefahr wittern; teils schliefSlich, weil sich Macht tiber
Gefahren oder schlichtweg tiber das nicht mit ihr Identische definiert.*>

Solche ,anderen Stimmen® wiren in den Texten aufzusuchen. Dazu gehort
es unter anderem, im Falle widerspriichlicher Argumentationen nicht aus-
schliellich eine Interpretationsldsung zu suchen, die ein Argument auf
Kosten des Textbefunds mdglichst wasserdicht rekonstruiert. Auflerdem
wird es wichtig sein, dafiir aufmerksam zu bleiben, aus welchen philoso-
phischen und anderen diskursiven und &sthetischen Kontexten im Verlauf
der Herausbildung der philosophischen Diskussion Argumente Eingang in
die interpretierten antiken Texte gefunden haben, wobei die*der heutige
Leser*in ,zwischen diesen Texten Beziehungen herstellen und seine Lek-
tire als ein Echo auf den Austausch von Argumenten und Sichtweisen
betrachten [kann], den die Texte in ihrer Zeit miteinander pflegten. [...

57 Vgl. Greenblatt 1993, S. 23.
58 Vgl. Greenblatt 1993, S. 34-88.
59 Greenblatt 1993, S. 53.

23

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

So] entstehen Zusammenhinge zwischen sich wechselseitig energetisch
ausbeutenden Diskursen.“¢0

Die Ethnologin Ulla Haselstein vertritt die These, ein Begriff einer all-
gemeinen Textwissenschaft habe sich aus dem Aufeinandertreffen von An-
thropologie und Literaturwissenschaft entwickelt; dazu seien eine von ihr
so genannte ,selbstreferentielle Rahmung“ der Literatur einerseits und die
~referentielle Rahmung“ der Ethnographie andererseits nétig gewesen. Die
literarische Ethnographie habe die einseitige Betonung des referentiellen
Moments in der klassischen Ethnographie in Frage gestellt, und umgekehrt
habe z.B. der New Historicism in der Literaturwissenschaft erstens die enge
Fokussierung auf literarische Texte aufgehoben und stattdessen Literatur in-
nerhalb des Feldes kultureller Produktivitat betrachtet, und zweitens (eben-
falls wie in der ethnographischen Feldforschung) das kulturell je spezifisch
motivierte Interesse der Lektiire stets in den Vordergrund gestellt. Dabei
imaginiere sich der Literaturwissenschaftler als Feldforscher wie Greenblatt
z.B. im Feld der Renaissance.! Der als Anspielung auf den ,Tod des Autors*
geduflerte Wunsch, mit den Toten zu reden, gerate dabei stets auch zur
Bauchrednerei, weil man ja den Toten eine Stimme geben miisse. Die ent-
stehende ,projective past® ermdgliche in der Differenz zur Vergangenheit
ein neues Verstindnis des Literaturwissenschaftlers von sich selbst. Green-
blatt beziehe ,seine eigene Position als Beobachter in seine Re-Konstrukti-
on mit ein“%? Als notwendige Ergdnzung dieses selbstreflexiven Vorgehens
betrachtet Haselstein den Begriff der ethnologischen Feldforschung, in der
es auf die personliche Erfahrung und die dichte Beschreibung ankomme.%?
Im Falle der Aristotelesinterpretation ist freilich kein der Feldforschung
analoges Setting maglich.

Aber eine sinnvolle Frage lautet: Ist diese Vorgehensweise auf Dichtung
beschrankt, wenn sie ein am Hinausgehen {iber literarische Texte im enge-
ren Sinne geschultes Modell fiir die Literaturwissenschaft anbietet? Sie ist
nach Haselsteins These zwar am Besonderen der Literatur gewonnen, als
das gar nicht so sehr die Unabgeschlossenheit des Sinns anzusehen sei als
vielmehr das, was Haselstein ihren ,selbstrefentiellen Gestus“ nennt. Im

60 Ellrich 1999, S. 192. Dies ware im Falle der Uberlieferung der antiken Texte besonders
an den Kommentaren zu zeigen, was in dieser Arbeit jedoch nicht durchgefiihrt
werden kann.

61 Vgl. Haselstein 2000, S. 14-16.

62 Haselstein 2000, S. 14.

63 Haselstein 2000, S. 16.

24

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.2. Texttheoretische Voraussetzungen der Platon- und Aristoteles-Lektiire

Unterschied zu anderen Diskurstypen stelle Literatur aus, dass sie Literatur
sei. Die Literatur nutze ein spezifisches dsthetisches Reflexionspotential:

sindem sie die kulturell tradierten Bedeutungen aufruft, einsetzt, kom-
mentiert und verdndert, arbeitet sie an der durch Differenzen und Gren-
zen organisierten symbolischen Ordnung.

An der Literatur werden diskursive Prozesse des Ausschlusses bzw. der
Inkorporierung des Anderen als unabgeschlossene und unregelmafiige
erfafSbar, weil in der literarischen Textualitdt die Sprache ihre referentiel-
le Bindung 16st [...] 04

Die Spielraume und Problematisierungsmoglichkeiten der Literatur seien
aber nicht auf den Gegenstand der fiktionalen Literatur beschrankt, son-
dern giiltig fiir alle anderen Textsorten. Denn der New Historicism und
die Verfahrensweisen der dekonstruktiven Lektiire lesen der Literatur ein
Wissen vom grundsitzlichen Funktionieren der Sprache ab, dass sie nie nur
referentiell sei. Und sei dies erst einmal gewonnen, gehe es auch an anderen
Texten. Fiir ihre eigenen Fallstudien formuliert sie:

»Sucht man der Komplexitat der entsprechenden Texte durch ein Lek-
tireverfahren Rechnung zu tragen, das an der Selbstreferentialitdt und
Rhetorizitét literarischer Texte geschult ist, wird im Gegenzug die litera-
rische Verarbeitung kulturellen Materials als Institution mit vielféltigen
Funktionen historisch konturiert und theoretisch konstruierbar.“®>

Haselsteins Gedankengang lautet also, dass sich an der Literatur etwas {iber
das Funktionieren der Sprache ablesen lasst, das man dann auf alle anderen
Textsorten iibertragen kann. Bei allen Textsorten gilt dann: Wenn Texte
mehrere Perspektiven nahe legen oder Widerspriiche und Inkohdrenzen
enthalten, sollten und koénnten wir uns gar nicht zwischen all diesen Per-
spektiven entscheiden. Der Text als Schnittstelle (z.B. zwischen mehreren
Kulturen) macht ihn anfillig fiir weitere Lektiiren. Haselsteins Forderung
lautet daher, prinzipiell keine Dimensionen des Textes wegfallen zu lassen.
Ist dieser Anspruch auch grundsitzlich unerfillbar, lasst sich aus ihm
doch die Maxime ableiten, moglichst viele Dimensionen zu rekonstruieren.
Fiir philosophische Texte ist daran erstens interessant, dass Schnittstellen
in den Texten in erster Linie zwischen historischen Epochen statt geogra-

64 Haselstein 2000, S. 21.
65 Haselstein 2000, S. 21. Haselstein (vgl. ebd., S. 153-161) ergdnzt ihre Darstellung durch
eine ausfiihrliche Kritik an Greenblatt, die hier unberiicksichtigt bleibt.

25

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

phisch auseinander liegenden Gesellschaften wie im Falle der Ethnographie
zu beachten wiren, und es stellt sich zweitens die Frage, wie mit dem
Wahrheitsanspruch philosophischer Texte umzugehen sei.

Referentielle, nichtreferentielle und ,selbstreferentielle Bilder in
Wittgensteins Kritik

Wittgensteins Uberlegungen iiber referentielle und nichtreferentielle Bilder
zeigen, dass sowohl Sitze und Texte wie Bilder grundsitzlich jeweils refe-
rentiell oder nichtreferentiell verstehbar sind. Damit ldsst sich eine Falle
aufzeigen und vermeiden, in die ethnographisch-textwissenschaftliche und
literaturwissenschaftliche Ansitze leicht geraten. Im Textzusammenhang
der ,Philosophischen Untersuchungen® geht es in der Passage PU 518-52366
um Sitze, sprachliche Auﬁerungen und Texte, die in vielerlei Weisen mit
Bildern verglichen werden. Das heifit, Wittgenstein beschaftigt sich sowohl
mit Bildern als auch mit Texten und untersucht die Konsequenzen, die
sich ergeben, wenn man Texte und die Sprache als (Ab-)Bilder denkt, und
wenn man Bilder mit sprachlichen Darstellungen vergleicht. Daher ist auch
im vorliegenden Zusammenhang seine Untersuchung referentieller und
nichtreferentieller Bilder fiir eine Ubertragung auf das Verstindnis und die
Interpretation von Texten relevant.®”

Wittgenstein zeigt zunéchst, dass der Bildbegriff in diesem Kontext sehr
irrefithrend verwendet werden kann, und nimmt dann in PU 522 eine
Differenzierung innerhalb der Bildtheorie vor. Wenn wir ein Portrét haben,
lasst es sich als eine Abbildung bestehender Tatsachen auffassen, als eine
mehr oder weniger zutreffende Beschreibung einer lebenden oder gelebt
habenden Person. Ein Genrebild dagegen kdnnte man als eine Darstellung
,moglicher® Sachverhalte kennzeichnen, im Gegensatz zum Portrit als eine
Beschreibung oder Darstellung fiktiver Personen. Aber gerade das sagt
Wittgenstein hier nicht. Er versieht nicht den zweiten Fall mit der Logik
des ersten. Er schreibt, das Genrebild ,sagt uns etwas’, wir kénnten auch
sagen, ,es stellt etwas dar’, ist dabei aber keine Beschreibung einer oder
mehrerer Person/en, weder historischer noch fiktiver. Wittgenstein lehnt

66 Vgl. Wittgenstein 1984. Wie allgemein iiblich, wird im Folgenden nicht nach Seiten-
zahlen zitiert, sondern mit der Sigle ,PU* und der Abschnittsnummer.

67 Hier wird nur eine Zusammenfassung gegeben. Fiir eine ausfiithrlichere Interpretati-
on der Passage mit weiteren Verweisen vgl. Hobuf 2013, S. 57-63 und Hobuf3 1998, S.
155-161.

26

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.2. Texttheoretische Voraussetzungen der Platon- und Aristoteles-Lektiire

die Argumentation ab, vom Fall des im Portrdt dargestellten Gegenstands
eine Ubertragung auf den Fall des Genrebilds vorzunehmen.

Und damit geht es gar nicht mehr um unterschiedliche Weisen des
Bezugs auf entweder wirkliche oder nur mégliche Sachverhalte, sondern
es kommt darauf an, dass ein wirkliches Bild vorliegt. Und so verhilt es
sich beim Genrebild: Das Augenmerk ist nicht gerichtet auf den Bezug
zum Sachverhalt, sondern auf das Bild selbst. Das, was darstellende Prak-
tiken liefern, ist dann nicht mehr mit der Argumentation ,wahre oder
falsche/fiktionale Abbildung eines Sachverhalts® zu erfassen. Wenn man der
Versuchung erliegt, doch in dieser Argumentation zu bleiben, kommt man
fur das Genrebild zu so etwas wie dem ,Sachverhalt, den nur das Genrebild
selbst erfilllt” — und das heif3t: es gibt gar kein Verhiltnis zwischen einem
Sachverhalt und dem Bild. Dass es ein fiir den Charakter des Bildes konsti-
tutives Verhaltnis zwischen Sachverhalt und Bild, eine solche Relation hier
gar nicht gibt, widerlegt die Auffassung, die das Genrebild nach der Logik
des Portrits auffassen wollte. Es muss kein an sich selbst vorhandenes
Referenzobjekt geben, damit ein Text oder ein Bild etwas bedeuten. An
der Struktur oder den Eigenschaften eines Bildes selbst ist es dabei nicht
abzulesen, ob es sich um ein Bild nach der Logik des Portrits oder der
Logik des Genrebildes handelt. Wittgenstein iibertragt das Gesagte dann
auf die Sprache, und es gilt ebenfalls fiir andere Darstellungssysteme: Texte
kénnen unterschiedlich aufgefasst werden, entweder im Sinne der Sprache
als einem eigenstandigen Symbolsystem oder im Sinne der Sprache als
etwas, das sich auf die Wirklichkeit bezieht. Wenn wir Texte so auffassen
kénnen, dass sie sich auf die Wirklichkeit beziehen wie ein Portrdt und
auch so auffassen konnen, dass sie in ihrer Funktionsweise dem Genrebild
vergleichbar sind, dann kann man offenbar keine Theorie der Textbedeu-
tung aufrechterhalten, die die Bedeutung im jedem Fall an die Frage des
Wirklichkeitsbezugs kniipft.

Eine mogliche Folge der abgelehnten Auffassung beschreibt Wittgenstein
schliefllich in PU 523:

»Das Bild sagt sich mir selbst’ - mdchte ich sagen. D.h., daf$ es mir etwas
sagt, besteht in seiner eigenen Struktur, in seinen Formen und Farben.
(Was hiefSe es, wenn man sagte ,Das musikalische Thema sagt sich mir
selbst?)“

Hier kommt nach Wittgenstein eine irrefithrende Figur ins Spiel, die einen
dazu bringen kann, von Reflexivitit oder Selbstreflexivitit zu reden, was

27

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

er aber als Folge der Verlegenheit diagnostiziert, in die die referentielle
Logik geraten ist. Im ,Brown Book“® untersucht Wittgenstein die Selbst-
tauschung, der zu erliegen man in Gefahr ist, wenn man bestimmte Formu-
lierungen als referentiell versteht, deren Gebrauch aber keiner referentiel-
len Logik folgt. Sein Beispiel ist das Wort ,bestimmt® (,particular®), das
manchmal dazu gebraucht wird, eine folgende Beschreibung vorzubereiten
(Wittgenstein nennt ihn ,transitiv®), manchmal aber eher als ein zeigendes
Hervorheben verwendet wird (wie in ,,dieses Gesicht macht auf mich einen
ganz bestimmten Eindruck, den ich nicht beschreiben kann“; Wittgenstein
nennt ihn ,intransitiv®). Wenn man trotzdem danach fragte, welches der
bestimmte Findruck sei, konnte man nur wiederholen: ,eben dieser”. Und
dann kénnte man meinen, in der Formulierung werde die als ,bestimmt®
gekennzeichnete Sache mit etwas verglichen — mit sich selbst. Diese Idee
bezeichnet Wittgenstein als die Vorstellung, es gébe einen reflexiven Ver-
gleich. Sie entsteht dadurch, dass man den Fall des intransitiven Gebrauchs
von ,bestimmt® nimmt und nach dem Muster des transitiven konstruiert
- nur mit dem Unterschied, dass man zum angeblichen Vergleich nichts
anderes hat als den Gegenstand selbst noch einmal (und das sind keine
zwei Gegenstinde).

Diese Untersuchung mit Hilfe der Begriffe ,transitiv - intransitiv —
reflexiver Vergleich® lasst sich auf die Unterscheidung zwischen den unter-
schiedlichen Bildbegriffen tibertragen. Wihrend es nach Wittgenstein beim
Portrdt darauf ankommt, dass es gemdfl Konventionen der Sichtbarkeit
etwas iiber historisch wirkliche Personen sagt, kommt es beim Genrebild
gerade nicht darauf an. Aber nach der Logik des Portréts formuliert ,sagt
sich das Genrebild mir selbst, genauso wie die irrige Interpretation des
intransitiven Falles zur irrigen Vorstellung des reflexiven Vergleichs fiihrte.

In PU 523 verwendet Wittgenstein also die Formulierung: ,,,Das Bild sagt
sich mir selbst’ — mdchte ich sagen®® Die Formulierung ,méochte ich sagen®
ist bei Wittgenstein immer ein Alarmsignal und verweist stets darauf, dass
im betreffenden Satz eine verfiihrerische, aber irrefithrende Formulierung
gebraucht wird. Man hat in diesem Fall nicht das Bild und das, was es sagt,
sondern nur eines: das Bild selbst.

Wenn auf diese Weise die Frage nach dem ,Wirklichkeitsbezug® ei-
nes Textes aus dem Zentrum der Aufmerksamkeit der Interpretation ver-

68 Vgl. Wittgenstein 1972, S.158.
69 Hervorhebung von mir, S.H.

28

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.2. Texttheoretische Voraussetzungen der Platon- und Aristoteles-Lektiire

schwindet, was folgt daraus fiir die Textinterpretation? Und wo liegt die
Parallele zur Ethnographie, die von der Literatur gelernt hat, einerseits und
zu Haselsteins Konzept einer allgemeinen Textwissenschaft andererseits?
Eine Ubereinstimmung mit Haselstein besteht zunichst darin, dass die Eth-
nographie von der Literatur gelernt habe, dass es literarischen Darstellun-
gen nicht um Wahrheit im Sinne eines referentiellen Wirklichkeitsbezugs
geht — was Wittgenstein in grundsétzlicher Weise am Bildbegriff gezeigt
hat: Die Semantik der Sprache ist nicht auf den Aspekt der Referentiali-
tat beschrankt —, und dies gilt (mehr oder weniger) fiir alle Texte und
alle Textsorten. Diese Einstellung ermdglicht den Blick auf viele andere
Textfunktionen und mehr Textstrategien als nur diejenigen, die man mit
der Frage erfassen kann ,was sagt es mir denn?® Was man mit dieser
Frage nicht erfasst, konnte manchmal gerade das Wichtigste sein. Und es
ist einer der Grunde, warum sich keine scharfe Grenze im Sinne einer
Fallunterscheidung zwischen referentiellen und nichtreferentiellen Texten
ziehen ldsst, und warum der Versuch einer Trennung zwischen Texten mit
Wirklichkeitsbezug und solchen ohne tiberhaupt nicht immer sinnvoll ist.
Mit Wittgenstein zu sprechen, hiangt die Rolle, die sie spielen, nicht von
der Beschaffenheit der Texte, sondern stets von den Praktiken ab, in die
die Texte eingebettet sind. In diesem Sinne hat Greenblatt von der Seite
der Literaturwissenschaft aus das Thema literarischer Texte behandelt und
denkt sie gerade nicht als Klasse von Texten, die in den Gesellschaften
einfach von sich aus vorhanden wire. Wittgensteins Perspektive fiihrt aber
auch zur Kritik an Haselsteins Formulierungen: Es ist misslich, wenn
Haselstein von ,Selbstreferentialitit® redet, denn diese Redeweise bleibt
im Rahmen der Referenzlogik, die sie doch gerade verlassen will. Von
einer ,Selbstreferentialitdt” der Literatur zu sprechen, scheint Wittgensteins
sreflexiven Vergleich® in Anspruch zu nehmen: Im Unterschied zu gewohn-
lichen konstativen Sitzen behauptet die Literatur nicht ,wirklich, da aber
die Sprachbedeutung nicht anders als referentiell gedacht wird, bezieht sich
die Literatur - auf sich selbst.”

70 Im Text ,Das Denken des Aufien” kommt Foucault der Wittgensteinschen Kritik an
Figuren der Selbstreflexivitit erstaunlich nahe, wenn er schreibt:
Viele meinen ublicherweise, die moderne Literatur zeichne sich durch eine Ver-
dopplung aus, die es ihr gestattet, sich auf sich selbst zu beziehen; in dieser
Selbstbeziiglichkeit habe sie die Moglichkeit gefunden, sich in extremer Weise
nach innen zu wenden [... In Wirklichkeit trete aber die Literatur eher aus sich
heraus:] die Sprache lasst die Seinsweise des Diskurses, das heiflt die Dynastie
der Reprdsentation, hinter sich; das literarische Sprechen entwickelt sich aus sich

29

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

Dekonstruktive Lektiire, ,falsche Literarisierung® und der
Wahrheitsanspruch philosophischer Texte

Habermas gehort zu denjenigen, die die Figur der ,Selbstreflexivitat® der
Literatur verwenden und verbleibt damit im Rahmen einer Referenzlo-
gik. Habermas kritisiert explizit weder Haselstein noch Greenblatt noch
Wittgenstein, sondern es ist Derrida, gegen den sich seine Kritik richtet.
Er macht Derrida den Vorwurf der ,Liquidierung® und ,Einebnung® des
Gattungsunterschiedes zwischen Philosophie und Literatur und dréngt in
seiner Kritik darauf, diesen Gattungsunterschied zwischen Literatur und
Philosophie trennscharf zu halten. Derrida benutzt in seinen eigenen phi-
losophischen Texten literarische und rhetorische Darstellungsstrategien,”!
und er betrachtet auch klassische philosophische Texte wiederum auf ihre
literarischen Darstellungsstrategien hin. Habermas widmet Derrida in sei-
nem ,Der philosophische Diskurs der Moderne“ einen lingeren ,,Exkurs
zur Einebnung des Gattungsunterschiedes zwischen Philosophie und Lite-
ratur. Zu Derridas Verfahrensweisen schreibt er:

»Derrida verfahrt [...] stilkritisch, indem er aus dem rhetorischen Bedeu-
tungsiiberschufl der literarischen Schichten eines nicht-literarisch auftre-
tenden Textes so etwas wie indirekte Mitteilungen herausliest, mit denen
der Text selber seine manifesten Gehalte dementiert. Auf diese Weise
notigt Derrida Texte von Husserl, Saussure oder Rousseau dazu, gegen
die explizite Meinung ihrer Autoren gestindig zu werden. [...] So werden

selbst heraus und bildet ein Netz, dessen verschiedene Punkte gleichen Abstand
von ihren Nachbarn haben [...] (Foucault 200la, S. 672, Hervorhebung von
mir, S.H.) Wenn Foucault hier auch die Formulierung gebraucht, das literarische
Sprechen entwickle sich ,aus sich selbst heraus, ist dies doch nicht als Figur einer
Selbstreflexivitdt zu lesen, sondern als ein Fortgehen von einem Punkt aus hin
zu vielen Punkten, die nicht mehr wie in der Reprisentationslogik hierarchisch
angeordnet sind durch ihre Entfernung von oder den Bezug auf das Représentierte
oder Portritierte.

71 Vgl. zum Folgenden auch Kimmerle 2000, S. 143f.: Derrida ,chiffriert seine Texte,
indem er literarische Darstellungsstrategien einsetzt, um seine philosophischen Ziele
zu erreichen. [...]“ (ebd.). Der Beurteilung dieses Sachverhalts durch die Herausgeber
des Bandes Einsdtze des Denkens, die auch durch R. Gaschés Beitrag unterstiitzt
wird, mochte ich zustimmen, dass namlich der Vorwurf der ,Liquidierung’ und
,Einebnung des Gattungsunterschiedes zwischen Philosophie und Literatur’, den Ha-
bermas erhebt, weder der Absicht noch der Durchfithrung’ dieser Darstellungsstra-
tegie ,gerecht wird’" Vgl. auch Gondek/Waldenfels 1997, darin besonders ,Derridas
performative Wende, S. 7-18, sowie Derrida 1997, S. 19-39.

30

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.2. Texttheoretische Voraussetzungen der Platon- und Aristoteles-Lektiire

einem Interpreten jene fiir die Erkenntnis konstitutiven Beschrankungen
eines philosophischen Textes erst zugdnglich, wenn er den Text als das
behandelt, was er nicht sein mochte - als literarischen Text. 72

In dieser Darstellung erldutert Habermas, inwiefern Derrida ,stilkritisch®
verfahre: Ausgangspunkt ist ein Text, der nicht-literarisch auftrete, also
z.B. ein philosophischer Text. Geht man davon aus, er besitze auch ,li-
terarische Schichten’, ldsst sich diesen ein ,rhetorischer Bedeutungsiiber-
schuss“ zuschreiben, und dann ist es nicht mehr auszuschlieflen, dass
der Bedeutungsiiberschuss auch ,indirekte Mitteilungen® enthélt, die sogar
den expliziten Aussagen des Textes zuwiderlaufen. Habermas fasst dieses
Gegeneinander in den Begriffen der Manifestation und der Latenz. Den
manifesten Gehalt verbindet er mit der expliziten und direkt zuganglichen
Meinung des Autors, latent sei ein iiberschreitender Gehalt, den der Text
nur widerstrebend preisgebe, der aber ,fiir die Erkenntnis konstitutive]...]
Beschrankungen® enthalte. Da ein moglicher Zugang zu solchen Beschrén-
kungen als paradox, aber erstrebenswert erscheint, sieht es so aus, als folge
Habermas hier Derridas Vorgehensweise, aber in der Formulierung ,was er
nicht sein mochte“ wird die Distanz zu Derrida deutlich: Es gibt fiir Haber-
mas das, was der Text in Wahrheit sein méchte. Und philosophische Texten
»mochten eben keine literarischen sein. Derrida mache die Voraussetzung,
»dass ,der philosophische Text in Wahrheit ein literarischer ist - wenn
man zeigen kann, dafl sich der Gattungsunterschied zwischen Philosophie
und Literatur bei ndherem Hinsehen auflgst”’> Habermas’ Interpretation
kann Derridas Vorgehensweise nur dadurch kohérent machen, dass sie ihr
unterstellt, sie miisse zeigen konnen, der (fiir Habermas in Wahrheit beste-
hende) Gattungsunterschied falle weg. Habermas® erstes Ergebnis lautet
daher, ,am Ende gehen alle Gattungsunterschiede in einem umfassenden,
alles einbegreifenden Textzusammenhang unter’* Dadurch werde die Ver-
nunftkritik in den Bereich der Rhetorik versetzt — und es verschwinde
die ,Aporie der Selbstbeziiglichkeit, der ,performative Widerspruch, die
subjektzentrierte Vernunft nur unter Riickgriff auf deren eigene Mittel ihrer
autoritdren Natur tiberfithren zu konnen®’> Ist fiir Habermas der durch die
Erkenntnis erbrachte Zugang zu ihren ,konstitutiven Beschrinkungen® ein

72 Habermas 1985, S. 223.
73 Habermas 1985, S. 223
74 Habermas 1985, S. 224
75 Habermas 1985, S. 219

31

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

paradoxes und widerspriichliches Unterfangen, fillt ein solcherart formu-
lierter Widerspruch fiir Derrida freilich weg. Habermas, der sich im Kon-
text der Vernunftkritik befindet, sieht hier den Vorrang der Rhetorik vor
vernunftkritischem und wissenschaftlichem Denken am Werk. In ,Nach-
metaphysisches Denken’’ wo er das Ende des subjektzentrierten Denkens
als Teil der ,Konsequenzen einer falschen Literarisierung von Wissenschaft
und Philosophie“”” im Rahmen des linguistic turn beklagt, konkurrieren
fir ihn ,die Sprache® auf der einen Seite und die Subjektivitit auf der
Gegenseite im Rahmen eines Prozesses, der alle wichtigen Unterschiede
zum Verschwinden bringe.”® Derrida wird ihm zum Teil dieses Prozesses
und vernachldssige das Folgende:

»Die Produktivitit des Verstehensprozesses bleibt nur solange unproble-
matisch, wie alle Beteiligten am Bezugspunkt einer mdglichen aktuellen
Verstindigung festhalten, in der sie denselben Auferungen dieselbe Be-
deutung beimessen.”°

Das vielleicht noch unkontroverse Ziel eines produktiven Verstehenspro-
zesses ist fiir Habermas daran gebunden, dass die Moglichkeit der Verstin-
digung durch sichere Auflerungsbedeutungen bedingt wird. Hier erscheint
der Dissenspunkt in der Theorie der sprachlichen Bedeutung, die Derri-
da an die Iterabilitit des Zeichens kniipft, die gleichzeitig dafiir sorgt,
dass die Unterstellung einer feststehenden und gleichbleibenden Bedeutung
haltlos wird.8® Wihrend Habermas davon ausgeht, dass die Produktivitat
~des” Verstehensprozesses gewéhrleistet bleiben muss, wird dessen Zustan-
dekommen durch Derrida ja gerade auf seine innewohnenden Probleme
hin befragt. Habermas meint daher, dass die an Kommunikationsprozessen
Beteiligten

»allein unter der Voraussetzung intersubjektiv identischer Bedeutungszu-
schreibung iiberhaupt kommunikativ handeln kénnen. Gegen Derrida
mochte ich also nicht einen Wittgensteinschen Sprachspielpositivismus
ins Feld fiihren. Nicht die jeweils eingespielte Sprachpraxis entscheidet

76 Habermas 1992, S. 244-263.
77 Ebd., S.263.

78 Vgl.ebd., S. 244.

79 Habermas 1985, S. 233

80 Vgl. Derrida 1988.

32

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.2. Texttheoretische Voraussetzungen der Platon- und Aristoteles-Lektiire

dariiber, welche Bedeutung einem Text oder einer Auflerung gerade zu-
kommt. 8!

Wenn sprachliche Verstindigung nur unter der Bedingung zustande
kommt, dass die beteiligten Akteure den Aulerungen ,intersubjektiv iden-
tische” Bedeutungen zuweisen, muss die Sprachbedeutung in irgendeiner
Weise intersubjektiv festgelegt werden. Dies mochte Habermas nicht durch
eingespielte Praktiken des Sprachgebrauchs gewidhrleistet sehen, wie es
Wittgenstein denkt; offensichtlich scheint eine solche Begriindung fiir Ha-
bermas in die Willkiir zu fithren. Sprachspiele funktionieren fiir ihn deswe-
gen, ,weil sie sprachspieliibergreifende Idealisierungen voraussetzen“8? Fiir
die ,normale® Alltagssprache mit ihren kommunikativen Funktionen lassen
sich fiir ihn Regeln der Kommunikation im Sinne von Geltungsanspriichen
angeben, denen alle folgen miissen, die verstanden werden wollen. In der
Literatur hingegen

sentwindet sich die Sprache [...] den strukturellen Beschrankungen und
kommunikativen Funktionen des Alltags. Der Raum der Fiktion, der
sich mit dem Reflexivwerden der sprachlichen Ausdrucksformen 6ftnet,
resultiert aus dem Unwirksamwerden der illokutiondren Bindungskrifte
und jener Idealisierungen, die einen verstindigungsorientierten Sprach-
gebrauch moglich machen - und damit eine iiber die intersubjektive
Anerkennung kritisierbarer Geltungsanspriiche laufende Koordinierung
von Handlungsplanen. Man kann Derridas Auseinandersetzung mit Aus-
tin auch als eine Verleugnung dieses eigensinnig strukturierten Bereichs
der kommunikativen Alltagspraxis lesen; ihr entspricht die Verleugnung
eines autonomen Reichs der Fiktion. [...] Weil Derrida beides verleugnet,
kann er beliebige Diskurse nach dem Muster der poetischen Sprache
analysieren und so tun, als sei Sprache {iberhaupt durch den poetischen,
durch Welterschliefung spezialisierten Sprachgebrauch determiniert.*83

Den ,strukturellen Beschrankungen und kommunikativen Funktionen des
Alltags“ muss sich eine Sprache der Literatur freilich nur ,entwinden’, wenn
man sie vorher unterstellt hat. Die Wiederholung der Rede vom ,verstin-
digungsorientierten Sprachgebrauch® hat etwas Beschworendes, wo Haber-
mas sicherzustellen versucht, dass die gewohnliche Alltagssprache durch

81 Habermas 1985, S. 233
82 Habermas 1985, S. 234
83 Habermas 1985, S. 240, Hervorhebung von mir. S.H.

33

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

ihre Verstandigungsorientierung, ihre handlungskoordinierende Funktion
und Bindung an kritisierbare Geltungsanspriiche trennscharf von einer
Sprache der Literatur zu unterscheiden sei, fiir die all dies offenbar nicht
gelte. Die Lektiire von Habermas™ Aussagen auf ihre eigenen Voraussetzun-
gen hin ldsst sie als Unterstellungen dessen sichtbar werden, was Derrida
angeblich verleugnet.84 Und so verkniipft Habermas den Vorwurf der Leug-
nung eines Unterschieds mit dem Vorwurf der Beliebigkeit der Interpreta-
tion, da sich ihm zufolge die nicht-beliebige Interpretation eines Textes
danach zu richten habe, ob der Text ein kommunikativer Alltagstext oder
ein ,welterschliefSender” Text der Dichtung sei.

Dagegen hat schon Umberto Eco eingewandt, Texte konnten zwar un-
endlich viele Lesarten haben, dies lasse sich aber gefahrlos anerkennen,
denn gliicklicherweise bewegten wir uns gemeinhin in konventionalisierten
Interpretationsbahnen.®> Es wire eine verkiirzende Reduktion der vielfalti-
gen und komplizierten Funktionen der Auflerung, von einem ,eigentlichen
Sprechen® des Textes im Sinne Habermas’ auszugehen.3¢

Noch wichtiger als seine Auseinandersetzung mit Habermas ist Derridas
Auseinandersetzung mit Platon, die er exemplarisch am Begriff der ,,Chora®
in Platons ,Timaios” fithrt.%” Derrida betont hier, dass er den Begriff "vor
aller Ubersetzung geschiitzt"8® belassen mochte, und fiihrt als Begriindung

84 Diese Darstellung vernachlissigt freilich die Theoriegeschichte des Habermasschen
Denkens, der hier nicht nachgegangen werden kann. Vgl. dazu Koveker 2005, S.
261-273.

85 Vgl. Eco 1999, S. 434f. (im Abschnitt 4.6.4 ,Derrida tiber Peirce®). Und Catherine
Belsey weist darauf hin, dass die Aufmerksamkeit fiir literarische Strategien in nichtli-
terarischen Texten nicht zur Konsequenz haben muss, alle Unterschiede einzuebnen
(vgl. Belsey 1999, S. 131).

86 Inwiefern Habermas’ Theorie unzuldnglich ist, untersucht Judith Butler in ,Haf}
spricht® (Butler 1998). Der Kontext ist ihre Diskussion performativer verletzender
Auﬁerungen; hier setzt sie sich unter anderem mit jener Kritik an der Pornographie
auseinander, die Pornographie als Deformierung des Sprechens betrachtet, durch die
Menschen am Ausfithren beabsichtigter Sprechakte gehindert, also zum Schweigen
gebracht wiirden. Butler fragt in einem Abschnitt mit dem Titel ,, Angriff auf die Uni-
versalitdt® (vgl. Butler 1998, S. 124-138) nach dem Modell eigentlichen Sprechens, das
diese Kritik zu motivieren scheint. Die ,permanente Diversitdt im sprachlichen Feld*
(ebd., S. 125) werde in Habermas’ und anderer sprachpolitischer Theorie deshalb ver-
nachléssigt, weil es als schwerwiegende Bedrohung des Ideals der Kommunikation
wahrgenommen werde, ,wenn mehrdeutige Interpretationen einfach stehen bleiben,
wihrend ,man die Bedrohung, die von einer solchen Autoritdt ausgeht, fiir weniger
schwerwiegend“ (ebd.) halt.

87 Vgl. Derrida 2013 [1987].

88 Ebd, S.16.

34

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.2. Texttheoretische Voraussetzungen der Platon- und Aristoteles-Lektiire

an, dass Ubersetzungen stets "in den Interpretationsnetzen gefangen" blie-
ben. Es seien immer die Interpretationen, die dem fremden Begrift der
Chora ,Form geben, indem sie in ihr die schematische Markierung ihres
Abdrucks hinterlassen und in ihr das Sediment ihres Beitrags ablegen“8’
Dabei sei gerade Platons Begriff der Chora ein Beispiel dafiir, dass sich
historische Begriffe den Binarititen und Einordnungen entziehen.

Methodische Konsequenzen fiir die Textlektiire

Zusammenfassend soll nun fiir die Ubertragung auf die Forschungsfragen
dieser Arbeit nach den methodischen Konsequenzen gefragt werden: Was
leistet die Beschéftigung mit den genannten Text- und Bildtheorien fiir den
Umgang mit alten und philosophischen Texten? Erstens ist das Verstdnd-
nis eines Texts als Abbild von etwas® mit Risiken und Nebenwirkungen
verbunden: Es fithrt leicht zu einem referentialisierenden Denken, das
nicht allen Textdimensionen gerecht wird, auf die zu achten wire. Zweitens
gehort auch die Rede von ,Selbstreferenz® immer noch zur Referenzlogik
und ist in diesem Sinne irrefithrend. Drittens ldsst sich mit Wittgenstein
gegen Habermas geltend machen, dass es nicht an den Bildern/Satzen/Tex-
ten selbst abzulesen ist, worum es jeweils geht und welche Art des Sagens
im Vordergrund steht. Viertens kann man deswegen literarische Strategien
auch in philosophischen Texten untersuchen, ohne das Gespiir dafiir ver-
lieren zu miissen, welche Textsorten es gibt und welchen Stellenwert der
jeweils untersuchte Text in seinem Kontext hat. Was und ob ein Text im
referentiellen Sinne sagt und ob er Recht hat, muss und kann voneinander
entkoppelt werden. Dem Satz ,,Es gibt ein Leben nach der Dekonstrukti-
on“% mochte ich also hinzufiigen: Das wire eines, das sie nicht zuriick-
weist, sondern durch Wittgensteins Untersuchungen zum Bildbegriff und
deren Konsequenzen komplettiert.

Jan Opsomer verteidigt einen Pluralismus hinsichtlich der Zielsetzungen
und der Methoden in der Forschung zur Geschichte der Philosophie.®! Er
argumentiert dafiir, dass es erstens ,mehrere legitime Typen der Beschif-
tigung mit der Philosophiegeschichte gibt‘,*? die zweitens an unterschiedli-
che Zwecke gebunden seien, und dass es keinen prinzipiellen Grund gibt,

89 Ebd,, S.19.

90 Peter Stein, Liineburg, in einem unveréffentlichten Gutachten 2000.
91 Vgl. Opsomer 2014 (0.S.).

92 Opsomer 2014, Handout S. L.

35

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

diesen Pluralismus abzulehnen. Diese unterschiedlichen Typen philoso-
phiehistorischer Forschung verfahren drittens auf methodisch unterschied-
liche Weisen. Die unterschiedlichen Anndherungsweisen sollten viertens
von den Forscher*innen eindeutig benannt und distinkt behandelt werden,
und ihre Ergebnisse und Konklusionen seien in Bezug auf die Zielsetzun-
gen und Methoden zu spezifizieren. Schlieflich miisse ,das Prinzip der
wohlwollenden Interpretation (PWI), das bei allen Typen philosophiege-
schichtlicher Forschung als methodische Maxime zum Einsatz kommt, je
nach Zielsetzung differenziert werden*3

Innerhalb der grofien Bandbreite philosophiegeschichtlicher Forschung
mit ihrer methodischen Vielfalt und unterschiedlichen Zielsetzungen un-
terscheidet Opsomer drei Grundtypen: erstens das dem Antiquitdtensamm-
ler vergleichbare antiquarische Forschungsinteresse, zweitens das der philo-
sophischen Historiographie, das sich der Ergebnisse der antiquarischen
Forschung bediene, bei dem aber auch die Wahrheitsfrage (nicht aus-
schliefllich) wichtig sei, und drittens philosophische Untersuchungen histo-
rischer Texte ohne genuin historische Komponente. Alle diese Typen seien
legitim, sie seien aber jeweils explizit zu machen. Probleme mit dieser
Pluralitat entstehen erst dann, wenn die Anndherungsweisen vermischt
werden, oder dass man sich dariiber im Klaren ist, wenn die eigenen
Zwecke nicht explizit gemacht wiirden, oder wenn man den eigenen Ansatz
zum einzig richtigen erklare.%*

Im Anschluss an M. Frede unterscheidet Opsomer zwischen historischen
Griinden und guten Griinden:*> Zunéchst miisse man in der Rekonstruk-
tion historischer Argumentationen unterscheiden zwischen solchen Auffas-
sungen, denen man zugetan sein kdnnte und solchen, denen irgendjemand
tatsdchlich zugetan war. Schon dies wird im Fall der Lektiiren vor allem der
Platontexte nicht immer einfach sein. Wenn wir jemandem tatséchlich eine
Auffassung zuschreiben, lassen sich wiederum unterschiedliche Fragen an
die Argumentation formulieren:

L. ,Welche Griinde hat dieser Philosoph/diese Philosophin fiir seine/ihre
Auffassung angefiihrt?“

93 Zum Begriff des PWI vgl. Opsomer 2016.
94 Vgl. Opsomer 2014 (0.S.).
95 Vgl.Opsomer 2014, Handout S. 2.

36

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.2. Texttheoretische Voraussetzungen der Platon- und Aristoteles-Lektiire

2. ,Welche Griinde hitte dieser Philosoph/diese Philosophin fiir seine/ihre
Auffassung anfiihren kénnen?“%®
3. Handelt sich hier lediglich um Griinde oder auch um gute Griinde?

Den Begrift der ,guten Griinde“ im Kontext philosophiehistorischer For-
schung fithrt M. Frede in der folgenden Passage ein:

»One reason why we study the thought of great philosophers with such
care would seem to be precisely this, that we trust that in many cases they
had good reason to say what they did, although, because of limitations in
our understanding, we do not really understand it

Wir schreiben, bedeutet das, den historischen Vorgéngern bestimmte An-
nahmen zu sowie einen Argumentationsgang, ,die erklaren konnten, war-
um sie meinen konnten, tiber gute Grunde fiir ihre Auffassung zu verfi-
gen“®® Nur wenn uns das nicht gelingt, meint Frede, suchen wir in der
philosophiehistorischen Forschung nach auflerphilosophischen Erklarun-
gen, und greifen dafiir zu einem historischen Kontext, der die Verfiigbarkeit
einer Ansicht irgendwie erklaren konnte. Damit ,hatten wir einen Grund
gefunden, nur keinen guten Grund“®® Hier wird zwischen philosophisch
rationalen Rekonstruktionen auf der einen Seite und aufSerphilosophischen
Rekonstruktionen auf der anderen Seite unterschieden. Wenn M. Frede
zwischen historischen und guten Griinden unterscheidet, bedeutet das
nicht, dass nicht historische Griinde einfach als Griinde gelten konnten,
sondern es wird (freilich mit anklingender Wertung hinsichtlich philoso-
phischer Zwecke) zwischen Typen von Griinden unterschieden. In diesem
Sinne kénnen durchaus unterschiedliche Typen von Griinden im Rahmen
des PWI verwendet werden, sofern explizit gemacht wird, um welchen
Typus es sich jeweils handelt. Entsprechend lésst sich eine Differenzie-
rung des PWI vornehmen hinsichtlich unterschiedlicher Prinzipien, die
Anwendung finden kénnen.® Solche Prinzipien konnten Wahrhaftigkeit,
Konsistenz, Argumentative Kompetenz und Scharfsinn, zugeschriebene
Hermeneutische Kompetenz, Philosophiehistorische Kenntnisse, Rationali-
tatsunterstellung und anderes mehr sein.

96 Ebd.

97 M. Frede 1987, S. xi.

98 Opsomer 2014, Handout S. 2.
99 Ebd.

100 Opsomer 2014, Handout S. 3.

37

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

Diese unterschiedlichen Prinzipien kénnen auch im Konflikt miteinan-
der stehen. Ein Beispiel wiren solche Interpretationen, die eine Platon und
Aristoteles von religiésen Aspekten ,reinigen® wollen, um sie fiir heute
anschlussfahig zu machen. Dann wiirde man philosophisch Plausibles dem
historisch Plausiblen vorziehen, um sie Texte gleichsam wieder salonfahig
zu machen Gegeniiber solchen Verfahrensweisen betont Opsomer, es sei
vollig legitim wie unvermeidlich, bei der Interpretation heutige Begriffe
anzulegen, aber illegitim, sie fiir zeitlos zu halten. Die &ltere Philosophie ist
immer auch wegen ihrer Methoden und ihrer Aufmerksamkeit fiir heute
vernachldssigte Probleme interessant — diese potentiellen Korrektive oder
Herausforderungen aktueller Debatten seien nicht zum Verschwinden zu
bringen. Schliefilich sei zu beriicksichtigen, dass auch fehlerhafte Interpre-
tationen fiir die Weiterentwicklung der Philosophie durchaus niitzlich sein
konnen, aber sie vertragen sich nicht nicht mit einem historiographischem
Interesse.

Gerade fiir die platonischen Dialoge gilt, dass es nicht ,die platonische
Wahrnehmungstheorie® gibt, und zwar aus dem Grund, dass in den Dialo-
gen unterschiedlichste Theorien und Modelle benannt und ausfiihrlich im
Gesprach formuliert, rekonstruiert und gepriift werden. Keiner der vielen
Sprecher, auch nicht Sokrates, kann dabei einfach als jemand angesehen
werden, der Platons eigene Gedanken wiedergibt.!! Daraus folgt ein ,Wer-
spricht-Problem/!%2 wihrend die aristotelischen Texte keine Dialogform
aufweisen und die formulierten Theorien zugleich vertreten werden.1%

101 Vgl. Hauskeller 1998, S. 167: ,Die platonischen Dialoge haben in der Regel ihre
eigene Logik, die das Verstandnis der dialogfithrenden Personen einschliflelich des
Sokrates transzendiert. Diese Logik gilt es, hinter den Irrefithrungen der Oberfld-
chenargumentation freizulegen.“ Vgl. auflerdem Kutschera 2002a, S. 54. Bei der
Interpretation konne trotzdem nicht darauf verzichtet werden, Annahmen iiber
,Platons Uberzeugungen“ zu machen.

102 Eike von Savigny hat den Begriff des ,Wer-spricht-Problems® fiir den Fall der
Wittgensteinschen Spétphilosophie gepragt (vgl. von Savigny 1988, S. 1-2); in einem
modifizierten Sinne ist er auch hier verwendbar. Zwar ist im Unterschied zu Witt-
genstein in Platons Dialogen immer explizit klar, wer auf der Narrationsebene des
Dialogs jeweils spricht, aber die Strukturparallele besteht darin, dass es hiufig
implizit oder ganz offen bleibt, wer und ob tiberhaupt jemand die vorgetragenen
Ansichten vertritt.

103 Vgl. auch Heitsch 1988, S. 8f.:

»50 wird der Leser [bei Platon] durch die Art der Gesprachsfithrung immer
wieder gehindert, in einzelnen Sitzen etwa die Losung des erdrterten Problems
zu sehen und dann zu glauben, mit der Kenntnis solcher Sitze Wissen erworben
zu haben.

38

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.2. Texttheoretische Voraussetzungen der Platon- und Aristoteles-Lektiire

Weil Platon in seinen Dialogen Figuren auftreten lésst, die dies und jenes
sagen, aber keine von ihnen als Sprecher Platons eigener Gedanken angese-
hen werden kann, ist die Frage nach Platons eigenen Theorien schwierig zu
beantworten.

»Behauptungen, Platon selbst meine dies oder jenes, sind daher immer
unsicher. Wir, die wir an Platons Uberzeugungen interessiert sind, kon-
nen auf solche problematischen Annahmen nicht verzichten, sollten uns
aber klar machen: Platon wollte in seinen Dialogen nicht seine Ansichten
zu erkennen geben, sondern verbirgt sie eher. Thm ging es allein um die
Sache und um die Hilfe bei der Geburt rechter Erkenntnis durch den
Leser selbst. Unser Schielen nach seinen Meinungen widerspricht diesen
Intentionen. Im Ubrigen fithrt der Weg zu Platons Ansichten [...] vor
allem tiber die Erkenntnis der Sache selbst.104

Hier wird zwischen Platons ,Meinungen® und der ,Sache selbst“ unter-
schieden: Wenn es miifiig ist, Platons Meinungen rekonstruieren zu wollen,
es aber um die ,,Sache® gehen soll, kann der Zugang zum Sachgehalt nicht
dariiber hergestellt werden, dass man diejenige Theorie aus dem Dialog
herauspripariert, der Platon vielleicht am ehesten zugestimmt hitte. Aus
diesem Grund wird die Forderung nach wohlwollender Interpretation
bei Platons Texten besonders wichtig, die aber nicht nur darin besteht,
moglichst widerspruchsfreie Argumente zu rekonstruieren, sondern gera-
de die Funktion zunichst verwirrender und widerspriichlicher Passagen
zu bestimmen, denn Platon ldsst Sokrates durchaus auch einmal etwas
»Falsches sagen, unvollstindige Alternativen préasentieren oder unschliissig
argumentieren.!% Daher wird es im Folgenden nicht nur darum gehen
zu fragen, welche Argumente aus einer heutigen Perspektive als wahr gel-
ten konnen und welche nicht. Die Spannung zwischen dem Wahrheitsan-

Damit zeichnet sich fiir die Interpretation platonischer Dialoge eine spezifische
Schwierigkeit ab. Sie laft sich auch so kennzeichnen, daf} hier die Frage Was
meint der Autor, wenn er das schreibt?; wie sie angesichts etwa einer von Kant
oder Aristoteles verfafiten Abhandlung angebracht ist, zu ersetzen ist durch die
andere: Was meint hier diese Person, wenn sie das sagt, und warum laf}t Platon
sie das sagen?
Zur Erlduterung nimmt Heitsch exemplarische Interpretationen besonders solcher
Passagen aus dem Theaitetos vor, deren argumentative Unzuldnglichkeit bei der
Lektiire auffallt und die Platon sicher nicht unterlaufen sein diirften; Heitsch nennt
sie ,Ungereimtheiten als Appell, hier vgl. besonders Heitsch 1988, S. 36-47.
104 Kutschera 2002a, S. 54f.
105 Kutschera 2002a, S. 55.

39

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

spruch philosophischer Texte und der ihre Rhetorizitit beriicksichtigenden
reprasentationskritischen und diskurstheoretischen Perspektive ist dann fiir
jede einzelne Lektiire immer wieder produktiv zu machen.

Dorothea Frede geht von einer ,Aspekt-Ergdnzung als Arbeitshypothe-
se“196 bei der Platon-Interpretation aus. Ausgehend von dem Umstand, dass
im Vergleich der Dialoge untereinander sowie innerhalb einzelner Dialoge
teilwiese miteinander unvereinbare Auffassungen vertreten werden, gelangt
sie zu folgender methodologischen Entscheidung:

~Wenn Diskrepanzen zwischen verschiedenen Dialogen [und auch inner-
halb der Dialoge, S.H.] festzustellen sind, so diirfte es manchmal die
falsche Frage sein, was denn Platon nun selbst meint, ob er vielleicht
seine Auffassung gedndert hat und in welcher zeitlichen Reihenfolge dies
geschehen sein mag. Es ist oft sehr viel fruchtbarer, sich zu tiberlegen,
ob verschieden scheinende Auffassungen nicht blofy zwei Seiten einer
Medaille darstellen, weil Platon daran gelegen ist, verschiedene Aspekte
eines Problems oder verschiedene Mdglichkeiten zu seiner Losung her-
vorzuheben, eine Verschiedenheit, die er durch die Auswahl der jeweili-
gen Gesprachspartner entsprechend markiert. 107

Die Suche nach Platons eigener Auffassung ,hinter den Dialogen und
nach Anzeichen dafiir, dass er seine Meinung vielleicht zu bestimmten
Zeitpunkten gedndert habe, kann, so Frede hier, manchmal sogar ,die
falsche Frage“ sein, weil sie davon ablenkt, die Art und Weise genau zu
betrachten, in der er die Dialogpositionen miteinander ins Verhéltnis setzt,
um dem Ereignischarakter der Wahrheit Rechnung zu tragen, anstatt sie
ergebnishaft zu formulieren. Mit der Aufmerksamkeit auf Aspektwechsel
und Komplementaritat entwirft D. Frede an unterschiedlichen Beispielen
wie der Interpretation des ,,Symposions“ und des ,,Phaidros’; oder auch des
»Philebos“ und des ,Timaios“ die Interpretationsmaxime der , Arbeitstei-

106 D. Frede 2006, S. 48. D. Fredes Uberlegungen stehen dabei im Kontext einer Inter-
pretation der platonischen Schriftkritik, die hier nicht entfaltet werden kann. Die
Ausgangsfrage lautet, wie Platons Dialoge zu interpretieren seien, ,wenn man auf
die Rekonstruktion eines Systems verzichtet und statt dessen seine Vorbehalte gegen
das Schreiben ernst nimmt“ (ebd., S. 41). D. Frede fiithrt aus dem ,,Phaidros“ neben
den Passagen zur Schriftkritik auch diejenigen Passagen an, in denen Anweisungen
gegeben werden, wie der Dialektiker vorzugehen habe, denen Platon selbst folge,
und so seien ,verschiedene ,Erinnerungszeichen’ von den verschiedenen Dialogen
zu erwarten” (ebd., S. 43). Vgl. mit Hinweisen auf weitere Literatur ebd., S. 41-44.

107 D. Frede 2006, S. 45.

40

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.2. Texttheoretische Voraussetzungen der Platon- und Aristoteles-Lektiire

lung® zwischen den Dialogen. Hier verweist sie auf eine weitere Eigenschaft
der Dialoge, die mit ihrer Handlung immer an spezifischen Orten und
in bestimmten Zeitpunkten situiert sind, gleiche Probleme auch immer
wieder neu présentieren konnen, ,ohne an die Ergebnisse anderer Gespri-
che gebunden zu sein’!%® und daher nicht zu einem kohérenten systemati-
schen Gesamtbild zusammengefiihrt werden miissen. Insofern stellen die
Verteilung von Sprechsituationen innerhalb der Dialoge, die Situiertheit der
Dialoghandlungen und die literarischen Verfahren, die Platon anwendet,
um dem Ereignischarakter der Wahrheit Rechnung zu tragen, nicht blofle
»Randbedingungen® dar, auch wenn der Aussage Wielands zugestimmt wer-
den kann, Platon vertrete nie kontextunabhingig bestimmte Auffassungen
explizit als die eigenen:

»Platon macht sich niemals unmittelbar fiir die Richtigkeit bestimmter
Satze stark. Es gibt keinen Satz, der unabhingig von Randbedingungen
gliltig wire, wie sie dem Leser mit Hilfe der literarischen Techniken vor
Augen gestellt werden.1%°

Wenn bei Platon kein Satz kontextunabhingig giiltig und damit verstehbar
ist, miissen diese ,Randbedingungen® durch eine Interpretation ausgewie-
sen werden — dazu gehoren diejenigen Aspekte, die erst durch die literari-
sche, dialogische und performative Verfasstheit der Texte sichtbar werden.
Und daher ist es besonders irrefithrend, einzelne Séitze und Passagen ohne
ihre Kontexte anzufiihren.

Fir Aristoteles stellt sich das Bild zundchst anders dar, weil die Tex-
te, jedenfalls die erhalten gebliebenen Lehrschriften, keine Dialoge sind,
sondern aussagende philosophische Abhandlungen. ,Es ist mir vielmehr
darum zu tun, durch diese Beschiftigung mit Aristoteles unserem eigenen
Philosophieren ganz unmittelbar zu dienen“'® — dieser Satz stammt aus
dem allerersten Abschnitt von Josef Konigs Aristoteles-Vorlesung von 1944.
Der Verfasser dieses Satzes duflert mit dieser programmatischen Formulie-
rung nur scheinbar, dass es ihm nicht so sehr um Wahrheitsanspriiche

108 D. Frede 2006, S. 47.

109 Wieland 1999, S. 236.

110 Konig 2002, S. 17. Auch die Vorlesung Konigs liegt nicht in Form eines vom Autor
fiir die Veroffentlichung redigierten Textes vor, sondern wurde viel spater herausge-
geben. Aber auch in diesem Fall gilt, dass es hier nicht um exegetische Details von
Konigs Text geht, sondern er wird als Modell eines bestimmten Zugangs zu antiken
philosophischen Texten verwendet, und daher kann der schwierige Textstatus hier
vernachléssigt werden.

41

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

des aristotelischen Textes gehe oder dass im Zentrum seines Interesses das
eigene Philosophieren stehe und der Gehalt der aristotelischen Schriften
nur Mittel zum Zweck sei. Der Text der Vorlesung zeigt, dass das ein
Missverstindnis wire; Konig grenzt sich in diesem Zitat vielmehr von
einem blof$ historischen Zugang ab. Braun weist in seinem Nachwort zu
den Vorlesungen darauf hin:

~Weder soll hier also anhand eines Textes aus einer weit zuriickliegenden
Zeit Philosophicehistorie um ihrer selbst willen betrieben werden noch
etwa unter ganzlichem Verzicht auf einen derartigen Text in ein rein sys-
tematisches, origindres Philosophieren eingefithrt werden - zwei Posi-
tionen, die sowohl innerhalb als auch auflerhalb der Philosophie immer
wieder in ein uniiberbriickbares Gegensatzverhiltnis gebracht werden.
Vielmehr will Konig zu einem Umgang mit Texten der Vergangenheit
anleiten, bei dem diese Texte und die Beschéftigung mit ihnen ein inte-
gratives Moment oder ein Medium der philosophischen Reflexion selbst
darstellen."!

Aber wie lasst sich dieser Anspruch einlosen? Braun spricht von einer
Haltung, ,in der er von dem Text gerade eben nur Gebrauch macht, um
mit seiner Hilfe die eigene philosophische Intention auf den Gegenstand
auszurichten, den auch der Text intendiert“!? Dazu wirft Konig immer
wieder eigene Fragen und ganze Fragengruppen auf, durch die er iiber
das im Interpretierten Text Gesagte hinausfragt. Beispiele dafiir sind For-
mulierungen wie ,fragen wir noch einmal...; ,was sagen wir dazu...; ,kom-
men wir noch einmal zur Frage..|; ,was sagen die Ausleger dazu..." Solche
Formulierungen organisieren Konigs Interpretation. Braun interpretiert sie
folgendermaf3en:

~Wer fragt, exponiert jedenfalls Alternativen, die in vielfaltiger Beziehung
zu dem stehen konnen, wovon der Text handelt und daher sachliche
Gesichtspunkte abgeben, das im Text Gesagte zumindest der Moglichkeit
nach zu erdrtern, zu {iberpriifen, zu kritisieren und zu verbessern. Es ist
offenbar, dafl bei einem derartigen Umgang mit dem Text auf den mit ihm
verbundenen Wahrheitsanspruch von vornherein eingegangen wird.

Eben im Hinblick darauf, dafl dieser Wahrheitsanspruch nicht nur ernst
genommen, sondern auch gepriift, d.h. nach dessen Rechtfertigung ge-

111 Braun 2002, S. 205.
112 Braun 2002, S. 205

42

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.2. Texttheoretische Voraussetzungen der Platon- und Aristoteles-Lektiire

fragt wird, sagt Konig [..], dafl sich sein Vorgehen ,mit einem rein

«

historischen Vorhaben nicht vertragt™ [Hervorhebung von mir, S.H.]'

Dass nach der Rechtfertigung des Wahrheitsanspruchs gefragt wird, zeige
sich an Fragen wie den bereits genannten und besonders an expliziten
Formulierungen wie ,,Aber stimmt nun, was Aristoteles sagt?“. Hier liegt
wie im Falle der Platoninterpretation die methodische Spannung zu den
referenzkritischen und diskurstheoretischen Perspektiven. Ohne iiber die
unhistorische Wahrheit des Aristoteles zu verfiigen, werden doch unwahre
Interpretationen auszuschlieflen sein. Ein Kriterium dafiir ist auch hier
die Beriicksichtigung der Kontexte der jeweiligen Textpassagen, auch wenn
ihre rhetorische und literarische Verfasstheit lingst nicht das platonische
Ausmafl annimmt.

Die methodische Spannung zwischen dem Wahrheitsanspruch der phi-
losophischen Texte und der diskurstheoretischen und referenzkritischen
Perspektive ist auf jeden Fall aufrechtzuerhalten und nicht auflgsbar. Wenn
Gadamer den ,Vorgriff der Vollkommenheit® als das ,,Axiom aller Herme-
neutik“ bezeichnet, muss das keine Identifikation einer Wahrheit bedeu-
ten, sondern es ist ihm darum zu tun, dass ein Text als ein sinnvoller
gelesen werden kann, ,auch wenn [...] unsere Wahrheitsunterstellung be-
ziglich des Textes [...] zusammenbricht®!> Bekanntlich richtet Gadamer
seinen Blick nicht darauf, die Situierung der Interpretation in ihrem eige-
nen geschichtlichen und sozialen Rahmen zu verdrangen, sondern fordert
gerade, diese Situierung ,als eine positive und produktive Moglichkeit des
Verstehens zu erkennen®!'® Unser Zeitabstand von antiken Texten wird ihm
eher eine Briicke als ein trennender Abgrund, weil er die ausschlief3lich
zeitbedingten Vorurteile verschwinden und die ,wahren® hervortreten las-
se.!'” Grondin weist darauf hin, dass dieses Vertrauen unzureichend fiir die
Lésung der Frage sei, welche interpretatorischen Vorurteile legitim oder
illegitim seien;"® auch dies spricht dafiir, die Spannung zwischen der Suche
nach dem Wahrheitsanspruch und der diskurstheoretischen und referenz-
kritischen Perspektive nicht einzuziehen, sondern fiir die Lektiire der Texte
fruchtbar zu machen.

113 Braun 2002, S. 206.

114 Gadamer 1990, S. 376.

115 Tietz 2000, S. 64. Vgl. dazu auch Kiinne 1981.
116 Gadamer 1990, S. 281.

117 Ebd., S. 304.

118 Vgl. Grondin 2000, S. 142.

43

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

1.3. Wahrnehmung als passives Empfangen oder als aktives Konstruieren —
zur Wirkméchtigkeit einer Dichotomie

Die Aufgabe dieses systematischen Abschnitts ist es, die inhaltlichen Vor-
aussetzungen fiir die Interpretation der Wahrnehmungstheorien in den an-
tiken Texten zu benennen. Es gibt hier gleichsam eine Brille, durch die wir
zwangslaufig sehen, wenn wir uns im 21. Jahrhundert vor dem Hintergrund
der Philosophiegeschichte den antiken Texten zuwenden. Besonders gilt
es zu priifen, wie die systematische Beziehung zwischen einerseits der situa-
tionsunabhangigen Unterscheidung primérer und sekundérer Sinnesdaten
und andererseits der Unterscheidung einer passiven Empfangstheorie des
Sehens und einem aktiven Sehen gedacht wird. Inwiefern héngen diese
Unterscheidungen zusammen und werden in der Rezeption der antiken
Texte verwendet? Offensichtlich handelt es sich hier um zwei unterschiedli-
che, aber miteinander verbundene Stufungen. Nach den Kapiteln zu Platon
und Aristoteles werden im vierten Kapitel ausgehend von der Theorie des
Sehens in der Philosophie des 20. Jahrhunderts zunéichst vor allem Austin
und Wittgenstein herangezogen, weil sie Theorien eines ,reinen“ Sehens
kritisieren und befragen und in diesem Zusammenhang gegen Empfangs-
theorien und phanomenalistische Theorien argumentieren."” Das Kapitel
argumentiert schlieflich gegen die dekontextualisierte Auffassung des Se-
hens, die in der Regel vorgetragen wird, wenn nach einem ,reinen“ oder
Lunmittelbaren” Sehen gefragt wird, das als ein passives Empfangen im
Gegensatz zu einem aktiv konstruierenden Wahrnehmen gedacht ist.1?

Damit sind als Ausgangspunkte der Begrift der Wahrnehmung als Basis
des Wissens und die Frage nach einer Basis der Wahrnehmung, die noch
vor jeder Interpretation oder Deutung lige, benannt. Die Bedeutung des
Gebrauchs von ,unmittelbar® kann in diesem Zusammenhang gar nicht
hoch genug eingeschitzt werden.!!

119 Merleau-Pontys Philosophie der Wahrnehmung liegt hier ebenfalls nahe; sie wird
ebenfalls im Rahmen des vierten Kapitels aufgenommen.

120 Hier lie8e sich die Verbindung mit wissenshistorischen Studien untersuchen, die an
Fragen der Optik und der Sinnesphysiologie im 16.-19. Jh. zeigen, wie das Thema
der Aktivitdt und Passivitdt behandelt wurde. Vgl. Fredriksson 2014 und Schmidgen
2010. In Teilen der Wissenschaftsgeschichte und der Kognitionswissenschaften ist
bis heute eine aktiv-passiv-Dichotomie in Fragen der Wahrnehmung leitend.

121 Vgl. dazu auch Wittgenstein 1972, wo er im ,Blue Book® iiber die Rolle des Ge-
brauchs von ,unmittelbar nachdenkt. Dariiber hinaus liefle sich die Vorstellung
der besonderen Wichtigkeit des Unmittelbaren mit Derrida in den Rahmen der

44

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.3. Wahrnehmung als passives Empfangen oder als aktives Konstruieren

Wenn die visuelle Wahrnehmung in ihrer Relation zum Wissen ange-
sprochen wird, stellt sich die Frage, was sie iiberhaupt leistet, ob sie iiber-
haupt zum Wissen fithrt. Was gibt die visuelle Wahrnehmung eigentlich
zu sehen? Die Dinge, die Welt oder Sinnesdaten? Welches ist die epistemo-
logische Rolle der Wahrnehmung? Spiter wird sich zeigen, dass bei Platon
diese letztere Frage explizit thematisch ist, wihrend die epistemologische
Verldsslichkeit der visuellen Wahrnehmung bei Aristoteles in den meisten
Féllen als unproblematisch vorausgesetzt wird. Aber solche Begriffe wie
Sinnesdaten kommen erst ins Spiel, wenn spater in der Philosophiege-
schichte nach einem ,reinen” Sehen, einer Basis der Wahrnehmung inner-
halb des Wahrnehmungsgeschehens oder nach einer klaren Zuweisung der
Theorien im aktiv-passiv-Schema gefragt wird.

Die Voraussetzungen der Wirkmichtigkeit der aktiv-passiv-Dichotomie
bleiben in der Regel unausgewiesen, wenn sie an die antiken Texte herange-
tragen werden. Diese Voraussetzungen auszuweisen bedeutet, ihre systema-
tischen und philosophiehistorischen Orte anzugeben und auch die Frage zu
stellen, was fiir die Theorien des Sehens zu gewinnen ist, wenn die antiken
Texte neu interpretiert werden.

Austin hat mit seinen Untersuchungen zur Basis der sinnlichen Erkennt-
nis eine ,vernichtende Kritik am erkenntnistheoretischen Credo praktisch
der gesamten philosophischen Tradition Europas?? vorgelegt, wenn er
ein schon zur Selbstverstindlichkeit gewordenes Bild angreift, das man
das Bild von der ,Basis der Wahrnehmung® nennen oder auch mit dem
Titel ,das Gehirn vor der Mattscheibe“!?> bezeichnen kann, und das in
der phidnomenalistischen Auffassung besteht, dass wir materielle Gegen-
stande nie direkt wahrnehmen, sondern dass nur Sinnesdaten, Eindricke,
Bewusstseinsinhalte oder dhnliches die Gegenstinde der Wahrnehmung
sind. Gleichzeitig ist dieses Bild mit der Annahme verbunden, jede Theorie
der Wahrnehmung und der Erkenntnis miisse eine Antwort auf die Frage
liefern, auf welche Weise denn iiberhaupt ein Zugang zur Welt ermdglicht
werde; hier lasst sich vom ,Mythos des Zugangs“?* sprechen. Hier geht es
um Fragen der Représentation, in denen die Welt als Gegeniiber und der
wahrnehmende Geist nach dem Modell des Rorty’schen Spiegels gedacht
werden. Aber nur wenn man innerhalb dieses Bildes bleibt, entsteht die

abendldndischen Metaphysik der Tiefe, der Basis, der Prasenz und eines ,,Dahinter®
einordnen.

122 Von Savigny 1975, S. 209.

123 Ebd, S. 208.

124 Wiesing 2009, S. 61-70.

45

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

Frage nach der Direktheit oder Indirektheit der Wahrnehmung, oder nach
ihrer Aktivitat oder Passivitdt. Geht man von einer lebensweltlichen oder
pragmatistischen Einstellung aus, dann wird eine solche Dichotomie gar
nicht thematisch. Erst das Bild der Basis oder der Mythos des Zugangs
fithren zu den Fragen nach dem direkt Wahrgenommenen, nach einem
~reinen® Sehen, der Passivitit des Empfangens und zu Sinnesdatentheorien.
Sinnesdaten und dhnliche Annahmen werden erst notwendig, wenn die
Wahrnehmung hinsichtlich ihres Beitrags zum Wissen fraglich wird. Diese
Diagnose wird auch bei der Interpretation der antiken Texte zu beriicksich-
tigen sein.

Insofern Platon vor allem im ,Theaitetos” mit der Frage befasst ist, ob
Wahrnehmung tiberhaupt zum Wissen fithrt und eine Unterscheidung
zwischen zwei unterschiedlichen (in der Seele oder in den Wahrnehmungs-
organen angesiedelten) Wahrnehmungsformen anbietet, liefert er fiir man-
che Interpreten einen Vorldufer einer dichotomen aktiv-passiv-Unterschei-
dung oder einer Art von Sinnesdaten-Theorie.!?> Insofern lieflen sich die
Wissenschaften des 16.-19. Jahrhunderts als ,platonisch® charakterisieren,
wihrend erst der Philosophie des 20. Jahrhunderts mit dem lebenswelt-
lich situierten Sehen die Uberwindung der starren Dichotomie gelungen
wire. Aristoteles, dessen Kontext nicht so sehr von der Frage nach dem
erkenntnistheoretischen Gehalt der visuellen Wahrnehmung, sondern von
der Frage nach ihrem Zustandekommen bestimmt ist, wire dann sogar
ndher an modernen Theorien, weil er von vornherein die visuelle Wahr-
nehmung von Lebewesen in der Welt betrachtet und sich bei ihm die
platonische Frage in ihrer erkenntnistheoretischen Schdrfe nicht stellt. Das
wire geradezu eine Umkehrung des genannten Verdachts gegen Aristoteles
als naivem Empfangstheoretiker und Platons Stilisierung als einem Proto-
Konstruktivisten. Daraus, dass ohne griindliche Exegese beide diametral
entgegengesetzten Zuschreibungen moglich scheinen, erhellt zum einen die
Notwendigkeit der griindlichen Interpretation in Kenntnis des gegenwirti-
gen Diskussionstandes und zum anderen den Umstand, dass es nicht um
die Zuordnung der Etiketten ,aktiv/passiv® oder ,,Empfangs- und Sende-
theorie® zu den Theorien der beiden Philosophen geht, sondern jenseits der
Dichotomien'?® darum, welche Fragen in den Texten selbst gestellt werden
und daher auch an sie gestellt werden konnen.

125 Vgl. unten Abschnitt 2.3.
126 Eine strukturdahnliche Forderung erhebt Perler 2003 fiir die frithneuzeitliche Philo-
sophie, deren Einteilung nach einem starren Rationalismus/Empirismus-Schema er

46

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14. Forschungsstand

Fir die weitere Interpretation sollen vor allem die folgenden Fragen
leitend sein: Wird die Wahrnehmung in den interpretierten Schriften im
Rahmen des ,Paradigmas des Zugangs“?’ erldutert, oder ldsst sich ein
anderes Paradigma ausmachen? Wird die Frage verhandelt, ob die Wahr-
nehmung eher als aktive Konstruktionsleistung eines Subjekts oder als pas-
sive, empfangende Abbildung des Wahrnehmungsgegenstands zu denken
sei? Wenn ja, in welcher Form und mit welcher Antwort? Gibt es eine
Uberschreitung dieser Alternative? Gibt es in den interpretierten Schriften
eine Differenzierung zwischen so etwas wie primdren und sekunddren
Qualitdten, unmittelbar und mittelbar Wahrgenommenem oder eine Ab-
folge unterschiedlicher Stufen des Wahrgenommenen? Inwiefern werden
in den interpretierten Texten empiristische Grundannahmen thematisiert,
vertreten oder widerlegt? Welche Grundannahmen werden im jeweils Dis-
kutierten fraglos vorausgesetzt dergestalt, dass sie erst gar nicht genannt
oder thematisiert werden miissen?

1.4. Forschungsstand

Hinsichtlich einer Interpretation der Beziehung zwischen Platon und Aris-
toteles in Bezug auf ihre Theorien der visuellen Wahrnehmung besteht eine
Forschungsliicke. Die Thematik wurde bisher nicht behandelt.1?

Zu Platons einschlagigen Texten gibt es eine Vielzahl an Literatur. Der
Forschungsstand zu den im dritten Kapitel behandelten Fragen und Text-
passagen aus seinem Werk!?® kann angesichts der Vielzahl an Gesamtdar-
stellungen und Diskussionen von Spezialproblemen zu den jeweiligen Tex-

zugunsten der Aufmerksamkeit auf die ,Vielfalt und Uniibersichtlichkeit der Texte®
(S. 57) aufzugeben empfiehlt:

»Im Mittelpunt der Debatten stand namlich [bis weit ins 18. Jahrhundert] nicht
die erkenntnistheoretische Frage, wo das Fundament fiir sichere Erkenntnis
anzusiedeln sei, sondern vielmehr die naturphilosophische und kosmologische
Frage, wie der Ursprung und die Struktur der materiellen Welt zu erkldren seien.
(Ebd., S. 58).

In dieser Arbeit wird aufSerdem nicht der Weg verfolgt, in Form wissenshistori-
scher Untersuchungen nachzuweisen, dass das Sehen ,in Wirklichkeit“ immer eine
kulturelle Praxis sei; vorziigliche Darstellungen liefern hier Fredriksson 2014, Stur-
ken/Cartwright 2001, Levin 1997 und Jay 1993.

127 Vgl. Wiesing 2009, S. 61-70.

128 Die einzige Ausnahme bildet Merker 2003, die das Thema in einem philosophisch-
theologischen Rahmen behandelt.

129 Fiir eine einfithrende Erlduterung der Texte und Kontexte vgl. Abschnitt 3.1.

47

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

ten hier nur als ein grober Uberblick angegeben werden; die einschligige
Forschungsliteratur wird im Einzelnen in den jeweiligen Abschnitten disku-
tiert.

Zum Liniengleichnis sind zum einen die jeweiligen Abschnitte aus den
Politeia-Gesamtinterpretationen und Platon-Gesamtdarstellungen etwa von
Wieland 1999, G. Bohme 2000 und von Kutschera 2002 zu beriicksichti-
gen; im vorliegenden Kontext der Diskussion um die Rolle der visuellen
Wahrnehmung sind aber vor allem einige klassische und neuere Aufsitze
entscheidend, die sich speziell mit dem Liniengleichnis beschiftigen, die
letzten sind Foley 2008, Zovko 2008 und Krdmer 2009-2012.13

Zum ,Theaitetos” gibt es neben zahlreichen einzelnen Aufsitzen zu De-
tailfragen einige ausfiihrliche Kommentare und Lektiiren des Gesamttexts,
die fiir die interpretierten einschldgigen Passagen herangezogen werden. Zu
nennen sind hier aus dem deutschsprachigen Raum vor allem die Studie
von Ernst Heitsch aus dem Jahr 1988, die Dissertation von Jorg Hardy
tiber den Theaitetos von 2001 und die Studienausgabe mit einem eigenen
Interpretationsteil von Alexander Becker 2007. Historisch interessant ist
die Arbeit von Wiirz aus dem Jahr 1888 iiber ,,Die sensualistische Erkennt-
nislehre der Sophisten und Platons Widerlegung derselben®. Aus dem an-
gelsachsischen Raum sind neben vielen Texten, die sich speziellen Fragen
widmen, McDowells Kommentierung zu seiner Ubersetzung von 1973, die
Studie von Bostock 1988 mit zahlreichen Verweisen auf die empiristische
Tradition und die klassische analytische Philosophie, die ausfiihrliche Ein-
leitung zur englischen Ausgabe von Burnyeat 1990 sowie mehrere Aufsitze
von Burnyeat aus den Jahren 1976-1982, der Kommentar von Polansky von
1992 und die neue englische Ubersetzung mit Kommentar von Chappell
2004 hervorzuheben.!

Zum ,Timajos“ mit seiner kosmologischen und naturphilosophischen
Ausrichtung, der in der Antike das am meisten kommentierte Werk Platons
war, liegen eher wenige moderne Interpretationen vor; zu beriicksichtigen
sind vor allem die dlteren Kommentare von Taylor 1928 und Cornford 1937,
die Darstellung in Vlastos 1975 und die neuere franzésische Arbeit von
Merker 2003, die sich allgemein mit dem Sehen bei Platon und Aristoteles

130 Altere Aufsitze sind hier nur von historischem Interesse.

131 Die éltere Diskussion wird nur dann beriicksichtigt, wenn es sich um systematisch
wichtige Punkte handelt. Fiir eine vollstaindige Aufarbeitung der Interpretationsge-
schichte wéren noch einige Arbeiten aus den 1930er bis 1960er Jahren zu beriick-
sichtigen; vgl. exemplarisch Cornford 1935, Owen 1953, Cherniss 1957, Runciman
1962.

48

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14. Forschungsstand

beschiftigt. Auch zu visuellen Wahrnehmung im ,,Philebos® gibt es neben
Passagen aus den Gesamtdarstellungen einige neuere Aufsitze und die
Uberstezung mit Kommentar von D. Frede 1997.

Zu Aristoteles’ Theorie des Sehens wird nach Jahren des Schweigens
seit einiger Zeit wieder publiziert. Vor allem gab es frither Arbeiten zur
Ethik und Politik und gelegentlich Sammelbénde zu {ibergreifenden aristo-
telischen Themen, meist verbunden mit Versuchen der Aktualisierung oder
Fragen wie dem Titel des Bandes der Wissenschaftlichen Buchgesellschaft
von 2003: ,Kann man heute noch etwas anfangen mit Aristoteles?“13
Neben einer Anzahl an Aufsitzen zu Einzelfragen und Kommentaren zu
»De Anima“ sind die wichtigsten zu beriicksichtigenden Werke aus der For-
schungsliteratur zundchst Wolfgang Welschs Habilitationsschrift ,, Aisthesis®
von 1987, die mit einiger Verzdgerung aufgenommen wurde und mit der
nach einer ,Reihe von Halbwahrheiten oder gar Irrtiimer[n]“/** die heute
einschlagigen Gesamtrekonstruktionen einsetzen. Die zeitgleich erschiene-
ne Arbeit von Modrak 1987 versteht Aristoteles’ Wahrnehmungstheorie als
Basis fiir seine Erkenntnistheorie und seine Philosophie des Geistes und
zielt darauf ab, seine Wahrnehmungstheorie als Ausdruck seiner Philoso-
phie des Geistes einzuordnen.** Daher arbeitet sie mit moderner Termino-
logie und geht nicht exegetisch vor, liefert aber einen guten Uberblick {iber
den Forschungsstand zur Korper-Geist-Problematik bei Aristoteles,'*> sei-
nen Begriff des Bewusstseins!*¢ und seine Theorie der Phantasia.!*” Dariiber
hinaus sind die Arbeiten von Nussbaum/A. O. Rorty, Herzberg, Johansen,
Bohme und Alloa’3® mafigeblich.

Zur Zitierweise: In der vorliegenden Studie werden alle Zitate von Aris-
toteles mit den {iiblichen Siglen und nach der Seite und Kolumne der
maf3geblichen Gesamtausgabe von Immanuel Bekker belegt. Alle Zitate von
Platon werden ebenfalls mit den iiblichen Siglen der Stephanus-Ausgabe
angegeben. Die zitierten Schriften anderer antiker Klassiker werden eben-
falls nach den iiblichen Werksiglen zitiert. Die Ubersetzungen stammen
entweder von mir oder wurden nach Priifung der unterschiedlichen vor-
liegenden, im Literaturverzeichnis angegebenen Ubersetzungen iibernom-

132 Vgl. Buchheim/Flashar/King 2003.
133 Volpi 2003, S. 286.

134 Vgl. Modrak 1987, S. 2.

135 Vgl. Modrak 1987, S. 4-7 und 10-19.
136 Vgl. Modrak 1987, S. 8f.

137 Vgl. Modrak 1987, S. 7f.

138 Vgl. Alloa 2011.

49

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

men. Sofern nicht ganze Sétze, sondern nur einzelne Wendungen iibersetzt
sind, wurden die Flexionsformen gelegentlich angeglichen.

Eine frithere Fassung von kiirzeren Teilen der Einleitung und der Kapitel
drei und vier dieser Studie wurde als Aufsatz unter dem Titel ,,Aktivitat
und Passivitdt der visuellen Wahrnehmung bei Platon und Aristoteles®
verbftentlicht.3?

Den Anstof§ am Ausgangspunkt der Arbeit, die Frage nach dem Fortwir-
ken der aristotelischen Theorie des Sehens, verdanke ich Eike von Savigny.
Seit meinem Studium hat Hartmut Engelhardt mein Interesse an der Phi-
losophie des 20. und 21. Jahrhunderts und den daraus sich ergebenden
Blick auf klassische Texte gefordert. Meine beiden akademischen Lehrer
waren Lehrer fiir Lektiiren im emphatischen Sinne; beiden danke ich sehr.
Wichtige Hinweise und Resonanz empfing ich in vielen Gespréchen, die
ich mit Kerstin Andermann, Stephanie Bunk, Antony Fredriksson, Chris-
toph Jamme, Ulrich Lolke, Alfred Nordmann und Jan Opsomer gefiihrt
habe. Wahrend eines Aufenthalts an der Universitat Klagenfurt hatte ich
Gelegenheit, einige Teilkapitel mit den Angehdrigen des dortigen Instituts
fiir Philosophie zu diskutieren; besonders danke ich Martin G. Weiss, Alice
Pechriggl und Volker Munz. Sibylle Kramer danke ich fiir die Uberlassung
eines zum Zeitpunkt des Schreibens noch im Erscheinen befindlichen Tex-
tes. Konstantin Hobuf3 und Martina Laue danke ich fiir Gesprache und
Hinweise zum griechischen Text.

Der Fotokiinstlerin Eva Beth danke ich sehr herzlich fiir die Erlaubnis,
ihr Fotogramm fiir die Covergestaltung verwenden zu diirfen. Eva Beth be-
schaftigt sich in ihrer kiinstlerischen Arbeit mit Fragen nach dem Verhiltnis
von Tun und Erleiden in der Verarbeitung von Gewalterfahrungen, Trauma
und Erinnerung, die in Resonanz mit den hier aufgeworfenen Interpretati-
onsfragen stehen.

139 Vgl. Hobuf3 2014.

50

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das Sichtbare und das Denkbare: Visuelle Wahrnehmung und
Erkenntnis bei Platon

2.1. Die Wahrnehmung im Zusammenhang der Platonischen

Erkenntnistheorie. Untersuchte Texte und Kontexte

Bisher wurden in der Einleitung Maximen der Textinterpretation ent-
wickelt und Interpretationsperspektiven generiert. Im Folgenden geht es
um eine Rekonstruktion der Rolle der Wahrnehmung im Zusammenhang
der platonischen Erkenntnistheorie,'*? denn die Wahrnehmung wird von
Platon vorwiegend im Rahmen der Frage nach der Erkenntnis/dem Wissen
(¢motpn) thematisiert.*! JEmotrpn® wird im Deutschen {iblicherweise
entweder mit ,Erkenntnis“ oder auch mit ,Wissen® iibersetzt. Platon ge-
braucht den Ausdruck mehrdeutig sowohl in einem weiten Sinn (u.a. im

140

141

Manchmal geht es dabei um die Wahrnehmung im Allgemeinen, manchmal um das
Sehen im Speziellen, wie z.B. in den Passagen aus dem ,Timaijos®

¢motipn kann sowohl mit ,Erkenntnis“ wie bei Schleiermacher als auch mit
,Wissen wie in vielen neueren Ubersetzungen wiedergegeben werden. Fiir die
meisten Fille schliefSe ich mich im Folgenden diesem neueren deutschsprachigen
Gebrauch an. Fiir die Diskussion dariiber, ob Platon eine Unterscheidung zwischen
unterschiedlichen Wissensbegriffen im Sinne des knowing-that, knowing-how und
knowing-what/whom vornehme, vgl. zuerst Runciman 1962, besonders S. 17, und
Chappell 2004, S. 31f. Chappell weist darauf hin, dass im Theaitetos in unterschied-
lichen dieser Bedeutungen, aber offensichtlich mit Bedacht die Rede sei, und dass
aulerdem durch die Méglichkeit des Griechischen, Sétze {iber propositionales Wis-
sen elliptisch ohne Kopula zu formulieren, Falle des ,propositional knowledge®
als Spezialfdlle eines ,objectual knowledge® erscheinen kénnen, die Differenz also
weniger scharf ist.

Eine grundlegend andere Rahmung der platonischen Theorie des Sehens findet
sich bei Merker 2003, die sie als anthropologisch-theologische Theorie begreift,
der es um die Problematik zu tun sei, dass sich der Mensch ,im Exil“ befinde:
»Car la vision est la vision d’'une 4me divine incarnée dans une corps de forme
humaine; son incarnation est un exil qui résulte d‘une certain chute, Merker 2003,
S. 2. Entsprechend berticksichtigt sie vor allem Passagen aus dem ,,Phaidros’, dem
,Timaios‘, dem ,Sophistes“ und der ,Politeia“; die erkenntnistheoretische Dimensi-
on, die hier im Vordergrund steht, und die Passage aus dem ,Theaitetos” werden
nicht beriicksichtigt. Die erkenntnistheoretische Konsequenz aus der Betonung der
anthropologischen Exilsituation wire freilich eine hohe Affinitdt zum bei Wiesing
2009 kritisierten ,Paradigma des Zugangs*

51

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das Sichtbare und das Denkbare: Visuelle Wahrnehmung und Erkenntnis bei Platon

»Gorgias’, im ,Menon“ und im ,Symposion®) fiir zutreffende, dialektisch
begriindbare Uberzeugungen, als auch in einem engeren Sinn in der
,Politeia’; dort vor allem im Liniengleichnis (vgl. 509d1-511e6), in dem
unterschiedliche Seins- und Kognitionsformen gegeneinander abgehoben
werden. Hier konnen nur Ideen und ihre Eigenschaften und Beziehungen
Gegenstande wirklicher émotipn sein.!*2 Mit dem Begriff der aicOnoig
verhilt es sich bei Platon in spezieller Weise, denn es wire falsch zu
meinen, dass Platon einen bereits vorliegenden Begriff der Sinneswahrneh-
mung zur Verfligung hatte. Der griechische Infinitiv aicOdvesOou, dessen
Wurzel mit dem Wort fiir ,horen” zusammenhéngt, kann bei Platon und
auch noch viel spater recht allgemein gebraucht werden sowohl fiir Fille,
in denen ich mit den Sinnen etwas wahrnehme, als auch dafiir, dass ich
etwas erfasse, etwas bemerke, verstehe oder einer Sache gewahr werde.*3
Aber es gibt bei Platon noch zwei engere Bedeutungen des Begriffs. Ein
zweiter, engerer Gebrauch liegt im ,Phaidon® und in der ,Politeia® vor,
wo der Ausdruck aicBdvecBou auf die folgenden Fille beschrinkt ist:
»cases of awareness that somehow involve the body and that constitute
an awareness of something corporeal!4* Aber auch hier geht es nicht um
Sinneswahrnehmung, sondern der Ausdruck wird austauschbar mit 86xerv
(scheinen) und d0&alerv (glauben, meinen) verwendet. Und drittens gibt
es in spiteren Dialogen ab dem ,Theaitetos” einen noch engeren Sinn von
aicBavecbal, wo es ,,mit den Sinnen wahrnehmen® bedeutet, der allererst
von Platon eingefiihrt wird.!*> Auffillig ist aber, dass auch der weite Sinn im
Text des ,Theaitetos” priasent bleibt, was die Interpretation schwierig und
den Text zugleich so reizvoll macht.

142 Vgl. von Kutschera (2002b), S. 207f. Kutschera weist darauf hin, dass der frithere,
weitere Sinn, in dem man z.B. den Weg nach Larisa ,wissen® kann (vgl. Menon 97a-
b), von Platon auch spiter neben der engeren Bedeutung noch weiter verwendet
wird, vgl. von Kutschera (2002b), S. 208. Vgl. auch unten im Abschnitt 3.3. {iber den
»~Thaitetos zu wissen/sehen im Griechischen.

143 Vgl. M. Frede 1987, S. 3.

144 M. Frede 1987, S. 4.

145 Vgl. M. Frede 1987, S. 8: ,,a narrow use of ,aisthanesthai‘ in the sense of ,sense-per-
ception; a sense which the word did not have ordinarily and which it did not
have in Plato’s earlier writings®. M. Frede meint, es gehe Platon bei der Einfithrung
dieser sehr engen neuen Verwendung darum, die Vermischung von Wahrnehmung,
Erscheinung, Glauben und Wissen aufzuldsen und den Ausdruck ,Wahrnehmung“
fir Sinneswahrnehmung zu reservieren. Das muss nicht unbedingt heifen, Platon
eine phanomenalistische Position zuzuschreiben, ist aber trotzdem unplausibel an-
gesichts des Umstands, dass Platon im ,Theaitetos” den Begriff gezielt mehrdeutig
verwendet; vgl. dazu unten Abschnitt 3.3.

52

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.1. Die Wahrnehmung im Zusammenhang der Platonischen Erkenntnistheorie

Grundsatzlich treten in den unterschiedlichen Dialogen Platons sehr un-
terschiedliche Bewertungen der Wahrnehmung und sehr unterschiedliche
Einschétzungen ihrer Rolle und ihres theoretischen Ortes auf. Im ,Phai-
don® wird im Hinblick auf die Ideenerkenntnis als wichtigster epistemi-
scher Modus der Seele das ,Denken selbst” (at] 7] Siavoiq, 65e6) hervor-
gehoben. Der Kontext ist Sokrates’ Plddoyer dafiir, dass die Philosophie in
einer Reinigung der Seele und in einer Vorwegnahme des Todes im Leben
bestehe. Dabei verzichtet die*der Denkende auf den Gebrauch der Sinnes-
organe, die nur ,als eine epistemische Stor- und Fehlerquelle erscheinen®4¢
Die Sinneswahrnehmungen werden hier ausschliefSlich dem Korper und
nicht der Seele zugeschrieben. Der Philosoph soll sich vom Korper und den
durch ihn hervorgerufenen Stérungen moglichst fern halten (vgl. 65a-d).14”
Im Unterschied dazu ist sowohl im ,Theaitetos” als auch im ,Timaios® die
Seele in den Wahrnehmungsvorgang involviert.*® Im ,Theaitetos® fithrt
Platon eine neue Differenzierung innerhalb des Wahrnehmungsbegriffs ein,
wenn er Wahrnehmung im Sinne dessen, was die Sinnesorgane tun, davon
unterscheidet, was die Seele in der Wahrnehmung spezifischer Dinge wie
etwa dem Sein oder Nichtsein oder der Menge einer Sache tut.

In diesem Kapitel werden die folgenden Texte, Themen und Kontexte
behandelt: Zunéchst geht es in Abschnitt 2.2. um das Liniengleichnis aus
»Politeia® 509d1-511e6. Hier ist interessant, dass die visuelle Wahrnehmung
durchaus vorkommt, obwohl sie nicht explizit unter den behandelten Ko-
gnitionsformen genannt wird. Den Kontext bildet die Suche nach Bedin-
gungen fiir die Verwirklichung des gerechten Staates und die Frage, in
wessen Hinden die Regierungsmacht liegen soll: Hier entwirft Platon den
Philosophen-Staat. Im Rahmen der Uberlegungen zur Auswahl und Ausbil-
dung dieser Regierenden wird die Idee des Guten im Sonnengleichnis (vgl.

146 Miiller 2009, S. 143.
147 D. Frede hat diesen Umstand als interpretatorische Schwierigkeit bezeichnet:

»Daf3 Platon die Sinneswahrnehmungen grundsétzlich zu den Storfaktoren rech-
net und sie als Funktionen des Korpers ansieht, ist deswegen befremdlich, weil
damit nicht nur die Kooperation von Korper und Seele zum Problem wird,
sondern auch der Zugang zur Welt tiberhaupt. (D. Frede 1999, S. 21).

148 Wenn er die Aufwertung der Sinneswahrnehmung als Funktion der Dialoge in Pla-
tons Spatwerk anspricht, schreibt ihm Miiller ,,dabei insgesamt eine phdnomenalis-
tische Tendenz“ zu (Miiller 2009, S. 143 mit Verweis auf Modrak 1981), und stellt im
Bereich der Wahrnehmungstheorie ,eine Art Verschiebung’ von einer korporalisti-
schen Konzeptualisierung zu einem komplexeren psycho-physischen Verstindnis
fest [...]“ (ebd.). Diese entwicklungsgeschichtliche Deutung von Platons Werk und
zugehorige Datierungsfragen konnen hier nicht weiter diskutiert werden.

53

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das Sichtbare und das Denkbare: Visuelle Wahrnehmung und Erkenntnis bei Platon

502c -509b) erldutert, gefolgt vom Liniengleichnis (vgl. 509d - 51le) und
dann direkt anschliefend vom Hohlengleichnis (vgl. 514a — 521b). Hier
zeigt sich die Rolle von Sichtbarem und Wahrnehmung, die im Dialogtext
prominent als Analogien fiir Denkbares und Erkenntnis verwendet werden.
Zudem spielt die Visualitdt auf der Ebene der Textmethode eine wichtige
Rolle; hinsichtlich des Wahrheitsbezugs sind das Sehen und das sinnlich
Wahrgenommene jedoch inferior: Die sinnliche Wahrnehmung wird Pla-
ton geradezu zum Modell der wirklichen Erkenntnis, obwohl sie selbst als
Erkenntnis unzuldnglich ist.

Abschnitt 2.3. untersucht die Wahrnehmung in Platons Dialog ,Theai-
tetos”. Diejenigen Passagen aus dem ,Theaitetos, die sich mit wahrneh-
mungstheoretischen Fragen beschiftigen, werden hier einer ausfiithrlichen
Lektiire unterzogen, weil, so die These, sowohl die Wahrnehmungstheorie
des Aristoteles als auch spatere Wahrnehmungstheorien vor diesem Hinter-
grund zu verstehen sind und der platonische Rahmen in gewisser Weise
fiir Aristoteles” Theorie des Sehens seine Geltung behilt. Im Rahmen der
Frage nach dem Wesen der Erkenntnis wird in Platons berithmter Sensua-
lismuskritik die These erdrtert und zuriickgewiesen, Erkenntnis sei Wahr-
nehmung. Wichtig wird hier die schon genannte Differenzierung Platons
innerhalb der Wahrnehmungsbegriffe, wenn er Sokrates die Wahrnehmung
als Geschehen in den Sinnesorganen von der Wahrnehmung als Geschehen
in der Seele unterscheiden lasst. Nur der Sinneswahrnehmung bleibt auch
hier der Zugang zum Sein und zur Wahrheit verwehrt.

Im Abschnitt 2.4. geht es um die visuelle Wahrnehmung in Platons Dia-
log ,Timaios® Hier wird — nach dem ,Theaitetos” vielleicht tiberraschend -
in 45b-46¢ und 67¢-68d eine ganz physiologisch-kosmologisch-naturphilo-
sophische Theorie des Sehens geliefert. Die recht knappen Passagen sind
wichtig, weil sie wirkméchtig fiir dasjenige Bild geworden sind, demzufolge
Platon eine Theorie des aktiven Sehens durch Sehstrahlen vertrat, Aristote-
les hingegen eine Theorie des Sehens als passives Empfangen.

Schliefllich interpretiert der Abschnitt 2.5. eine kurze Passage {iber das
Sehen im ,Philebos (38b6-39¢12), in der es um den Zusammenhang von
Wahrnehmung und Urteil am Beispiel des Verhiltnisses von Sehen und
Deutung geht. Damit schliefit sie an die zuvor im ,Theaitetos” diskutierten
Fragen des Zusammenhangs von Wahrnehmung und Erkenntnis an. Im
systematischen Kontext dieser Arbeit ist diese kurze Passage besonders
deswegen von Interesse, weil sie die Interpretation auf die Frage nach einer
situationsunabhingigen Stufung des Wahrgenommenen hin zuldsst, auch
wenn der Text dies nicht explizit thematisiert.

54

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.2. Visuelle Wahrnehmung im ,, Liniengleichnis®

Im Ganzen wird dieses Kapitel die Vielfalt der bei Platon diskutierten Be-
griffe der visuellen Wahrnehmung und der Wahrnehmung im Allgemeinen
entfalten, denen weder die pauschale Einordnung Platons als Sehstrahl-
theoretiker noch die Einschitzung gerecht wird, er habe die Sinneswahr-
nehmung vollig marginalisiert. Als Ausgangspunkt fiir das folgende Kapitel
tiber Aristoteles” Theorie des Sehens liefert dieses Kapitel die Basis fiir die
These, dass die aristotelische Wahrnehmungstheorie vor dem Hintergrund
und im Kontext derjenigen Platons verstanden werden muss.

2.2. Visuelle Wahrnehmung im ,,Liniengleichnis®

Das Liniengleichnis steht in der ,Politeia“ in einem Kontext, in dem die
Auswahl und Ausbildung der Herrscher des Idealstaats und die besondere
Eignung der Philosophen zur Herrschaft im Idealstaat erdrtert werden.
Sokrates erzahlt hier durchgehend selbst in der ersten Person von dem
am Vorabend stattgefundenen Gesprach mit Glaukon; damit ist der Text
kenntlich als zugehorig zur mittleren Phase der Lehrdialoge. Die Rede ist
als direkte Rede wiedergegeben, unterbrochen von gelegentlichen ,sagte
ich“ oder ,sagte er Das Liniengleichnis folgt nach einer kurzen Uberlei-
tung (vgl. 510cl-11) auf das Sonnengleichnis, das die Rolle der Erkenntnis
des Guten hervorhebt, und bildet das Ende von Buch VI (509d1-511e6),
bevor ohne Uberleitung Buch VII mit dem Héhlengleichnis einsetzt. Damit
befindet sich das Liniengleichnis an einer dufierst herausgehobenen Stelle
am Ende des mittleren Buchs derjenigen drei Biicher, die sich innerhalb
des Gesamttexts wiederum an zentraler Stelle mit dem Philosophenstaat
beschiftigen.!® Der durch die Positionierung zwischen dem Sonnengleich-
nis und dem Hohlengleichnis gesetzte Rahmen betont die Rolle des Visu-
ellen, denn sowohl die Analogie der Sonne mit dem Guten als auch das
Hohlensetting nehmen explizit Bezug auf das Sehen und das Sichtbare. Im
Sonnengleichnis wohnt zwar die Sehkraft in den Augen, aber sie konnen
nur Gebrauch von ihr machen, wenn das Gesehene von der Sonne beschie-

149 Dieser Umstand und die Frage des Zusammenhangs der innerhalb des Liniengleich-
nisses betrachteten Proportionen mit dem Gesamttext verdiente eine nahere Inter-
pretation, die hier nicht gegeben werden kann. Zu den Proportionen und dem vor
allem inhaltlichen Verhiltnis von Sonnen-, Linien- und Héhlengleichnis vgl. Zovko
2008, hier vor allem S. 329.

55

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das Sichtbare und das Denkbare: Visuelle Wahrnehmung und Erkenntnis bei Platon

nen wird, die dadurch das Sehen erst ermdglicht.>® Wie sich die Sonne
im Bereich des Sichtbaren verhilt, so ist es mit dem Guten im Bereich des
Denkbaren.!

Das Verhiltnis zwischen der Klasse der sichtbaren Phdnomene und dem
Sehen dient als heuristisches Paradigma fiir die Interpretation des Verhilt-
nisses zwischen dem Bereich des Intelligiblen und dem Denken, wéihrend
es sich ontologisch oder der Abstammung nach umgekehrt verhalt,'>? dass
das Denkbare das Vorbild des Sinnlichen ist:

swie jenes selbst [das Gute, S.H.] in dem Gebiet des Denkbaren zu dem
Denken und dem Gedachten sich verhilt, so diese [die Sonne] in dem
des Sichtbaren zu dem Gesicht und dem Gesehenen. (508 c 2-4)

Hier dient das Sehen als Analogie fiir die hochste Erkenntnis: ,Platon
erldutert die Vernunfterkenntnis der intelligiblen Ideen am Modell der
sinnlichen Wahrnehmung, und zwar speziell des Sehens [...]"!>3 Ebenso
verhilt es sich im Hohlengleichnis: In der Diskussion iiber das Verhéltnis
vom Sehen der Schatten zum Sehen des Wirklichen als Analogie zur philo-
sophischen Erkenntnis wird wieder das Thema des Visuellen verwendet,
wenn es darum geht zu verdeutlichen, was wichtigstes und letztes Ziel
der Philosophie ist. Insofern sind durch den Rahmenkontext das Sehen
und das Sichtbare explizit thematisch.’>* Die sinnliche Wahrnehmung wird
Platon zum Modell der Erkenntnis, obwohl sie selbst als Erkenntnis unzu-
langlich ist.

150 Vgl. 508¢6-d2.

151 Vgl. Annas 1997, S. 147.

152 Vgl. Zovko 2008, S. 320: ,in reality it is the idea of the good and knowledge of the
highest things which provide the paradigm for sense and the ideas of sense, not the
other way around”; und Wieland 1999:

“Das Sinnliche dient dazu, Intelligibles zu veranschaulichen. Gleichzeitig soll je-
doch eine hierarchische Ordnung verstandlich gemacht werden, innerhalb deren
Sensibles und Intelligibles voneinander unterschieden und zugleich aufeinander
bezogen sind. Sokrates entwirft also nicht nur zum Zweck der Darstellung der
Verhiltnisse im intelligiblen Bereich ein Abbildungsverhaltnis. Denn dieses Ab-
bildungsverhiltnis soll zugleich als solches eine Fundamentalstruktur der Wirk-
lichkeit im ganzen représentieren.

153 H. Kramer 2011, S. 140.

154 S. Kramer spricht sogar von der philosophischen , Urszene® (2009, These 1) oder
diagrammatischen ,Schliisselszene® (2010, S. 176), in welcher die grundlegende
Unterscheidung zwischen dem Wahrnehmbaren und dem Denkbaren von Platon
eingefiihrt“ werde.

56

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.2. Visuelle Wahrnehmung im ,, Liniengleichnis®

Vor diesem Hintergrund der Unterscheidung zwischen dem Sichtbaren
und dem Denkbaren beginnt Sokrates recht unvermittelt mit der Einteilung
von Gebieten, die sich Glaukon wie eine in ungleiche Teile geteilte ,,Linie®
(509d8) vorstellen soll.'>> Die erste Einteilung (vgl. 509d1-5) ergibt sich aus
der schon eingefiihrten Unterscheidung zwischen dem Gebiet des Sichtba-
ren (0patév) und dem des Denkbaren (vontév). Diese beiden verhalten
sich laut Sokrates hinsichtlich ihres Verhiltnisses zur Wahrheit genauso
zueinander (vgl. 510a9-11) wie die beiden Gebiete, in die er den Bereich des
Sichtbaren wiederum unterteilt, namlich die Bilder (eix6veg, 509¢el) und
dasjenige, dem die Bilder als Bilder gleichen (vgl. 510a5); Sokrates nennt
dafiir Tiere, Pflanzen und hergestellte Gegenstande, es handelt sich also um
den Bereich der sichtbaren natiirlichen und hergestellten Korper. Als Bei-
spiele fiir Bilder nennt er Schatten und Spiegelbilder auf dem Wasser und
auf glanzenden Fldchen; er denkt also nicht in erster Linie an von Men-
schen hergestellte Abbildungen und Darstellungen, erweitert seine Aufzah-
lung aber um ein ,und alle dergleichen® (510a3), so dass auch sie darunter
fallen konnen. Soweit verlduft die Unterteilung also zwischen dem Denkba-
ren und dem Sichtbaren, das wiederum in die Bilder und das von ihnen
Nachgeahmte unterteilt wird. Das Denkbare seinerseits wird von Sokrates
nun in zwei Gebiete hinsichtlich dessen unterteilt, was die Seele in diesen
Gebieten jeweils unternimmt. Im einen dieser Bereiche benutzt die Seele
das von den Bildern Nachgeahmte seinerseits als Bilder,'>® um von Voraus-
setzungen aus zu einem Ziel zu kommen (£ voBéoewv [...] £m TelevTy,
510b5f.), im anderen dieser Bereiche arbeitet die Seele ganzlich ohne Bil-
der und bemiiht sich, von Voraussetzungen aus zum voraussetzungslosen
Anfang zu gelangen (£§ VmoBécewv [...] én" apynv). Weil Glaukon nicht
gleich versteht, erldutert Sokrates diese Bestimmungen am Beispiel der Art
und Weise, wie Mathematiker mit gedachten Figuren, sichtbaren Figuren

155 Im vorliegenden Kontext kann nicht darauf eingegangen werden, ob die Linie
horizontal oder vertikal vorzustellen sei oder ob die Bilder auf der rechten oder der
linken Seite zu liegen kommen sollten. Fiir eine ausfiihrliche Ubersicht iiber die
moglichen Interpretationen vgl. Smith 1996 und H. Kramer 2011, S. 147-151. Fiir eine
Ubersicht {iber die Visualisierungen vgl. S. Kramer 2009, o.S. und S. Krdamer 2012,
Abs. 3.

156 Vgl. S. Kramer 2009, These 4: ,die Dianoia als Normalform wissenschaftlichen
Erkennens ist von Platon als eine medial vermittelte Erkenntnisform ausgewiesen.
Das Sinnliche hin auf ein Unsinnliches zu tiberschreiten, so dass Verkdrperungen
des bloff Denkbaren eine vermittelnde Scharnierfunktion zwischen Anschauung
und Denken bilden und dadurch die Passage vom Sinnlichen zum Unsinnlichen
ermoglichen, ist die fiir Wissenschaften charakteristische Denkbewegung.

57

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das Sichtbare und das Denkbare: Visuelle Wahrnehmung und Erkenntnis bei Platon

und ggf. auch noch Abbildungen und Spiegelungen von diesen umgehen,
im Gegensatz zur Tatigkeit des Adyog (511b4), die ohne Bilder auskommt
und an den Anfang von allem zuriickgeht. Nun versteht Glaukon diese
Unterscheidung und reformuliert noch einmal selbst: Die beiden Gebiete
werden dann als das der Einzelwissenschaften (oder —kiinste: t@v texv@v,
511c6) und als das der dialektischen Erkenntnis (SiaAéyecBor émotipn,
511c5) bezeichnet. Bisher liegt also die folgende Einteilung vor:

Das Sichtbare Das Denkbare
Bilder Dasjenige, dem | Einzelwissen- Dialektische
die Bilder schaften Erkenntnis
gleichen

Diesen vier Teilen entsprechen laut Sokrates weiter vier Zustinde
(raBvjporta, 511d8)17 der Seele (vgl. 51lel-3):

Das Sichtbare Das Denkbare
Bilder Dasjenige, dem | Einzelwissen- Dialektische
die Bilder schaften Erkenntnis
gleichen
eixaoio TOTIS dlavoio vonaolg

Eikaoio ldsst sich mit ,bildliche Darstellung®, aber auch mit ,Vermutung®
ibersetzen, mioTic mit ,Vertrauen® oder ,,Glauben® Hier ldsst sich Wieland
zustimmen:

»Da alle bisher erprobten Ubersetzungen dieser beiden Ausdricke fast
zwangslaufig Irrtimer provozieren, ist es am zweckmafligsten, hier ein-
mal die griechischen Ausdriicke einfach als Termini zu ibernehmen. 18

Eikasia und Pistis bilden zusammen die beiden Arten blofler Meinung (do-
xa), dianoia und noesis zusammen Wissen (episteme). In seinem Schluss-
satz fordert Sokrates Glaukon auf: ,und ordne sie dir nach dem Verhaltnis,

157 Vgl. zum Gebrauch von maffata unten im Abschnitt 3.3. iiber den ,Theaitetos®.
Diese Passage aus der ,,Politeia“ zeigt, dass fiir Platon Tafrjota fiir aktive Seelenver-
moge stehen kann und nicht auf passive Rezeption eingeschrénkt ist, vgl. auch D.
Frede 1997, S. 50 Fn.

158 Wieland 1999, S. 204.

58

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.2. Visuelle Wahrnehmung im ,, Liniengleichnis®

daf$ soviel das, worauf sie sich beziehen, an der Wahrheit teilhat, soviel
auch jedem von ihnen Gewif$heit zukomme* (511e3-5).

Allgemein gesprochen kdnnte man sagen, hier gehe es um eine Theorie
der Entsprechung von Stufen des Seins und Stufen der Erkenntnis: Unter-
schiedlichen Gegenstandsbereichen entsprechen unterschiedliche Kogniti-
onsformen und umgekehrt.>® Die dialektische Erkenntnis im vollen Sinne
ist die hochste Kognitionsform; sie gibt es nur vom Ewigen und Unwan-
delbaren.!®® Vier Seinsbereichen werden nach diesem Verstidndnis vier Er-
kenntnisformen zugeordnet, und die Bereiche werden mit den Abschnitten
auf der Linie verglichen. Wenn man diese Interpretation annimmt, wird
freilich eine Entsprechung von Seins- und Erkenntnismodi unterstellt. Zum
einen spricht gegen eine solche Interpretation, dass schon die Grundunter-
scheidung zwischen Sichtbarem und Denkbarem von den Bereichen der
Wahrnehmung und des Denkens ausgeht, also nicht ausschliefSlich ontolo-
gisch konzipiert ist.!®! Die Unterscheidung zwischen Eikasia und Pistis als
zwel voneinander getrennten Erkenntnisformen bleibt unplausibel, solange
man sie schlicht als Représentationen zweier Seinsgebiete begreift.'®? Und
die vier Gebiete in der mittleren Zeile bestehen nur im Bereich des Sichtba-

159 Vgl. Kutschera (2002b), S. 99-106.
160 Kutschera (2002b) verweist auf den Unterschied zum kantischen und zu einigen
aktuellen Erkenntnisbegriffen: ,Das wahre Sein, das fiir Platon am besten und
genauesten erkennbar ist, ist fiir Kant gerade vollig unerkennbar; fiir ihn ist das
subjektiv Geistige der Bereich zuverldssigster Erkenntnis. Auch als Konzeptualist
wiirde man sagen: Die perfekte Erkennbarkeit abstrakter Objekte ergibt sich daraus,
dass sie Konstrukte unseres eigenen Denkens sind.“ (ebd., S. 99).
161 Vgl. Kutschera (2002b), S. 102. Und an derselben Stelle: ,Diese Einteilung ist fiir
uns von der Sache her wenig iiberzeugend, spielt aber in Platons Hierarchien der
Wirklichkeit und der Erkenntnis eine wichtige Rolle.
162 Es scheint jeder Erfahrung zu widersprechen, dass Abbilder, Schatten und Spiegel-
bilder eine andere Wissensform erfordern sollen als die abgebildeten oder gespiegel-
ten Dinge selbst. Vgl. Kersting 1999, S. 220:
»Die von Platon vorgenommene Unterscheidung zwischen ,eikasia® und ,pistis‘
ist innerhalb dieser epistemologischen Hierarchie nicht sachlich begriindbar.
Hierstrahlt vielmehr die ontologische Vierteilung auf die epistemologische Diffe-
renzierung ab.

Daher kann eine andere Interpretation gegeben werden, die die jeweilige Selbstdeu-

tung der jeweiligen Wissensform mit einbezieht (vgl. Wieland 1999, S. 204-207):
~Eine Eikasia, die genau wiifite, daf} sie sich auf Abbilder und nur auf Abbilder
richtet, wire eben deswegen keine Eikasia mehr. Denn sie wiirde ja Abbilder
als Abbilder erkennen. Thre Zuordnung ur Stufe der Abbilder mufl dann aber
einen anderen Sinn haben. Man darf daher eine Deutung versuchen, nach der
sie das Abbild als solches gerade noch nicht erfafit und daher noch nicht einmal

59

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das Sichtbare und das Denkbare: Visuelle Wahrnehmung und Erkenntnis bei Platon

ren aus zwei Gegenstandsklassen; die beiden anderen Gebiete im Bereich
des Denkbaren werden eher als Denkweisen erldutert, bilden also gar keine
Klassen von Seiendem.!®3 Insofern ldsst sich auf der Textbasis keine voll-
standige Zuordnung von Seinsklassen und Kognitionsformen vornehmen,
die ein Représentationstheoretiker anders als Plato moglicherweise herstel-
len wiirde.!®* Eine Interpretation des Liniengleichnisses als ,,Entwurf von
der Art einer Zweiweltentheorie“!%> wird ihm nicht gerecht, auch wenn am

163

164

165

60

innerhalb der sinnenfalligen Welt zwischen Urbild und Abbild unterscheidet.
(Ebd., S.205)

Ahnlich argumentiert schon Austin 1979 (ein Text, der auf ein Manuskript aus den
1930er Jahren zuriickgeht): Er vergleicht die Beschreibung der Eikasia mit der Be-
schreibung der Gefangenen in der Héhle in 515a-c und mit der Beschreibung einer
fehlerhaften Wahrnehmung von Gegenstdnden im Theaitetos (dazu vgl. unten). In
den drei Féllen liege ein Fehler vor, der dem Traumzustand im Schlaf dhnele:

»Granted that there are two sorts of objects related as originals to copies: (i)
He thinks that there is only one set namely the one which is most obvious and
‘before” him. [...]. (ii) He thinks that this set is what we, who distinguished two
sets, would call the originals; [...]. A man in this state is said ,not to understand
about’ (noun ouch echein), a constantly recurring phrase, the objects which he
seeks to describe, those that are truly original. (Austin 1979, S. 295)

In der Folge identifiziert Austin die Menge aus Schatten, Spiegelungen usw. als ,,Sin-
nesdaten’, weil Platons Beispiele ,are the very examples which modern philosophers
use when they want, if they do, to suggest to pupils that they do not sense material
objects! (ebd., S. 297). Platon gehore also zu denjenigen Philosophen, die mit dem
Traumargument begriinden, das wir uns im Alltag irrtiimlich als naive Realisten
verhalten, vgl. ebd. S. 298.

Auch die Debatte darum, ob es im Bereich der iavoio eine eigene Gegenstandsklas-
se gebe oder nicht, kann hier nicht eingehend behandelt werden. Die entscheidende
Frage dreht sich darum, ob es (im Anschluss an die aristotelische Interpretation in
Met. I, 987b 14-17) in 510d5-51lal fiir Sokrates eine eigene Gegenstandsklasse der
»mathematical intermediates® (Foley 2008, S. 3) gebe, oder ob es sich in ontologi-
scher Hinsicht um dieselbe Klasse der physikalischen Gegenstinde wie im Bereich
des Sichtbaren handelt, die hier als etwas anderes gesehen werden. Letzteres wiirde
bedeuten, dass es drei Gegenstandsklassen, aber vier Zustinde der Seele gebe. Fiir
eine Ubersicht mit Literaturangaben vgl. Foley 2008, S. 3-5.

Annas 1997 betont zwei unterschiedliche Funktionen des Liniengleichnisses: Als
Analogie genommen unterscheide es den Bereich des Sichtbaren von dem des
Denkbaren, mehr als blofle Analogie aber sei das Schema der fortschreitenden
Kognitionsformen. ,The imagery is apt to get overloaded, as happens with the Line,
because Plato is trying to do two things at once with it” (Annas 1997, S. 152)
Wieland 1999, S. 217.

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.2. Visuelle Wahrnehmung im ,, Liniengleichnis®

Anfang die Unterscheidung zwischen einer sinnlichen und einer intelligi-
blen Sphire steht.!6¢

Eine weitere in der Forschungsliteratur viel diskutierte und im Kontext
dieser Arbeit aufschlussreiche Schwierigkeit besteht darin, dass der Text wi-
derspriichliche Hinweise darauf gibt, wie die Langenverhiltnisse innerhalb
der Linie zu konstruieren seien. Einerseits miissen Sokrates® Instruktionen
aufgrund der mathematischen Verhiltnisse so gedeutet werden, dass die
mittleren beiden Segmente gleich lang sind, andererseits kann aber auf-
grund der sprachlichen Beschreibung geltend gemacht werden, sie miissten
unterschiedlich lang sein, weil sie Inhalte von unterschiedlicher Gewissheit
reprasentieren und moglicherweise auch Gegenstdnde unterschiedlicher
Realititsgrade.'®” Die Linie kann also nicht ohne Widerspruch in Abschnit-
te eingeteilt werden; es stellt sich ein ,,overdetermination problem®!%® Dass
dieses Problem nicht 16sbar ist, gehort aber offenbar zur Anlage des Textes
und zur Gleichnisfunktion des Bildes der Linie.!®® Auffillig ist namlich,
dass Sokrates in seinem Gespriach mit Glaukon am Anfang und am Ende
der Liniengleichnis-Passage in geradezu suggestiver Weise Imperativformen
verwendet, die die*den Leser*in dazu auffordern, die Linie selbst zu zeich-
nen und die Einteilung zu visualisieren. Zu Beginn sind dies die Aufforde-
rungen tépve in 509d9 und tiBet in 510a5, und am Schluss tG&ov (511e3)
in Sokrates® Aufforderung, die vier Seelenzustinde ins Verhdltnis zu setzen.
Wenn man bei der Lektiire dieser Aufforderung folgt und tatsachlich ver-
sucht, eine genaue physische Reprisentation der Linie mit ihren Lingen-
verhéltnissen auf dem Papier herzustellen, wird der Widerspruch zwischen
Sokrates® Einteilungsvorgaben und der weiteren Kommentierung im Dialog
erst deutlich.

166 Vgl. Wieland 1999, S. 217: ,Was den einzelnen Abschnitten der Linie zugeordnet
wird, sind in erster Linie Wissensformen und Einstellungsmodalititen und erst in
zweiter Linie Gegenstandsbereiche.

167 Die Begriindung der beiden widerspriichlichen Hinweise und die Debatte konnen
hier nicht ausfiihrlich wiedergegeben und erértert werden. Fiir eine sehr erhellende
Ubersicht mit Literaturangaben vgl. Foley 2008, S. 8-17.

168 Foley 2008, S. 1.

169 Vgl. Foley 2008, S. 2: ,the overdetermination problem is an intentional feature of
the divided line analogy®. Vgl. dhnlich Zovko 2008, S. 322-329, und Wieland 1999,
S. 202: ,Wenn sich Sokrates eines derartigen Veranschaulichungsmittels bedient,
tut man gut daran, jedes Element der Konstruktionsvorschrift ernst zu nehmen®.
Im Gegensatz dazu habe laut Zovko 2008, S. 327, Kullmann in seinen Freiburger
Platon-Vorlesungen hier von einem “Schonheitsfehler” gesprochen.

61

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das Sichtbare und das Denkbare: Visuelle Wahrnehmung und Erkenntnis bei Platon

Das bedeutet, erst wenn man vom Liniengleichnis als einer sprachlichen
Beschreibung zur Herstellung einer physischen Gestalt auf dem Papier voran-
schreitet, sieht man, dass in Platons Einfiihrung des Gleichnisses ein Wider-
spruch lauert.7°

Dies entspricht dem Fortschritt in den ersten beiden Abschnitten des
Gleichnisses von den bloflen Abbildern zu denjenigen Dingen, die von
den Bildern nachgeahmt werden; das Zeichnen der Linie als einer phy-
sischen Gestalt ist schon der zweite Schritt und verdeutlicht, dass das
erste Verstindnis der verbalen Beschreibung noch auf der untersten Stufe
stand. Wenn man dann durch den Versuch, die Linie zu zeichnen, auf die
Probleme der mathematischen Proportionen gebracht wird, entspricht dies
der dritten Stufe des Gleichnisses, und schliefilich gelangt man zu philoso-
phischen Fragen wie z.B. derjenigen, ob jedem Seelenzustand eine eigene
Objektklasse entspricht. Auf diese Weise kann das Gleichnis seinerseits auf
jede der vier Weisen, fiir die die Abschnitte der Linie stehen, verstanden
werden.!”!

So lasst sich sagen, dass der Dialogtext Platons sich selbst als Aufge-
schriebenes in performativer Weise transzendiert, indem er selbst gera-
de keine Visualisierung anbietet, aber die Leser*innen gendtigt werden,
iber das Geschriebene hinauszugehen.””? Der explizite Text 16st den Wider-
spruch nicht auf, erkldrt ihn nicht einmal, sondern iiberlésst es der Lektiire,
die Wechselbeziehungen zwischen unseren unterschiedlichen Weisen des
Denkens und zwischen in ontologischer Hinsicht unterschiedlichen Ob-
jektklassen zu identifizieren. Gerade indem kein Bild gegeben wird, kann

170 Vgl. die erhellende Darstellung in Foley 2008, S. 21-23. Abweichend hinsichtlich der
Notwendigkeit des Zeichnens auf dem Papier vgl. Zovko 2008, S. 324: ,we are now
asked to ,picture’ the line, that is, to construct it before our ‘mind’s eye’ - without
actually being told how to draw it

171 Vgl. anders Hahn 1983, S.235f,, dem zufolge das Liniengleichnis als mathematische
Analogie auf der Stufe der Siavoio zu verstehen ist.

172 Vgl. S. Kramer 2012, Abs. 4.2.: ,die Entgegensetzung von Sinnlichem und Unsinn-
lichem wird durch die Konstruktionsweise und visuelle Aussagekraft des Linien-
gleichnisses nicht nur eingefiihrt, sondern zugleich auch relativiert.“ S. Kramer 2009
spricht hier von ,einer Art Selbstbeziiglichkeit von Inhalt und Form“ des platoni-
schen Textes, wodurch Platon einen Hinweis gebe, ,dass und wie die Differenz von
Aisthesis und Noesis durch einen reflexiven Umgang mit Bildern zu tiberbriicken
ist“ (These 1); freilich gibt Platon selbst eben kein Bild im Sinne eines hergestellten
Gegenstands, sondern er gibt ein Bild im Sinne der ersten Stufe des Gleichnisses.

62

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3. Die Wahrnehmung im ,,Theaitetos”

implizit deutlich werden, inwiefern ,Erkennen [...] mit dem Sehen genuin
zusammen® hingt.1”?

Im Liniengleichnis spielen also die Sichtbarkeit und die visuelle Wahr-
nehmung eine prominente Rolle als Analogie der Erkenntnis,””* auch wenn
die visuelle Wahrnehmung hinsichtlich ihres Wahrheitsbezugs unzulénglich
bleibt. Aufierdem ist die Visualitdt auf der Ebene der Textmethode wichtig,
indem der geschriebene Text als nichtbildlich dazu auffordert, ihn auf
Visuelles hin zu tiberschreiten, und insofern zeigt, dass das Erkennen fiir
Platon doch mit dem Sehen zusammenhéngt.

Trotzdem bleibt es bei der platonischen Grundiiberzeugung, dass es kein
wirkliches Wissen von der Erfahrungswelt der Phinomene geben kann.
Insofern teilt Platon namlich die herakliteische Annahme, dass sich die
Welt unserer sinnlichen Erfahrung stetig verdndert und dass es deswegen
kein wirkliches Wissen von ihr geben kann'” - fiir den unteren Teil der
Linie, und kombiniert dies mit der Auffassung von Parmenides fiir den
oberen Teil der Linie. Genau dieser Zusammenhang wird in Platons Dialog
»Theaitetos” untersucht. Es geht dort explizit um die visuelle Wahrnehmung
als auch um eine ausfiihrliche Erorterung des Satzes des Heraklit, ,Alles
flief3t, in Kombination mit der Lehre des Parmenides. Der Lektiire dieser
Passagen aus dem ,Theaitetos“ widmet sich der folgende Abschnitt.

2.3. Die Wahrnehmung im ,Theaitetos®

Im ,Theaitetos’’® geht es primdr um die Definition und Grundlage der
Erkenntnis/des Wissens (¢miotrjpn). In diesem Rahmen wird die Rolle

173 S. Krdmer 2009, These 3. Insofern ist es aber nicht richtig, wenn sie fortsetzt: ,Die
Plausibilitdt der Unterteilungen innerhalb des Seins und des Erkennens wird nicht
argumentativ expliziert, sondern visuell aufgezeigt” (ebd.).

174 Vgl. auch Konersmann 1999, S. 19.

175 Vgl. Bordt 1999, S. 103f.

176 Auf grundsitzliche Datierungs- und Interpretationsfragen kann hier nicht niher
eingegangen werden. Auffallig ist, dass der Dialog, obwohl er in die spatere mittlere
Phase von Platons Werk eingeordnet werden kann und zwischen der Politeia und
dem Timaios zu datieren ist, einen fragenden frithen Sokrates vorstellt, der keinen
Gebrauch von der Ideenlehre oder der Anamnesis-Lehre macht. Daher gibt es zahl-
reiche divergierende Interpretationsansitze von der Auffassung, Platon distanziere
sich hier kritisch von seiner Lehre der mittleren Dialoge, iiber die Lesart, Platon
zeige hier in rein kritischer Absicht die fatalen Folgen einer Erkenntnistheorie, die
auf die Ideenlehre verzichtet, bis hin zu aktuelleren Lektiiren, die die Rhetorizitét

63

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das Sichtbare und das Denkbare: Visuelle Wahrnehmung und Erkenntnis bei Platon

der Wahrnehmung ausfiihrlich thematisiert, denn als die erste von drei
vorgebrachten Definitionen des Wissens steht seine Gleichsetzung mit der
Wahrnehmung zur Debatte. Im engeren Sinne geht es dabei um die Rolle
und die Widerlegung einer sensualistischen Theorie der Wahrnehmung.
Unter ,sensualistisch® wird hier eine solche Theorie verstanden, die zum
einen jedes Wissen aus der Wahrnehmung ableitet und zum anderen die
Wahrnehmung gleichsetzt mit dem jeweils aktuellen individuellen sinnli-
chen Empfinden.”” Am Ende des hier schwerpunktmiflig untersuchten
ersten Dialogteils wird eine Differenzierung innerhalb des Begriffs der
Wahrnehmung eingefiihrt werden, deren eine Seite Sokrates als Dialogfigur
explizit vertritt und die sich durchaus auch Platon zuschreiben ldsst. Es
gibt insofern nicht die platonische Wahrnehmungstheorie, sondern es wird
bei Platon eine Unterscheidung zwischen zwei unterschiedlichen Verstdnd-
nissen von ,Wahrnehmung“ vorgenommen. Der Fehler des Sensualismus
besteht in der Gleichsetzung der Wahrnehmung in einem ganz bestimmten,
eingeschrinkten Sinne mit dem Wissen.

Der Rahmendialog und das narrative Setting

Dem Dialog geht als Rahmenhandlung ein Vorgesprach!”® (142a — 143c8)
zwischen Terpsion und Eukleides voraus, der gerade den Theaitetos am
Hafen bei der Riickkehr vom Heer lebensbedrohlich verwundet angetroffen
hat und sich bei dieser Gelegenheit daran erinnert, dass der mittlerweile
nicht mehr lebende Sokrates ihm frither von seinen Gesprichen mit dem
damals jungen Theaitetos berichtet hat, den er, Eukleides, sehr geschatzt
habe. Terpsion mochte gern umgehend von diesen Gesprachen erzdhlt ha-

und Dialektik unterschiedlicher Sprecher- und Textebenen ins Feld fithren. Vgl.
unten zur Interpretation des Dialogschlusses und fiir eine Ubersicht iiber alternative
Gesamtinterpretationen mit weiterer Literatur Chappell 2004, S. 16-23, Sedley 2004,
S.2-8 und Lee 2011, S. 411f. Zu Datierungsfragen vgl. z.B. Long 1998, S. 113f.

177 Schon Wiirz 1888, S. 4 bestimmt den Sensualismus dadurch, ,blof} das, was augen-
féllig in die Sinnenwelt tritt, als wahr und seiend anzunehmen*.

178 Am Ende des Dialogs wird dieser Rahmen nicht wieder geschlossen; der Text endet
unmittelbar mit dem Ende des von Eukleides aufgeschriebenen Gesprichs zwischen
Sokrates und Theaitetos, die sich fiir den ndchsten Tag verabreden. Grundsitzlich
ermoglicht es die Form des Rahmendialogs, ,Vergangenes mit Gegenwértigem zu
konfrontieren oder auch die Priasenz des Vergangenen im Gegenwirtigen deutlich
werden zu lassen’, Kutschera 2002a, S. 51; hier ist genau das der Fall, die Form
dient der Darstellung des eher frithen Sokrates in einem der spiteren Dialoge der
mittleren Phase.

64

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3. Die Wahrnehmung im ,,Theaitetos”

ben; Eukleides verweist darauf, dass er das miindlich aus dem Gedéchtnis
nicht konne, er habe aber gleich, als er damals nach Hause kam, schriftliche
Aufzeichnungen!”® angefertigt und diese in weiteren Gesprachen mit Sokra-
tes mehrere Male iiberarbeitet. Auf diese Weise wird den Aufzeichnungen
sowohl die Autoritdt des unmittelbaren Eindrucks und der unverfilschten
Wiedergabe als auch die der reiflich und wiederholt gepriiften vollstindigen
Niederschrift verliehen. Indessen handelt es sich auf der Ebene des plato-
nischen Gesamttexts um eine Wiedergabe einer Wiedergabe, wenn Platon
innerhalb des Dialogs zwischen Eukleides und Terpsion das schriftliche
Dokument auftauchen ldsst, in dem wiederum als Binnenhandlung Sokra-
tes’ Gesprach mit Thaitetos prasentiert!80 wird.

Von Anfang an ist durch diese Anlage des Textes mit seiner narrativen
Struktur und der Inszenierung der Akteure, die man bei der Lektiire gera-
dezu szenisch vor sich sieht, das Verhiltnis von Erscheinung und Wissen
thematisch.

Die Handlung des Binnen- und eigentlichen Dialogs setzt ein, als Sokra-
tes und der Mathematiker Theodoros auf den jungen Theaitetos treffen,
von dem beide unter unterschiedlichen Aspekten schon etwas wissen, und
ihn mit der Frage konfrontieren, wem man welche Urteile und Einschit-
zungen iiber einen Menschen glaubt und inwiefern die Glaubwiirdigkeit
von der dem jeweiligen Urteilenden zugeschriebenen Kenntnis der betref-
fenden Sache abhingt. Wieder erscheint hier das Thema des Verhiltnisses
von Erscheinung und Wissen, diesmal in der Form der Frage nach der
Begriindung von Urteilen durch die Kenntnis eines Gebiets oder Gegen-

179 Das Thema der Schrift, wie es Platon vor allem in der berithmten Passage im
Phaidros 274c5-275e6 behandelt, miisste vor allem an dieser Stelle fiir eine umfas-
sende Interpretation des Rahmendialogs beriicksichtigt werden. Bisher liegt keine
solche Interpretation vor.

180 In Schleiermachers Ubersetzung wird dieser Sachverhalt folgendermafien ausge-

drickt: Eukleides betont, er habe ,das Gespréich solcherart abgefasst, nicht dafl
Sokrates es mir erzahlt, wie er es mir doch erzéhlt hat, sondern so, daf8 er wirklich
mit denen redet, welche er als Unterredner nannte [...], als ob er unmittelbar
mit jenen redete [...] (143 b6 - 143 c8). ,Wirklich“ und ,unmittelbar sind hier
gelungene Zusitze Schleiermachers.
Andere Dialoge, in denen die Quelle der Information derart explizit thematisiert
wird, sind vor allem das Symposion (173b1-6), wo Apollodoros einen miindlichen
Bericht von Aristodemos erhalten und spiter Teile mit Sokrates besprochen hat,
und der Parmenides, wo Pythodoros Zeuge eines Gesprachs mit dem jungen So-
krates gewesen war, und Antiphon es von ihm erfahren hat und nun wiederum
weitererzdhlt. In diesen beiden Dialogen wird jeweils die Indirektheit der Informati-
on hervorgehoben; gerade davon weicht der Theaitetos-Prolog hier ab.

65

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das Sichtbare und das Denkbare: Visuelle Wahrnehmung und Erkenntnis bei Platon

stands oder eines Menschen, und wieder inszeniert in den Figuren des Dia-
logs, des bekannten Mathematikers und des vielversprechenden Schiilers.
Wissen (¢motiipn) und Wissenschaft im Sinne von Sachkenntnis (cogia)
werden an dieser Stelle begrifflich auseinander gehalten, wenn Sokrates
wihrend der Hinfithrung zum Thema (145d - e7) fragt, ob einer Sache
kundig (co@ég) zu sein, dasselbe sei wie Erkenntnis (¢motipn). 8! Gefragt
wird also nach einer Definition der Erkenntnis.

Drei Sitze (T), (P) und (H) - die Eingangssequenz des Binnendialogs und
ein Uberblick iiber die einschligigen Passagen

Als zentrales Thema des Dialogs ist also schon durch den Rahmendialog
das Verhiltnis von Erscheinung und Wissen und die Suche nach einer
Definition des Wissensbegriffs bestimmt. Die im vorliegenden Zusammen-
hang wichtigen Passagen iiber die Wahrnehmung finden sich vor allem
in der ersten langen Sequenz des Binnendialogs, in der die Gleichsetzung
von Wissen und Wahrnehmung erértert wird (vgl. 151d3-200d). Es sind
drei thesenartige Satze'?, auf die in den Erérterungen des Dialogs immer
wieder zuriickgegriffen wird. Sie seien zunichst der besseren Ubersicht
halber in einer Tabelle aufgefiihrt:

(T) (P) (H)
Vertreter Theaitetos Protagoras Heraklit
(Dialogfigur oder der
historischen Figur zu-
geschrieben)
Formulierung Wissen ist Wahr- Der Mensch ist das MafS aller | Alles flief3t/ al-
nehmung. Dinge, der seienden, wie sie les befindet
sind, der nichtseienden, wie sie | sich in standi-
nicht sind. gem Wandel.

181 Zur Unterscheidung von Wissen und Sachverstand vgl.Hardy 2006, S. 35-39.

182 Von Kutschera (2002b) strukturiert in einer anderen Variante und unterscheidet
drei ,Themen® mit zugehorigen ,Thesen® des ersten Dialogteils: erstens den ,Wahr-
heitsrelativismus®, dem These (P) zugehore, zweitens das Thema der Wahrnehmung
mit der Behauptung vom sekunddren Charakter aller Sinnesqualititen, und drittens
das Thema der ontologischen Folgen epistemologischer Auffassungen, dem hier die
»ontologische These von der qualitativen Unbestimmtheit der Dinge“ zugehére, also
(H). Die drei Thesen wiirden von Platon ,aquivalent” behandelt, vgl. von Kutschera
(2002b), S. 210.

66

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3. Die Wahrnehmung im ,,Theaitetos”

(T) (P) (H)
Weitere Bezeichnun- Homo-mensura-Satz Flusstheorie
gen oder bekannte HMS'® Flussontologie
Formulierungen des Mensuraformel '
Satzes oder des be- Measure Doctrine'
haupteten Inhalts Protagoreischer Relativismus'$®
Wahrheitsrelativismus'®’

Sokrates wird im Dialog eine intrikate Kombination dieser Sitze vorneh-
men, die dazu fithrt, dass ein spezifisches Verstindnis von (T) erortert
wird. Er verbindet ndmlich die drei Sitze so miteinander und suggeriert
ihre Aquivalenz, dass andere mogliche Lesarten von (T) gar nicht mehr
in den Blick gelangen. Die Kombination der drei Sitze wird dazu fiihren,
dass im Rahmen der weiteren Unterredung ,Wahrnehmung® mit ,aktueller
sinnlicher Wahrnehmung® und diese wiederum mit ,aktueller Sinnesemp-
findung® gleichgesetzt wird. Diese Gleichsetzung ergibt die sensualistische
Theorie, die im Dialog kritisiert und verworfen wird, und diese bildet die
Pramisse der vorgenommenen Zuriickweisung von (T).

Es konnte als erstaunlich empfunden werden, dass die Wahrnehmung
in einem Dialog Platons {iberhaupt so viel Raum einnimmt, war sie doch
im Liniengleichnis gar nicht explizit berticksichtigt worden.!3® Die Interpre-
tation des Dialogs zeigt aber, dass Sokrates’ Darstellung und Erdrterung
der sensualistischen Wahrnehmungstheorie diese als falsch und plausibel
zugleich darzustellen vermag. Die sokratische Rekonstruktion der Theorie
schillert in systematisch wichtiger Weise zwischen dem Aufweis, dass sie

183 Vgl. Hardy 2006, S. 32.

184 Vgl. Hardy 2001, S. 51.

185 Vgl. Fine 1998.

186 Vgl. Hardy 2001, S. 45.

187 Vgl. von Kutschera (2002b), S. 210. Die Diskussionen um die Behandlung relativisti-
scher Positionen kénnen hier nicht ausfiihrlich dargelegt werden; vgl. dazu Becker
2007, S. 278, der darauf hinweist, es sei die Verbindung aus (H) und (P) ,ein -
und zwar der erste historisch greifbare — Versuch, eine konsequente relativistische
Position zu entwickeln, und Burnyeat 19764, S. 45f.

188 Vgl. dazu auch von Kutschera (2002b), S. 209, der hervorhebt, dass (T) grund-
satzlich wenig iiberzeugend sei, besonders, da der Satz einem Mathematiker in
den Mund gelegt werde, der Erkenntnis wohl kaum auf sinnliche Wahrnehmung
zuriickfithren diirfte: ,Platon ging es aber wohl darum, die Suche nach Wissen
im Sinne des Liniengleichnisses im Staat auf der untersten kognitiven Stufe zu
beginnen, bei den sinnlichen Eindriicken.“ Vgl. anders Polansky 1992, S. 67f., der
begriindet, dass gerade ein Mathematiker guten Grund hatte, auf ,Wahrnehmung*“
in einem weiten Sinn (nicht eingeschrankt auf Sinneswahrnehmung) zu kommen.

67

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das Sichtbare und das Denkbare: Visuelle Wahrnehmung und Erkenntnis bei Platon

sogar fiir den Bereich der sinnlichen Gegenstdande (dort, wo sie so plausibel
ist) falsch ist, oder aber dem Aufweis, dass der Sensualismus vor allem
einer Einschrinkung und Prézisierung bedarf!®¥ Die Rhetorizitat!”® des
Dialogtexts spielt dabei eine entscheidende Rolle. Uber weite Strecken der
Erorterung von (T) geht es scheinbar ausschliefllich um (H) oder (P),
was die Behandlung uniibersichtlich macht und Sokrates® Dialogpartner
immer wieder verwirrt, und es wird nicht etwa die eigene ,platonische
Wahrnehmungstheorie® entwickelt, sondern es geht durchweg um die zu
widerlegende Theorie des Sensualismus und spater um eine von Platon neu
eingefiihrte Differenzierung innerhalb des Begriffs der aiocOnoc.

Ein erster Antwortversuch auf seine Frage, was Erkenntnis sei, den So-
krates bei Theaitetos provoziert, besteht in der Aufzahlung von Einzeler-
kenntnissen (¢motipat), was Sokrates Gelegenheit gibt zu erlautern, dass
es ihm um die Erkenntnis selbst zu tun sei und nicht um ,,Mannigfaltiges®
(146d5)L. Die nichste Antwort, die Sokrates ihm entlockt, wird nun als
erster von drei Versuchen,®> das Wesen des Wissens anzugeben, im weite-
ren Verlauf des Dialogs ausfiihrlich diskutiert. Sie identifiziert émotipun
mit aloBnowg, Wahrnehmung (151e3). Theaitetos sagt namlich:

»Mir also scheint, wer etwas erkennt, dasjenige wahrzunehmen, was er
erkennt; und wie es mir jetzt erscheint, ist Erkenntnis nichts anders als
Wahrnehmung“ (151 e 1-3)

Und wenn im weiteren Verlauf des Dialogs ausfiihrlich gepriift wird, ob
diese These (T) zutrifft, hingt das Ergebnis durchweg davon ab, welcher
Wahrnehmungsbegriff jeweils — meistens implizit — ins Spiel gebracht wer-
den wird. Das beginnt damit, dass Sokrates scheinbar die These einfach

189 Aus diesem Umstand ergeben sich auch die unterschiedlichen Lesarten und Ge-
samtinterpretationen des Dialogs, von denen sich viele auf jeweils eine Seite festle-
gen. Fiir eine gute Ubersicht mit ausfithrlichen Literaturangeben vgl. Day 1997, S. 52,
und Burnyeat 1990, S. 8f.

190 Vgl. dazu oben in 2.1.

191 Schon hier wird Theaitetos zum ersten Mal durcheinander gebracht und in die
Aporie gefiihrt, was Sokrates in der Folge die Gelegenheit gibt, das Wesen seiner
Hebammenkunst zu erldutern (149e6 - 151d3). Zur Interpretation der Passage vgl.
Burnyeat 1977.

192 Die drei Definitionsversuche des Theaitetos, deren Priifung den gesamten Dialog
bildet, sind:

(T) Erkenntnis ist Wahrnehmung.
(T,) Erkenntnis ist richtige Meinung.
(T3) Erkenntnis ist mit Erklarung verbundene richtige Meinung.

68

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3. Die Wahrnehmung im ,,Theaitetos”

riickversichernd aufgreift, wenn er angeblich blof3 wiederholt: ,Wahrneh-
mung sagst du, sei Erkenntnis. Aber schon diese ersten Worte des So-
krates sind eine geschickte Umstellung der Wortreihenfolge, so dass die
Behauptung, die in der Folge gepriift wird, nicht mehr dieselbe ist wie
die urspriinglich vorgetragene.!”> Theaitetos hatte daraus, dass, wer etwas
erkennt, das Erkannte wahrnimmt, abgeleitet, dass Erkenntnis Wahrneh-
mung sei. Sokrates dreht die Worter um, ohne dass es Theaitetos auffillt,
und bildet aus ihnen die Formulierung, Wahrnehmung sei Erkenntnis.%4
Platon hitte Sokrates fragen lassen konnen, was Theaitetos denn genau
unter ,Wahrnehmung“ verstehe, aber gerade dies geschieht nicht.'> Statt-
dessen wird in der Folge diejenige Deutung diskutiert, die Sokrates der
Auflerung gibt. Theaitetos glaubt also, was nicht wahrgenommen werde,
konne auch nicht erkannt werden, ware damit aber nicht zu der Annah-
me verpflichtet, dass alle Wahrnehmung als Wahrnehmung immer schon
Erkenntnis sei. Mit diesem Satz aber fihrt Sokrates das Gesprich fort.
Er identifiziert ihn wiederum mit dem Satz (P) des Sophisten Protagoras,
»der Mensch sei das Maf3 aller Dinge, der seienden, wie sie sind, der nicht-
seienden, wie sie nicht sind“ (152a2f.).19 Sokrates deutet diesen Satz (P)
und damit die These (T) des Theaitetos (zunéchst nur implizit, erst spater

193 Vgl. auch Hauskeller 1998, S. 167f.

194 Vgl. Bostock 1988, S. 53: Plato “is concerned always with the claim that whatever is
perceived is known rather than with the converse claim that whatever is known is
perceived”.

195 Erst viel spiter im Dialog wird wieder nach einer genaueren Bestimmung von
~Wahrnehmung® gefragt, nachdem die Deutung, die Sokrates hier implizit vor-
nimmt, bereits widerlegt ist, und wenn es um die sogenannte ,endgtiltige Wider-
legung” oder vielmehr Prézisierung von (T) geht, vgl. unten am Ende dieses Ab-
schnitts.

196 Platon zitiert hier selbst. Vgl. Diels/Kranz 121966, 80 B 1. Mehrfach ist darauf
hingewiesen worden, dass das absolut gebrauchte ,éotu(v)“ nicht im Sinne einer
Existenzaussage, sondern prddikativ als Kopula zu verstehen sei, die durch eine
Pradikation zu ergdnzen wire, vgl. Becker 2007, S. 260f., McDowell 1973, S. 118f.
Daher tbersetzt Schleiermacher das zweimal verwendete cwg mit ,wie“ und nicht
mit ,dass’; wihrend Diels/Kranz das ,dass“ favorisiert und tibersetzt ,,Aller Dinge
Maf ist der Mensch, der seienden, daf$ (wie) sie sind, der nicht seienden, daf3 (wie)
sie nicht sind.“ Kahn 1981, S. 118-127 stellt heraus, dass jeder Aussagesatz in eine
pradikative Form gebracht werden kann und es daher in solchen Fillen wie (P)
sowohl moglich ist, ein veritatives ,,ist“ als auch eine elliptische Kopula zu lesen:

sthe uses of eivar in Plato (as in Greek generally) are often overdetermined:
several grammatical readings of a single occurrence are not only possible but
sometimes required for the full understanding of the text” (Kahn 1981, S. 105)

Vgl. dazu weiter Puster 1993, S. 245-247.

69

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das Sichtbare und das Denkbare: Visuelle Wahrnehmung und Erkenntnis bei Platon

explizit) damit aber auch als Relativierung aller Wahrheitsanspriiche. Denn
der Satz wird zunidchst so ausgelegt, dass er sich auf den individuellen
Einzelmenschen, nicht auf den Menschen im Allgemeinen,”®” und dartiber
hinaus auf den einzelnen Menschen an jedem jeweiligen Punkt seiner
Geschichte und Erfahrung bezieht, so dass er fiir Sokrates zu dem Schluss
fithrt, Erscheinung und Wahrnehmung sei dasselbe: ,Denn wie ein jeder es
wahrnimmt, so scheint es fiir ihn auch zu sein“ (152¢2f.).198

Dabei beruht die Umformung"® von (T) in (P) auf den folgenden impli-
zit bleibenden Préamissen:

1. Die Wahrnehmung wird nicht blof$ als physiologischer Vorgang gedacht,
sondern als ein ,Wahrnehmen, dafs etwas so und so ist“200

197

198

199
200

70

Die Frage, ob es sich mit Protagoras hier und im Weiteren um eine ausschliefSlich
literarische Figur handelt, oder ob die zugeschriebenen Sitze historisch so vertre-
ten worden sind, oder ob die Darstellung der tatsachlichen Praxis der Sophisten
entspricht, soll hier nicht erértert werden. Es geht in systematischer Hinsicht um
die Lehren, die Paton ihnen zuschreibt; mit Hardy gehe ich davon aus, dass ,,Prot-
agoras hier in erster Linie als Personifikation einer epistemologisch-ontologischen
Problemstellung fungiert, Hardy 2001, S. 45. Zum historischen Gehalt vgl. Polansky
1992, S. 80f.

Diese Unterscheidung geht auf Husserls “Logische Untersuchungen” zuriick, wo er
zwischen einer subjektivistischen und einer anthropologistischen Spielart unterschei-
det, vgl. Husserl 1975, § 34, S. 122. Vgl. auch Becker 2007, S. 260. Sedley erortert zwei
Verstandnismaoglichkeiten von (P) in einem engeren und einem weiteren Sinne: (P)
»is quickly repackaged by Socrates as the thesis that what appears perceptually in
a certain way to each subject is that way for that subject” (Sedley 2004, S. 50). In
152b12f. werde “erscheinen” in einem engen (d.h. perzeptuellen) Sinne gebraucht,
es gebe aber auch Formulierungen von (P) in einem weiten Sinne, so dass alle
Erscheinungen, nicht nur perzeptuelle, gemeint sind. Platons Sokrates lasse diese
Mehrdeutigkeit gezielt bestehen, um zwei unterschiedliche Formen zeitgendssischen
Denkens zugleich kritisieren zu konnen, einen ,out-and-out relativism® im breiten
Sinne und ,the empiricism implicit in Theaetetus® definition (ebd, S. 52). Von
Kutschera wiahlt eine negative Formulierung fiir (P): In der Erfahrung zeige sich
uns ,,nicht, wie die Dinge selbst beschaffen sind‘, vgl. von Kutschera 2002b, S. 213.
Die Gleichsetzung von Wahrnehmen und Erscheinen verdeckt freilich ,eine Mehr-
deutigkeit im Begriff des Erscheinens, durch die die spatere Erweiterung iiber
wahrnehmbare Sachverhalte hinaus vorbereitet wird: Denn was einem erscheint,
kann dasjenige sein, was man wahrnimmt, aber auch dasjenige, was man denkt.
(Becker 2007, S. 261). Vgl. dazu auch Puster 1993, S. 248-252.

Zur Transformation vgl. auch Hardy 2006, S. 40.

Becker 2007, S. 261 (Hervorhebung i.0.). Vgl. auch McDowell 1973, S. 118. Schon
hier wird implizit der Fehler deutlich, der erst spater klar formulierbar und argu-
mentativ genutzt wird: Das Verstindnis von Wahrnehmung als sinnlicher Wahrneh-
mung wird mit Urteilen verbunden. Platon wird zeigen, dass es gerade darauf
ankommt, beides auseinander zu halten; vgl. unten.

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3. Die Wahrnehmung im ,,Theaitetos”

2. (P) wird interpretiert als ,Wie S (einem beliebigen Subjekt) die Dinge
erscheinen, so sind sie fiir $20!

3. Es wird eine Aquivalenz angenommen von ,,x erscheint S (als f)*“ und ,,S
nimmt x (als ') wahr202

Dann folgt: Wie jeder Mensch die Dinge wahrnimmt, so sind die Dinge
fur diesen Menschen.?” In der Inszenierung der Dialogstruktur erfiillt die
Einfithrung von (P) als angebliche Aquivalenz zu (T) die Funktion, dass
innerhalb dieser Auffassung (T) tatsdchlich als eine Definition von Wissen
gelten kann.204

Einen nichsten Schritt bildet der Ubergang zu den méglichen ontologi-
schen Konsequenzen und damit zu (H): Wenn ich den Kaffee heif finde
und mein Tischnachbar ihn schon zu kalt, obwohl wir denselben Kaffee
probieren, oder ich den Wind sehr kalt und jemand anderes ihn mild
findet, obwohl wir nebeneinander im gleichen Wind stehen, dann scheinen
die Wirme und die Kailte ganzlich in der Empfindung des einzelnen zu
liegen, und es gibt hinter dieser scheinbar kein Sein, das die Varianz der
Erscheinungen iiberdauern oder iibersteigen konnte. ,Der Satz wird also
nicht nur als erkenntnistheoretische, sondern als ontologische Aussage ver-

201 Vgl. Diels/Kranz 21966, S. 263, die in ihrer Ubersetzung anfiigen: ,Sein ist gleich
jemandem erscheinen.

202 Vgl. auch Burnyeat 1990, S. 11. Fiir eine ausfiihrliche Erérterung der Frage, ob fiir
fin diesem Verstandnis von (P) nur ,Empfindungspréadikate oder auch ,Dispositi-
onsprédikate® eingesetzt werden kénnen, vgl. Puster 1993, S. 248-253.

203 Vgl. auch Hardy 2001, S. 50f. Von Kutschera identifiziert diesen Argumentations-
schritt mit der Auffassung vom sekundédren Charakter aller Sinnesqualititen, die zu
den gleichen Fragen fiihre, die spéter Locke und Berkeley beschiftigt hitten: ,Der
sekundére Charakter erfahrbarer Qualititen wird damit begriindet, dafy dem einen
als warm erscheint, was der andere als kalt empfindet [...] (152b2-7) von Kutschera
2002b, S. 214. Die Identifikation dieses Argumentationsschritts mit der Theorie
sekunddrer Qualitdten ist jedoch nicht zwingend. Dafiir wire eine Unterscheidung
primérer und sekundérer Qualitaten erforderlich; hier geht es gerade darum, ob alle
Eigenschaften als ,sekunddre’ gedacht werden. Zur Theorie sekundérer Qualitdten
vgl. Kapitel 2.2. Puster bezeichnet die implizit vorgenommene Gleichsetzung von
»Xx erscheint S (als f)“ und ,S empfindet f“ als Grundfehler eines jeden Phéno-
menalismus, der hier eine Stirke der Argumentation darstelle, weil (P) zunéchst
konsequent gefolgt wird; vgl. Puster 1993, S. 250.

204 Vgl. dazu auch Lee 2011, S. 414f, wo die erreichte Stufe wegen der schon hier
implizierten Unfehlbarkeit der Wahrnehmung mit einer Version des Empirismus
identifiziert wird: ,This, then, represents one version of the empiricist claim: since
perception is infallible with respect to the sensible qualities, it should be regarded as
a kind of knowledge.*

71

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das Sichtbare und das Denkbare: Visuelle Wahrnehmung und Erkenntnis bei Platon

standen’;?*> und nun lésst sich (P), die Lehre des Protagoras, durch Sokra-
tes weiter mit der Flusstheorie (H) Heraklits (152c¢7 - 153d2) verbinden,
dass es tberall nur stindiges Werden und iiberhaupt kein Sein gebe20
- dann wiren die Dinge immer jeweils das, als was sie einem einzelnen
Menschen an einem bestimmten Punkt seiner korperlichen und seelischen
Existenz in der Wahrnehmung erscheinen. Und insofern ldsst sich dann die
Wahrnehmung als infallible Form der Erkenntnis betrachten?” und sagen,
dass die Wahrnehmung niemals triige, ,und in diesem Sinne auch, daf}
Wahrnehmung Erkenntnis sei“2%8

Jetzt hat Sokrates drei Theorien miteinander verkniipft: Erstens die Be-
hauptung tiber Erkenntnis und Wahrnehmung (T), zweitens den Satz des
Protagoras vom Menschen als Maf3 aller Dinge (P), und drittens den Satz,
dass alles im Werden sei (H). Er selbst fasst diesen Komplex zusammen,
bevor die Kritik daran ab 160b6 entfaltet wird:

Nortrefflich also hast Du gesprochen, daf$ die Erkenntnis nichts anderes
ist als Wahrnehmung; und es fillt in eins zusammen, dafl nach dem
Homeros, Herakleitos und ihrem ganzen Stamm alles sich wie Strome
bewegt, dafy nach dem Protagoras, dem sehr weisen, der Mensch das
Maf aller Dinge ist, und dafl nach dem Theaitetos, wenn dieses sich so
verhilt, die Wahrnehmung Erkenntnis wird.“ (160d5-¢2)

Diese Verkniipfung macht deutlich, dass Sokrates hier Wahrnehmung al-
lein mit sinnlicher Wahrnehmung gleichsetzt,?® und sinnliche Wahrneh-
mung wiederum mit jeweils aktueller Sinnesempfindung eines einzelnen
Menschen?'0 Dieses Vorgehen gibt dem Begriff der aiocbnoig eine Bedeu-
tung,

205 Hauskeller 1998, S. 168. Vgl. zur Rolle von (H) auch Bostock 1988, S. 44-51. Von
Kutschera formuliert, ,es gibt ein Sosein nur im Kontext momentaner Eindriicke®
(von Kutschera 2002b, S. 219); dies sei die ontologische ,Konsequenz, die Platon aus
der Auffassung aller Sinnesqualitéten als sekundare Qualitéiten zieht” (ebd., S. 218).

206 Fiir eine Aufschliisselung der unterschiedlichen Teilaussagen in 152d2-el vgl. Becker
2007, S. 263-266.

207 Vgl. auch Sedley (2004) S. 39.

208 Hauskeller 1998, S. 168.

209 Vgl. Hauskeller 1998, S. 168.

210 Vgl. auch von Kutschera 2002b, S. 210:

»Diese Konzeption der Wahrnehmung unterscheidet sich von unserer. Wahrneh-
men' ist fiir uns ein Erfolgsverb; es bezeichnet eine Form des Erkennens, die
Wahrheit bzw. Realitdt impliziert - man kann nur Objekte wahrnehmen, die
wirklich vorhanden sind [...]. Sinnestdauschungen und Traume sind fiir uns kei-

72

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3. Die Wahrnehmung im ,,Theaitetos”

»die dem griechischen Sprachgebrauch zwar nicht zuwiderlauft, aber den
Bedeutungsumfang doch sehr stark einengt“!

AloBnoig kann ndmlich grundsitzlich auch ein geistiges Erfassen meinen,
dass ich etwas vor Augen stehen habe, oder - wie man im Deutschen etwa
sagt - ich habe ein Beispiel ,aufgenommen“?? Aber diese Bedeutungsdi-
mensionen ldsst Platon durch Sokrates vorldufig ignorieren und erst spater
wieder einfithren, ohne dass seine Gesprachspartner diese Wendungen
durchschauen. Die Verkniipfung der drei Sitze und Theorien ist es erst,
die zusammengenommen die Wahrnehmungstheorie des Sensualismus er-
gibt, eine in dieser Version falsche,?3 aber mit einem relativierten Geltungs-
anspruch fiir einige Kontexte durchaus plausible?’* Theorie der Wahrneh-
mung. Sie ist es, die in 153d3ff weiter ausgefiithrt wird.

Interessant ist hier, dass die aioBnoig tiberhaupt so viel Raum bekommt,
obwohl sie im Liniengleichnis, wo Platon die unterschiedlichen Seinsfor-
men und Kognitionsformen aufzihlt und zueinander ins Verhiltnis setzt,
als solche?> explizit gar nicht vorkommt. Dass die Wahrnehmung hier im

ne Fille von Wahrnehmung, wohl aber fiir Platon (vgl. 157¢). Fiir ihn besteht
aiofnoig, das Wort, das wir mit Wahrnehmung' iibersetzen — im Haben von Sin-
neseindriicken; sie impliziert daher, im Gegensatz zur Erkenntnis, nicht Wahr-
heit, und das ist eines der Argumente von Sokrates gegen den Vorschlag von
Theaitetos (152¢).

Zu fragen wire, ob es sich ,fiir uns“ tatsichlich so verhalt, dass wir den Ausdruck
~Wahrnehmung® fiir solche Fille reservieren, die eine Form wahrer Erkenntnis
darstellen. Traumbilder oder Halluzinationen kénnen zum Beispiel gehabt oder
durchaus auch ,gesehen” werden. Auflerdem wire zu kldren, was hier unter ,wirk-
lich vorhanden® zu verstehen ist, und schliefllich ist fraglich, ob es sich bei der
Interpretation der aicOnoig als ,Haben von Sinneseindriicken wirklich um Platons
Konzeption handelt, ist es doch diejenige Interpretation, die Sokrates als Dialogfi-
gur der von Theaitetos als anderer Dialogfigur vorgeschlagenen Antwort gibt. Es
handelt sich hier um eine auf der Ebene der Dialognarration erzeugte Konzeption,
von der es schwierig ist, sie Platon zuzuschreiben. Differenzierter formuliert von
Kutschera freilich an spéterer Stelle (vgl. von Kutschera 2002b, S. 215-218).

211 Hauskeller 1998, S. 168.

212 Vgl. oben Kapiteleinleitung und auflerdem Schirren 2008, S. 23, dem zufolge ,bis
zu Platon sich keine generalisierende Bedeutung von [aisthésis als] sinnlicher Wahr-
nehmung nachweisen ldsst*.

213 Vgl. Findlay 1981, S. 100f.

214 Vgl. Bshme 2000, S. 204.

215 Vgl. Bohme 2000, S. 202. Im Liniengleichnis ist freilich das Sehen von grofler
Wichtigkeit, auch wenn es sich nicht unter den Erkenntnisformen befindet; vgl.
oben Abschnitt 2.2. Béhme begriindet das Nichtnennung der aisthesis unter den Er-
kenntnisformen im Liniengleichnis damit, dass dort alle Kognitionen so verstanden

73

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das Sichtbare und das Denkbare: Visuelle Wahrnehmung und Erkenntnis bei Platon

»Theaitetos” als Kandidat fiir Erkenntnis tiberhaupt vorgeschlagen werden
kann, liegt sozusagen an der Falschheit und der Plausibilitit der sensua-
listischen Lehre gleichermafien. Sokrates priift Theaitetos’ Vorschlag so
ausfiihrlich, weil die Wahrnehmung in der sensualistischen Fassung in
besonderem Mafle das Kriterium der Wahrheit zu erfiillen scheint.?!¢ Es ist
daher sowohl geltend gemacht worden, dass Sokrates in diesem Dialog die
falsche sensualistische Wahrnehmungstheorie widerlegt,?” als auch, dass er
die grofle Plausibilitdt dieser Theorie zeigt oder sie sogar selbst vertritt,?!8
als auch, dass er trotz Falschheit einerseits und Plausibilitat andererseits
zeigt, dass sie nur fiir denjenigen Seinsbereich tiberhaupt plausibel ist,?!
in dem wir das Sein von etwas mit seinem Zur-Erscheinung-Kommen
identifizieren, also fiir die sinnliche Welt in einer bestimmten Auslegung.
Sokrates” Darstellung der sensualistischen Wahrnehmungsauffassung schil-
lert in systematisch wichtiger Weise zwischen dem Aufweis, dass sie auch
fir den Bereich der sinnlichen Gegenstinde falsch ist und nur der Satz des
Protagoras fiir einen bestimmten Seinsbereich bestétigt werden kann,??°
oder aber dem Aufweis, dass der Sensualismus der Einschrankung und der
Prazisierung bedarf.2?! So lasst sich sagen, dass am Ende gezeigt wird, dass

werden, dass etwas als etwas erkannt werde; ,Diese Als-Struktur hat die Wahrneh-
mung nicht* (vgl. Bohme 2000, S. 202f.). Fir den ,,Philebos” ist freilich auch diese
These nicht ohne weiteres haltbar, vgl. unten Abschnitt 2.5.

216 Vgl. Béhme 2000, S. 204.

217 Dies wire die Lesart (B) nach Burnyeat, der zufolge der ganze Theoriekomplex um
(P) und (H) zum Zweck der reductio ad absurdum von (T) eingefithrt wird, vgl.
dazu Burnyeat 1990, S. 7-10; Hardy 2006, S. 33f. und Becker 2007, S. 271.

218 Dies wire die Lesart (A) nach Burnyeat, vgl. Burnyeat 1990, S.8, der zufolge Platon
die diskutierte Wahrnehmungstheorie als Theorie der Erfahrungswelt selbst vertritt,
die Konsequenzen des gesamten Theoriekomplexes um (H) und (P) als ihre Im-
plikationen betrachtet und sie deshalb widerlegt, weil es seiner Ansicht nach von
der sinnlichen Welt kein wirkliches Wissen geben kann, vgl. auch Bohme 2000, S.
203-205; Hardy 2001, S. 47; Hardy 2006, S. 33; Becker 2007, S. 271.

219 Vgl. Heitsch 1988, S. 81f. und Becker 2007, S. 270. Dieser Lesart zufolge hilt Platon
die behandelte Wahrnehmungstheorie selbst fiir plausibel, grenzt sie aber von dem
durch (P) und (H) gegebenen ontologischen und epistemologischen Rahmen ab.

220 Vgl. Béhme 2000, S. 204. Béhme schreibt dort:

»Aber gerade fiir solche Erscheinungen wie Warm-Sein oder Kalt-Sein konnte
sich der Satz des Protagoras rechtfertigen lassen. Und das ist es, was Platon
tatsachlich durch seine Theorie der Wahrheit leistet, d.h. den Satz des Protagoras
fiir einen bestimmten Seinsbereich zu bestatigen.

221 Fiir diese Interpretation vgl. z.B. Hauskeller 1998, S. 167: ,Der Grofiteil des nun
folgenden Dialogs dient allem Anschein nach der Widerlegung dieses Satzes [ge-
meint ist (T), S.H.], in Wahrheit aber [...] nur seiner Prazisierung (das heifit der

74

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3. Die Wahrnehmung im ,,Theaitetos”

(T) in der Kombination mit (P) und (H) ,sowohl ein verfehltes Verstindnis
von Wissen als auch ein unzureichendes Verstindnis von Wahrnehmung
darstellt“??2 Denn am Ende des ersten Dialogteils wird die Form von (T),
die mit (P) dquivalent ist, widerlegt und gleichzeitig das zu Beginn noch
ungenaue Verstandnis des Wahrnehmungsbegriffs in (T) prézisiert werden.

Fiir Theaitetos hat Sokrates jedenfalls die Flusstheorie zunéchst einmal
plausibel gemacht (153 d 6f.). Gleichsam in einer Kurzfassung verkniipft
Sokrates die Bemerkungen in einer kurzen Zwischenpassage (153d8-155¢)
zu einer Theorie der Wahrnehmung, die in der Folge dann noch einmal
ausfiihrlicher betrachtet wird und auch hier im folgenden Abschnitt genau-
er dargelegt werden soll. Wenn nichts an und fiir sich ist, so gelte das
auch fiir die visuelle Wahrnehmung und die wahrgenommenen Farben. Ein
Wahrnehmungsgehalt konne nicht einer bestehenden rdumlichen Lokali-
sierung zugeschrieben werden, weil es das jeweils besondere Produkt der
Interaktion zwischen Auge und duflerer Bewegung ist: Jede wahrgenomme-
ne Farbe??® entstehe aus dem Zusammenkommen der Augen mit der zu
ihr gehorigen Bewegung, ,und was wir jedesmal Farbe nennen, wird weder
das AnstofSende sein noch das Angestofiene, sondern ein dazwischen jedem
besonders (1610v)?24 Entstandenes® (153e7-154a2).

Ausschaltung bestimmter Mifiverstindnisse in seiner Interpretation) und letztendli-
chen Bestitigung. Vgl. auflerdem schon Heitsch 1988, S. 30f.: Was Platon von den
Dialogfiguren kritisieren lasse, ,ist nicht der sachliche Gehalt, der den fraglichen
Lehren innewohnt, sind vielmehr gewisse Vereinseitigungen, die diesen Lehren
zuteil geworden sind.

222 Hardy 2001, S. 47.

223 Vgl. Polansky 1992, S. 90, der darauf hinweist, dass die These fiir die Wahrnehmung
von Farben plausibler erscheint als fiir die Grofle oder das Gewicht, wofiir es im
Alltag typischerweise externe Standards gibt. Dagegen seien wir eher bereit anzu-
nehmen, dass unterschiedliche Personen Farben wie auch Gertiche unterschiedliche
wahrndhmen. Sokrates’ These geht freilich noch iiber die Plausibilitdt aus der Erfah-
rung hinaus, indem er auf der Basis von (H) dafiir argumentiert, es konne weder
innerhalb noch auf8erhalb des Auges einen festen Ort einer Farbe geben,.

224 Sedley (2004) S. 40 iibersetzt iSov mit ,,privat* und nimmt diese Ubersetzung als
Ausgangspunkt fiir die Uberlegung, von welcher Privatheit hier die Rede sei. Er
unterscheidet zwischen einer harmlosen intuitiv plausiblen Privatheit der eigenen
Erfahrung einfach in dem Sinne, dass A und B im selben Wind unterschiedlich stark
frieren, und der ,epistemological privacy, die mentalen Zustinden und Bewusst-
seinsgehalten nach verbreiteter philosophischer Ansicht zukomme: ,,Other people’s
consciousness is not even in theory open to inspection by us, whereas they themsel-
ves have uniquely privileged access to it. Moreover, this notion of privacy frequently
comes with the further thesis that we have incorrigible awareness of our own private
sense-data”. Es liefSe sich aber fragen, ob hier nicht ein nach-Cartesianischer Begriff

75

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das Sichtbare und das Denkbare: Visuelle Wahrnehmung und Erkenntnis bei Platon

Im weiteren Verlauf des Dialogs wird diese sensualistische Theorie der
Wahrnehmung weiter ausgefithrt und ausgelegt, wobei all ihre Facetten
sichtbar werden. Insofern ldsst sich sowohl von ,Platons Wahrnehmungs-
theorie“??> sprechen als auch von der widerlegten Theorie des Sensualis-
mus, je nachdem, welche Facette man jeweils betont. Dabei, so driickt sich
Sokrates selbst aus, ,werden wir gendtigt, wunderbare und licherliche Din-
ge getrost zu behaupten® (154b6f.),22¢ und die Hinweise auf die gleichzeitige
Falschheit und Plausibilitdt des Sensualismus ziehen sich durch die ganze
Passage hindurch, wovon Theaitetos schliefSlich schwindlig wird.

Die Flusstheorie (H) als Ausgangspunkt einer Wahrnehmungstheorie: die
»Zwillingstheorie“??” der Wahrnehmung

Als Ausgangspunkt seiner ,ausfiihrlichen Darlegung der Theorie der Wahr-
nehmung“ (156a3) nimmt Sokrates den Satz (H) wieder auf, dass alles
Bewegung (xivnotg) sei. Zundchst werden zwei Arten der Bewegung un-
terschieden, ,Wirken“ (motetv) und ,Leiden (mdoyetv, vgl. 156a7).228 Aus
der Begegnung und Reibung dieser beiden Arten entsteht dieser Theorie
zufolge alles, was ist, aber stets in Form zwillingsférmiger Erzeugnisse.
Im besonderen Fall der Wahrnehmung entstehe aus der Begegnung von

des Privaten an den Text herangetragen wird, vgl. schon McDowell 1973, S. 143f.
Sedley restimiert schliefSlich selbst, trotz der Analogie solle man sehr vorsichtig sein,
Platon den vollen Begriff der Privatheit des Mentalen zuzuschreiben.

Betont wird in 154a2 aber gar nicht so sehr der Charakter des Privaten, sondern
es geht zundchst um die Erklarung eines Umstands der alltaglichen Erfahrung:
dass die Eigenschaften eines Gegenstands unterschiedlichen Beobachter_innen in
unterschiedlichen Zusammenhéngen unterschiedlich erscheinen. Wenn man daraus
schlie8t, dass z.B. die Farbe Weif3 keine Eigenschaft des Gegenstands selbst sei,
erhdlt man das ,argument from conflicting appearances®, vgl. Burnyeat 1990, S. 14
und oben Kap. 2.2.

225 Bohme 2000, S. 205.

226 Das bezieht sich an dieser Stelle darauf, dass eine Kluft besteht zwischen der (H)
zugeschriebenen zugrundeliegenden relationalen Ontologie und den gewdhnlichen
Auffassungen iiber die Stabilitit und Veranderlichkeit von Eigenschaften: Sechs
Bohnen sind mehr als vier, aber weniger als zwolf, aber wir gehen nicht davon aus,
dass etwas auf andere Weise mehr oder weniger wird, als dass es selbst zu- oder
abnimmt, vgl. 154c1-9 und Becker 2007, S. 267.

227 Hardy spricht fiir diese Passage vom ,Interaktionsmodell der Wahrnehmung“ (Har-
dy 2001, S. 60) oder der ,Interaktionsthese (Hardy 2006, S. 46).

228 Hardy iibersetzt die beiden Arten der Bewegung mit ,aktive und passive Bewegun-
gen (oder Vermégen); Hardy 2001, S. 65.

76

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3. Die Wahrnehmung im ,,Theaitetos”

Wirken und Leiden das Wahrnehmbare und die Wahrnehmung.??° So trete
die Wahrnehmung ,immer zugleich hervor® (156b2) mit dem Wahrnehm-
baren, dem cuoOntév. Als Wahrnehmungen werden an dieser Stelle im
Text genannt: Gesicht, Gehor, Geruch, Wiarme und Kailte, aber auch Lust
und Unlust, Begehren und Widerwillen; es féllt auf, dass hier sowohl
Sinneswahrnehmungen als auch Weisen des affektiven Betroffenseins dazu
gehoren.?0 Die Arten des Wahrnehmbaren werden jeweils an- und miter-
zeugt: dem Sehen die Farben, dem Hoéren die Tone, dem Widerwillen das
Abstofiende usw. Der gesamte Vorgang der Wahrnehmung ist also — unter
der Primisse des Satzes (H) - als Vorkommnis von Bewegung, xivnotg, ge-
dacht, wobei ,,Kinesis“ hier natiirlich nicht so sehr Bewegung im Sinne von
Ortsveranderung, sondern eher im Sinne von Geschehen, Werden, Prozess
bedeutet, wie der Satz ja auch von Schleiermacher tibersetzt wird. Wie wire
unter diesen Voraussetzungen das Wahrnehmungsgeschehen aufzufassen?
An dieser Stelle wird zunachst deutlich, dass Sokrates weit davon entfernt
ist, selbst eine solche Wahrnehmungstheorie zu vertreten, zumindest wenn
sie zugleich den Anspruch erhebt, dass Wahrnehmung unfehlbar sei?*' und

229 Insofern ist es nicht ganz zutreffend, wie Becker beschreibt, dass Wirken und
Leiden ,offenbar mit den (je momentanen) Zustanden der Wahrnehmbarkeit bzw.
der Wahrnehmung gleichgesetzt“ werden (vgl. Becker 2007, S. 268), sondern beide
entstehen jeweils gemeinsam aus dem Zusammentreffen von Wirken und Leiden.
Hardy formuliert, auch nicht ganz zutreffend:

»Bei diesen beiden Komponenten handelt es sich einerseits um das Wahrgenom-
mene (qoBnrov), d.h. um die Wahrnehmungsqualitat (etwa die Farbeigenschaft
weifl*), die vom Wahrnehmenden als ein weif3-Erscheinendes’ gesehen wird,
und andererseits um die Wahrnehmungsleistung (a1g6vo1c), das heifit um den je
augenblicklichen Wahrnehmungsakt [...].“ (Hardy 2001, S. 66)

230 Puster spricht deshalb fiir diese Stelle von einer ,,Aufweichung des Wahrnehmungs-
begriffs* Puster 1993, S. 251). Diese Sprachregelung solle ,vergessen machen, dafd der
Homo-mensura-Satz (bestenfalls) aus Féllen schlichter Wahrnehmung, in denen
Empfindungsqualititen ,aufgespiirt” werden, seine Plausibilitdt bezieht, und nicht
aus Fillen anderer Aktivititen eines Erkenntnissubjekts, die wir zwar Wahrneh-
mungen’ nennen konnen, die aber in unseren Augen gar keine Wahrnehmungen
sind® (Ebd., S. 252, Hervorhebung i.0.) Damit betont Puster zu Recht die vorsatzli-
che Arglosigkeit bzw. Naivitdt der Sokrates in den Mund gelegten Argumentation,
benennt als systematisches Korrektiv aber den folgenden Unterschied: ,,Man sieht
eben Gegenstinden [wie z.B. einer blauen Vase, S.H.] Form und Farbe relativ
unmittelbar an, nicht jedoch, ob sie zerbrechlich sind und welches Alter sie haben.*
(Ebd., S. 252) Fiir Pusters Interpretation ist die Unterscheidung zwischen den bei-
den Typen von Pridikaten freilich entscheidend.

231 Vgl. Polansky 1992, S. 98:

77

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das Sichtbare und das Denkbare: Visuelle Wahrnehmung und Erkenntnis bei Platon

daher mit Wissen zusammenfalle,?3? vielmehr fragt er, was uns nun diese
»Erzahlung’, dieser ,Mythos* (156¢3), im Hinblick auf die Ausgangsfrage
sagt.

Das Wahrnehmungsgeschehen stellt sich unter den nun gegebenen
Vorzeichen ,als Anregung einer Beziehung, ndmlich zwischen dem Wahr-
nehmbaren auf der einen Seite“?*3 und dem wahrnehmenden Vermdgen auf
der anderen Seite dar.23* Sokrates erldutert diese Auffassung am Beispiel
des Weif3-Sehens und des Weif3-Seins.?*> Beides, das Weif3-Sehen und das
Weifl-Sein, ,ereigneten” sich tiberhaupt erst (156d5) durch das Zusammen-
spiel. Das Auge und ein Anderes, ihm Angemessenes treffen zusammen und
erzeugen gemeinsam sowohl ein Weifles als auch das sehende Auge. Nicht
das Weif3-Sein entstehe, so erklart Sokrates wohlweislich, aber das Weif3e
und das sehende Auge. So erscheint das Wahrnehmungsgeschehen als ein
Ereignis des Zusammenspiels zweier Pole.?*® Diese beiden Punkte werden

»The vigor with which this account presses forward to eliminate any stability is
remarkable. [...] It struggles so hard to eliminate unity and being to create a world
in which no error will be possible and perception will be knowledge.”

232 Auf der Ebene des Gesamttexts ldsst sich aber mit guten Griinden sagen, dass
das Zwillingsmodell Platons Auffassung vom physiologischen Zustandekommen der
Wahrnehmung darstellt, insofern es die Rolle der Sinnesorgane betrifft, aber dies ist
fiir ihn, wie sich spater zeigt, nur ein Aspekt der Wahrnehmung als komplexes Pha-
nomen. Diejenige Interpretation von (T), die Sokrates mit (P) und (H) verbindet,
hélt die Zwillingstheorie fiir eine Beschreibung aller Aspekte der Wahrnehmung,
wihrend es Platon spiter auf das Verstandnis der Wahrnehmung als verkniipft mit
einer begrifflichen Tatigkeit der Seele ankommt. Vgl. dazu Heitsch 1988, S. 83-87
und Hardy 2001, S. 67.

233 Bohme S. 206.

234 Daher spricht Béhme 2000, S. 207 auch von ,aktiver und passiver Kinesis®.

235 Schleiermacher tibertragt die Beispiele hier aus fiir das Deutsche verstindlichen
Griinden durchweg mit ,R6te” und ,Rot-Sehen’, um den Ausdruck ,Weilheit“ zu
vermeiden. Wenn man in 156d3 (wie Bohme 2000, S. 206) Aevkdtntd wortlich als
,das Weif3e“ tibersetzt, muss man aber auch das Pronomen anpassen: ,das Weif3e
nebst der ihm mitgeborenen Wahrnehmung®.

236 Hardy beschreibt es folgendermaflen in zutreffender Weise; freilich ist die Beschrei-
bung des Wahrnehmungsgeschehens mit Begriffen der Kausalitdt an den Text her-
angetragen:

»Die Wahrnehmung wird in der Flufontologie selber als eine Art raum-zeitliches
Ereignis, und zwar als Interaktion zweier unselbstindiger kausaler Faktoren aufge-
fafit. Danach entstehen die Wahrnehmungsqualititen, die man den wahrgenom-
menen Dingen zuspricht, allererst im Augenblick der Wahrnehmung [...] (Har-
dy 2001, S. 61)

78

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3. Die Wahrnehmung im ,,Theaitetos”

zwar als jeweilige Gegenstinde?” benennbar, ndmlich als Holz, Stein oder
was auch immer, und als Auge (156e), aber die

»Art und Weise, in der beide Seiten im Wahrnehmungsvorgang hervor-
treten, ndmlich als Weif3-Sein auf der einen Seite und Weif3-Sehen auf
der anderen Seite, ist doch von ihrem blof3 aktuellen Zusammenspiel
abhédngig“238

Die Gegenstinde unserer wahrnehmenden Aufmerksamkeit sind also nicht
einfach ,da drauffen; um von uns entdeckt zu werden, sondern sie werden
fiir uns jeweils im Moment unserer Begegnung mit ihnen.?** Das bedeutet
auch, dass keine zwei Fille eines solchen Zusammentreffens jemals gleich
sein konnen, und keine zwei Wahrnehmungen jemals miteinander in Kon-
flikt geraten konnen,”* ein Umstand, den Sokrates gleich argumentativ
nutzen wird, wenn es um die Unfehlbarkeit der Wahrnehmung geht.

237 Vgl. Heitsch 1988, S. 78-80 (mit Verweis auf Prauss 1966) zur Verwendung von
Begriffen wie ,Subjekt* und ,Objekt* zur Wiedergabe dieser Theorie. Abstrakte
Bezeichnungen dieser Art wurden von Platon und seinen Zeitgenossen nicht ver-
wendet; Platon spricht auf der einen Seite entweder konkret vom Auge oder vom
sehenden Auge oder von den Organen/Werkzeugen (184d4, 185a5, 185 c7, 185d9),
auf der Seite des Wahrgenommenen kommt kein einziger allgemeiner Ausdruck
(wie etwa xpopota) vor. Es gibt hier also fiir die Gegenstidnde (der Wahrnehmung)
keine allgemeine Bezeichnung, die dem Wort ,Gegenstand“ entspriche.

Becker schreibt dazu:

»Man kann dies als Indiz dafiir werten, daf$ Platon den Gegenstand noch nicht,
wie Aristoteles, als primire und autonome Einheit gesehen hat; vielmehr wird
ein Gegenstand erst durch seine Eigenschaften zu etwas, das {iberhaupt in irgend-
einer Weise bestimmt ist.“ (Becker 2007, S. 272)

Hier wird er aber gerade nicht ,durch seine Eigenschaften sondern durch das
Wahrnehmungsgeschehen dazu. Beckers Formulierung der platonischen Sicht setzt
zudem wieder so etwas wie den Begriff der Gegenstinde voraus.

238 Bohme 2000, S. 206. Vgl. auch Sedley 2004, S. 43: ,,both must be in constant change,
since any change in the wind’s perceived properties is ipso facto a change in my
perceptual state regarding it, and vice versa’.

239 Vgl.auch Hardy 2001, S. 62:

»Die Sinnesqualititen entstehen im Augenblick des Zusammenwirkens von Auge
und Gegenstand, und sind in jedem Wahrnehmungsakt von einmaliger, jeweils
anderer Beschaffenheit.
Freilich wire hier darauf hinzuweisen, dass selbst das Auge als ,Wahrnehmendes®
und der ,Wahrnehmungsgegenstand“ als solcher erst im Zusammenspiel des be-
schriebenen Wahrnehmungsgeschehens entstehen.

240 Hardy spricht hier von ,Wahrheitsindifferenz’, die es fiir (P) scheinbar ermdgliche,
die Unfehlbarkeit der Wahrnehmung zu begriinden, vgl. Hardy 2001, S. 90. Puster
fasst den Sachverhalt so, dass wenn jede einzelne Wahrnehmung ein ,Unikat® dar-

79

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das Sichtbare und das Denkbare: Visuelle Wahrnehmung und Erkenntnis bei Platon

Sokrates referiert zundchst weiter, wobei seine Darstellung zwischen der
Wahrnehmungstheorie und der Flusstheorie im Allgemeinen wechselt,?4!

241

80

stellt, ,numerisch verschiedene Wahrnehmungen weder miteinander konkurrieren
noch einander korrigieren konnen', Puster 1993, S. 252.

Becker weist auf die Inkonsistenzen dieses Komplexes aus Wahrnehmungstheorie,
(P) und (H) hin: Zum einen werden ,die Wahrnehmungsvorginge aus der Per-
spektive eines Beobachters beider Relata des Wahrnehmungsvorgangs® beschrieben
(Becker 2007, S. 269), wahrend eine solche neutrale Beschreibung nicht mit der
epistemologischen Interpretation von (H) vereinbar sei. Zum anderen spricht So-
krates in 156d4 davon, dass dieser Wahrnehmungstheorie zufolge das Auge auf
etwas ihm ,Angemessenes” (cuppétpwv) treffen miisse, was voraussetze, dass die
aufeinandertreffenden Arten der Bewegung Eigenschaften haben, bevor sie aufein-
andertreffen; Becker fasst diese als ,intrinsische“ im Unterschied zu relationalen
Eigenschaften, vgl. ebd.

Interessant ist dieses Angemessensein, weil es vorwegnimmt, was bei Aristoteles
eine grofie Rolle spielt, vgl unten Abschnitt 3.2.

Becker fragt ,erstens, ob Platon diese Unstimmigkeiten selbst aufgefallen sind, und
wenn ja, zweitens, welche Absicht er damit verfolgte” (Becker 2007, S. 270). Es
ist unter anderem dieser Umstand, den die unterschiedlichen Lesarten hinsichtlich
Platons eigener Auffassung unterschiedlich auslegen, vgl. oben iiber den (H)-(P)-
(T)-Komplex. Die Inkonsistenzen konnten auch einen ersten Hinweis auf die Un-
terscheidung zwischen der Betrachtung der Wahrnehmung als etwas mit einem
propositionalen Gehalt und der Betrachtung der Wahrnehmung als einem physiolo-
gischen Geschehen darstellen. Interessant ist hier die Parallele zur im ,Timaios“ dis-
kutierten physiologischen Theorie der Wahrnehmung, vgl. dazu unten im Abschnitt
iiber den ,Timaios Auf jeden Fall wird sich sagen lassen, dass die Diskrepanz
zwischen der Zwillingstheorie der Wahrnehmung und dem Komplex aus (P) und
(H) in die Diskussion iiber die Wahrnehmung eine Mehrdeutigkeit hineintrégt,
die daraus folgt, dass die diskutierte Variante von (T) nur eine der mdoglichen
Verkniipfungen zwischen Wissen und Wahrnehmung herstellt und dass mit dem
Scheitern von (T) nicht ausgeschlossen ist, dass Wahrnehmung z.B. notwendig fiir
Wissen wire, vgl. Becker 2007, S. 271f.

Vgl. auch Sedley 2004, S. 44, der darauf verweist, dass es um die Frage gehe, wie
die Welt beschaffen sein miisste, damit (T) zutrifft. Diese Welt miisste eine des
vollkommenen Flieflens sein wie in (H) - ,this is why, throughout part I of the
dialogue, universal flux and universal relativity are treated by Socrates as intimately
interdependent. Und weiter: “In short, Socrates has constructed an ontology of
perceptible properties and perceptions in constant change, outlawing any further
entities (particles, elements, forces, etc; perhaps even space) which might have been
thought to underlie those changes. This is a valiant effort to design a phenomenalist
world, one whose contents do not extend beyond the range of what is given in
perceptual appearances” (Ebd., S. 47). Auch wenn es attraktiv sein mag, eine solche
Position als Idealismus zu bezeichnen, hat Bunyeat 1982, S. 4-14 auf die Unterschie-
de zu Berkeleys Idealismus hingewiesen. Puster spricht von einem ,semantische[n]
Oszillieren® von (P), das er freilich auf den Unterschied zwischen Empfindungen
und Urteilen festlegt, vgl. Puster 1993, S. 254.

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3. Die Wahrnehmung im ,,Theaitetos”

und hier wiederum zwischen einer ontologischen und einer epistemologi-
schen Auslegung von (H): Zunéchst sagt er, (H) zufolge sei nichts ,an
und fiir sich“ (156e8/157al), sondern alles werde das Jeweilige im Vorgang
des Begegnens vermoge der Bewegung. Und dass das Wirkende und das
Leidende jeweils etwas seien, lasse sich nicht an einem Feststehenden be-
merken.?*? Theaitetos kommt immer mehr durcheinander, und als Sokrates
ihn fragt, ob ihm diese Lehre schmackhaft sei (157c2f.), antwortet dieser, er
konne nicht innewerden, ob Sokrates all dies als seine Meinung sage oder
aber nur provozieren wolle (157¢3-5). Sokrates wird hier ziemlich direkt
und fragt ihn, ob er sich nicht erinnere, dass er seines Teils dergleichen
tiberhaupt nicht wisse, ,auch nichts als das meinige vorbringe, sondern
ganz und gar unfruchtbar bin in dergleichen?“ (157¢7-9). Sein Anspruch
besteht hier explizit darin, Theaitetos’ Meinung ans Licht zu bringen und
sie daraufhin zu priifen, ob sie vielleicht nur ein Windei ist. Er dringt
daher Theaitetos zur Erkldrung, ob er der Theorie des Werdens zustimme.
Theaitetos bleibt vorsichtig und bezieht sich auf Sokrates® suggestive Ge-
sprachsfithrung: ,Freilich scheint mir, wenn ich dich die Sache so erdrtern
hore, alles ganz erstaunlich gegriindet zu sein® (157d9f.). Sokrates referiert
also eine Auffassung einer dritten Seite, und Theaitetos gibt zu, dass sie sich
in dieser Darstellung sehr plausibel anhért. Das bedeutet, weder (H) noch
die daraus entwickelte Theorie der Wahrnehmung werden von einer der
Dialogfiguren vertreten; wieder ist es wichtig, die Rolle der Rhetorizitdt an
dieser Stelle?** zu beriicksichtigen.

Die weitere Entfaltung von (H) und (P) als Basis einer
Wahrnehmungstheorie: Die Unfehlbarkeit der Wahrnehmung, das
Traumargument und das &yow kpityg-Argument

Nachdem Sokrates also daran erinnert hat, dass er keine der untersuchten
Auffassungen selbst vertritt, entfaltet er die Konsequenzen der These (H)
fur die Wahrnehmungstheorie weiter, indem er Gegenbeispiele anfiihrt:

242 Einen der Hinweise darauf, dass Sokrates die Auffassung (H) referiert und nicht
selbst vertritt, hat die Schleiermacher-Ubersetzung wegfallen lassen: ,wie sie sagen®
(&g paoy, 157a4).

243 Polansky 1992, S. 102 benutzt Sokrates’ Aussage, er vertrete hier keine Ansicht,
als Argument dafiir, dass die dargestellte Theorie nicht Platons eigener Ansicht
entspricht. Diese Argumentation beriicksichtigt die Rhetorizitdt zu wenig, wenn sie
Platons Ansicht aus den Auflerungen der Figur des Sokrates ableitet.

81

- am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das Sichtbare und das Denkbare: Visuelle Wahrnehmung und Erkenntnis bei Platon

Traume?**, Wahrnehmungen unter Krankheitseinfluss, Wahnsinn und Sin-
nestauschungen seien offensichtlich falsche Wahrnehmungen,?** so dass der
Vertreter von (P) — wie es jedem erscheine, so sei es auch - sich verteidigen
miisse. Und Sokrates fiihrt selbst das Traumargument als Verteidigung an:
Man konne fragen, ob jetzt gegenwirtig widerlegt werden kann, dass wir
jetzt nicht nur schlafen und traumen, d.h. ob es ein Unterscheidungskriteri-
um gibt zwischen dem Wachen und dem Trdumen (vgl. 158b8-c12). Erwar-
tungsgemaf’ sagt Theaitetos, dass es schwierig sei, ein solches Kriterium zu
finden, denn auf beiden Seiten, dem Wachen und dem Traumen, erscheine
einem jeweils das Wahrgenommene als richtig.?4¢ Das wird zunéchst von
Sokrates bestitigt: Relativ zum jeweiligen Zustand hélt die Seele all ihre
Meinungen fiir wahr (vgl. 158d3). Das gleiche gelte auch fiir Wahnsinn und
Krankheit, abgesehen davon, dass die Lange und Kiirze der betreffenden
Zeitabschnitte jeweils anders verteilt sei als beim Wechsel von Wachen und
Traumen. Aus der Lange und Kiirze der jeweiligen Zeitdauer aber lasse sich
aber kein Kriterium ableiten, mit Hilfe dessen die wahren Vorstellungen
bestimmt werden konnten; Wahrheit und Falschheit seien nicht dariiber als
ein Verhiltnis von Regel und Ausnahme bestimmbar. Der Satz (P) muss
also gegen den Vorwurf verteidigt werden, er konne die genannten Phéno-
mene nicht erkldren; Sokrates reformuliert ihn hier erneut in folgender
Weise:

(P’) ,Was jeder vorstellt, sei dem, der es vorstellt, auch wahr. (158¢6)

Sokrates liefert auch eine Verteidigung, die die Vertreter des Satzes an-
fithren kénnten (vgl. 158e4-160c): Jeder ist jedes Mal ein Anderer, wenn er
wacht oder trdumt oder wahnsinnig ist, so dass sich sagen liefle, meine je-
weilige Wahrnehmung sei immer wahr als ,,die meines jedesmaligen Seins“
(160c7f.). Nur ich, der ich in diesem Moment so und so bin, nehme jeweils

244 Das Beispiel des Traums ist hier noch nicht Teil des Traumarguments, sondern
gehort zum argument from illusion.

245 Vgl. Polansky 1992, S. 103, der darauf hinweist, dass hier Wahrnehmung mit Denken
und Meinungen vermischt werde: ,Such confusion is vital to the development of
the offspring. Were the conception to remain exclusively on the level of sense-per-
ception, a rather narrow and uninteresting theory of knowledge would result.”

246 Vgl. oben zur Interpretation der Eikasia im Liniengleichnis und Austins Interpre-
tation, Abschnitt 3.2. Austin interpretiert (H) als eine der ,doctrines [...] about
sense-data“ (Austin 1979, S. 297) und liest die Passage im Theaitetos 158 so: ,a quite
traditional account of sense-data, not unlike that of Descartes, is given: all that we
sense is on a level - dreams are on the same level as our waking sensations“ (Austin
1979, S.297).

82

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3. Die Wahrnehmung im ,,Theaitetos”

wahr,?” und bin aber dabei jeweils ein anderer.?*® Das aber bedeutet, es
gibt aus der Sicht von (P) keine iibergeordnete Perspektive. ,Ich also bin
der Richter ,&yw kprtng” (160c8), schlussfolgert Sokrates, ,,dessen, was mir
ist, dass es ist, als dessen, was mir nicht ist, dass es nicht ist" Die These der
Unfehlbarkeit der Wahrnehmung wird hier also verkniipft mit genau dem
Privatsprachenargument, wie es Wittgenstein in seinen ,Philosophischen
Untersuchungen® formuliert:

»~Man mochte hier sagen: richtig ist, was immer mir hier als richtig
erscheinen wird. Und das heifSt nur, daf8 hier von ,richtig’ nicht geredet
werden kann.24°

Dieser Abschnitt steht im Zusammenhang von Wittgensteins Argumenta-
tion gegen diejenige Theorie der Sprachbedeutung, derzufolge wir die Be-
deutung von Wortern durch private geistige Akte sichern. Wenn durch
einen solchen Akt eine Verbindung zwischen Empfindung und Zeichen
hergestellt werden konnte, so Wittgenstein weiter, miisste diese Verbindung

247 Das bedeute dieser Argumentation zufolge auch, dass etwas z.B. siifs immer nur fiir
eine*n Wahrnehmende*n sein kann (,Denn siif$, aber niemandem sif3 zu sein, ist
unmoglich’, 160blf.). Dies ist die Passage, die Berkeley félschlich dazu gebracht hat,
Platon seine eigene Theorie des esse est percipii zuzuschreiben, vgl. dazu Burnyeat
1982.

248 Diese Verteidigung war schon in 154a8 angelegt, wo es schon heif3t, nicht einmal
eine einzige Person bleibe sich selbst gleich. Hardy spricht hier von der ,, These der
diachronen Nicht-Identitit* (Hardy 2001, S. 69) und schreibt weiter:

»An dieser Stelle wird (vielleicht erstmals in der abendléndischen Geistesge-
schichte auf diskursive Weise) implizit das Problem der Identitit der Person
zur Sprache gebracht. Auch das Subjekt der Wahrnehmung ist nach der protago-
reischen Auffassung keine einheitliche Entitét, sondern zerfallt in eine Serie dis-
parater Zustinde, die sich fortwdhrend verdndern. [...] Und auch die diachrone
Identitat der wahrnehmenden Person zerfdllt demnach in eine disparate Serie
von Wahrnehmungserlebnissen. (Hardy 2001, S. 64 und 68)

Vgl. auch Burnyeat 1990, S. 18, der fiir 158¢-160c von einer ,completely universal the-
sis of nonidentity over time” spricht, “conjoining, as it were, Berkeley’s dissolution
of physical objects into a series of ideas perceived with Hume’s dissolution of the
self into a series of perceptions”.

249 Ludwig Wittgenstein 1984, PU 285 (Wie allgemein iiblich, zitiere ich hier nach der
Nummer des Abschnitts und nicht nach der Seitenzahl, S.H.) Fiir eine Interpretati-
on des Abschnitts in seinem Zusammenhang und weitere Literatur vgl. Eike von
Savigny, Wittgensteins ,,Philosophische Untersuchungen Ein Kommentar fiir Leser,
Frankfurt a.M. 1988, 21994. In PU 293 geht es dann darum, dass ein wirklich privater
Inhalt sich dauernd dndern kénnte, ohne dass dies Auswirkungen hitte; dies ist eine
Variante der hier bei Platon vorgenommenen Erérterung von (H) und (P).

83

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das Sichtbare und das Denkbare: Visuelle Wahrnehmung und Erkenntnis bei Platon

darin bestehen, dass in zukiinftigen Féllen richtig von der Verbindung Ge-
brauch gemacht werden konnte, weil man sich richtig an sie erinnert. Aber
gerade das leistet die private Verkniipfung nicht: Weil sie prinzipiell durch
private geistige Akte entstehen soll, kann sie keine giiltige Erinnerung eta-
blieren, denn ,Man mdchte hier sagen: richtig ist, was immer mir als richtig
erscheinen wird. Wenn nicht vollkommen willkiirlich sein soll, was unter
»richtiger Erinnerung® zu verstehen ist, dann wird auf private Weise iiber-
haupt keine Erinnerung zustande gebracht. Wittgenstein benutzt hier das
éyw kpurrc-Argument also als Widerlegung der Moglichkeit eines privaten
Wabhrheitskriteriums.?> Sokrates geht an dieser Stelle des Dialogs aber
noch nicht soweit; stattdessen fungiert es hier als Verteidigung der Vertreter
von (P) gegen den Vorwurf, Traum und Wahnsinn seien Gegenbeispiele
gegen die Unfehlbarkeit der Wahrnehmung. Dass sich die Vertreter von (P)
damit in eine fatale Lage bringen, nutzt Sokrates an dieser Stelle noch gar
nicht aus. Vielmehr geht es ihm zunichst darum festzustellen, dass (T), (H)
und (P) in eins zusammentfallen (vgl. 160d6), und dass die von Theaitetos
~geborene“ Meinung darin besteht zu behaupten, Erkenntnis sei Wahrneh-
mung. Wieder werden hier, ohne dass Theaitetos es bemerkt, innerhalb
eines einzigen langen Satzes (vgl. 160d6 und 160e2) zwei unterschiedliche
Varianten von (T) formuliert:

(T’) Erkenntnis ist nichts anderes als Wahrnehmung.

(T*) Wahrnehmung wird Erkenntnis.

Sokrates bittet Theaitetos um Bestatigung, dass dies seine nun geborene
Meinung sei, wobei es mittlerweile recht lange her ist, dass er darauf
hingewiesen hatte, dass es passieren konne, dass das Ergebnis am Ende
verworfen wird (vgl. 151c).

Die Gliederung der Widerlegungspassage

Es ist auf den ersten Blick nicht leicht ersichtlich, wo die Kritik des Sokrates
an (T), (P) und (H) beginnt, weil ja zuvor schon Einwande erortert wur-
den, die aber eher dazu dienten, die erorterten Theorien stark zu machen.
Ab 160e6 setzt jedoch die Widerlegung in fiinf Einsédtzen ein, wobei die
ersten drei Einsdtze jeweils dadurch beendet werden, dass Sokrates in der

250 Vgl. auch Burnyeat 1990, S. 47.

84

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3. Die Wahrnehmung im ,,Theaitetos”

Rolle des Protagoras zu dessen Verteidigung spricht. Der gesamten Wider-
legungspassage liegt der folgende Aufbau?*! zugrunde:

Erster Einsatz der Kritik, ers-
ter Teil
161a-163a

Kritik an (P)

Verteidigung:

kurze Rede des (Sokrates als)
Protagoras

162d5-163al

Erster Einsatz der Kritik,
zweiter Teil

Kritik an (T) in drei Teilein-
wiénden

Verteidigung:

lange Rede des (Sokrates als)
Protagoras

166a2-168c2

(Méglichkeit des Lehrens wird
verteidigt)

Zweiter Einsatz der Kritik
168c-172b

Kritik an (P) und (H)

Verteidigung":

Sokrates ldsst Protagoras die
Anwesenden beschimpfen
171d1-3

Digression:
172¢-177¢

,Die wahre Philosophie und
ihr Gegensatz“

Dritter Einsatz der Kritik
177¢6-183¢9

Widerlegung von (H) und (P)

Vierter Einsatz der Kritik
184b-186e

Endgiiltige Widerlegung von
(T)

Der zweite kritische Einwand fallt im Vergleich argumentativ weniger iiber-
zeugend aus, wihrend die zweite Verteidigung des Protagoras, wie Sokrates
ihn verkérpert, die eigentlich wichtige ist. Dadurch liegt dem dramatischen
Aufbau des Dialogs eine Steigerungsdynamik zugrunde, in der der Kom-
plex der kritisierten Theorien zunichst gestarkt wird, bis die endgiiltige

Widerlegung erfolgt.2>?

Der erste Einsatz der Kritik - Sokrates’ Kritik an (T) und (P)

Weil es im Dialog schon einige Zeit zuriickliegt, dass er darauf hingewiesen
hatte, dass das Ergebnis am Ende moglicherweise verworfen werden kénn-
te (vgl. 151c), fragt Sokrates erneut, ob es sein soll, dass die Meinung jetzt

251 Zur Gliederung des Kritikabschnitts vgl. Becker 2007, S. 277f.; Heitsch sieht die ei-
gentliche Kritik erst mit der Widerlegung im vieren Einsatz beginnen und betrachtet
das Vorhergehende noch als Teil der Entfaltung der Theorien; vgl. Heitsch 1988, S.
30f;; McDowell 1973, S. 158-192. Hardy 2001 unterteilt stirker nach systematischen
Gesichtspunkten und kommt zu einer leicht abweichenden Gliederung.

252 Vgl. Becker 2007, S. 277, der die beiden Teile des ersten Kritikeinsatzes als jeweils
eigene ,Runden” zahlt und somit auf gesamt fiinf Runden kommt.

85

- am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das Sichtbare und das Denkbare: Visuelle Wahrnehmung und Erkenntnis bei Platon

gepriift wird und holt Theaitetos’ Einverstindnis ein (vgl. 161a). Theaitetos
ist einverstanden und bittet Sokrates darum, Klarheit zu schaffen und zu
endlich sagen, wie es sich verhalte, ob also die entwickelte Meinung falsch
sei. Das gibt Sokrates Anlass zu einer schonen bildhaften Formulierung des
Hinweises, der sich schon einige Male aufgedringt hatte. Er sagt namlich,
Theaitetos halte ihn wohl fiir einen ,,Beutel voller Satze“ (161a8), aus dem er
einfach einen herausgreifen und als falsch klassifizieren konne:

,Wie es aber wirklich damit zugeht, merkst Du nicht, daf§ ndmlich keine
dieser Behauptungen von mir ausgeht, sondern immer von dem, der sich
mit mir unterredet. (161b1-3)

Nachdem alle Beteiligten insofern erneut daran erinnert worden sind, dass
Sokrates die gepriiften Sdtze nicht selbst vertritt, bringt Sokrates als erstes
ein Argument gegen (P) vor:

1. Wenn (P) giiltig wire, konnte der Satz gleichwohl keine intersubjektive
Geltung beanspruchen und steht tiberdies im Widerspruch zu Protagoras’
eigenem Auftreten als Lehrer (vgl. 161d8); das Geschift des wissenschaft-
lichen Unterredens und Lehrens wire sinnlos, wenn alles gleich richtig
wire (vgl. 161e).25? Die Ansichten von Theaitetos, allen anderen Menschen
und den Géttern konnten allesamt den gleichen Anspruch geltend machen
(vgl. 162¢). Das ist ein Kritikpunkt, der fiir alle Beteiligten wichtig ist, da
Theodoros und Theaitetos in einem Lehrer-Schiiler-Verhaltnis stehen und
auch Protagoras als Lehrer aufgetreten ist, und natiirlich das Gesprach mit
Sokrates selbst auch ein Lehrdialog ist.

Sokrates bemerkt dazu recht ziigig, indem er die Rolle des antworten-
den Protagoras einnimmt, dass dieser Einwand zu suggestiv sei, um ernst
genommen zu werden; durch die Verwendung der Gétter als Beispiel wer-
de der im Unterreden unerfahrene Theaitetos hier blofl tiberredet. Es ist

253 Hauskeller verweist darauf, dass das Argument darauf beruht, dass Sokrates an
dieser Stelle die weite Bedeutungsdimension von aigOnotg (vgl. oben) wieder auf-
nimmt, wenn er so tut, als wolle (P) nicht nur Giiltigkeit fiir Wahrnehmungen,
sondern fiir alle Vorstellungen beanspruchen, indem er davon spricht, was jemand
~mittelst der Wahrnehmung vorstellt (8v‘aioBrjoews 80§asn). Hauskeller ibersetzt
hier freilich aioBvjoewg mit ,,Sinnesempfindungen® und fithrt damit eine zusétzliche
Kategorie ein. Vgl.auch Hardy 2006, S. 44, der die Bedeutung des Arguments her-
vorhebt, seine Geltung aber aus der Interpretation ableitet, es gehe hier um die
Abwehr der Auffassung, dass uns unsere Meinungen wie Empfindungen einfach
nur ,,zustoflen” wiirden, wahrend Sokrates darauf hinauswolle, wir seien ,,Akteure
unserer Urteilshandlungen®

86

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3. Die Wahrnehmung im ,,Theaitetos”

auffallig und irritierend, dass hier das eigentlich stirkste Argument gegen
(P) sehr schnell beiseite gewischt wird. Spater wird es wieder aufgenom-
men werden,”>* und in der langen Verteidigungsrede des (Sokrates als)
Protagoras nach dem zweiten Einsatz der Kritik erfolgt eine angemessenere
Antwort.

In der Fortsetzung des ersten Einsatzes der Kritik bringt Sokrates in
einem zweiten Teil drei absurde Folgen der Gleichsetzung von Wahrneh-
mung und Erkenntnis als Einwénde gegen (T) vor:

2. a) Die Gleichsetzung von Erkenntnis und Wahrnehmung wiirde be-
deuten, dass wir das im Sehen oder Horen Wahrgenommene?® immer
zugleich auch verstinden, das aber ist nicht der Fall. Eines der Beispiele,
die Sokrates anfithrt, ist das Sehen von Buchstaben, die wir noch nicht
kennen. Wenn wir unsere Augen auf sie richten, sehen wir ja etwas — nun
missten wir gemafd (H) entweder behaupten, dass wir sie nicht sehen, oder
aber dass wir sie doch verstehen (vgl. 163b5-7). Hier entgegnet Theaitetos
selbst: Wir sehen zwar die Gestalt und die Farbe, nicht aber dasjenige, was
die Sprachlehrer lehren, also die Bedeutung. Diese werde weder verstanden
noch wahrgenommen. Diesen ersten Kritikpunkt kann Theaitetos somit
geschickt abwehren.

2. b) Die Gleichsetzung von Erkenntnis und Wahrnehmung wiirde be-
deuten, dass eine Erinnerung an frithere Erkenntnisse unmdglich wire,
weil man das Erinnerte, Frithere ja gegenwirtig nicht mehr sehe. Recht
suggestiv fordert Sokrates Theaitetos aber dazu auf, sich vorzustellen, man
erinnere etwas und schliefle die Augen, wodurch die Erinnerung ja nicht
abbreche (vgl. 163e10-13). Aus (T) miisste aber folgen, dass im Fall der
Erinnerung keine Erkenntnis vorliegen kénne, weil man die betreffenden
Dinge nicht sehe. Sokrates strapaziert die Bedeutung von (T) recht stark,
wenn er die postulierte Aquivalenz von Wissen und Wahrnehmung ,als
Lizenz aufffasst], in beliebigen Kontexten Wissen® durch Wahrnehmung’
ersetzen zu konnen2>

254 Das Argument ist eine Folge aus dem £y kpttig-Argument; im Dialog wird es in
182 wieder aufgenommen, vgl. unten.

255 Indem Sokrates hier formuliert: ,& t@ opav aicBavopeda | @ dxodew™ (163blf.),
suggeriert er eine Unterscheidung zwischen dem Wahrnehmungsvorgang und dem
Wahrgenommenen im Sehen oder Horen - und Theaitetos nimmt diesen impliziten
Hinweis in seiner Antwort auf, indem er zwischen der gesehenen Gestalt und Farbe
einerseits und der Bedeutung der Buchstaben andererseits unterscheidet.

256 Becker 2007, S. 281.

87

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das Sichtbare und das Denkbare: Visuelle Wahrnehmung und Erkenntnis bei Platon

Als Sokrates nun feststellt, dann seien (P) und (T) widerlegt (vgl. 164
b8-11 und 164d9f.), stimmt ihm Theaitetos zu, was Sokrates wiederum die
Gelegenheit gibt, dazu aufzufordern, nicht so vorschnell aufzugeben.?” Das
hiefle, die iiberlieferten Erzdhlungen?®® zu misshandeln (vgl. 164e4). Wenn
der Vater der ,Erzahlung® (P), also Protagoras, noch lebte, so Sokrates,
hitte er ihr beigestanden. So aber sei sie ,verwaist’, und wegen der Abwe-
senheit des Urhebers miisste man sie stirker beriicksichtigen, gleichsam um
die Abwesenheit des Vaters zu kompensieren.

2. ¢) Auch der nichste Einwand ergibt sich aus dem sturen Anwenden
der Lizenz zum Ersetzen von ,Wissen“ durch ,Wahrnehmung®: Die Gleich-
setzung von Erkenntnis und Wahrnehmung wiirde bedeuten, dass man
gleichzeitig wissen und nichtwissen konne, denn wenn man sich zum Bei-
spiel ein Auge zuhalte, sehe man das, was man zugleich (mit dem anderen
Auge) nicht sieht (vgl. 165b2-e4). Auch hier geht Sokrates wieder sehr
suggestiv vor, und es handelt sich um einen schwachen Einwand; erstens
funktioniert das Argument tiberzeugend nur fiir das Sehen und das Héren,
und zweitens trifft dieser Einwand gar nicht direkt die Gleichsetzung von
Wahrnehmen und Erkenntnis, sondern tragt einen Widerspruch im Begriff
des Sehens vor. Dieser Widerspruch kommt aber nur dadurch zustande,
dass Sokrates unvermittelt und unter der Hand einen physiologischen
Wahrnehmungsbegriff eingesetzt hat — fiir den bisher verwendeten Begriff
der Wahrnehmung, die immer einen Gehalt hat, funktionierte der Wider-
spruch nicht: Wenn ich mir nur ein Auge zuhalte und dann a ansehe, trifft
es nicht zu, dass ich sehe, dass a F ist und zugleich nicht sehe, dass a F
ist.25? Sokrates spielt gewissermaflen mit dem mehrdeutigen Wortlaut von
~-Wahrnehmung®, was Theaitetos nicht merkt, der den Begriff zu Beginn im
alltaglichen Sinn verwendet hat.

Schliefllich schldgt Sokrates vor, eine Verteidigung des Protagoras zu for-
mulieren, als ob dieser selbst sprechen wiirde. Und so sagt der imaginierte
Protagoras zunichst, viele von Sokrates® bisherigen Einwanden seien blof3
Fangfragen gewesen (vgl. 166bl-c2). Fiir eine Verteidigung seines Satzes (P)
reformuliert er ihn dann in der folgenden Weise:

257 Dieser Dialogzug lasst sich als Beleg fiir diejenigen Interpretationen lesen, die die
ganze Passage als Starkung des Komplexes aus (T), (P) und (H) lesen, um ihn
spiter entweder umso griindlicher widerlegen oder aber einschranken zu kénnen,
vgl. unten.

258 Sokrates spricht von ihnen durchweg als ,, Mythen®

259 Vgl. Becker 2007, S. 283.

88

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3. Die Wahrnehmung im ,,Theaitetos”

(P) Jeder ist das Maf$ dessen, was ist und was nicht ist in dem Sinne, dass
jedem von uns eigentiimliche Wahrnehmungen entstehen (i3t aicbrjoeig
EKOOTW POV yiyvovTol, 166¢4).

Und dieser Satz sei vereinbar erstens mit dem Tatbestand, dass einer
besser sein kann als der andere, gerade weil dem einen dieses, dem anderen
jenes erscheint, und zweitens damit auch mit der Existenz der Weisheit und
der Weisen und der Moglichkeit des Lehrens; die Weisen und das Lehren
konnten die Umwandlung der wahrnehmenden Seele bewirken, dass einem
etwas Besseres erscheine als vorher (vgl. 166d7f.). Die Mdglichkeit der
Lehre und des Lernens hat demnach fiir Protagoras nichts mit Wahrheit
oder Falschheit zu tun (vgl. 167a6-8), und somit scheint (P) mit der Praxis
des Lehrens und Lernens vereinbar zu sein.

Zweiter Einsatz der Kritik an (P) und (H): Protagoras’ Lehre (P) ldsst die
Wabhrheit ihres Gegenteils zu, (H) ist nicht konsistent formulierbar260

Nun findet ein Wechsel des Gesprachspartners statt: Sokrates spricht jetzt
mit Theodoros statt mit Theaitetos.26!

Sokrates beginnt den neuen Einsatz der Kritik ab 169¢ ausgehend von
der Beobachtung, dass es widerstreitende Ansichten iiber die Wahrheit ei-
nes Satzes gibt.2%2 Und so miisse man (P) folgend sagen, dass eine Meinung
fir ihren Vertreter richtig ist, fiir alle aber, die gegen sie sind, falsch. Und so
wire der Vertreter von (P) zur folgenden Schlussfolgerung gezwungen: ,Er
gibt gewissermaflen zu, daf} die Meinung der entgegengesetzt Vorstellenden
iber seine Meinung, vermdge deren sie dafiir halten, er irre, wahr ist®
(171a6-9). So gebe er also zu, dass seine eigene Meinung falsch ist.263

260 Diesen und die folgenden Abschnitte der Argumentation des Dialogs werde ich
kiirzer behandeln, weil sie nicht so viel zur Wahrnehmungstheorie enthalten.

261 Vgl. zur Interpretation Becker 2007, S.287f.

262 Die Widerlegung beruht also darauf, dass es einen Dissens geben kann, was nach
(P) ja eigentlich nicht mdglich ist. Fiir Sokrates ist also duflerst wichtig, er einen
Dissens iiber die Geltung von (P) zumindest zu fingieren. Mit Recht verweist Hardy
auf die dialogische Form der Widerlegung, die eine gréfiere Rolle spiele, als es tib-
licherweise beriicksichtigt werde, weil (P) logische Beweismittel nicht akzeptieren
muss; vgl. Hardy 2001, S. 84 und 91. Hier wird die Rolle der geradezu performativen
Inszenierung des Dialogs deutlich sichtbar.

263 Diese meist als ,Selbstwiderlegungsargument® bezeichnete Kritik ist ausfithrlich
und kontrovers interpretiert werden; die Debatte kann hier nicht umfassend
beriicksichtigt werden. Vgl. Becker 2007, S. 293-295; McDowell S. 169-171; vgl.
zum ,self-refutation argument® Bunyeat 1976b und 1990, S. 29-31, und wiederum

89

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das Sichtbare und das Denkbare: Visuelle Wahrnehmung und Erkenntnis bei Platon

Die letzte fingierte Intervention des Protagoras besteht konsequenterwei-
se nicht mehr darin, dass (Sokrates als) Protagoras seinen Satz verteidigt,
sondern dass Sokrates die Vorstellung evoziert, wenn Protagoras zumindest
bis zum Hals aus dem Grabe auftauchte, konne er Sokrates und Theodoros
nur noch beschimpfen ,,und wiirde dann wieder untertauchen und davon-
gehen® (171d3).

Digression (172c8-177¢5)

In einem Abschnitt, den Sokrates nachtraglich selbst als ,beildufig gesagt*
(Tépepya TUyYGVEL Aeydpeva, 177b8) bezeichnet, fithrt Sokrates im Folgen-
den fast einen Monolog, in dem er {iber die wahre Philosophie und ihren
Gegensatz referiert. Frei seien diejenigen, die in den Wissenschaften erzo-
gen worden seien, wie Knechte hingegen diejenigen, die an den Gerichten
und in Verhandlungen und Geschiften ausgebildet seien. Wer in der Philo-
sophie lebt, sei es gewohnt, liber die ganze Erde zu schauen; daher sei
er auch als Mafistab anzunehmen, wenn bestimmte Meinungen gerithmt,
gelobt oder verspottet wiirden. Insofern fiihrt die so genannte Digression
nicht vom Thema ab, sondern sie fithrt ein Argument wieder in den Dialog
ein, das sich direkt auf die zuvor imaginierte Rede des Protagoras bezieht,
indem die Frage des Maf3stabs explizit thematisch wird.264

zu Burnyeats Interpretation Fine 1998. Becker geht von einem ,inszenierten Fehl-
schlul“ (Becker 2007, S. 294) aus, weil Protagoras gar nicht zu Sokrates® Schluss-
folgerung gezwungen sei, sondern vielmehr den folgenden Schluss formulieren
konnte:

»(1*) Die anderen glauben, daf (P) falsch ist.
(ii*) Protagoras glaubt, daf3 alles Meinungen der anderen wahr fiir die anderen
sind.
(iii*) Also glaubt Protagoras, daf es wahr fiir die anderen ist, daf} (P) falsch ist*
(ebd.).
Platon weise mit dieser Inszenierung indirekt darauf hin, dass Protagoras nieman-
den von seiner eigenen Position iiberzeugen kann, also argumentativ isoliert ist.

264 Die Digression werde ich hier nicht ausfiihrlich behandeln. Vgl. dazu Ryle 1966,
S. 158, der den Abschnitt eine ,philosophically quite pointless digression nannte,
Long 1998, S. 127-129, und vor allem Burnyeat 1990, S. 34-39, der dem Abschnitt gro-
es Gewicht beimisst, Polansky 1992, S. 134-148, und neuerdings und mit ausfiihrli-
cher Literaturiibersicht Peterson 2011, S. 59-89, die freilich den systematisch-inhaltli-
chen Gehalt der Digression gemafd Petersons leitender Hauptthese auf Fragen des
guten Lebens beschrinkt und die hier im Dialog relevanten Fragen des Mafistabs
nicht im Kontext interpretiert.

90

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3. Die Wahrnehmung im ,,Theaitetos”

Dritter Einsatz der Kritik: Widerlegung von (H) und (P)

Mit diesem Argument aus der Digression setzt Sokrates die Kritik an (P) in
seinem dritten Einsatz fort: Er bietet die folgenden Umformulierungen von
(P) an:

(P°) Jeder hat das Kriterium dafiir, was etwas sei, in sich selbst (vgl. 178b6),
und daraus abgeleitet

(P*) Jeder hat das Kriterium dessen, was sein wird, in sich selbst (vgl.
178c1).

Zusitzlich benutzt Sokrates Beispiele, in denen es um Fragen des Niitz-
lichen und des Guten geht. Dann ldsst sich gegen (P“) sagen, dass es
Kompetenzunterschiede in Urteilen iiber Zukiinftiges?®> gibt. Ein Spezialist
hat ein besseres Urteil daruber als andere, wie sich der Geschmack eines
Weins zukiinftig entwickeln wird, oder wie etwas klingen wird, und daher
seien nur die Kompetenteren, Weisen, als MafSstab (puétpov, 179blf.) anzu-
sehen. Hier liegt also eine Widerlegung von (P) im weiteren Sinne vor.
Fiir Plato ist dies eines der wichtigsten Argumente, denn es geht ja um die
Begriindung der Moglichkeit der Dialektik.

Dieser auf (P) konzentrierte Teil der Kritik endet damit, dass Theaitetos
sagt, durch dieses letzte Argument werde (P) am besten widerlegt; Sokrates
erganzt, dass es noch viele weitere gebe. Auf jeden Fall gilt (P) damit
innerhalb des Dialogs als erledigt.

Sokrates leitet aber an dieser Nahtstelle einschriankend zur weiteren Kri-
tik an (H) tiber, denn trotz der Widerlegung von (P) im weiteren Sinne ist
die zu (P) im engeren Sinne gehorende Wahrnehmungstheorie noch intakt
und zu priifen. Er sagt:

~Was aber den gegenwirtigen Zustand eines jeden betrifft, woraus die
Wahrnehmungen und die sich auf sie beziehenden Vorstellungen entste-
hen: so ist es schwerer zu zeigen, dafl diese nicht wahr sein sollen
(179¢2-4 in Schleiermachers Ubersetzung)

265 Vgl. zur Interpretation vor allem Puster 1993; Hardy 2001, S. 105-107; Heitsch 1988,
S. 74-77. Nach Puster ist fiir eine genaue Interpretation zwischen dem ,Expertenar-
gument“ und dem ,,Zukunftsargument® in 177¢6-179b9 zu unterscheiden.

91

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das Sichtbare und das Denkbare: Visuelle Wahrnehmung und Erkenntnis bei Platon

Genauer wire die folgende Ubersetzung: Was aber den gegenwirtigen Zu-
stand eines jeden betrifft, aus dem die Wahrnehmungen und die Meinun-
gen von diesen entstehen, so ist es schwieriger zu erfassen, dass [er] nicht
wabhr ist.266

Hier ist es auffillig, dass die Wahrnehmungen und die aus ihnen entste-

henden Meinungen getrennt genannt werden. Zu Beginn der Erdrterung
von (T) waren sie ja in der Gleichsetzung von Wahrnehmen und Erschei-
nen gerade vermischt worden.?®’” Im Rahmen der Zwillingstheorie war
klar geworden, dass die Wahrnehmungen als Vorgang in den Organen

266 Hardy (2001) tibersetzt:

»Aber beziiglich dessen, was jeder jetzt so empfindet, woraus die Wahrnehmun-
gen und die entsprechenden Meinungen hervorgehen, ist der Nachweis, dafl sie
nicht wahr sind, schon schwieriger. (Hardy 2001, S. 117)

Und er betont, dass schon in dieser Formulierung die bedeutsame Unterscheidung
angelegt sei

»zwischen Wahrnehmungen, die im eingeschrénkten Sinne als Empfindungen,
das heifit als durch das Erfassen augenblicklicher, phdnomenaler Qualitéten her-
vorgerufene ,private Zustinde® verstanden werden, einerseits, und den daraus
folgenden Urteilen, andererseits” (ebd.).

Eine solche Unterscheidung fithrt Sokrates im letzten Kritikeinsatz tatsachlich ein,
wenn er das Wahrnehmen im Sinne der Titigkeit der Sinnesorgane und im Sinne
der Tatigkeit der Seele unterscheidet, vgl. unten. Vgl. dort auch zur Frage, ob
die Bezeichnung als ,phdnomenale Qualititen“ gerechtfertigt ist. Hardy versteht
die zitierte Formulierung so, dass hier ein Begriff phdnomenaler Wahrnehmung
eingefithrt werde, weil Sokrates hier vom gegenwirtigen ,Zustand (nd8og) spricht,
aus dem die Wahrnehmungen und Meinungen entstehen, so dass Sokrates so ver-
standen werden konnte, er unterscheide hier vor allem zwischen dem md6og und
den propositionalen Meinungen und Urteilen. Vgl. Hardy 2001, S. 117-122. In seinem
spateren Text tibersetzt Hardy (mit derselben Zielrichtung):

~Was die jeweils gegenwirtigen Empfindungen betrifft, aus denen die Wahrneh-
mungen und die entsprechenden Meinungen hervorgehen, so ist es schwierig, zu
zeigen, dafl sie nicht wahr sind.“ (Hardy 2006, S. 49)

Becker widerspricht zutreffend mit der Begriindung, in diesem Fall hétte nicht der
Singular ,md00¢" stehen diirfen, sondern es hitte ein Plural sein miissen, auflerdem
stehe im Text des ,Theaitetos“ ,md0og” fiir alles Mogliche, was einem widerfahrt;
so konnten einem auch falsche Meinungen (187d3, 196b9) oder ungeléste Probleme
(199¢8) widerfahren. Daher sei es unwahrscheinlich, ,dafl Platon hier auf eine so
wichtige Erweiterung des Wahrnehmungsbegriffs zielt“ (Becker 2007, S. 304, Fufi-
note). Sicher wird sich aber sagen lassen, dass er die bald folgende Differenzierung
hier implizit vorbereitet.

267 Vgl. auch Burnyeat 1990, S. 43. Burnyeat liest die Passage freilich so, dass es nun

92

schon explizit um die Meinungen geht; es ist aber an dieser Stelle nicht einleuch-
tend, warum es Sokrates als schwieriger bezeichnen sollte zu zeigen, dass ausgerech-
net die Meinungen nicht wahr sein sollen.

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3. Die Wahrnehmung im ,,Theaitetos”

nicht falsch genannt werden konnen. Hier aber werden nun die Meinun-
gen explizit genannt, was eine wichtige Wendung des Dialogs vorberei-
tet. Zundchst geht es aber nicht explizit um diese Meinungen, sondern
um den jeweiligen gegenwirtigen Zustand, aus dem beides entsteht. Es
geht damit wieder um die Annahme, dass jede jeweils gegenwdrtige Wahr-
nehmung wahr sei und damit erneut um die Identifikation von Wissen
und Wahrnehmung. Wenn man (T) unter Absehung von Vergangenheit
und Zukunft so versteht, dass es immer nur um den jeweiligen Moment
geht, dann konnte Wahrnehmung als hinreichend fiir Wissen betrachtet
werden. (H) beruht ja gerade auf solch einer Einschrankung, daher geht
der Dialog zur Kritik an (H) tiber. Einleitend spricht Theodoros tiber das
Gesprachsverhalten der historischen Herakliteer in Ionien und Ephesos;268
er berichtet, dass sich mit ihnen kaum ernsthaft sprechen lasse, weil sie
wie ,angestochen® (179e6) im Sprechen nicht bei einem bestimmten Satz
oder einer Frage stillhalten. Sokrates stellt sich staunend und fragt nach,
wie sie dann lehren konnten, was fiir den Dialog die wichtige Gelegenheit
darstellt zu betonen, dass die Herakliteer gar keine Schiiler haben, denn sie
seien ,jeder, woher es ihm eben kommt, begeistert” (180c2). Hier wird der
Gegensatz der von (H) implizierten Auffassung zu Platons Dialektik und
der Mdoglichkeit der Bildung mit der Existenz von maf3geblichen Kundigen
und Lehrern vertieft und weiter ausgebaut.

In einer Passage, die geschickt zwischen Abschnitten zur Auslegung
der Flusstheorie und Abschnitten zur Wahrnehmungstheorie (der aus
155e3-160e5 bekannten Zwillingstheorie der zwei Pole)?®® hin- und her-
wechselt und dabei frithere Argumente verdichtend wieder aufnimmt (vgl.
181c-183b4), unterscheidet Sokrates zunachst zwischen zwei Arten der Be-
wegung (xivnotg, 181cl), einerseits der Verdnderung (dAAoiwoig) und an-
dererseits dem Ortswechsel (popd, 181d5f.). Und Theaitetos stimmt der
folgenden Reformulierung von (H) zu:

268 Sedley sieht hier (mit Verweis auf Aristoteles, Metaphysik I' 5, 1010a7-15) einen
Nachklang von Platons eigener fritherer Beeinflussung durch Kratylos, der am Ende
ganz aufhorte zu sprechen, vgl. Sedley 2004, S. 90.

269 Becker erdrtert, welche Rolle hier die Erinnerung an die Zwillingstheorie der
Wahrnehmung spielt, von der er schon zuvor (vgl. hier Passage zu 152d-157c,
oben) bemerkt hatte, dass sie mit (H) als ontologischer These nicht kompatibel
sei. Moglicherweise wolle Platon hier darauf aufmerksam machen, dass sich unter
(H) die Wahrnehmungstheorie gar nicht mehr formulieren lasse, weil sie von einer
Bestimmbarkeit zweier Relata des Wahrnehmungsvorgangs ausgehe (stimmt das?)
und weil ihr zufolge die Wahrnehmung zu ausdriickbaren Eigenschaften fiihre, vgl.
Becker 2007, S. 306.

93

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das Sichtbare und das Denkbare: Visuelle Wahrnehmung und Erkenntnis bei Platon

(H) Alles unterliegt beiderlei Weisen der Bewegung (vgl. 182alf.).

Das bedeutet, dass gemaf3 (H) nicht nur einiges der Verdnderung und
anderes dem Ortswechsel unterworfen sei, sondern alles fliefe stets auf bei-
de Arten der Bewegung, denn sonst wiirde doch wieder in der jeweils ande-
ren Weise eine Konstanz angenommen, dass entweder ein Gleichbleibendes
den Ort wechselte oder ein sich Veranderndes am selben Ort bliebe.?”® Und
demgemaf3 seien nach (H) auch z.B. die Warme, das Weiflsein usw. im
Rahmen des Wahrnehmungsgeschehens zu erkldren:

sjedes von diesen bewege sich wihrend der Wahrnehmung zwischen
dem Wirkenden (motodvtég) und dem Leidenden (mdoyovtog), und das
Leidende werde alsdann ein Wahrnehmendes (aioOntixév), nicht aber
eine Wahrnehmung (aioOnoi), und das Wirkende ein Wiebeschaffenes
(Toldv), nicht aber eine Beschaffenheit (toidtnta)“ (182a4-9).

Das bedeutet, das Wirkende wird nicht selbst zu Warme bzw. Weif3sein
(Bepudtng, Aevkdtng), sondern ein Warmes bzw. Weifles (Beppov, Aevkov)
(vgl. 182b1-3) 27!

Darauthin bewegt sich der Dialog wieder zuriick zur Prifung von (H):
Sokrates formuliert erneut (vgl. 182d1-5), dass alles fliele, bedeute nicht,
dass ,etwas“ Gleichbleibendes sich bewege, sondern dass nach (H) auch
dieses ,etwas“ dem Fluss unterliegen muss, damit ,es nicht auf diese Art
als ein Beharrendes ertappt werde® Theodoros stimmt zu, alles sei ,,immer
flieflend” (182d7) und entschliipfe insofern auch dem Redenden unter den
Hénden, daher kénne man letztlich gar nichts richtig benennen. Und bezo-
gen auf die Wahrnehmungstheorie — nun wird die wahrnehmungstheoreti-
sche mit der flusstheoretischen Argumentation immer enger verschrinkt
— heifit das, fiir jede Wahrnehmung gelte, man diirfe nicht etwas mit grofie-
rem Recht so und so nennen als ein anderes: (T) muss nicht nur z.B. das

270 Vgl. auch Hardy 2001, S. 118f.
271 Hardy 2006, S. 57f.:

»Zwischen’ den kausalen Faktoren C und D, d.h. zwischen Auge und Stein,
bewegen sich die beiden perzeptiven Faktoren A und B, das Weif3sein und das
Weif3-Sehen, [...]: Sie bewegen sich aufeinander zu und bilden dann ein Paar
{A, B}, das im Augenblick des Zusammentreffens aus eben diesen Elementen
besteht. Auge und Stein verdndern dadurch wiederum ihre Beschaffenheit: Mit
der Bildung eines Wahrnehmungspaares entstehen jeweils neue kausale Agenzien
Cund D

94

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3. Die Wahrnehmung im ,,Theaitetos”

Weif3-Sehen, sondern die Tatsache des Sehens selbst als radikal flieflend
denken:?72

Jede Auskunft dariiber, wie sich etwas verhalte, sei ,gleich richtig*
(opolog 6pOT), 183a6); somit konne man auf der Grundlage von (H) tiber-
haupt keine Definitionen formulieren.?”3

Sokrates zieht nun die Konsequenz, das gelte nun nicht nur fiir Defini-
tionen, sondern fiir jede Art des Sprechens und daher auch fiir das im
Rahmen dieser Argumentation Gesagte:

»Denn auch dieses So darf man nicht sagen, weil das So sich nicht
bewegt; noch auch nicht so, denn auch das wire keine Bewegung; son-
dern die, welche diesen Satz behaupten (tov Adyov toltov Aéyovatv),
missten eine andere Sprache dafiir einfithren (GAANv pwvnv Betéov),
denn bis jetzt gibt es fiir ihre Voraussetzung keine Worte (o0x &youot
prpota (183all-b4).

Und daher kann (T) in der angenommenen Verbindung mit (H) nur gel-
ten, wenn es das definiens, die Wahrnehmung, so unstabil werden lasst,?”
dass das definiendum, das Wissen, zu jeder Zeit auch sein Gegenteil sein
kann. Aber dann funktioniert die Definition nicht mehr. Mit dem Satz,
dass alles gleich richtig werde und damit, dass es keine Sprache fiir die
Behauptung gebe, ist eine reductio ad absurdum fiir (H) durchgefiihrt.?”
Hier ldsst sich geltend machen, dass die Bezeichnung dieses Schliissel-
punkts der Passage als ,Kollaps der Sprache®?’”® noch zu ungenau sein
konnte. Denn die Herakliteer konnten durchaus selbst reflektiert haben,
dass es fiir sie keine festen Subjekte und Pradikate geben kann, wie schon

272 Und so kénnte man sagen, es ,liefle sich der Inhalt des Wahrnehmungserlebnisses
mit sprachlichen Mitteln tiberhaupt nicht mehr ausdriicken (Hardy 2001, S. 119).

273 Hier wird eine implizite Verbindung zum oben diskutierten ¢y xpitnig-Argument
hergestellt.

274 Vgl. Becker 2007, S. 305f.: ,Was nunmehr wegfillt, ist die Verfiigbarkeit von be-
stimmten Referenten, {iber die man sprechen kann - und zwar ganz gleich, ob es
sich um Eigenschaften oder Einzeldinge handelt Ahnlich formuliert Burnyeat 1990,
S. 49: ,an element of stability within the perceptual encounter itself, although it
would last for a moment only [...], would still mean that something has a determi-
nate character independent of the perceiver’s judgement about it.

275 Theaitetos mahnt an dieser Stelle, Sokrates miisse nun den Satz des Parmenides
genauso hart wie die Flusstheorie priifen, dass ndmlich alles feststehe. Sokrates
weigert sich mit der Begriindung, sie konnten ihm ohnehin nicht gerecht werden,
vgl. 183¢9-184b3.

276 Sedley 2004, S. 93-99, hier: S. 93.

95

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das Sichtbare und das Denkbare: Visuelle Wahrnehmung und Erkenntnis bei Platon

in Theodoros Bericht deutlich wurde. Sokrates’ Hauptargument kann da-
her nicht einfach darin bestehen, die Herakliteer mit fiir sie neuen, iiberra-
schenden Einsichten zu konfrontieren.?”” Die Widerlegung von (T) beruht
dann auf der folgenden Uberlegung:

(T) ,has to regard every actual case of perceiving [...] as one in which the
perception through that sense has ceased to be a perception before one
has finished referring to it as ‘perception’. [...] If there are no enduring
specific perceptions, the generic term ‘perception’ can never be applied
to anything actual”?78

Daraus entstehe eine Haltung, die nicht mehr von konstanten Wahrheits-
werten ihrer Behauptungen ausgehen kann.?”® Und das bedeutet nicht die
Abschaffung der Sprache tiberhaupt, sondern hat die genannte fatale Kon-
sequenz, dass jede Antwort auf jede mogliche Frage ,gleich richtig ist oder
vielmehr wird“ (183a6).

»This is a collapse, not of language, but of dialectic. The Socratic method
par excellence, dialectic is centered on the investigation of universal
truths, especially definitions, by means of question and answer [...].80

Es geht hier zentral um die Mdglichkeit der platonischen Dialektik, der
der Aufbau des Dialogs selbst ja folgt. Sokrates’ Einwand beruht damit
nicht so sehr darauf, dass (T) nicht sprachlich addquat ausgedriickt werden

277 Sedley stiitzt sich unter anderem auf 182d8-e7, wo Sokrates eine extreme Schlussfol-
gerung aus dem zuvor erreichten Satz zieht, dass es keine stabile richtige Benennung
der Farben als Gesehenem gebe. Er schliefit namlich, dass der andere Zwilling aus
der Zwillingsontologie der Wahrnehmungstheorie, das Sehen, selbst radikal unstabil
sein miisse nicht nur in dem Sinne, dass das Gesehene sich dndert, z.B. von Weif3
nach Grau, sondern auch beziiglich des Faktums des Sehens selbst. Sedley geht da-
riiber hinaus davon aus, es miisse ein Motiv dafiir geben, dass die (P)-(H)-Theorie
des Wissens als Wahrnehmung wihrend des Dialogs so lange stabil gehalten wird.
Der wichtige Punkt liege darin, dass eine der Sachen, die wir wahrnehmen, das
Faktum ist, dass wir jeweils sehen, horen, usw., die ,second-order perception about
one’s current perceptual modality® (Sedley 2004, S. 96). Bei Platon bleibe dieser
Punkt aber implizit, erst bei Aristoteles werde er in DA III, 2 explizit genannt. Vgl.
auch schon Sedley 2003.

278 Sedley 2004, S. 97.

279 Damit stimmen Sedley und Becker darin iiberein, dass die Zwillingstheorie der
Wahrnehmung mit (H) nicht vereinbar sei. Vgl. auch Chappell 2004, S. 147

280 Sedley 2004, S. 98, vgl. zusitzlich S. 99 mit Verweis auf Aristoteles’ Metaphysik T
3,1005b23-26, das er mit Bezugnahme auf die historischen Herakliteer liest, die das
Prinzip der Widerspruchsfreiheit verletzten.

96

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3. Die Wahrnehmung im ,,Theaitetos”

kann, sondern dass (T) eine Welt voraussetzt, in der es keine Dialektik und
keine Definitionen geben kann. Insofern ségt sich die Behauptung von (T)
den Ast ab, auf dem man sitzt: Es ist eine Definition, die eine Welt ohne
Definitionen und ohne Dialektik unterstellt.28!

Die diesen Einsatz abschlieffende Formulierung ,Dass aber Erkenntnis
Wahrnehmung sei, werden wir nicht zugeben, jedenfalls nicht nach der
Lehre, alles sei Bewegung28? (183c2f.) ist eine Einschrankung, die deutlich
darauf hinweist, dass (T) von Beginn an eingeschrénkt interpretiert wor-
den war.

Vierter Einsatz der Kritik: Die endgiiltige Widerlegung von (T)

Nach dem bisherigen langen Durchgang durch zahlreiche Argumente, der
Theaitetos im Verlauf des Dialogs immer schwindliger werden ldsst, folgt
schliefSlich in 184b4 - 186e die endgiiltige Widerlegung des Satzes (T),
Erkenntnis sei Wahrnehmung. Dazu wechselt die Dialogsituation wieder
zu Theaitetos als Gesprachspartner, und Sokrates agiert stirker als zuvor
als Lehrer, der selbst bestimmte Auffassungen vertritt. Diese Wechsel kor-
respondieren mit einem verdnderten Gebrauch von ,wahrnehmen®, denn
Sokrates fragt nicht mehr danach, was wir wahrnehmen, sondern wie wir
wahrnehmen. Er stellt die Frage: Sind die Augen das, ,womit® wir sehen,
oder das, ,vermittelst“ dessen wir sehen (vgl.184c5-7)?283 Das bedeutet: Ist
das Auge selbst die sehende Instanz, oder ist das Auge nur das Instrument,
wodurch (Sia) gesehen wird? Theaitetos gibt die erwartete Antwort: Das
Auge ist das, wodurch wir sehen, sonst wiirden vielerlei Wahrnehmungen in
uns wie die Griechen im trojanischen Pferd nebeneinander herumliegen?®*
und nicht, wie es in Wirklichkeit sei, in einer einheitlichen Form/Weise

281 Sedley 2004, S. 99.

282 Eigene Ubersetzung, S.H. Vgl. Heitsch 1988, S. 26.

283 Wie im Deutschen ist die Bedeutung dieser Unterscheidung auch im Griechischen
nicht leicht verstandlich, denn beide Formulierungen bezeichnen ein instrumentel-
les Verhaltnis; fiir ,womit® steht der instrumentell gebrauchte Dativ, fiir ,vermittelst®
die Priposition ,,6ia“ mit dem Genitiv. Zur Interpretation vgl. ausfiihrlich Burnyeat
1976¢, der vom ,with' idiom“ und vom ,through® idiom® spricht. Vgl. weiter auch
Becker 2007, S. 308. McDowell tibersetzt ,womit“ mit ,(we perceive) with“ und
~vermittelst“ mit ,,by means of , vgl. McDowell 1973, S. 185.

284 Wiirz 1888, S. 21 wihlt dafiir die schone Formulierung, dann wiirde der wahrneh-
mende Mensch ,als ein Behilter von 5 Sinnesapparaten mit getrennten Funktionen
erscheinen’, wogegen Platon die Einheit des Subjekts setzen konne.

97

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das Sichtbare und das Denkbare: Visuelle Wahrnehmung und Erkenntnis bei Platon

(i8éav) zusammenlaufen, z.B. der Seele oder wie immer wir diese Instanz
nennen wiirden (vgl. 184d1-4).28> Die Wahrnehmung erfolge also vermittels
der Sinne im Bewusstsein.?3¢

Darauf baut Sokrates seinen néachsten Argumentationsschritt auf. Wenn
wir also mit einem und demselben (o0t@v T® aT®, 184d8)*7 in uns
durch/vermittelst (Sia) der jeweiligen Sinnesorgane?$® Unterschiedliches
wahrnehmen, dann wird die Wahrnehmung in gewisser Weise auf den
Kérper zuriickgefithrt, und dann haben das Auge, das Ohr usw. jeweils
spezifische Wahrnehmungen: Was durch das Auge wahrgenommen wird,
kann nicht durch das Ohr wahrgenommen werden, usw. (vgl. 185al). Erst
damit ist vorbereitet, dass Sokrates schlussfolgern kann, dass es dann ein
dariiber hinausgehendes Vermdgen in uns geben miisse, das das den Din-
gen Gemeinschaftliche (t6 xowvov, 185c4) offenbart (vgl. 185¢3-d4), etwa
Sein, Nichtsein, Ahnlichkeit, Undhnlichkeit, Identitit, Verschiedenheit, An-
zahl und dergleichen. Der Mensch besitze also ein entsprechendes Vermo-
gen flir das, was z.B. dem Sichtbaren und dem Horbaren gemeinsam ist.
Durch welche Teile des Korpers wir so etwas wahrnehmen, wird Theai-
tetos gefragt, und er antwortet, das nehme die Seele ,vermittelst ihrer
selbst® wahr (abty] dt'adtiic 7 Yuy, 185d9-el) — also nicht durch den
Einsatz des Korpers. Und nun setzt Sokrates fort: Einiges erforsche die
Seele also durch sich selbst, anderes dagegen durch die Vermdgen des
Korpers (vgl. 185e6f.). Dasjenige, was als Eindriicke (ma®vjpota) durch
den Korper in die Seele komme, konnten Menschen und auch Tiere von
Natur aus wahrnehmen, aber Schliisse auf das Sein und den Zweck von
etwas konnten nur die dafiir Ausgebildeten nach lingerem Unterricht und
Miihen ziehen (186bll1-c5). Aufschlussreich ist an den Formulierungen, dass
die Entgegensetzung ,,durch den Korper/durch die Seele” unter der Hand
verschoben wird zu der Entgegensetzung von kérperlichen Eindriicken auf

285 Dabher betont Findlay 1981, S. 102, ,daf3 selbst die Sinneswahrnehmung nicht der Akt
verschiedener fiir sich allein agierender Sinne ist (184d-e)

286 Hier liefle sich auf Tendenzen in den Neurowissenschaften verweisen, fiir die dann
auch die weitere Kritik im Dialog zutreffen wiirde. Vgl. z.B. Singer 2002 und Ziemke
1996.

287 Dies ist der instrumentelle Dativ im Gegensatz zum ,vermittelst” (,5{a").

288 Unseren Begriff des Sinnesorgans gibt es freilich bei Platon nicht; hier steht entwe-
der ,vermittelst des Vermagens“ (duvdpews, 184e7) oder ,vermittelst der Werkzeuge®
(6pyava, 184d4, 185c6 und 185d9), wobei 6pyavov hier eher unspezifisch ,Werk-
zeug“ bedeutet und erst ab Aristoteles der allgemeine biologische Ausdruck fiir
Korperorgane wird; vgl. Burnyeat 1990, S. 54.

98

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3. Die Wahrnehmung im ,,Theaitetos”

der einen Seite und Schlussfolgerungen mit Hilfe der Seele auf der anderen.
Zudem kommt gleichsam in einer Verdichtung das oben schon mehrfach
vorbereitete Maf3stabs-Argument wieder ins Spiel. Und schliellich kommt
Sokrates zu den entscheidenden Konklusionen hinsichtlich der Wahrheit
und der Erkenntnis: Wer nicht zum Sein komme, komme auch nicht zur
Wahrheit, und kénne auch keine Erkenntnis davon haben (vgl. 186¢7-10),
wenn er auch Wahrnehmungen hitte im Sinne des eben erlduterten Na-
turvermogens der Eindriicke. Und daher gelte: ,Es ist keine Erkenntnis
(¢motipn) in den Eindriicken (maBvjpota), wohl aber in den Schliissen
(ocvAhoyiopor) daraus (186d2f.). Die Eindriicke, die aus der Wahrnehmung
durch das Sehen, Horen, Riechen usw. kommen, hat demzufolge als blof3e
Sinneseindriicke jeder einzelne Mensch so wie auch jedes Tier (das ist die
Plausibilitat des Sensualismus). Erkenntnis stammt aber nicht aus dieser
Quelle, sondern gehort zu demjenigen, das die Seele ,durch sich selbst®
und nicht durch die Sinnesorgane erforscht, und daher gilt schliellich die
Widerlegung: Wahrnehmung (in diesem Sinne) und Erkenntnis sind ,auf
keine Weise® (186€9) dasselbe.28?

Zusammengefasst verlduft die Argumentation des vierten und letzten
Kritikeinsatzes also in den folgenden beiden Schritten: 1. Wenn die Augen
dasjenige wiéren, womit wir sehen, d.h. bestiinde die Wahrnehmung darin,
was die Sinnesorgane tun, dann ligen die einzelnen Eindriicke unverbun-
den nebeneinander vor. Da wir aber Eindriicke verbinden und das den
Dingen Gemeinschaftliche, die xowa (in 186a9 vor allem das Gute und
Bose und das Schone und Schlechte)?*? kennen, kann die Wahrnehmung

289 Sedley zerlegt diese abschlieffende Argumentation in fiinf Schritte:

»(1) Knowledge entails accessing truth.

(2) Accessing truth entails accessing being (ousia).

(3) Perception cannot access being (as already demonstrated).

(4) Therefore perception cannot access truth.

(5) Therefore perception and knowledge are not the same thing.” Sedley 2004, S.
111.

Dabei weist Sedley darauf hin, dass “Sein” hier wiederum mehrdeutig verstanden
werden kann, entweder im Sinne der Figur des Sokrates, wo es schlicht eines der
Pridikate ist, die auflerhalb der Reichweite der Wahrnehmung liegen, oder aber im
Sinnes des Autors Platon, fur den es auch das wirkliche Sein der Ideenwelt bedeuten
kann, vgl. ebd. S. 112f. Fiir eine weitere Gliederungsvariante vgl. Shea 1985, S. 1.

290 Implizit wird hier die Diskussion mit der Erorterung von (P) verkniipft, wenn es
hier um das intersubjektiv bestehende Gute, Schlechte, Schéne und Bose geht, und
wenn in 186bl betont wird, dass die Seele Vergangenes, Gegenwirtiges und Zukiinf-
tiges ins Verhiltnis setzt; vgl. oben. Die oben erfolgte Sicherung der intersubjektiven

99

- am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das Sichtbare und das Denkbare: Visuelle Wahrnehmung und Erkenntnis bei Platon

nicht allein aus den Sinnesorganen stammen, die jeweils auf eine bestimmte
Art von Eindriicken beschrankt sind. 2. Das kotvov, dass etwas ist, das Sein
(186¢7), ist notwendig fiir die Wahrheit, und das, was nicht wahr ist, ist
kein Wissen (vgl. 186¢7-d1). Wenn daher die Wahrnehmung das ist, was
in den Organen zustande kommt, kann Wissen nicht mit Wahrnehmung
gleichzusetzen sein, und (T) ist falsch. Wahrnehmung in diesem Sinne und
Erkenntnis sind also ,auf keine Weise” (186e9) dasselbe.2*!

Freilich beruht dieses Ergebnis auf der sensualistischen Gleichsetzung
von Wahrnehmung und Empfindung des je einzelnen Menschen bezie-
hungsweise auf einem ganz bestimmten Verstindnis der Wahrnehmung,
das man ein ,organisch-instrumentelles Verstindnis“>*? nennen konnte.

Die Widerlegung von (T) erfolgt gerade nicht unabhdngig von der zugrun-
de gelegten Wahrnehmungstheorie.

Das heifit genauer, wir haben hier keine direkte Widerlegung des Sensua-
lismus, sondern eine reductio ad absurdum von (T) unter den Pramissen
der sensualistischen Theorie. Nur dann namlich ist die Gleichsetzung von
Wahrnehmung und Erkenntnis falsch. Damit (T) stimmen wiirde, miisste
die Welt so sein, wie (H) behauptet. Dies gilt aber bestenfalls fiir Platons
Sinnenwelt.?>> Wenn daher eine gewisse Erkenntnisfunktion der Wahrneh-
mung erhalten werden soll, wire ein anderer Wahrnehmungsbegrift als der
sensualistische notig, namlich derjenige, der die Wahrnehmung als ,das
Produkt einer komplexen urteilsbildenden Tatigkeit der Seele“?** begreift.
Im Rahmen des Dialogs interessiert dies freilich nicht weiter, da es um das
Thema der Erkenntnis geht.

Am Ende dieses ersten Dialogteils wird also eine Differenzierung inner-
halb des Begriffs der Wahrnehmung eingefiihrt, deren eine Seite Sokrates
explizit vertritt und die sich durchaus auch Platon zuschreiben ldsst. Es

Dimension (und nicht wie Hauskeller meint, ,des zu erkennenden Objekts*) ist die
Voraussetzung der Moglichkeit von Erkenntnis. Vgl. Hauskeller 1998, S. 173: Weil
es Gutes und Schlechtes fiir die Menschen gibt, gibt es ,wahre und falsche Vorstell-
ungen iber die Wirklichkeit [...] Die so erfolgte Sicherung eines zu erkennenden
Objekts ist die formale Voraussetzung der Moglichkeit von Erkenntnis.*
Die Erkenntnis kann daher nicht mit der Wahrnehmung im Sinne der bloflen
Sinnesempfindung des jeweiligen einzelnen Menschen liegen.

291 Vgl. auch Becker 2007, S. 310.

292 Becker 2007, S. 313.

293 Vgl. auch Lee, 2011, S. 415 und Sedley 2004, S. 44-48 und 99.

294 Becker 2007, S. 313.

100

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3. Die Wahrnehmung im ,,Theaitetos”

gibt insofern auch nicht die platonische Wahrnehmungstheorie,?*> sondern
eine Unterscheidung zwischen ,Wahrnehmung® in zwei unterschiedlichen
Verstindnissen. Es ist also auch nicht der Fall, dass Platon die Bezeichnung
~Wahrnehmung® nur fiir das organisch-instrumentelle Verstandnis reser-
viert und das zweite nicht als Wahrnehmung bezeichnet. Vielmehr bezieht
die Dialogargumentation gerade ihren Witz daraus, dass Unterschiedliches
~Wahrnehmung® genannt werden kann.

Der Fehler des Sensualismus besteht in der Gleichsetzung der Wahrneh-
mung in einem eingeschrankten Sinne mit dem Wissen. ,,Eigentlich® miisste
Theaitetos schon ganz zu Beginn des Dialogs fiir seine Definition sinn-
vollerweise ,Wahrnehmung® im Sinne der urteilenden Tatigkeit der Seele
gemeint haben, er hat sich aber von Sokrates zunachst implizit und unbe-
merkt auf das organisch-instrumentelle Verstdndnis festlegen lassen, was
dann zur Verbindung mit (P) und (H) fithrte bzw. durch diese Verbindung
nach und nach explizit wurde. Es werden zwei unterschiedliche Wahrneh-
mungsbegriffe kontrastiert, ein ,organisch-instrumentelles Verstandnis“>*®
von Wahrnehmung, das nicht hinreichend fiir eine Definition von Wissen
ist und mit dem (T) falsch ist, auf der anderen Seite die ,Wahrnehmung als
das Produkt einer komplexen urteilsbildenden Titigkeit der Seele“?7, das
auch fiir Sokrates durchaus hinreichend fiir Wissen sein konnte, da es mit
Urteilen iiber das Sein verbunden sein kann. Das erste Verstandnis kénnte
aber durchaus zumindest fiir einige Félle von Wissen (im Falle von Gegen-
wirtigem) notwendig sein, und dem zweiten Verstdndnis zufolge wiére (T)
gar nicht komplett gescheitert. Die Erorterung der Wahrnehmung im Sinne
eines sensorischen Prozesses auf der einen Seite und im Sinne der Tatigkeit
der Seele auf der anderen Seite zeigt, dass es fiir (T) noch eine Liicke gibt:
Die Wahrnehmung in Sokrates® Sinne kann aus mehr bestehen, als es der
organisch-instrumentelle Prozess bereitstellt. Diese Moglichkeiten werden
im Dialog aber nicht ausgefiihrt.

295 Insofern wiirde ich McDowell widersprechen, der Platon einen “official view of
perception” zuschreibt, dem zufolge sich die Differenzierung verstehen lasse als
Unterscheidung ,between, on the one hand, perception strictly so called, and, on
the other, what Plato would evidently refuse to call ‘perceiving that something
is the case’ and call, rather, something like ‘making judgements on the basis of
perception”, McDowell 1973, S. 118.

Vielmehr bezieht die Dialogargumentation gerade ihren Witz daraus, dass Unter-
schiedliches ,Wahrnehmung“ genannt werden kann.

296 Becker 2007, S. 313.

297 Becker 2007, S. 313.

101

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das Sichtbare und das Denkbare: Visuelle Wahrnehmung und Erkenntnis bei Platon

Soweit ist die Gesamtargumentation des vierten Kritikeinsatzes recht
Klar. Trotzdem bleiben einige Punkte zu untersuchen.

Die Dialogizitit/Rhetorizitdt: Welche Meinung vertritt Platon?

Die ganze Diskussion und Widerlegung von (T) gilt unter den sensualisti-
schen Pramissen. Zu beachten bleibt dabei freilich, das Sokrates all dies aus
Theaitetos erfragt, wenn auch wie {iblich in suggestiver Weise. Er behauptet
kaum etwas davon selbst. Doch im letzten Einsatz iiber die Tatigkeit der
Seele sagt er (vgl. 185e8f.): ,Denn eben dieses war es, was ich selbst meinte,
und wovon ich wiinschte, du mdchtest es auch meinen. Hier ist iiber die
allgemeine Dialogstruktur hinaus noch die Unterschiedlichkeit der jewei-
ligen Dialogabschnitte zu beriicksichtigen. Wieder spielt die Rhetorizitat
des Textes eine grofie Rolle. Einiges erfragt Sokrates testend aus seinem
Gegenliber, anderes vertritt er als Stellvertreter, und wieder anderes vertritt
er zumindest explizit — wobei die*der Leser*in aber nie sicher sein kann,
wo die Ironie endet. Betrachtet man zum Beispiel die Formulierung, die
von der Theorie der Eindriicke ausgeht und besagt, es sei ,keine Erkenntnis
(¢motpn) in den Eindriicken (mafvjpote), wohl aber in den Schliissen
(ouAhoyiopor) daraus® (186d2f.), die ohne ein konjugiertes Verb auskommt,
wird deutlich, dass sie gar nicht daraufhin festgelegt und insofern tiberde-
terminiert ist, ob Sokrates sie behauptend vertritt oder blof3 distanziert re-
feriert (das liefSe sich am Modus des Verbs ablesen, wenn eines vorhanden
ware).2%8

Die Rolle der Seele, die xowva, und die Tétigkeit des Urteilens

Welche Rolle spielt die Seele in der Vorstellung von der Wahrnehmung als
einer Tatigkeit der Seele? Auf jeden Fall wird herausgestellt, dass die Seele,
oder besser: das Bewusstsein diejenige Instanz ist, in der die Eindriicke
zusammenlaufen (vgl. 184d3f.), und fiir die der mit ,womit® ibersetzte in-
strumentelle Dativ reserviert ist, wihrend die Sinnesorgane als ,Werkzeuge*
bezeichnet werden (184d4). Sie sind eher Durchgangsstationen, wie es in
186¢lf. heifit (S0 T0D owpartog [...] mt v Yuynv); die Seele bildet ,den

298 In Schleiermachers Ubersetzung wird das es ist keine Erkenntnis“ aus Griinden der
grammatischen Notwendigkeit hinzugefiigt.

102

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3. Die Wahrnehmung im ,,Theaitetos”

Endpunkt des Wahrnehmungsvorgangs“>® und ist selbst kein Werkzeug
oder Instrument, denn sie erforscht ja die xowa ,vermittelst ihrer selbst®
(a0t 8L adTi|C, 185d9-€l und e6f.).300

Auf diese Weisen ist die Seele sowohl das einheitliche Gebilde (vgl.
184d3), mit dem wir das vermittelst der Sinnesorgane Erfasste wahrneh-
men, als auch dasjenige, das durch sich selbst die xowa erforscht. Und
dies ist die These, die Sokrates ausdriicklich selbst bestatigt: ,ta pev avty
O avtiig 1) Yuyr| émiokomel [...];to 68 S T@V ToU CWPATOg duvapewv™
(185e6f.).30!

Aufschlussreich ist die genaue Reihenfolge bei der Einfithrung der xowao:
Sokrates fragt zuallererst danach, was vorliegt, wenn man von beidem, z.B.
einem Klang sowohl als von einer Farbe, ,einen Gedanken® hat (185a4),
denn dann werde man wohl weder durch das eine noch das andere Instru-
ment ,von beidem eine Wahrnehmung® haben. Sokrates® Satz verwendet
einen auffalligen Parallelismus von ,mept appotépwv dwovof] und ,mept
appotépwy aioBavor ,Von beidem einen Gedanken® zu haben und ,von
beidem eine Wahrnehmung® zu haben, wird parallel gefithrt. Das heif3t, es
wird zunichst gar kein eigener Bereich wahrnehmbarer ,Gemeinsamkeiten'
eingefiihrt.32 Sondern es geht um den Fall, dass wir einen Gedanken
haben, mit dem wir uns wahrnehmend auf beide Arten von Eindriicken
beziehen. Wenn man Theaitetos sprechen hort, werden visuelle und akusti-
sche Eindriicke in einen ,Gedanken’ gefasst. Dann (185a8f.) setzt Sokrates
fort und fragt, womit wir von einem wahrgenommenen Ton wie auch
von einer wahrgenommenen Farbe denken, dass sie sind. (d.h. ob mit
einem Werkzeug, also einem eigenen speziellen Instrument, einem Sinn,

299 Becker 2007, S. 310.

300 Becker weist darauf hin, dass die Formulierung ,vermittelst ihrer selbst (adty
SL'adtiic) in 185d9-el und noch einmal in e6f., die noch leicht instrumentell klingt,
in kurz danach folgenden Stellen abgewandelt wird zu ,durch sich selbst (ka6
avthv)“ in 186a4 und ,in/bei sich selbst (¢v £owtf))“ in 186all. Becker deutet diese
Abfolge als Indiz dafiir, ,daf} die organisch-instrumentelle Vorstellung allméhlich als
unangemessen eliminiert wird“ (Becker 2007, S. 310). An beiden spéteren Stellen ist
es Theaitetos, der spricht; das liefSe sich als Bestitigung lesen.

301 Vgl. dazu Heitsch 1988, S. 92:

»Gleichwohl ist auch dieser Akt des émoxénteaBat, SiavoeioBat, dvoroyileabat
und xpivewv [die zur Beschreibung der Wahrnehmung der xotvéd von Platon
verwendeten Vokabeln, S.H.] ein Erfassen und Wahrnehmen. Offenbar ist
aicBdvecOar fiir beide Akte, fiir die sinnliche Wahrnehmung und fiir die Wahr-
nehmung der xotvé, eine Art Oberbegriff [...].*

302 Vgl. Hardy 2006, S. 65.

103

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das Sichtbare und das Denkbare: Visuelle Wahrnehmung und Erkenntnis bei Platon

das wird verneint,3% es ist ja die Seele). Sein und Nichtsein sind insofern
die erstgenannten kowva.>%4 Hier ist es aber interessant, dass Sokrates zuerst
in 185a9 ein definites Verb verwendet (¢076v), das dann in 185c4f. in
substantivierter Form mit Anfiihrungszeichen auftaucht (1o ,£otv* [...]
kal TO ,oUk €0Tt), und erst ab 185c8 und eingefithrt durch Theaitetos
wird das Abstraktum ovoio verwendet. Als weitere xowvé nach dem Sein
werden dann Ahnlichkeit und Unihnlichkeit, Identitit, Verschiedenheit,
das Schone und Schlechte, Gute und Bose genannt.3%

Auf jeden Fall werden die hier untersuchten Leistungen der Seele nicht
den Leistungen der Einzelsinne analogisiert. Diese zeichnen sich dadurch
aus, dass das jeweils sinnesspezifische Wahrgenommene wie etwa die Farbe
(oder der Klang), aber auch farbige Gestalten3°¢ durch kein anderes Sinnes-
organ als die Augen (bzw. die Ohren) wahrgenommen werden kénnen. Auf
diese Pramisse haben sich Sokrates und Theaitetos in 184e7-185a3 verstin-
digt. Im vorliegenden Zusammenhang sind die unterschiedlichen Lesarten
dieser Pramisse von Bedeutung:

(1) Die schwache Lesart: Bestimmte spezifische Qualititen wie etwa vi-
suelle Qualititen konnen nicht von anderen Sinnesorganen erfasst
werden. Diese Auffassung schliefSt aber nicht aus, dass das jeweilige
Wahrgenommene als Ganzes auch anderen Sinnesorganen zugénglich
ist.307

303 So auch Hardy 2001, S. 135 mit Verweis auf Aristoteles DA III, 425a19-30. Hardy
beldsst es aber bei der Nennung der Textstelle und gibt keine Interpretation.

304 Hardy liest hier anders und argumentiert dafiir, ,ist“ und ,ist nicht als pradikative
Kurzformeln zu interpretieren, die jeweils im Sinne von ,ist [so beschaffen]“ bzw.
»ist nicht [so beschaffen]” zu erganzen wiren, vgl. Hardy 2001, S. 133.

305 Auf die unterschiedlichen Interpretationen einiger Probleme kann hier nicht néher
eingegangen werden. Vgl. dazu immer noch erhellend Heitsch 1988, S. 92-102,
der die zum Teil recht unklaren Bemerkungen iiber die unterschiedlichen Arten
der xowa als Indiz dafiir liest, Platon sei es eigentlich um drei unterschiedliche
Akte der Seele zu tun: die unterschiedlichen sinnlichen Wahrnehmungen, deren
Zusammenfassung zu einer Gesamtvorstellung eines Gegenstands, und drittens die
Wahrnehmung der xowvd, vgl. ebd. S. 102.

306 Vgl. Hardy 2001, S. 139. Hier ist es wichtig im Sinne der systematischen Interpretati-
on, dass auch farbige Gestalten zu nennen sind, vgl. die Lesart (1) und Abschnitt 5.2.
tiber Aristoteles.

307 Vgl. Hardy 2001, S. 139; Burnyeat 1990, S. 56f.

104

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3. Die Wahrnehmung im ,,Theaitetos”

(2) Die starke Lesart: Nichts, was durch einen Sinn erfasst wird, ist auch
anderen Sinnen zuginglich.>%® Jeder Sinn ist auf eine spezifische Ob-
jektklasse beschrankt.

Aber es spricht gegen die starke Lesart (2), dass im Dialog die Einsicht,
dass es ein und dasselbe Vermogen ist, mit dem die xorva wahrgenommen
werden, ,nicht mit der Existenz besonderer, nicht sinnlich zuginglicher
Gegenstiande“3?” begriindet wird, sondern aus der Analyse des Wahrneh-
mungsvorgangs erschlossen wird. Und in der Rahmenszenerie des Dialogs
in 144c wird berichtet, dass Sokrates Theaitetos herankommen sieht, was
in diesem Falle heifst, dass er ihn im selben Moment unter den drei Heran-
kommenden als Theaitetos erkennt.

Die platonische Differenzierung innerhalb der Wahrnehmungstheorie
und die Unterscheidung von Eindriicken und Urteilen oder

Schliissen: Phanomenalismus, Sinnesdaten oder Sekundare Qualitaten als
Diskussionsgegenstande bei Platon?

Es ist deutlich geworden, dass Plato im “Theaitetos” einen historisch neuen
engen Sinn von aioOnoig einfithrt; in diesem neuen Sinn bedeutet der Aus-
druck “mit den Sinnen wahrnehmen”?% Dieser Sinn wird im Gegeniiber
zu fritheren, weiteren Bedeutungen,®! die im ,Theaitetos ebenfalls noch

308 Vgl. Bostock 1988, S. 112-114, der Platon die gleiche Auffassung wie Berkeley zu-
schreibt, und Modrak 1981, S. 36-41. Wenn man in dieser Weise sagt, Platon brauche
die Annahme als Grundlage fiir seine eigene phanomenalistische Wahrnehmungs-
theorie, ist es freilich einfacher, ihm diese gar nicht erst zuzuschreiben, dann
braucht es auch diese Lesart nicht. Vgl. auch Shea 1985 fiir die Argumentation gegen
die phdnomenalistischen Interpretationen von Cooper 1970 und Modrak 1981.
Heitsch 1988, S. 84 erkldrt {iberzeugend, wie es zu dieser zweiten Lesart kommen
kann: Fiir die ,Objekte der sinnlichen Wahrnehmung® steht im Text jeweils der
Plural eines substantivierten Adjektivs (z.B. o Aevkcer in 184b8). In Ubersetzungs-
sprachen wie dem Deutschen muss man hier entweder den Singular verwenden
(»das Weifle“), oder im Versuch, dem Plural gerecht zu werden, wird von ,weiflen
Dingen“ gesprochen. Zum Beispiel tibersetzt McDowell 1973, 184b8 ,things which
are white®. Solche Formulierungen aber weckten falsche Vorstellungen: ,Denn na-
tirlich will Platon nicht sagen, man kénne weifle Dinge nicht auch horen. Um
dem, was der griechische Text meint, nahezukommen, sind daher Umschreibungen
erforderlich [...], wobei nur die Vorstellung zu meiden ist, als wiirden dabei Dinge
von ihren Eigenschaften unterschieden. Heitsch 1988, S. 84.

309 Hardy 2001, S. 140.

310 Vgl. M. Frede 1987, S. 4.

311 Vgl. oben Kapiteleinleitung.

105

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das Sichtbare und das Denkbare: Visuelle Wahrnehmung und Erkenntnis bei Platon

prasent sind, von Platon zuallererst eingefiihrt. Insofern besteht der erste
Teil des Dialogs insofern nicht einfach aus der Kritik an einem gegebenen
Sensualismus, sondern dieser wird tiberhaupt erst als Problem entfaltet.

Dafiir werden im Text des Dialogs zwei unterschiedliche Wahrneh-
mungsbegriffe verwendet, zundchst implizit, dann aber auch in ausdriickli-
cher Absetzung voneinander. Als ausfithrende Agenten der Wahrnehmung
im ersten Sinne werden die jeweiligen Korperteile genannt, also die Augen,
Ohren usw. als Werkzeuge oder Instrumente, die wir heute unter dem
Begriff der Sinnesorgane zusammenfassen wiirden. Die Art und Weise,
wie sie die Wahrnehmung ermdéglichen, wird als ,vermittelst® ihrer (,,8io"
bezeichnet. Das heifit, es geht hier um korperliche Vorgénge, bei denen die
Korperteile instrumentell titig werden. Als Resultate werden Eindriicke an-
genommen;3'? das Vermogen dieser Wahrnehmung im ersten Sinne komme
allen Menschen wie schon Neugeborenen und auch Tieren von Natur aus
zZu.

Als Agentin der Wahrnehmung im zweiten Sinne des Begriffs wird im
Dialogtext die Seele® angegeben. Im Unterschied zu den Formulierungen,
mit denen die Tatigkeit der Organe beschrieben wird, wird hier zur Be-
schreibung ihrer Rolle der instrumentelle Dativ verwendet. Die Titigkeit
der Seele wird dann als dwavogioBan (185a9) bezeichnet, das heifst, die
wahrnehmende Seele kommt zu Schliissen und Gedanken. Dieses Vermo-
gen kann die Seele nicht naturgegeben ausiiben, sondern die Ausiibung
setzt Zeit, Mithe und Unterricht voraus.

312 Hardy 2001, S. 151 hebt hervor, dass diese im ersten Verstindnis sinnliche Wahrneh-
mung auf den bloflen Augenblick beschrinkt sei, und verweist auf den Zusammen-
hang mit Aristoteles, DA III 425 b 26ff. Vgl. dazu unten Abschnitt 4.4., und zur
Verbindung des Wahrnehmungsbegriffs im ersten Sinne mit (H) vgl. Cappell 2004.

313 Wie Hardy zu Recht hervorhebt, schlief3t diese Unterscheidung von Sinnesvermo-
gen und Seele keinen Dualismus von Leib und Seele ein, denn auch wenn die
Eindriicke auf der somatischen Seite Zustandsveranderungen des Korpers sind, sind
die Sinnesorgane fiir Platon ,ja auch Bestandteile der Seele, in der die einzelnen
Wahrnehmungsleistungen koordiniert werden. [...] Fiir Platon Klafft hier offenbar
keine Liicke zwischen Seele und Leib - und damit auch keine zwischen Seele
und Welt -, die durch eine dritte, vermittelnde Instanz zu schlieflen ware, da die
Urteilstitigkeit der Seele selber sowohl die Einheit des erkennenden Subjekts als
auch die Einheit der Gegenstandserkenntnis stiftet. (Hardy 2001, S. 157f.) Also liegt
eine Aspektunterscheidung und keine ontologische Fallunterscheidung vor: An ein
und derselben Sache kénnen sowohl die Sinnesvermdgen als auch die Seele gesehen
werden.

106

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3. Die Wahrnehmung im ,,Theaitetos”

Gemif einer der Interpretationsmaximen sollen von diesem Textbefund
die vorliegenden Interpretationen unterschieden werden, da schon die Dar-
stellung der Wahrnehmungsbegriffe im Dialogtext allzu haufig von Begrif-
fen der neuzeitlichen Philosophie Gebrauch macht, die das Verstdndnis
verstellen. Als Agenten der Wahrnehmung im ersten Sinne werden in der
Regel die kérperlichen Sinnesorgane genannt, was noch unproblematisch
ist, auch wenn es bei Platon noch keinen eigenen Begrift fiir ,Sinnesor-
gan” gibt. Sie werden aber auch als sinnliche Vermdgen aufgefasst. Bei
der Beschreibung ihrer Tatigkeit werden sie als empfangend, als rezeptiv
oder als passiv beschrieben, und ihre Resultate entsprechend als ,rezeptiv-
instrumentelle [...] Leistungen der je einzelnen Sinne“* oder als ,sense-
perceptions“3”> Diese Sinnenseite der Wahrnehmung wird auf dieser Basis
entweder als gleichsam empiristische Basis des ganzen Wahrnehmungs-
und Urteilsgeschehens angenommen, oder sie wird als phdnomenaler As-
pekt der Wahrnehmung angesprochen, wenn ihr ,je spezifische phanome-
nale Qualititen¥® unterstellt werden. Als Agent der Wahrnehmung im
zweiten Sinne wird die Seele als ein ,Zentralorgan®!” bezeichnet, deren
Tatigkeit im Urteilen oder Schlieflen besteht, und die damit im Gegensatz
zur Wahrnehmung im ersten Sinne ,nicht passiv-instrumentell“'® vorge-
he. 3° Es werden ,calculations®?® oder ,begriffliche Akte als Leistungen

314 Hardy 2001, S. 130.

315 D. Frede 1998, S. 21.

316 Hardy 2001, S. 131.

317 Heitsch 1988, S. 84-102.

318 Hardy 2001, S. 138.

319 M. Frede 1987, S. 5 fasst zusammen:

»Plato thinks that our beliefs and our knowledge about the physical world involve
a passive affection of the mind, but he also thinks that they go much beyond this
passive affection.

And he wants to reserve the term ‘aisthanesthai’, or ‘to perceive’, for this passive
element in our beliefs, which he was willing to grant the opponents. It is in this
way the term came to have the meaning of sense-perception.”

M. Fredes duferst erhellende Darstellung ist an dieser Stelle insofern misslich,
als die Gegeniiberstellung von aktiv/passiv an den Text herangetragen und Platon
zudem in Vernachldssigung der Dialogizitit des Texts unterstellt wird, er verfechte
eine Einschrankung der Verwendung von ,aisthanesthai“ auf die neu etablierte enge
Bedeutung. Platon legt nicht nahe, dass die eingeschrinkte Verwendung nunmehr
die einzig richtige sei. Auch wenn Sokrates als Dialogfigur die betreffende Theorie
explizit unterschreibt, bleibt die weite Bedeutung von ,wahrnehmen® im Dialog
zugleich présent.
320 D.Frede 1998, S.22.

107

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das Sichtbare und das Denkbare: Visuelle Wahrnehmung und Erkenntnis bei Platon

der Seele“3?! als Resultate angenommen, oder die aktiven Vorginge in der
wahrnehmenden Seele werden als Pradikationen,??? die zu kategorialen Ei-
genschaften fiihren, bezeichnet. Wenn die Wahrnehmung im ersten Sinne
als phanomenale Seite der Wahrnehmung gedacht wird, so wird die Wahr-
nehmung im zweiten Sinne als propositionale oder begriffliche Seite der
Wahrnehmung bezeichnet. Und schliefilich werden die beiden Wahrneh-
mungsbegriffe einer klaren Korper-Geist-Trennung zugeschrieben: geistige
Wahrnehmungsakte als ,perceptual acts of the mind“ auf der einen Seite
und als ,,the powers of the body which Plato says make these acts possible®
auf der anderen: “AloOnaig as act is located in the mind, but aicOnowg as
power in the body”.3%

321 Hardy 2001, S. 130 und 132.

322 Vgl. Hardy 2001, S. 132f.

323 Cooper 1970, S. 129. Vgl. hier auch Hardy, der ein deutliches Beispiel dafiir gibt, wie
mit modernen Vorstellungen der Text wiedergegeben wird:

»Nun sind zwar den Sinnesorganen nur jeweils spezifische Qualitdten zugénglich,
doch erfassen wir keine blofien Farbqualititen, sondern sehen im genuinen Sinne
farbige Gestalten. Das Wahrnehmen als anschauliches Erkennen von Gegenstan-
den umfafit die verschiedenen Qualititen gemeinsam. Wenn wir etwa einen
sprechenden Menschen wahrnehmen, so bezieht sich die Wahrnehmung auf
visuelle und auditive Eigenschaften zugleich, vereinigt also die Leistungen ver-
schiedener sinnlicher ,Instrumente’ Wiirden wir dem- oder derjenigen die Hand
zur Begriiffung reichen, so gesellten sich noch taktile Empfindungen derselben
Person hinzu. Unsere Wahrnehmung ist im Regelfall immer synasthetisch, und
verlduft nur in Ausnahmefillen ausschliellich tiber einzelne Sinne. Schon im
gegenstandlichen Wahrnehmen findet eine Objektivationsleistung statt, die nur
von der Seele ausgeiibt werden kann.“ (Hardy 2001, S. 130f. Vgl. auch Hardy 2006,
S.34 und 70-73.)

Hier ist es auffillig, dass Hardy von einem Sehen ,im genuinen Sinne“ spricht,
das aber nicht nur das Empfangen von Farbqualititen sein soll, sondern mehr ist
als das, was die Augen tun. Er bezieht sich also auf das Sehen im Sinne des zwei-
ten Wahrnehmungsbegriffs und sucht Platons Darstellung der Tatigkeit der Seele
in heutigen Begriffen plausibel zu machen. Dabei entspricht die zuriickgewiesene
Interpretation der zuvor genannten starken Lesart (2), die aber als eine Lesart der
Wahrnehmung im ersten Sinne ins Spiel gebracht wurde. Fiir die Wahrnehmung im
zweiten Sinne als Tatigkeit der Seele war sie gar nicht formuliert worden. Hier liegt
nicht so sehr eine Auseinandersetzung mit dem Dialogtext Platons vor, sondern eine
Aushandlung unterschiedlicher moderner Positionen.

Den Uberlegungen des zweiten Kapitels zufolge ist es moglich, in unterschiedlichen
Fallen vom Sehen ,im genuinen Sinne“ zu sprechen, insofern wire Hardy freilich
zuzustimmen, dass ein ,genuines’ Sehen nicht auf das blofle Erfassen von Farbquali-
taten einzuschrénken ist.

108

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3. Die Wahrnehmung im ,,Theaitetos”

Wenn aber die Wahrnehmung im einen Sinne im Haben von Eindrii-
cken besteht und die Wahrnehmung im anderen Sinne im Ausfiithren von
Schliissen, stellt sich die Frage, wie das Verhidltnis von Eindriicken und
Schliissen oder Urteilen zu denken sei. Unterscheidet Platon nur die beiden
Wahrnehmungsbegriffe voneinander, indem er eine Theorie der Sinnes-
wahrnehmung einfiihrt und fiir allein unzureichend erklart, oder handelt
es sich um zwei aufeinander folgende Wahrnehmungsstufen, die miteinan-
der verkniipft werden, indem die eine als Basis der anderen verstanden
wird? In diesem Fall konnte eine empiristische Unterscheidung zwischen
Eindruck und Interpretation schon Platon zugeschrieben werden, und es
lielen sich neuzeitliche Kategorien anwenden. Die zentralen abschlief3en-
den Formulierungen in 186¢l-d5 sind in dieser Frage nicht eindeutig. Gibt
es etwas, das klar als Ausgangsmaterial oder Basis der von der Seele durch-
gefithrten Schliisse bezeichnet wird? Bezieht sich das Schlieflen auf die
wahrnehmbaren Dinge, also die komplexen wahrgenommenen Gegenstan-
de, oder nach Art eines Phanomenalismus auf die Sinneseindriicke?324

Dass die Formulierungen nicht eindeutig sind, zeigt sich an den Uberset-
zungen von 186bl1-c3, die stirker als in vielen anderen Passagen voneinander
abweichen. Zentral ist hier u.a. die Ubersetzung der griechischen Ausdrii-
cke mabnpata, dvaroyiopote und cuviroyopot. In 186d3 ist von den
Schliissen (cuAhoyiopot) hinsichtlich der oder iiber die (mept) Eindriicke
die Rede, in 186¢2f. heifit es kurz davor: ta [...] mept TovTwy dvaroyiopota,
wobei sich Tovtwv auf die Tabrjpata bezieht. Zur Ubersicht seien einige
Ubersetzungen aufgefiihrt:

Schleier- | ,Nicht wahr, jenes wahrzunehmen, was irgend fiir Eindrii-
macher cke durch den Korper zur Seele gelangen, das eignet schon
Menschen und Tieren von Natur, sobald sie geboren sind.
Allein zu den Schliissen hieraus auf das Sein und den Nutzen
gelangen nur schwer mit der Zeit und durch viele Mithe und
Unterricht die, welche tiberall dazu gelangen?“32>

324 Beides ist vertreten worden. Fiir die Interpretation, Gegenstand des Schlieflens
seien nicht die Sinneseindriicke, vgl. Hardy 2001, S. 147: ,Nun ist die Gegeniiberstel-
lung von Eindriicken (marjpota) und Urteilen (dvodoyiopata) nicht etwa so zu
verstehen, dafl sich das Schlieflen - nach Art eines Phianomenalismus - auf die
Sinneseindriicke selber richtet.” Im selben Sinne argumentiert McDowell 1973 gegen
Bostock, vgl. unten in diesem Abschnitt.

325 Hervorhebung von mir, S.H.

109

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das Sichtbare und das Denkbare: Visuelle Wahrnehmung und Erkenntnis bei Platon

Heitsch
1988

“So gibt es also Dinge, die konnen Mensch und Tier, sobald
sie geboren sind, von Natur aus wahrnehmen, namlich alles,
was als korperliche Eindriicke die Seele erreicht; vergleichen-
de Uberlegungen aber, die das Sein dieser Eindriicke und ihren
Wert thematisieren, die stellen sich, wenn tiberhaupt, so nur
mit Miihe und allmahlich ein nach intensiver Ubung und
Belehrung.“326

Hardy
2001

Von hier aus aber in Bezug auf [...] Schliisse zu ziehen
[...]%27

McDowell
1973

»There are some things which both men and animals are able
by nature to perceive from the moment they’re born: namely,
all the things which direct experiences to the mind by means
of the body. But as for calculations about those things [...]"3?

Chappell
2004

So even newly-born humans, or other animals, can by nature
perceive whatever experiences come through the body as
far as the soul. Whereas the ability to calculate about these
experiences, about their reality and their usefulness, comes
only through exertion and the passage of time, through much
labor and education - if it comes at all.’32

Bei Schleiermacher bildet die Seele aus den Eindriicken Schliisse auf das
Sein und den Nutzen. Nach Heitsch stellt sie ,vergleichende Uberlegungen®
an, ,die das Sein dieser Eindriicke und ihren Wert thematisieren®; hier
wird es eher vermieden, explizit eine Stufenfolge von Basis und darauf
aufbauenden Schliissen zu formulieren. Hardy bleibt auch vorsichtig, wah-
rend McDowell von ,calculations® {iber ,those things* spricht. Bei Chappell
heift es ebenfalls ,to calculate about those experiences® Hier wird meistens

326 Heitsch 1988, S. 172. Hervorhebung von mir, S.H. Vgl. auch Heitschs richtige
Anmerkung 336 zu diesem Satz:

LsTepl xelvwy (186d3) meint nicht, wie iibersetzt zu werden pflegt [...], die im
selben Satz genannten ma®rpota (in welchem Fall es mept avt@v oder allenfalls
Tept Tout®v heiffen miiflte), sondern die frither genannten xowvd. Nicht auf das
sinnlich Wahrnehmbare (das gegebenenfalls ,griin® genannt wird), sondern auf
die xowvéd (die sog. Gemeinsamen Prédikate wie ahnlich oder schon) richten sich
Vergleich und Berechnung (cuhhoyiopde) als die zustindige Erkenntnisweise,
wie 186a10 dvahoyilopévy und 186¢2 dvohoyiopata zeigen.”

327 Hardy 2001, S. 145.

328 McDowell 1973, S. 69. Hervorhebung von mir, S.H.

329 Chappell 2004, S. 144. Hervorhebung von mir, S.H.

110

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3. Die Wahrnehmung im ,,Theaitetos”

sogar vermieden, die Eindriicke als Eindriicke zu benennen, stattdessen
wird unspezifisch von ,Sachen® oder ,Erfahrungen® gesprochen. Aber ist
es tatsachlich angemessen, Platons neue Wahrnehmungstheorie als (a) ba-
sierend auf der Unterscheidung von Eindruck und Urteil und (b) diese
Unterscheidung bei Platon als Stufenfolge von ,blofien’ Eindriicken und
Verstandestitigkeit zu verstehen?330

Wird die Rolle des Verstandes so beschrieben, dass er fiir die ,,Interpre-
tation der sinnlichen Eindriicke als Eindriicke von einer objektiven Wirk-

330 Von Kutschera formuliert mit Bezug auf 187a8 in dieser Weise:

»Es wird zwischen dem Haben von Eindriicken (qaivecBat) und Meinen
(80&6Lerv) unterschieden. [...] Wir deuten unsere sinnlichen Eindriicke als Ein-
driicke von einer objektiven Wirklichkeit. Daher stimmen wir einem Eindruck
nur zu, wenn er in das System unserer sonstigen Annahmen iiber diese Wirklich-
keit paf3t, und erkldren abweichende Eindriicke mit Hilfe von Hypothesen iiber
objektive Zusammenhinge und Gesetzmifligkeiten des Wahrnehmens durch den
Einfluf subjektiver Faktoren. (Von Kutschera 2002b, S. 215)

Hier ware mehreres kritisch anzumerken: Wie wir ,einem Eindruck zustimmen®
und wie es zu als soclhen ,abweichenden Eindriicken“ kommt, wird im Rahmen
seiner Interpretation nicht deutlich. Indem ein Wir unterstellt wird, das bestimmte
Eindriicke hat und Urteile féllt, wird die Frage, welches eine zutreffende phéno-
menologische Beschreibung von Wahrnehmungserlebnissen ist, mit der Frage ver-
mischt, welche Dialogfigur im Text welche Position vertritt. Deutlich wird, dass von
Kutschera Platon auf jeden Fall die Kritik an einer Abbildtheorie der Wahrnehmung
zuschreibt:

»Diese Unterscheidung von Eindruck und Urteil widerlegt im Grunde schon die
antike wie moderne ,kausale Erkenntnistheorie. Die Wirklichkeit bildet sich nicht
im Bewuftsein ab, sondern wir machen uns ein Bild der Wirklichkeit. Das ist
eine erkenntnistheoretisch sehr wichtige Einsicht, die sich bei Platon zum ersten
Mal findet.“ (Ebd., S. 216 Fn.)
Auf die Frage, wie die Urteile zustande kommen, antwortet Kutschera:
»Ein Urteil entsteht erst durch die begriffliche Bestimmung des Inhalts der Ein-
driicke. Diese Interpretationsleistung ist Sache des Verstandes, oder, wie Sokrates
sagt: der Seele. Platon hebt besonders auf Begriffe ab, die von den Eindriicken der
einzelnen Sinne unabhingig sind, weil sie auf Daten aus verschiedenen Sinnesge-
bieten anwendbar sind.“ (Ebd., S. 216)
Die xowd werden geradezu als primére Qualitdten und empirische Eigenschaften
als sekundére Qualititen im Sinne Lockes identifiziert, vgl. ebd., S. 216 Fn., und
immer wieder wird nicht deutlich, ob die Positionen Sokrates, Platon oder der
neuzeitlichen Erkenntnistheorie zuzuschreiben sind:
»Sinnliche Eindriicke haben von sich aus keinen Bezug zu einer objektiven Reali-
tat, mit der sie {ibereinstimmen konnten; diesen Bezug stellt erst der Verstand her.
Wabhrheit tritt also erst in Verbindung mit Urteilen und Annahmen auf (Ebd., S.
217)

111

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das Sichtbare und das Denkbare: Visuelle Wahrnehmung und Erkenntnis bei Platon

lichkeit, von Objekten mit Attributen zustdndig sei, wodurch sie ,einen
propositionalen Gehalt“ erhalten und wahrheitsfahig werden,*! dann wird
Platon eine Objekt-Attribut-Ontologie zugeschrieben, fiir die sich im Text
keine Anhaltspunkte finden. Freilich ist gerade im ,Theaitetos” die Frage
nach dem Erkenntniswert der Wahrnehmung zentral, aber sie wird nicht
durch eine solche Ontologie fundiert, und auch nicht durch eine Theorie
der Unterscheidung zwischen Einbildungskraft und Verstand.

Der recht verbreiteten Interpretation, dass sich das Schlieflen auf die
noBripota als ihr Material beziehe, lisst sich mit der folgenden Uberlegung
entgegentreten: Sie legt Sokrates auf die wenig tiberzeugende Ansicht fest,
dass wir unsere Eindriicke ihrerseits wahrnehmen.33? Diese Kritik wird
erstens dadurch gestiitzt, dass Platon betont, die T4tigkeit der Seele bediirfe
des Unterrichts und der Ubung, denn das Haben eigener Sinneseindriicken
hingt sicher nicht von Ubung oder Unterricht ab, und zweitens wire es
seltsam zu behaupten, man ziehe Schliisse auf die Beschaffenheit und
den Nutzen von Sinnesdaten. Das wiirde bedeuten, dass man zuerst die
Eindriicke wahrnimmt und aus ihnen dann Schliisse hinsichtlich ihrer
Beschaffenheit zieht. Der eigentliche Gegenstand der Wahrnehmung wiren
dann in einer solchen empiristischen Auffassung die Sinnesdaten. Platon
vertritt gerade nicht die Auffassung, dass es genau gesprochen unsere
Sinneseindriicke sind, die wir wahrnehmen,?3 und er vertritt auch kein
Sinnesdatenmodell der Wahrnehmung,*** auch wenn die Eindriicke und

331 Von Kutschera 2002b, S. 221.

332 McDowell 1973, S. 111. Zur Kritik vgl. Einleitung und Kapitel 4 iiber reprasentationa-
listische Wahrnehmungstheorien und den ,,Zuschauer im Kopf*

333 Bostock schreibt Platon aber diese Sicht zu: 1988, S. 117: ,Plato does suppose that,
strictly speaking, we perceive only our experiences. Daraus folge, dass man zuerst
die Eindriicke wahrnimmt und aus ihnen dann Schliisse zieht. Bostock rdumt
ein, dass wir wie Platon durchaus davon sprechen, dass wir gew6hnliche Dinge
wahrnehmen, aber genau gesprochen, vertrete Platon genau diesen odd view. Vgl.
weiter Bostock 1988, S. 128-142, der drei unterschiedliche Interpretationen der
Widerlegung von (T) in 186¢7-el2 diskutiert und sich schliellich trotz Bedenken
der von ihm so genannten “orthodoxen Interpretation (die er u.a. Burnyeat 1976¢
zuschreibt) anschliefit, der zufolge Plato die Auffassung vertritt, ,,perception never
reaches truth, and therefore cannot be said to be knowledge of any kind“ (Bostock
1988, S. 142). Grundsitzlich beriicksichtigt Bostock die Dialogstruktur und die Rolle
der Rhetorizitat zu wenig und fragt jeweils sehr schnell, ob die jeweils diskutierten
Auffassungen plausibel und systematisch haltbar seien.

334 Vgl. McDowell 1973, S. 117: ,,one should regard with suspicion the attribution to
Plato of anything like the concept of a sense-datum”.

112

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3. Die Wahrnehmung im ,,Theaitetos”

die Urteile unterschieden werden, gerade um den Erkenntnisbezug der
Wahrnehmung zu erdrtern.

Zwischen Eindriicken und Urteilen zu unterscheiden, muss jedoch noch
keine festgelegte Stufung oder Abfolge bedeuten. Platons Beschreibung der
Wahrnehmung im zweiten Sinne als Tatigkeit der Seele geht nicht so vor,
dass die Leistungen der Seele auf die Titigkeit der einzelnen Sinne zuriick-
gefithrt werden konnten. Die Seele wird nicht wie jeweils die Einzelsinne
in 185d9 als ein ,eigens hierfiir zustindiges Werkzeug (idiov 6pyavov)“3*
gedacht. Wenn mit der Seele z.B. das den Dingen Gemeinsame wahrge-
nommen wird, ist die Seele kein verarbeitendes Instrument zweiter Stufe.

Welchen Status haben aber die Eindriicke (rafrjpata), und welche Rolle
spielen sie fiir die Wahrnehmung im zweiten Sinne? Auf eine gewisse Weise
liegen die Eindriicke den Schliissen voraus, was wiederum logisch oder
psychologisch interpretiert werden konnte. Es wird aber im Dialogtext
nirgendwo thematisiert, dass es sich hier um ,phédnomenal bewuf3te*33
Erlebnisse oder so etwas wie Sinnesdaten handeln kénnte. Eine solche
Uberlegung wird an keiner Stelle thematisch. Wichtig ist es hingegen, dass
es laut Sokrates vieler Zeit, Mithe und des Unterrichts bedarf, um die
Schliisse ausfithren zu konnen (vgl. 186¢2-5). Daraus lief3e sich folgern,
dass es sich bei den Schliissen der Seele nicht um ,simple® pradikative
Urteile handeln kann.3” Daher ist erwogen worden, als den miihevollen

335 Hardy 2001, S. 138.
336 Becker 2007, S. 311.
337 Trotzdem schreibt Becker, man konnte es irritierend finden,

»daf3 Platon in der Beschreibung der Urteilsbildung gar nicht darauf eingeht,
dafd Urteile unserer Auffassung nach immer aus einem Eigennamen (der fiir ein
Einzelding steht) und einem Pridikatsausdruck zusammengesetzt sein miissen.
(Becker 2007, S. 312.)

Freilich stellt sich diese Irritation nur ein, wenn man diesen Begriff des pradikativen
Urteils teilt, was Platon nicht so ohne weiteres zugeschrieben werden kann.

Zu Platons Auffassung von Einzeldingen im Unterschied zu Aristoteles vgl. Prauss
1966, S. 69-84, und Mann 2000. Prauss verweist darauf, dass im Phaidon (79a) der
Bereich des Seienden, den wir die Einzeldinge nennen, die Gegenstidnde der aicBatg
bilde; freilich seien Einzeldinge als Beispiele fiir Wahrnehmbares bei Platon in der
Minderzahl und kommen vor allem solche Sachen vor, die wir heute als Attribute
oder Qualitaten bezeichnen wiirden. Mann stellt heraus, dass erst Aristoteles in
der Kategorienschrift ein revolutiondres neues metaphysisches Bild eingefiihrt habe,
ndmlich dass es innerhalb des Seienden so etwas wie Dinge gibt: ,before the Catego-
ries and Topics, there were no things, ebd. S. 4.

Dem entspricht, dass es keinen Begriff des ,Sinnesorgans“ und des ,Wahrneh-
mungsgegenstands“ bei Platon gibt. Vgl. auch Heitsch 1988, S. 80.

113

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das Sichtbare und das Denkbare: Visuelle Wahrnehmung und Erkenntnis bei Platon

Prozess, die wahrnehmende Urteilsfahigkeit der Seele zu erlernen, den
Spracherwerb anzusehen.®*® Aber auch diejenigen pridikativen Urteile, die
uns ,simpel“ vorkommen mégen, werden erlernt.*® Mit der Fortsetzung

338

339

114

Zu priifen wire, ob die Durchsetzung der aristotelischen Wahrnehmungstheorie
in der spiteren Rezeption mit a) der Einfithrung fester Gegenstinde und einer
Pradikationstheorie, b) der Einfithrung eines allgemeinen Begriffs eines ,Wahrneh-
mungsgegenstands® und ¢) der Durchsetzung des allgemeinen Begriffs des Sinnes-
organs zusammenhangt. Das kann in dieser Arbeit nicht geleistet werden.

Bostock erwégt, unter dem langen und miihevollen Unterricht den komplexen und
langen Prozess des Spracherwerbs zu verstehen, vgl. Bostock 1988, S. 124.

Es liegt ein ganzes Spektrum von Interpretationen zur Frage vor, welcher Instanz
das Urteilen zugeschrieben werden soll. Nach Cooper 1970 und Modrak 198lurteilt
schon (in schwacher Weise) die Sinneswahrnehmung allein. D. Frede 1989, S. 22
kritisiert Cooper 1970 im Sinne ihrer Interpretation, dass nach Platon die Sinne
iberhaupt nicht urteilten:

»This view is based on the assumption that we always immediately label our
sensations, such as ‘red’ or ‘bitter’. Against this assumption it should be pointed
out that the habitual labeling may be undeniable for such routine experiences but
not, eg., for nuances of colours (reseda-green), unusual tastes, and not at all for
sounds”

Hier ist problematisch, dass erstens situationsunabhédngig eingeteilt werden soll,
wihrend doch alles Genannte habituell geschehen kann, und dass es zweitens hier
nicht um die Platoninterpretation geht, sondern darum, welche Beschreibung uns
plausibler ist.
Nach M. Frede 1987 urteilt die Seele mit Hilfe der oder auf Basis der Organe. Nach
D. Frede 1989 urteilt die Seele unter Verwendung der koina als Allgemeinbegriffe;
wahrend die ,affections” nichts mit Sein, Wahrheit und Erkenntnis zu tun haben,
nehme die Seele mit Hilfe der Koina ,calculations about the pathémata“ vor (D. Fre-
de 1989, S. 22). Daher schreibt sie: ,Knowledge is no longer confined to the world
of the eternal and immobile [...]. But the promise of a new determination of the
nature of epistéme on the basis of the employment of the common concepts remain
unfulfilled” (S. 22) Die Tétigkeit der Seele mit den koina sei von zweifacher Art:
1. Normale Urteile wie ,dies ist hart/weich® usw., 2. ,explicit and reflective concern
with the concepts of hardness and softness themselves®. (S. 23) Als Beleg nennt sie
186b6-9. Sokrates” Zusammenfassung sei dabei von einer aufschlussreichen Asym-
metrie gekennzeichnet:
»having obtained Theaetetus® answer ,perceiving, of course‘ to the question What
name do you give the first: seeing, hearing, smelling, feeling cold, feeling hot?; he
does not go on to ask him for the name of the second activity of the soul, as one
would expect. Had he continued and asked what name Theaetetus would give to
the activity of grasping being and truth in our calculations through the common
concepts’, the answer would no doubt have been ‘knowing’” (S. 24)
Nach Rosen 1999, S. 242 ist es nur die Seele, die ,arrives at the truth about perceived
entities”. Rosen spricht hier fiir ;Theaitetos” 185c4ff und 186elff. von ,true and false
perceptual judgements“ (ebd.) und fasst zusammen:

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43. A



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3. Die Wahrnehmung im ,,Theaitetos”

der Diskussion um das Verhiltnis von Wahrnehmung und Urteil wird
sich der Abschnitt 2.5. {iber die einschldgige Passage aus dem ,Philebos®
beschiftigen.

Zuvor soll aber ein Beispiel wegen seiner Wichtigkeit noch einmal ge-
nannt werden: Wenn ich eine Person herankommen sehe und sie erkenne,
wie zu Beginn des Dialogs, kann ich davon sprechen, dass ich eben diese
Person sehe. In diesem Sinne ist auch im zweiten, hier nicht ausfiihrli-
cher behandelten Teil des Dialogs von ,Wahrnehmung“ die Rede (192d,
195d).340 Fir diesen Sachverhalt des sehenden Erkennens bietet Sokrates
im Theaitetos aber keinen eigenen Begriff an. Diese terminologische Liicke
wird im ,Sophistes geschlossen: Der ,Platz zwischen den nicht-diskursi-
ven moaBvpata und den komplexen Urteilen® wird im Sophistes mit dem
Wort ,Vorstellung® (pavtooio) bezeichnet. Es gibt dort Urteile, die nur im
Denken gebildet werden und solche, die mit Wahrnehmungsbeteiligung
gebildet werden. Der gemeinsame Begriff fiir beides ist Urteil (86&a, vgl.
Sophistes 264a4-6).341

“As Socrates clarifies the process, the soul speaks to itself or engages in discursive
thinking (dianoeisthai) about the ousia it has apprehended by itself, and so
arrives at a judgment (doxazein) about the perceived entity” (Ebd.)

» o«

Indem Rosen hier zwischen “Wahrnehmung”, “Apprehension” und “Urteil” unter-
scheidet, geht er von einer bestimmten Kant-Interpretation aus und trdgt deren
Begriffe und neuzeitliche Fragen an Platons Text heran. Das grofie Problem besteht
dann darin, die Verbindung zwischen der ,perception of sense-data“ und ,the pure
apprehension of the being of an entity by the soul“ (Rosen 1999, S. 243) zu kldren.
Und so macht er gleichermafien an Kants wie Platons Auffassungen ,the fatal
weakness oft he Kantian doctrine of perception® (ebd., S. 245) aus:

»Kant is no more able than Plato to explain the synthesis between the common
properties or (as he calls them) categories and the perceptible identity of the
individual perceived object.” (ebd.)

Nach Shea 1985 ist es die Seele allein, die urteilt, so dass es sich hier gar nicht
mehr um Wahrnehmung im engeren Sinne handle. ,To perceive heifle ,to consider
data provided through the senses in terms of innate concepts” (Shea 1985, S. 13)
und sei prinzipiell nicht wahrheitsfahig: ,,perception cannot get at truth because it
cannot make any judgement, for only the mind ‘by itself” (xa®” adt#v), i.e. the mind
precisely when when it is not using the sense organs as its instrument, can judge.”
(Ebd., S.2)
340 Hardy nimmt aber zumindest eine Art von Stufung an:
sIst die Urteilstitigkeit (80§GGewv) auf die jeweils gegenwirtigen Phidnomene
der Wahrnehmung gerichtet, so zeitigt sie Wahrnehmungsurteile. Die Wahrneh-
mungsurteile liegen gleichsam zwischen den rezeptiv-sinnlichen Wahrnehmun-
gen und den komplexen ,Schliissen’ Hardy 2001, S. 151 (Hervorhebung i.0.).
341 Vgl. Hardy 2001, S. 152:

115

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das Sichtbare und das Denkbare: Visuelle Wahrnehmung und Erkenntnis bei Platon

Es ldsst sich nun die Frage beantworten, wozu der ganze Aufwand der
Entfaltung und Kritik der unterschiedlichen Sitze im ersten Dialogteil
dient, falls doch am Ende vor allem (T) zuriickgewiesen werden soll. Es
handelt sich gleichsam um eine ,guided tour“**? durch Sokrates® philoso-
phische Errungenschaften, die Platon den Leser*innen bietet: Gegen die
damals vorherrschenden philosophischen Traditionen, die durch (T) und
(H) reprdsentiert werden, wird hier eine Grundlegung fiir die platonische
Ontologie gelegt:

»Plato very naturally seizes the opportunity afforded by part I of the
Theaetetus to show how and why Socrates abandoned, not just the typ-
ically empiricist approach to knowledge which Theaetetus’ definition
echoes, but also the assumptions of pervasive instability and relativity,
assumptions which he saw as no less prevalent in the foregoing tradi-
tion.” 343

Es lasst sich auch geltend machen, dass die (H)-(P)-Theorie ausfiihrlich
entfaltet wird, weil gerade innerhalb ihres Rahmens die Wahrnehmung als
hinreichend und notwendig fiir Wissen erwiesen werden kann: ,Dann erst
ist sichergestellt, daff Wahrnehmung niemals triigerisch ist und die Dinge
immer genauso sind, wie sie wahrgenommen werden:*** Da es aber mit
der (H)-(P)-Theorie in Sokrates’ Sicht zahlreiche Probleme gibt (sie ldsst

»Die gavtaocia ist eine ,Mischung aus Wahrnehmung und Meinung’ (264b2). Sie
ist dasjenige, wovon wir sagen: man stellt es sich vor (paivetar) (264bl-2). Das
ist die Charakterisierung genau desjenigen epistemischen Sachverhalts, von dem
im Theaitet unter dem Titel Wahrnehmung' die Rede ist: Es handelt sich um ein
,Urteilen im Wahrnehmen' [...].

Hier ist Hardys Ausdrucksweise zu vereinheitlichend, denn es gibt gerade nicht das
unter ,,dem Titel Wahrnehmung' im Theaitetos Behandelte.
Vgl. unten zum Timaios (52a6ft.), wo diese ,Verbindung von Meinung und Wahr-
nehmung® als diejenige Erkenntnisform begriffen wird, die den wahrnehmbaren,
verdnderlichen Dingen entspricht. Das ist zwar eine recht unzuverldssige Erkennt-
nisform, die aber richtige Urteile iber wahrnehmbare Phdnomene ermdglicht.
Hardy stellt heraus, die Charakterisierung der gavtooio als Mischung sowie die
Umschreibung in 264bl-2 zeugten von der ,Schwierigkeit einer begrifflichen Fixie-
rung des Sachverhalts“ (Hardy 201, S. 152).
Aristoteles hingegen wolle die gpavtacio klar von Meinung und von Wahrnehmung
unterscheiden und spricht sich in DA III 427b17-26 explizit gegen die Charakterisie-
rung von Meinung und Wahrnehmung aus.

342 Sedley 2004, S. 49.

343 Sedley 2004, S. 49.

344 Becker 2007, S. 314.

116

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3. Die Wahrnehmung im ,,Theaitetos”

Lehren und Lernen nicht zu; die leugnet die Wichtigkeit des Maf3stabs;
sie ldsst keinen Raum fiir die Planung von Zukiinftigem; sie fithrt in kom-
munikative Isolation; sie ldsst keine Stabilitdt als Basis fiir Definitionen
zu), wird sie als unhaltbar erwiesen.**> Nach der Widerlegung des (H)-
(P)-Modells und der zugehorigen Zwillingstheorie der Wahrnehmung ist
aber auch die Unfehlbarkeit der Wahrnehmung nicht mehr argumentativ
verfiigbar. So wird fiir (T) die Frage wieder aktuell, was garantieren konnte,
dass die Wahrnehmung die Kriterien fiir Wissen erfiillt. Aus dieser Per-
spektive konnte man sagen, dass ein Vorteil der instrumentell-organischen
Wahrnehmungstheorie darin besteht, dass in ihr ein ,unmittelbarer kausa-
ler Kontakt zum Gegenstand der Wahrnehmung gewahrleistet“34¢ ist. Das
Problem mit einer solchen Sicht ist jedoch, dass man als Folgeproblematik
die Art und Weise des ,kausalen Zusammenhangs® erldutern misste, und
vor allem geht sie deutlich vom Paradigma des Zugangs aus. Leider fiihrt
die blofle Titigkeit der Sinnesorgane nicht einmal in die Nahe des Wissens,
denn dazu brauchte es die Aktivitit der Seele. Wenn nun gesagt wird:
»Doch dieser Aktivitdt fehlt der kausale Kontakt zur Welt“**” — namlich
sicherzustellen, dass die Ergebnisse ;von etwas® handeln -, dann scheint die
instrumentell-organische Theorie eher geeignet zu sein, diesen Kontakt zu
gewihrleisten. Diese Argumentation tragt aber das Paradigma des Zugangs
an den Text heran, denn die Funktion der Differenzierung der beiden
Wahrnehmungsbegriffe lief$ sich anders erldutern als durch die Sorge um
die Uberbriickung einer Distanz von der Welt.

Platon ist hier im ,Theaitetos” philosophiegeschichtlich der erste tiberhaupt,
der einen klaren Begriff von der Sinneswahrnehmung entfaltet, weil er ihn
fiir seine philosophischen Zwecke bendtigt, namlich die Wiederlegung des
(T)-(H)-(P)-Komplexes.3*® Andererseits macht sich Platon nie kontextunab-
héngig fiir einzelne Sitze oder Theorien stark, das verhindert er durch die

345 Vgl. Becker 2007, S. 315.
346 Becker 2007, S. 313.
347 Becker 2007, S. 314.
348 Vgl. M. Frede 1987, S. 3:

»one fails to understand what Plato is trying to do, in particular in the Theaetetus,
unless one understands that it is only Plato who introduces a clear notion of
sense-perception, because he needs it for certain philosophical purposes. [...]
Plato thinks that our beliefs and our knowledge about the physical world involve
a passive affection of the mind, but he also thinks that they go much beyond this
passive affection”

117

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das Sichtbare und das Denkbare: Visuelle Wahrnehmung und Erkenntnis bei Platon

Rhetorizitat seiner Dialoge.’4 So ldsst sich folgern, dass keine der beiden
Wahrnehmungstheorien des vierten Kritikeinsatzes kontextunabhingig fal-
sifiziert wird,*° sondern dass der Dialogtext ihre argumentativen Vorziige
und Schwichen wechselseitig heraushebt. Im gesamten ersten Dialogteil
erweist sich der Wahrnehmungsbegriff aus (T) also als reichlich komplex,
wenn zuerst die Wahrnehmung als etwas, das durch seinen Gehalt charak-
terisiert wird, untersucht wird, und danach die Wahrnehmung als senso-
rischer Prozess in Abhebung von seinen Resultaten, den Urteilen oder
Meinungen.®!

Der Umgang der Seele mit den Wahrnehmungen: Wachstafel- und
Taubenschlag-Modell

Auf jeden Fall wird mit dem Ende des ersten Teil des Dialogs der erste
Vorschlag zur Definition der Erkenntnis, der Satz (T), als widerlegt be-
trachtet. Nach dieser ausfithrlichen Diskussion des ersten Vorschlags (T)
folgt im Dialog die zweite grofle Sequenz iiber den Definitionsvorschlag,
Erkenntnis sei richtige Vorstellung/Meinung*? (30&a, vgl. 187a-201c). Dort
finden sich im Kontext der Diskussion der Frage nach der Moglichkeit
falscher Vorstellungen auch einige hier relevante Passagen zur Rolle der
Wahrnehmung: Die Uberlegungen zur Wahrnehmung werden im Dialog
wieder aufgenommen, wenn Sokrates den Umgang der Seele mit den

349 Vgl. Kapiteleinleitung und v.a. Derrida 2013 [1987].
Vgl. auflerdem Wieland 1999, S. 236:

»Platon macht sich niemals unmittelbar fiir die Richtigkeit bestimmter Sitze
stark. Es gibt keinen Satz, der unabhingig von Randbedingungen giiltig wére, wie
sie dem Leser mit Hilfe der literarischen Techniken vor Augen gestellt werden.
350 Vgl. mit anderem Akzent Burnyeat 1976¢, S.46, der Platon die Theorie von der
Einheit der wahrnehmenden Seele zuschreibt und die Zwillingstheorie komplett
zuriickgewiesen sieht:

“Subject and object meet not through a pair of transitory motions, as on the Her-
aclitean theory, but through the body and its organs. Perception is not something
that happens to eyes and ears: the soul may take the initiative, use the senses as
equipment provided by the body as an essential aid to discovering, e.g., whether
two things have a salty taste, and generally investigate the sensible qualities of
things. This, I submit, is the conception Plato is reccommending.”

351 Vgl. Becker 2007, S. 314.

352 Die Ubersetzung ist schwierig: ,Meinung® ist eigentlich passender, aber es gibt kein
gutes deutsches Aquivalent zu ,Vorstellung von etwas mit ,Meinung® Trotzdem ist
WVorstellung® im Deutschen zu nahe am englischen idea im Sinne der bildhaften
Vorstellung von etwas.

118

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3. Die Wahrnehmung im ,,Theaitetos”

Wahrnehmungen thematisiert und dabei das relevante Vermdgen der Seele
einmal mit einer Wachstafel, ein zweites Mal mit einem Taubenschlag ver-
gleicht. Beide werden von ihm schliefllich als falsche bzw. unzureichende
Modelle verworfen. Zundchst bringt Sokrates Theaitetos auf die Theorie,
falsche Vorstellungen konnten nicht dasselbe sein wie Vorstellungen dessen,
was nicht ist, denn die Vorstellung von etwas sei immer die Vorstellung
von etwas Wirklichem (vgl. 188d); wer etwas (t1) vorstelle, stelle immer
setwas, das ist“ (6vtt) vor (vgl. 189b). In mehreren Anldufen erweist es
sich als grundsitzlich schwierig zu klaren, was unter ,falscher Vorstellung’
zu verstehen wire, und in diesem Zusammenhang wird nun der Umgang
der Seele mit den Wahrnehmungen thematisiert. Denn es seien Verwechs-
lungen denkbar bei der Verkniipfung von jeweils aktueller Wahrnehmung
und Gedéchtniseindruck, die moglicherweise eine Erklarung falscher Vor-
stellungen liefern kénnten.

Das Wachstafel-Modell

Sokrates leitet diese Sequenz mit der Ausgangsfrage ein, ob man etwas,
was man zuvor nicht weif3, spéter lernen konne, und danach immer weiter
jeweils etwas neues, anderes. Erwartungsgemaf3 stimmt Theaitetos zu, und
Sokrates schlagt das Bild von der Wachstafel vor: ,,Setze nun in unsern See-
len einen wichsernen Guf§ (kfjptvov), welcher Abdriicke aufnehmen kann
(&xporyetov) (191c8f.). Wir konnten uns diese Wachstafel als eine Gabe der
Mnemosyne denken, und wessen wir uns erinnern mochten, ,das driicken
wir in diesen Guf3 ab, indem wir ihn den Wahrnehmungen und Gedanken
unterhalten wie beim Siegeln mit dem Geprége eines Ringes* (191d4-9).
Was sich abdriickt und bleibt, dessen erinnerten wir uns, der Rest werde
vergessen. Also lassen sich dem Modell zufolge zwei Weisen unterscheiden,
in denen man etwas in der Seele haben kann, entweder als gespeicherten
Abdruck im Wachsblock oder als aktuelle Wahrnehmung. Beides kann
unabhéngig voneinander in der Seele vorliegen. Falsche Vorstellungen sei-
en im Rahmen dieses Modells erklarbar als derjenige Vorgang, dass man
bei zwei Dingen, die man schon kennt, eine aktuelle Wahrnehmung dem
falschen Abdruck zuordnet:

sindem ich mir Miihe gebe, das einem jeden zugehorige Abzeichen
(onpetov) mit der ihm zugehorigen Gesichtswahrnehmung so zu verei-
nigen, dafd ich diese gleichsam in ihre vorigen Spuren wieder einzufiih-

119

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das Sichtbare und das Denkbare: Visuelle Wahrnehmung und Erkenntnis bei Platon

ren suche, damit eine Wiedererkennung erfolge, ich dann dies verfehle®
(193c1-7),

ganz so, als ob man seine beiden Schuhe vertausche. Die richtige Ver-
bindung zwischen beiden entspreche in diesem Modell der wahren
Vorstellung, die verdrehte und verwechselte Verbindung von Abbildern
(amotumddpata) und Urbildern (tdmoug) entspreche der falschen Vorstel-
lung (80&a, 194b).>* Die explanatorische Leistung des Modells besteht
darin, dass es die Bedingungen fiir die erfolgreiche Erkldrung falscher
Vorstellungen aufzeigt, dass namlich die Fehlerquelle in der Zuordnung

353 So auch Sedley 2004, S. 136: ,The upshot of the Wax Tablet model is that mistakes

120

are possible in those cases where the subject of your judgement [...] is something
which you perceive but connect to a different and inappropriate imprint” Sedley
betont freilich, dass das Fehlurteil hier allein beziiglich der Gegenstinde der Wahr-
nehmung zustande komme und nicht hinsichtlich der Gegenstinde des Wissens
(vgl. ebd. S. 135 mit Verweis auf Burnyeat 1990). Dies werde explizit belegt in
195¢7-d2. Die Textpassage betont aber gerade, dass die Konsequenz des Wachsta-
felmodells darin besteht, Irrtiimer durch ,die Verbindung der Wahrnehmung mit
den Gedanken® zu erklaren. Sedley sieht erst im Philebos (38bl2-e4) eine solche
Konzeption wahrer und falscher Urteile, die aus der Kombination von Erinnerung
und Wahrnehmung entstehen, wenn man sich z.B. fragt, was das in der jeweiligen
Wahrnehmung Erscheinende (povtalwpévov) fir ein Ding sei. Mit der Einfiihrung
der Phantasia sei der Philebos hier eine Erganzung des Theaitetos (vgl. ebd. S.
137). Erst das im Dialog folgende Taubenschlag-Modell sei ,designed to cater for
both the perceptual and the conceptual cases of false judgement® (ebd. S. 139). Zur
Interpretation der Philebos-Passage vgl. den folgenden Abschnitt.

Hauskeller weist darauf hin, dass die Unterscheidung zwischen den Abbildern
(amotumddpota) und den Urbildern (t¥moug) so verstanden werden konnte, dass
mit den Urbildern die platonischen Ideen gemeint seien, schlief3t dies aber zu Recht
aus, vgl. Hauskeller 1998, S. 174. Das Einpragen der Urbilder ins Wachs (e{8évau)
lasst sich durch den Umstand, dass im Griechischen das Perfekt von ,,sehen” (i8€iv)
gleichlautend mit einem der Verben fiir ,wissen” (¢{6£vau) ist, sowohl als ein Wissen
als auch als ein Gesehen-Haben begreifen. Hauskeller nutzt diesen Umstand als Ar-
gument fiir seine Hypothese, die von Platon auf der Ebene des Gesamttexts implizit
vertretene Auffassung sei die Definition der Erkenntnis als ,eine mit Wahrnehmung
verbundene wahre Vorstellung” (Hauskeller 1998, S. 177), tibersieht dabei aber, dass
das hier terminologisch fiir ,wissen® gebrauchte Wort die Verbform émiotacBou ist.
In 192al-d1 gibt Sokrates eine gedringte und fiir Theaitetos wie die Leser*innen sehr
uniibersichtliche Darstellung der 17 unterschiedlichen Weisen, wie ein A fiir ein B
gehalten werden kann, je nachdem, ob A und/oder B im Wachsblock gespeichert
sind und/oder aktuell wahrgenommen werden. Diese Systematik mit den zugehé-
rigen Interpretationsschwierigkeiten kann hier nicht genauer dargestellt werden;
vgl. fiir eine Tabelle der 17 Kombinationsméglichkeiten Becker 2007, S. 330f.; vgl.
aulerdem McDowell 1973, S. 210f.; Detel 1972, S. 44-47; Fogelman und Hutchinson
1990, S. 303-306.

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3. Die Wahrnehmung im ,,Theaitetos”

liegt. AufSerdem konne man im Rahmen dieses Modells die unterschied-
lichen kognitiven Leistungen von Menschen hinsichtlich der Richtigkeit
ihrer Vorstellungen so erklaren, dass bei einigen dauerhafte und gréfiere,
detailliertere Abdriicke auftréiten, bei anderen hingegen nur fliichtige und
kleinere (vgl. 194¢5-195b1).

Wie Sokrates aber gleich im Anschluss zeigen will (vgl. 195¢-196¢), lasst
sich z.B. das Falschschatzen einer Anzahl nicht mit diesem Modell erklaren,
und die Erklarung wird als unzureichend bewertet: Das Falschvorstellen
miisse in etwas anderem bestehen als der Verwechslung einer Vorstellung
mit der zugehérigen Wahrnehmung. Hier beriicksichtigt Sokrates bei seiner
Bewertung nicht, dass das Modell immerhin eine Teilrichtigkeit fiir einige
Fille beanspruchen kann.>*

Im vorliegenden Zusammenhang ist es interessant, dass Aristoteles das
Modell in De Anima II, 12 aufgreift (vgl. 424a17-21).3% Ich werde im Rah-
men der Aristoteles-Interpretation darauf zurtickkommen.3¢

Das Taubenschlag-Modell (196d1-200d5)

Der Abschnitt beginnt damit, dass Sokrates darauf hinweist, die ganze Zeit
sei schon von kennen und nicht kennen, wissen und nicht wissen die Rede,
obwohl doch erst gezeigt werden soll, was Erkenntnis eigentlich sei. Daher
soll nun ein neuer Einsatz fragen, worin es bestehe zu wissen.3>’

354 Vgl. auch Heitsch 1988, S. 120 und 122, der darauf hinweist, dass es {iberraschend
ist und es als kritischen Appell an die Leser*innen versteht, dass Sokrates die Erkla-
rung insgesamt verwirft, besonders angesichts des Hinweises auf solche falschen
Meinungen, die ohne Mitwirkung sinnlicher Wahrnehmung zustandekommen, wo
doch nirgendwo vorausgesetzt war, dass Verwechslungen nur dort vorkommen, wo
sinnliche Wahrnehmung im Spiel ist. Trotzdem ist die explanatorische Leistung
aber, wie Becker meint, ,génzlich von einem Modell abhingig, das vermutlich nur
als Bild aufzufassen ist", vgl. Becker 2007, S. 333.

355 Nach Becker geschieht das ,aber ebenfalls nur zu Illustrationszwecken’, Becker
2007, S. 333.

356 Vgl. unten Kapitel drei.

357 Schleiermachers deutsche Ubersetzung differenziert hier durch den Gebrauch
von ,Erkenntnis® fiir das Substantiv émotipn und ,Wissen® fiir die Verbform
¢nlotaoBau In (197a4-5) geht Sokrates hier von der Frage nach der émotipn
zur Frage nach dem Wissen (¢émiotacBou) tiber. Sedley interpretiert die Passage im
Sinne einer schon hier implizit angelegten Differenzierung zwischen Potentialitét
und Aktualitit; er liest Sokrates’ Frage als ,is ,know‘ a potentiality word or an
actuality word?", vgl. Sedley 2004, S. 140. Das Taubenschlagmodell sei die fritheste
Passage, in der diese Unterscheidung bei Platon entwickelt werde: ,the entire Aviary

121

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das Sichtbare und das Denkbare: Visuelle Wahrnehmung und Erkenntnis bei Platon

Mit diesem Ziel fiihrt Sokrates nun die Unterscheidung zwischen dem
Haben (£§1c) und dem Besitzen (xtijoig) des Gewussten ein, also eine
neue Differenzierung innerhalb dessen, was bisher als ,Wissen® bezeichnet
wurde, und in diesem Zusammenhang das Bild des Gedéchtnisses als Tau-
benschlag: Wie bei einem Kleid, das man sich gekauft hat, aber gerade
nicht trigt, so das einleitende Beispiel, gebe es auch Erkenntnisse, die man
besitzt, aber aktuell nicht hat3>® (vgl. 197b). Und wenn ich wilde Vogel
gefangen und in einem Taubenschlag eingesperrt habe (vgl. 197c), wird
sich einerseits sagen lassen, ich hitte sie, weil ich sie schliellich gejagt
habe und besitze, andererseits aber ist dies kein Haben in einem starken
Sinne, weil sie sich nur eingesperrt in meinem Kéfig befinden. Nach diesem
Modell kénne man sich auch das Vorhandensein der Erkenntnisse in der
Seele vorstellen: In der Kindheit sei sie leer wie eine tabula rasa3*®, dann
wiirden nach und nach Erkenntnisse in Besitz genommen und seien in
grofleren oder kleineren Gruppen oder auch einzeln in der Seele wie in
einem Vogelkifig (vgl. 197e). Und wie beim Fall des Taubenschlags lie3e
sich auch im Fall der Erkenntnisse in der Seele von einer ,doppelten Jagd®
(198d2) sprechen: erstens von der Jagd um den Besitz und zweitens von
der Jagd des Besitzers, um das Besessene auch wirklich in Handen zu hal-
ten, also sich die Erkenntnisse zu vergegenwirtigen. Dann lassen sich die
Operationen, die wir mit den ,Wissens-Vogeln®3®0 in der Seele vollziehen,
folgendermaflen benennen: Jemand anderem einen Vogel zu iibergeben,
entspricht dem Lehren, Vogel von anderen zu erwerben, wire das Lernen,
und das Besitzen der Vogel im Taubenschlag wire das Wissen. Nach einem

model is his earliest attempt to elucidate the distinction and to apply it to the case of
knowledge*“ (ebd.).

358 Einerseits wird hier ,haben® (£xewv) als Oberbegriff fiir beide Formen des Habens
verwendet, andererseits aber auch in einem stirkeren Sinne als Gegensatz zum
bloflen Besitzen (xextijoBat). Das entspricht den {iblichen Verwendungsweisen von
gxew, das nicht nur ,haben’, sondern auch ,festhalten” bedeuten kann.

359 Sedley geht hier davon aus, dass Sokrates diese Auffassung tatsichlich vertritt und
nicht nur anfiihrt, und meint, eine solche ,Leugnung” der Theorie der Anamnesis
konne kein Zufall sein, vgl. Sedley 2004, S. 29. Sedleys grundlegende These ist
gut begriindet, dass im ganzen Dialog zwei Diskursebenen unterschieden werden
kénnen, ndmlich einmal die dramatische Ebene, auf der der jiingere Sokrates noch
keine platonische Erkenntnistheorie vertritt, und andererseits die Ebene des Ge-
samttexts, auf der die Leser*innen erkennen konnen, dass selbst dieser ,primitive“
Sokrates schon die maieutische Methode benutzt und bereits Vorhandenes hervor-
bringt. Aber dafiir ist es nicht notig, der Figur des Sokrates solch starke Annahmen
zu unterstellen.

360 Vgl. Sedley 2004, S. 141.

122

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3. Die Wahrnehmung im ,,Theaitetos”

Wort fiir den Akt des Herausgreifens eines Vogels aus dem Schlag (198al-4)
wird zwar gefragt, eine Bezeichnung wird aber nicht angeboten.?¢!

Die falsche Vorstellung lief3e sich als ein Danebengreifen erklaren, indem
man nach einer Erkenntnis greift und statt ihrer eine falsche erwischt.
Insofern leiste das Modell auch eine Erkldrung fiir Irrtiimer im Falle des
Zidhlens duflerer Gegenstinde und im Falle der Wortwahrnehmung beim
Lesen.3*? Auflerdem ermdglicht es die Annahme von so etwas wie latentem
Wissen, weshalb es kein Widerspruch mehr sein muss, dass jemand das,
was er gelernt hat und weif3, gerade nicht parat hat und insofern nicht
weif3.363

Die anschlieflende Priifung des Modells ergibt jedoch, dass auch diese
Erklarung verworfen wird (vgl. 200d). Es ist aber fraglich, ob es tatsich-
lich komplett unbrauchbar ist, denn immerhin macht es auf eine notige
Prézisierung innerhalb des Gebrauchs von ,Wissen“ aufmerksam.3¢* Damit
endet die Behandlung des Themas der Wahrnehmung im ,Thaitetos” in
200d. Auf jeden Fall ist deutlich geworden, dass sowohl das Wachstafel- als
auch das Taubenschlag-Modell zwei falsche bzw. unzureichende Modelle
sind. Sokrates nennt sie ,Jacherlich® (200b8).

Das Ende des Dialogs

Der dritte und letzte Versuch der Definition der Erkenntnis erklart sie als
die mit Erkldrung verbundene richtige Vorstellung. Aber auch diese Defini-
tion wird am Ende zuriickgewiesen. Alle Definitionsversuche haben sich
letztlich als ,Windeier erwiesen. Ist aber daher der Dialog ,gescheitert’,
wie es zum Beispiel die Gliederung der Herausgeber nahelegt?*¢> Das Ende

361 Erst Aristoteles hat hier explizit eine Bezeichnung angegeben: Sewpeiv (,wissen-
schaftliche Betrachtung', DA II 5, 417a21-29). Vgl. dazu Sedley 2004, S. 141.

362 Fiir weitere Interpretationsschwierigkeiten, die hier nicht dargelegt werden konnen,
vgl. Heitsch S. 129f.; Becker 2007, S. 336-338.

363 Vgl. Heitsch 1988, S. 123.

364 Auflerdem zeigt es, dass ,der Zugriff auf das, was man in der Seele gespeichert hat,
selbst bei optimaler Beschaffenheit des Speichers und seines Inhalts kein Vorgang
[ist], der auf der Evidenz des Gespeicherten basiert, sondern ein Akt der Aktualisie-
rung, der prinzipiell fallibel ist‘, Becker 2007, S. 339.
Zu einer Interpretation der Ablehnung des Modells auf der Ebene des Gesamttexts,
die auf der Ebene des erzdhlten Dialogs gerade nicht tiberzeugend ist, vgl. Heitsch
1988, S. 126-130.

365 Schleiermacher rechnete den ,Theaitetos” wegen des aporetischen Ausgangs zu den
Frithdialogen.

123

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das Sichtbare und das Denkbare: Visuelle Wahrnehmung und Erkenntnis bei Platon

des Dialogs nach der Falsifizierung der letzten Definition kommt auffillig
plotzlich. Sokrates muss sich eilig verabschieden, weil er wegen der gegen
ihn vorliegenden Anklage des Melitos in der Konigshalle vorstellig werden
muss. Als Lehre des Ganzen trostet und ermahnt er Theaitetos, wenn er
das nichste Mal Theorien aufstelle, wiirden es bessere sein, und fiir den
Fall, dass er keine neuen Theorien habe, habe er gelernt, seiner Umgebung
weniger auf die Nerven zu fallen und nicht etwas zu wissen nur zu glauben,
was er gar nicht wisse (vgl. 210c3f.). ,Denn nur so viel vermag diese meine
Kunst, mehr aber nicht“ (210c4). In der Tat hatte Sokrates am Anfang auch
nur versprochen, Theaitetos’ Annahmen zu explizieren und zu priifen zu
helfen. Ein Verweis auf ein erneutes Treffen am nichsten Tag findet inner-
halb des Dialogs keine Erfiillung mehr. Diese Fortsetzung bildet erst der
Dialog ,Sophistes®, die dann noch im ,Politikos® weiter fortgefiihrt wird,
ohne dass die leitende Frage aus dem ,Theaiteos” beantwortet oder der
narrative Rahmen geschlossen wiirde.%¢ So bleiben sowohl der narrative
Rahmen als auch die Interpretation einer moglichen Gesamtaussage des
»Thaitetos“ offen.

Méglicherweise haben die Rhetorizitit und der offen bleibende Rahmen
einen systematischen Stellenwert, der mit dem Umstand zu tun hat, dass
- im Gegensatz zur Behandlung der Wahrnehmung im ,Timaios“ - hier
im ,Theaitetos” eine erkenntnistheoretische Diskussion der Wahrnehmung
vorliegt. Im Abschnitt iiber den Beginn des Binnendialogs wurde schon
darauf hingewiesen, dass einleitend die Frage thematisiert wird, wodurch
jemandes Urteil {iber eine Sache glaubwiirdig genannt werden kann und
welche Rolle es spiele, was man iiber einen Menschen weif3, den man sieht
und wiedererkennt. In diesem Zusammenhang beginnt Theodoros iiber
Theaitetos zu sprechen und erwdhnt, bevor er dessen Scharfsinn rithmt,
dessen Stupsnase und hervortretenden Augen, die ihn Sokrates dhnlich
sein lieflen (vgl. 143e8f.). Sokrates entgegnet — im beginnenden Dialog mit
Theaitetos selbst — dass dies von einem Experten fiir solche Arten von
Ahnlichkeit, d.h. in diesem Fall von einem Maler zu beurteilen wire (vgl.
144d8-145al3). Das aber bedeutet, dass es erkenntnisfahige Dialoge tiber
Theaitetos’ Nase im Unterschied zu der von Sokrates, also uiber das wahr-
genommene Aussehen von jemandem geben kann.®” Genau das Merkmal

366 Vgl. oben Beginn von 2.3.: Der Rahmendialog fiihrte den Binnendialog als Euklei-
des’ Mitschrift eines Gespriachs mit Sokrates (als ob Sokrates ,unmittelbar redete)
ein, die Terpsion zu lesen bekommt.

367 Vgl. D. Frede 1989, S. 40.

124

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3. Die Wahrnehmung im ,,Theaitetos”

der Stupsnasigkeit und die Notwendigkeit zur Unterscheidung der jeweili-
gen Stupsnasigkeiten wird nun am Schluss des Dialogs wieder thematisiert
(vgl. 209cl und 5), so dass die beiden Passagen gleichsam einen eigenen
Rahmen bilden. Wichtig ist an diesem Rahmen die Betonung des jeweiligen
Expertentums.’8 Wiahrend Sokrates ein Experte fiir die Schonheit der Seele
ist, kann er das duflerlich Sichtbare eines Korpers nicht gleichermafien
fachkundig wie ein Maler behandeln, auch wenn er es natiirlich sehen und
benennen kann. Dies ist ein Hinweis auf die Wichtigkeit der jeweiligen wis-
senschaftlichen Dialoge, damit etwas mit Recht als Erkenntnis bezeichnet
werden kann, und insofern auch ein impliziter Hinweis auf eine Losung der
Ausgangsfrage nach dem Wesen der Erkenntnis.?%°

368 Vgl. dazu auch Protagoras 356c4-e4: In einem Kontext, wo Sokrates verteidigt die
Wichtigkeit der Expertise im Messen von Lust betont, wird das Beispiel des Sehens
oder Horens iiber grofiere Distanzen und die Moglichkeit der Irrefiihrung durch
Erscheinungen behandelt und der Kontrast zwischen ,untutored reliance on direct
sensory imppression und ,skilled precision stark gemacht (vgl. Sedley 2004, S.
104).

The historical Socrates is to be credited with the contrast between untutored
sense-perception and trained expertise, [...]. He appreciated in particular that
sense-perception is inherently unstable because it consists in a constantly variable
relativity between observer and object; and that is why, in his own chosen field
of ethics, he valued and sought skills which would transcend all such relativities.
His fundamental intuition about perceptual relativity was the starting point for
the physics of vision which Plato would later develop, [im Timaios, S.H.]” (Sedley
2004, S. 104/105)

369 Vgl. D. Frede 1989, S. 40-42, die daher von einer ,field-theory of knowledge” (ebd.,
S. 42) spricht. Der ,Theaitetos“ sei kein aporetischer Dialog, weil dieser Hinweis auf
eine Losung zumindest implizit gegeben werde. Geht D. Frede auch von einer kor-
rekturbediirftigen Rekonstruktion des Verhiltnisses von Eindriicken und Schluss-
folgerungen im Rahmen des Wahrnehmungsgeschehens aus (vgl. oben), gibt sie auf
dieser Basis doch eine interessante Gesamtinterpretation des Dialogtexts, derzufolge
Erkenntnis und Meinung nicht durch ihre Objekte zu unterscheiden seien und
keine isolierte Aussage jemals kontextunabhingig daraufhin beurteilt werden kann,
ob sie Erkenntnis beinhalte oder nur Meinung:

»no further addition to it could turn an isolated statement from a mere opinion
into knowledge. Whether I possess true knowledge would surface rather in a
philosophical dialogue that shows whether I can successfully survive the kind of
scientific examination [...]” (ebd., S. 39).
Eine weitere Deutungsmaglichkeit schlagt Sedley vor: Fiir die Figur des Sokrates
wire es eigentlich hinreichend, das Ausmaf} der Geltung der Flux-Theorie zu be-
grenzen, anstatt die gesamte (H)-Theorie der Wahrnehmung zuriickzuweisen, wie
es im Dialog geschieht. Daher liefle sich geltend machen, dass die Figur des Sokra-
tes, wie sie Platon hier im ,Theaitetos® gestaltet, noch nicht den physiologischen

125

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das Sichtbare und das Denkbare: Visuelle Wahrnehmung und Erkenntnis bei Platon

Insofern ldsst sich die Rolle der Instabilitdt der Sinneswahrnehmung im
»Theaitetos” fiir Platon in zwei Richtungen lesen. Erstens liefert sie ihm
den Ausgangspunkt dafiir, die Wichtigkeit gelernter Fahigkeiten und der
Dialektik zu betonen, um die Relativitdt des Instabilen zu iiberschreiten,
und zweitens werden die physiologischen Grundlagen im Timaios eigens
untersucht. Damit beschaftigt sich der folgende Abschnitt.

2.4. Die Theorie des Sehens in Platons Dialog ,,Timaios®

Platons spétere Dialoge werden stirker zu Monologen und Lehrschriften;
trotzdem werden die vorgebrachten Theorien stets als Auferungen be-
stimmter Sprecher vorgebracht, und als solche ldsst sich auch ihr jeweili-
ger Charakter beriicksichtigen.’”? Im ,Timaios“ lasst Platon die Figur des
Timaios naturphilosophische und kosmologische ,Geschichten erzdhlen®
(pvBoAoyelv);*7! zur Theorie des Sehens enthalt der Text zwei Passagen,
45b2-46¢6 und 67c4-68d8. Im Vergleich zum ,Theaitetos” enthalten sie eine
tiberraschend physiologische Theorie der Wahrnehmung mit den Augen.’”

Den Ausgangspunkt und Rahmen des Textes bildet Sokrates® Wunsch,
den in der ,Politeia“ entworfenen Idealstaat unter Realbedingungen ver-
wirklicht zu sehen, woraufhin Kritias von Solons Erzahlung tiber das my-
thische Ur-Athen berichtet, das dem Idealstaat sehr dhnlich gewesen sei.
Darauf werden Gesprachsaufgaben verteilt: Timaios, der am meisten von
Kosmologie und Naturphilosophie versteht, soll zunéchst {iber die Entste-
hung der Welt sprechen, und danach Kritias tiber das alte Athen (dies findet
dann im nichsten Dialog, dem ,Kritias® statt). Der weitere Text besteht
nahezu vollstandig aus dem Monolog des Timaios iiber die Weltentstehung.

Zunichst spricht er iiber die Erschaffung der Welt, der Planeten, Gétter
und schliefllich der Menschen. Beim Menschen wird die Erschaffung des
runden Kopfs durch die Gétter nach dem Vorbild des Alls hervorgehoben,

Wissensstand hat, wie er im Timaios zum Ausdruck kommt, und noch nicht tiber
die Ideenlehre als epistemologische Basis verfiigt, vgl. Sedley 2004, S. 103.

370 Vgl. Kutschera 2002a, S. 53. Dem entgegen stehen Zuschreibungen, denen zufolge
der ,Timaios“ eine ,systematische Darstellung der naturphilosophischen Ansichten
Platons” (Kutschera 2002, S. 43) enthalte.

371 Vgl. auch Phaidros 276e. Zur Gesamtinterpretation und Fragen der Datierung, die
hier nicht behandelt werden kénnen, vgl. von Kutschera 2002, S.

372 Bohme 2000, S. 207 meint, weil der ,Timaios“ Platons Naturphilosophie enthalte,
sei die Wahrnehmungstheorie hier im Vergleich zu derjenigen des ,Theaitetos®
konkreter und physiologischer.

126

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.4. Die Theorie des Sehens in Platons Dialog ,Timaios“

wobei an der Vorderseite des Kopfs als der besseren Seite das Gesicht
angebracht worden sei inklusive aller der Voraussicht der Seele dienlichen
Werkzeuge (vgl. 45a2-b2). Damit ist die Rede bei den Augen angelangt, und
damit beginnt der erste der beiden Abschnitte, die der Theorie des Sehens
gewidmet sind (vgl. 45b2-46¢6).

45b2-46¢6: Die Sehstrahltheorie

Diese Passage besteht aus vier Sinnabschnitten. Erstens werden grundsitz-
liche Bestimmungen vorgenommen: In uns Menschen gibt es Timaios zu-
folge ein der Sonne®? verwandtes Licht oder Feuer, das durch die Augen
»glatt und dicht® nach auflen stromt (vgl. 45b2-c3). Zweitens wird das
Zustandekommen des Sehens bei Tageslicht beschrieben: Bei Tage umgibt
das Tageslicht den ,Strom des Sehens® (tfig 6 Yewg pedpa, 45c4), der aus
dem Auge kommt.* Damit fallt Ahnliches auf Ahnliches; das von innen
Herausdringende und das Licht, das von auflen kommt (vgl. 45¢7) verbin-
den sich zu einem einheitlichen Koérper in gerader Richtung der Augen.’”>
Als neues Ganzes verbreitet er die Bewegung des von auflen Gekommenen
durch den ganzen Korper bis zur Seele und erzeugt die Wahrnehmung,
weshalb wir also sehen, ,wie wir sagen (45d3).3¢ Insofern, lasst sich sagen,

373 Daher verweist Taylor 1928, S. 277 auf die Parallele zum Sonnengleichnis, wo das
Sonnenlicht in 508b3 als ,Organon der Wahrnehmung® bezeichnet wird; vgl. oben
Abschnitt 3.2.

374 In der Fortsetzung des Texts steht in der Folge nicht mehr diese Formulierung

Mg 6 Jewg pedpo, sondern es ist nur noch vom ,Sehen® (6y1g) die Rede, vgl.
exemplarisch 64d5 und 67c4-68d8. Schleiermacher {ibersetzt durchweg weiter mit
»Sehstrahl® Fiir Taylor 1928, S, 276, ist der ,visual ray‘ thus formed [...] a temporary
organ of the body*
Béhme 2000, S. 207 vergleicht diese Passage mit der Zwillingstheorie aus dem
sTheaitetos“ und formuliert, anstelle der ,aktiven“ und ,passiven” Kinesis treten nun
die zwei Feuerstrome, die einerseits vom dufleren Gegenstand, andererseits vom
Auge ausgehen. In dieser Formulierung ist der vom Auge ausgehende Sehstrahl
dann etwas Aktives; damit ist sie exemplarisch fiir das Zustandekommen des Topos,
dass Platon im Gegensatz zu Aristoteles eine ,Sendetheorie® oder ,aktive Theorie®
des Sehens vertreten habe.

375 Vgl. Taylor 1928, S. 278: ,Light is thus a kind of extended touch or contact at
a distance.“ Entsprechend beschreibt er dann den Fall Sehens eines zehn Meilen
entfernten Berges.

376 Eine duflerst sorgfiltige Interpretation der Passage unter Beriicksichtigung zahlrei-
cher Detailfragen gibt Bakhouche 2005. Verweise darauf, ,wie wir sagen“ oder
»was wir so und so nennen’, finden sich immer wieder im Text des ,Iimaios® Sie

127

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das Sichtbare und das Denkbare: Visuelle Wahrnehmung und Erkenntnis bei Platon

gibt diese Darstellung des Sehens denjenigen Punkt an, an dem die Seele in
Kontakt mit den gesehenen Gegenstanden tritt.*’” Drittens wird die Situa-
tion bei Nacht beschrieben: Ohne Tageslicht kommt dieser Prozess nicht
zustande;*’® das innere Feuer bleibt von der Vereinigung mit der dufleren
Bewegung abgeschnitten und verbleibt im Inneren,”® wo es den Schlaf
herbeifiihrt und die inneren Bewegungen glittet. Bleiben doch welche von
diesen iibrig, entstehen Traumbilder (vgl. 45d3-46a2). Viertens geht die
Passage auf die Entstehung von Spiegelbildern ein: Auch im Falle von
Spiegelungen entsteht das vereinigte Feuer; die seitenverkehrte Spiegelung
wird damit erklért, dass entgegengesetzte Teile des Sehstrahls sich beriithren
(vgl. 46a2-c6).380

Nach diesen Erlduterungen betrachtet der Text wieder iibergeordnete
Uberlegungen, indem erklart wird, dass die Augen und die Sehvorginge le-
diglich Mitursachen seien, denen selbst kein Denkvermdgen oder Vernunft
innewohnt. Daher wird gefragt, zu welchem Zweck wir vom Schopfergott
mit der Sehkraft ausgestattet wurden, und hergeleitet, dass das Sehvermo-
gen die Betrachtung der Sterne und des Alls, damit die Bildung der Zahl
und der Kategorie der Zeit und schliellich die Gattung der Philosophie3®!
ermOglicht habe (vgl. 46e6-47b3), die zum ,,groflten Vorzug des Gesichtes®
(47b3) erklart wird:

stellen eine Verbindung her zwischen den mythischen und naturphilosophischen
Erklarungen und demjenigen, was zu erkliren beansprucht wird: was gegenwirtig
gesagt und erlebt wird.

377 Vgl. Cornford 1937, S. 156: ,The account of eyesight has brought us to the point of
contact between the knowing soul and the external world of visible bodies.” Diese
Beschreibung folgt dem Paradigma des Zugangs und klingt wie eine Beschreibung
der Losung des Descarteschen Problems — das hier noch gar nicht formuliert war.
Es besteht hier kein Problem darin, dass das Auflere ausgedehnt und das Innere
denkend wire, sondern es geht um die blofle Uberbriickung des Wegs zur Seele.

378 Insofern beruht der hier geschilderte Mechanismus des Sehens auf drei Arten des
Lichts oder Feuers: dem Tageslicht, dem ausgesandten Sehstrahl, und dem von
auflen, vom Gesehenen Kommenden. Vgl. Cornford 1937, S. 152.

379 Tritt doch inneres Feuer aus, trifft es im Dunkeln auf ein Fremdes, wird verdndert
und ausgeloscht (vgl. 45d5 und zur Interpretation mit zahlreichen historischen
Beziigen auf Empedokles und weitere Vorlaufer Taylor 1928, S. 278 und Merker
2003, S. 27f.). Aristoteles kritisiert diese Beschreibung in De Sensu 437bllff.

380 Auf die Interpretation dieses vierten optischen Abschnitts und seine Interpretations-
geschichte kann hier nicht eingegangen werden, vgl. dazu Cornford 1937, S. 154-156,
Merker 2003, S. 39-44 und vor allem Bakhouche 2005.

381 Zum hier vorliegenden Philosophiebegriff, der sich vom sokratischen unterscheidet,
vgl. Merker 2003, S. 89 (FufSnote 178) und S. 90.

128

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.4. Die Theorie des Sehens in Platons Dialog ,Timaios“

»That purpose is to make it possible for us to attain science and virtue.
What is really important about sight and hearing is not so much the
precise machinery by which they are effected as the kind of life they
enable us to lead, the ‘world’ into which they give us the entrance.”3%2

Danach wendet sich der Sprecher dem Prinzip der Notwendigkeit zu; Not-
wendigkeit und Vernunft waren in ihrem Verhéltnis und ihrer Rolle fiir die
Weltentstehung schon eingangs thematisiert worden. Hier geht es um die
vier Elemente, die vier stereometrischen Korper, und um die Prinzipien der
Bewegung und des Stillstands sowie die Verdnderungen von Stoffen und
Eindriicken. Dies fithrt Timaios zur Erlauterung der Lust- und Schmerz-
empfindungen und der wahrnehmbaren Eindriicke. In 64bl-7 unterschei-
det er zunéchst Leicht- und Schwerbewegliches. Das Leichtbewegliche ver-
teilt, wenn es nur von einem kleinen Eindruck (ndBog) getroffen wird,
diesen Impuls ringsum kreisformig weiter an andere Teilchen, bis es zum
Bewusstsein (@pévipov, 64b6)383 gelangt. Auf diese Weise entsteht Wahr-
nehmung, aber keine Lust- und Schmerzempfindungen. Die Bewegung von
Teilchen dringt bis zu einer inneren Instanz vor und meldet dieser die
Bewegung, die von auflen gekommen war. ,®pévipov® mit ,,Bewusstsein®
zu iibersetzen, trigt freilich eine moderne Kategorie an den Text heran. Es
handelt sich hier um das Bei-Sinnen-Sein der wahrnehmenden Menschen,
das z.B. dann nicht vorliegt, wenn wir schlafen oder ohnmichtig sind. An
dieser Stelle wird also erklért, wie die Ausbreitung eines Bewegungsimpul-
ses durch die Annahme von Teilchen zu denken sei. Wie diese Ausbreitung
des Bewegungsimpulses zu Wahrnehmungsempfindungen oder gar Urtei-
len fithren kann, wird an dieser Stelle nicht thematisiert. Es handelt sich
um eine Theorie auf der physiologischen Ebene, deren rein physiologischer
Charakter aber insofern {iberschritten wird, als die Bewegung am Ende das
@pbévipov, das Bei-Sinnen-Seiende, erreicht.384

Nun geht Timaios die unterschiedlichen Sinne durch, und zwar zunichst
Geschmack, Geruch und Gehor. Beim Gehor wird zwischen der Entste-

382 Taylor 1928, S. 290. Vgl. auch Cornford 1937, S. 151f.

383 ,Ppbvipov” ist die Substantivierung des Adjektivs ,p6vipoc® (bei Sinnen, bei Be-
sinnung, auch: verniinftig, besonnen).

384 Von Kutschera attestiert Platon daher ,eine Blindheit gegeniiber dem Leib-Seele-
Problem’; weil vollig ungeklart bleibe, ,wie physische Partikel dem Bewuf3tsein, dem
Denkvermdgen etwas melden konnen® (Kutschera 2002c, S. 75). Umgekehrt ist vor
allem aber erst einmal interessant, dass in Timaios® Erklarung diese Frage iiberhaupt
kein erklarungsbediirftiges Problem darstellt.

129

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das Sichtbare und das Denkbare: Visuelle Wahrnehmung und Erkenntnis bei Platon

hung des Klangs, der als durch die Ohren von der Luft auf das Blut
ausgeiibter und bis zur Seele weitergeleiteter Stof3 definiert wird, und dem
Horen als die durch ihn ausgeiibte Bewegung, die am Kopf beginnt und
bis zur Leber fiihrt, unterschieden. Es ist also der Klang (qovt}), der in
der Seele’® ankommt, wihrend das Horen (dxor) als etwas korperlich
Fiihlbares beschrieben wird. Schlieflich geht es um die Farben. Damit ist
die zweite Passage erreicht, die zur Theorie des Sehens zugehdorig betrachtet
werden kann.

67c4-68d8: Die Theorie der Partikelstrome

Als vierte Art des aigOntikov benennt Timaios das viele Verschiedene,
»das wir Farben nennen® Wieder nimmt die Formulierung Bezug auf die
gegenwirtige Benennungspraxis und zugleich darauf, dass es nicht um
ein gemeinsames Wesen geht. Als Grundlage aller wahrnehmbarer Farben
identifiziert er ,eine samtlichen Korpern entstromende Flamme® (pAdya
TOV OWPATWV EKGoTwy amoppéovoay, 67c¢6tf.). Diese von den Korpern
ausgehenden Strome bestehen aus Teilchen, die teils kleiner, teils grofier
und teils gleich grofl sind wie die Teilchen des (Stroms des) Sehens (vgl.
67d3-5). Wenn sie gleich grof sind, ist das Ergebnis nicht wahrnehmbar,
weil die Partikel des Sehstroms und diejenigen, vom Objekt ausgehen,
ununterscheidbar sind, und dadurch scheint das Sehen auf gar keinen
Gegenstand zu treffen; er scheint vollkommen durchsichtig. In den ande-
ren Fillen kontrahieren sie oder zerteilen das Sehen (vgl. 67d6f.), und je
nach Mischung werden unterschiedliche Farben, Flimmern oder bei einem
besonderen Feuer auch Trdnen erzeugt (67e4-68d2). Die grundlegende
Farbopposition besteht in denjenigen Teilchen, die jeweils wegen ihrer
spezifischen Grofle den Sehstrahl (,,das Sehen®) entweder zusammenziehen
(ouvkpivovta) oder trennen (Soxpivovta); ithnen entspricht die Opposi-
tion von Weifl und Schwarz als ein Kontinuum.3¢ Auflerdem spielt die

385 In 67b3 wie auch im Kontext der zuvor erlduterten Passage (vgl. 46d) steht yuyn,
was als Indiz dafiir gewertet werden kann, dass beide Ausdriicke, yuyr} und
@povipov, hier nicht terminologisch verwendet werden, sondern als austauschbare
Begriffe fiir Psychisches.

386 Vgl. Taylor 1928, S. 480f.: ,Timaeus thus treats colours as a linear series of which
white and black are the two end-terms, just as Aristotle and Goethe did after
him. “10 pev Staxpitikov Tiig 6ewg Aeuk6v” scheint die in der Akademie giiltige
Definition geworden zu sein, wie Taylor 1928, S. 481 mit fiinf Verweis auf die Topik
schreibt.

130

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.4. Die Theorie des Sehens in Platons Dialog ,Timaios“

Geschwindigkeit der sich bewegenden Partikel eine Rolle.?¥” Bei der Erkla-
rung des Sehens geht Timaios nicht erneut darauf ein, in welcher Instanz
das Ziel der Wahrnehmung zu lokalisieren sei. Die Erklarung des Sehens
besteht vollstindig in der Herstellung von Korrelationen zwischen unter-
schiedlichen Arten von Partikelstromen einerseits und unterschiedlichen
Farbbegriffen andererseits. Als Korrelat der Partikelbewegungen wird keine
Empfindung im Bewusstsein oder irgend etwas derartiges angegeben, son-
dern das Korrelat ist das, ,was wir Farben nennen® Immer wieder taucht
im Text die Formulierung auf, dass ,wir etwas so und so nennen‘3% Als
Schluss dieser Passage fiigt Timaios nur noch an, wollte man dieses Werk
tiberpriifen, habe man den Unterschied zwischen Menschen und Gottern
vernachléssigt (vgl. 68d2-8).

Wie verhilt sich die physiologische Theorie des Sehens, wie sie Timaios
liefert, zur im ,Theaitetos” erorterten Wahrnehmungstheorie? Wenn die
Wahrnehmung als Fluss zwischen Sinnesorgan und Objekt dargestellt wird,
scheint es zunichst eine Parallele zwischen der im ,Timaios“ diskutierten
Theorie des Sehens und der Zwillingstheorie der Wahrnehmung aus dem
sTheaitetos” zu geben. Es ist aber hochst fraglich, ob sich beides tatsachlich
deckt.3®

387 Vgl. dazu Taylor 1928, S. 479 und 483-485, der darauf hinweist, dass die Ubersetzung
der griechischen Farbbegriffe schwierig sei, weil im Griechischen die Grenzen zwi-
schen den Farben innerhalb des kontinuierlichen Farbspektrums anders gezogen
wurden. Auflerdem konnten sie nicht nur Farben in unserem Sinne, sondern auch
Helligkeiten oder Glanz bezeichnen. Fiir eine ausfiihrliche Darstellung der vorso-
kratischen Vorldufer dieser Theorie vor allem bei Alkmaion und Demokrit vgl.
Taylor 1928, S. 485-489.

388 Wenn man als Korrelat der Partikelstrome etwas Bewusstseinsméifliges annimmt,

kann dies zur Zuschreibung der Annahme primérer und sekundéirer Qualititen
bei Plato fiithren; eine solche Unterscheidung ist aber im Text des ,Timaios“ nicht
angelegt. Exemplarisch wird dies bei von Kutschera sichtbar:
»Systematisch wichtig ist jedenfalls: Farbeigenschaften sind sekundére Eigenschaf-
ten. Warum wir Dinge mit bestimmten priméren physikalischen Eigenschaften
gerade so und nicht anders empfinden, wird nicht erklirt. Es werden nur Korre-
lationen zwischen bestimmten Kombinationen primarer Objekteigenschaften und
bestimmten Empfindungsweisen festgestellt [...].“ Von Kutschera 2002c, S. 76.

389 Vgl. McDowell 1973, S. 139. Um die beiden Darstellungen zur Deckung zu bringen,
miisse man die beiden Sorten von Stromen im ,Timaios® mit dem doppelten
Erzeugten in der Zwillingstheorie des ,Theaitetos* identifizieren. Im Timaios ist
aber eine Farbe durch den jeweiligen Partikelstrom definiert, der kontinuierlich
von einem Korper ausgeht, und auch der Sehstrahl ist ,glatt und fest, wahrend
die Pointe der Zwillingstheorie aus dem ,Theaitetos gerade darin besteht, dass die
Zwillingspaare immer nur durch momentanes Zusammentreffen entstehen.

131

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das Sichtbare und das Denkbare: Visuelle Wahrnehmung und Erkenntnis bei Platon

Liest man den ,Theaitetos” so, dass Platon jegliche Theorie der Wahrneh-
mung als eines sinnlichen Geschehens zuriickweist, dann besteht ein star-
ker Widerspruch zwischen den von beiden Dialogen gegebenen Theorien.
Aber auch, wenn wir davon ausgehen, dass im ,Theaitetos” die Differenzie-
rung innerhalb der Wahrnehmung das Hauptziel der Argumentation bildet,
ist nach der Beziehung beider Theorien zueinander zu fragen. Liegt im
Timaios eine altersmilde Form der Darstellung vor, in der Platon ,seinen
Frieden mit der empirischen Welt“**° gemacht hat und damit auch mit
der Theorie der Wahrnehmung als sinnlicher Affektion durch die empiri-
sche Welt? Sollen wir ihm ein neues altersmildes ,,Erkenntnisvertrauen!
zuschreiben, das darauf beruht, dass er sich von Timaios' Modell der Intel-
ligibilitat der empirischen Welt von den Atomen bis zu komplexen Vorgan-
gen iiberzeugt hat, auch wenn es kein hochstes Wissen ist, das wir von
ihr haben koénnen, sondern (im Sinne des Liniengleichnisses) bestenfalls
zutreffende Meinungen?3?

Auf jeden Fall ist der Fokus der im ,Theiatetos* diskutierten Wahrneh-
mungstheorie eher ein phinomenologischer,’** insofern es um eine Beschrei-
bung dessen geht, was beim Wahrnehmungserleben geschieht, wihrend der
Fokus im ,Timaios“ ein eher physiologischer ist und Entititen unterstellt
werden, deren Annahme im Zusammenhang kosmologischer und naturphi-
losophischer Fragen gerechtfertigt wird.

Dabei ist beiden Zugidngen gemeinsam, dass der Wahrnehmung ein ,Er-
eignischarakter“®* zukommt, und dass die Wahrnehmungspradikate mit
jeweils aktuellen Zustinden der wahrnehmenden Menschen korrelieren.
Insofern ldsst sich sagen, die Wahrnehmung ist in beiden Erkldrungen
gerade fiir diejenige Seinsart zustandig, ,fiir die Sein gleich Hervortreten

Vgl. weiter auch Bostock 1988, S. 64, und Hardy 2001, S. 67, der {iber die Zwillings-
theorie aus dem Theaitetos schreibt: ,Es liegt nahe, eine Parallele zu den kosmologi-
schen Uberlegungen im Timaios (45 B - 46 C, 67 C - 68 D) zu ziehen. Nach Sayre
handelt es sich bei den ,Bewegungen’ um diejenigen ,Partikelstrome; von denen im
Timaios die Rede ist. Gegen diese Deutung spricht jedoch der Umstand, dafd im Ti-
maios als Ausloser der ,Partikelstrome* solche persistenten Entitdten angenommen
werden, deren Wirklichkeit die Flufilehre gerade bestreitet®.

390 Von Kutschera 2002, S. 85.

391 Von Kutschera 2002c, S. 86, wieder mit Unterscheidung zwischen priméren Objekt-
eigenschaften und sekundéren Sinnesqualitaten.

392 Vgl. Von Kutschera 2002c, S. 86f.

393 Insofern ist es schade, dass Alloa 2011 den ,Theaitetos” nicht stirker beriicksichtigt.
Vgl. dazu auch Asmuth 2012.

394 Bohme 2000, S. 207.

132

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.4. Die Theorie des Sehens in Platons Dialog ,Timaios“

oder Erscheinen ist. Und fiir die gilt dann auch der Satz des Protagoras
[...]:3% Insofern konnte die Wahrnehmung tiberhaupt als ein Kandidat
fiir Erkenntnis diskutiert werden, obwohl diese Erklirung im ,Theaitetos"
zuriickgewiesen wurde. Die drei Griinde3*® der Ablehnung von (T) im
»Theaitetos” waren:

1. die Beobachtung, dass man das Wahrgenommene als Eines, dasselbe,
gleich oder verschieden ansprechen kann (vgl. 185c8-dl), diese Bestim-
mungen, to. kotwvd, aber auflerhalb der Reichweite der einzelnen Wahr-
nehmungssinne liegen;”

2. die Forderung, dass Erkenntnis etwas mit Expertise und beurteilbarer
Handlungskompetenz zu tun haben soll, die nicht vereinbar mit (P) ist;

3. die Uberzeugung, dass sich Erkenntnis auf Zukiinftiges und Bleibendes
bezieht, wihrend sich die Wahrnehmung spezifisch auf jeweils Aktuelles
richtet.

Der dritte Grund ist mit der Darstellung im ,Timaios” vereinbar. Insofern
gibt es bei Platon eine Wahrnehmungstheorie, die (im ,Theaitetos®) auf
Basis des Sensualismus in Verbindung mit (P) und (H) entwickelt wird
und insofern in ihrer Funktion fiir die Erkenntnis abgewertet wird.

D. Frede fiihrt eine , Arbeitsteilung“ zwischen dem ,Philebos“ und dem
sTimaios“ als weiteres Beispiel der Fruchtbarkeit ihrer schon genannten
»Aspekt-Erganzung als Arbeitshypothese“*® an. Wahrend es in beiden Dia-
logen um die Fihigkeiten der Seele gehe, wiirden im ,Timaios“ Lust und
Schmerz zusammen mit den Wahrnehmungen erklirt und auf Sinneswahr-
nehmungen als rein korperliche Ursachen zuriickgefiihrt, im ,Philebos®
dagegen die Lust der Seele selbst iiber eine blof3 kdrperliche Erkldrung
hinaus betrachtet.

»Der Timaios betrachtet die Phdnomene von Lust und Schmerz als rein
kérperliche Vorginge, die auf der physiologischen Ebene erklart werden,
weil dieser Teil des Dialogs sich auf die mechanischen Einwirkungen der
atomar strukturierten Elemente auf die Sinnesorgane konzentriert. [...]

395 Bohme 2000, S. 207.

396 Vgl. Bhme 2000, S. 207-209.

397 Laut Béhme 2000, S. 208 besteht hier ein Gegensatz zwischen Platon und Aristote-
les, weil fiir Platon fiir die xowvd ein zusitzliches Erkenntnisvermdgen zustindig
sein muss, wihrend Aristoteles dies anders sehe, ,insofern er von einer xow)
aioOnoig redet.”

398 D. Frede 2006, S. 48.

133

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das Sichtbare und das Denkbare: Visuelle Wahrnehmung und Erkenntnis bei Platon

Der ,héchst astronomisch gebildete® Timaios spricht zu erfahrenen Zu-
horern wie Sokrates, Kritias, Hermokrates und anderen, die seinen -
auch mathematisch anspruchsvollen - Darstellungen folgen kénnen, wie
Timaios auch selbst betont (53c). Diese Zuhorerschaft bedarf keiner
Hinweise darauf, dass es aufler den korperlichen Liisten und Unliisten
auch noch seelische gibt, und dass zu deren Erklirung die atomistische
Theorie der Wahrnehmungen nicht ausreicht.“ 3%

D. Frede geht aber nicht auf eine Interpretation der ,,Philebos“-Passage iiber
die Wahrnehmung ein. Mit der Frage nach dem Verhiltnis von Sehen und
Urteilen/Deuten im ,,Philebos® beschiftigt sich der nun folgende Abschnitt.

2.5. Sehen im ,,Philebos™: das Verhiltnis von Sehen und Deutung und der
Waunsch nach einer situationsunabhéngigen Stufung

Eine in unserem Zusammenhang einschldgige Passage aus Platons ,Phile-
bos“ (vgl. 38b6-39¢12) kann so gelesen werden, dass sie die Frage nach
dem Zusammenhang von Wahrnehmung und Urteil thematisiert. Damit
schlieit sie an die oben im ,Theaitetos“ diskutierten Fragen®® an. Der
Kontext der Diskussion ist die Frage danach, was das Gute sei, Lust oder
Erkenntnis? Sokrates spricht hier vor allem mit Protarchos. Philebos, der
als Namensgeber des Dialogs fungiert, ist ein hiibscher junger Mann, der
fir seine hedonistische Einstellung bekannt ist und bezeichnenderweise
gerade zu miide ist, als Sokrates seine Haltung zum Guten und zur Lust er-
ortern mochte. Protarchos springt als gesprachsbereiterer Vertreter ein. Im
Verlauf des Dialogs unterscheidet Sokrates zwischen der Lust des Korpers
und der der Seele. Uber die Uberlegung, dass die Lust der Seele etwas mit
dem Gedichtnis zu tun hat, kommt die Diskussion zum Gedachtnis und
zur Wahrnehmung. Durchweg entwickelt Sokrates das Besprochene und
ldsst seinen Gesprachspartner zustimmen.

Wenn Seele und Leib in einer Erregung (év évi md0et) gemeinschaftlich
begriffen sind und bewegt werden (xowfj yryvépevov xowij kat kiveloBal,
34a3-5), wire es nicht unzutreffend, diese Bewegung Wahrnehmung zu
nennen? Zunichst erfolgt keine weitere Bestimmung der Wahrnehmung,

399 D. Frede 2006, S. 48f.
400 Vgl. im vorigen Abschnitt und Rosen 1999, S. 242: ,the problem raised by these texts
is that of how we distinguish between true and false judgments.”

134

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.5. Sehen im ,,Philebos®

aber das Gedéchtnis kénne als Bewahren (owtnpia) der Wahrnehmung
bezeichnet werden (34al0f.).

Im weiteren Verlauf geht es in 38b6-39c12 um ein Beispiel, an dem das
Verhiltnis des Sehens zur Meinung besprochen wird. Auch hier erfragt
Sokrates alles und ldsst Protarchos das Gesagte Schritt fiir Schritt besta-
tigen. Ausgangspunkt ist der Satz, dass es wahre und falsche Doxa gibt
(vgl. 38b6), und dass uns aus dem Gedéchtnis und der Wahrnehmung das
Unternehmen entstehe, sich eine Meinung zu bilden (Siad0&aletv, 38cl).
Dann fithrt Sokrates das Beispiel ein: Jemand sieht etwas von weitem
Erblicktes nicht ganz genau, versucht aber, sich dariiber ein Urteil zu bilden
(xpivewv, 38c6-8). In diesem Falle fragt er sich selbst oder redet zu sich
selbst, etwa: ,Was ist das, das mir da bei diesem Felsen unter diesem Baum
zu stehen scheint (pavtalépevov)?“ Und er konnte sich z.B. selbst antwor-
ten: ,Es ist ein Mensch’, was in diesem Fall zutreffend sei (vgl. 38d5-7).
Wiirde er sich aber tauschen und hielte es fur das Werk von Hirten, wurde
er es vielleicht ein Standbild, eine Vogelscheuche nennen (vgl. 38d9f.).40!
Diese ganze Rede konne er bei sich fithren, er konne sie aber auch einem
anderen Anwesenden laut aussprechen (vgl. 38el-8). Die Frage danach, was
dieses mir Erscheinende, das @avtalépevov ist, lasst sich dabei sowohl als
Frage nach dem Gegenstand dort drauflen, der bei diesem Felsen unter
einem Baum steht, auslegen als auch als Frage nach dem Status dieses mir
Erscheinenden als eines psychischen Vorkommnisses.#0? Sokrates liefert
aber keine situationsunabhiangige Unterscheidung von Wahrnehmungsmo-
di.9 Trotzdem ist die Szene des Beispiels dadurch gekennzeichnet, dass
der Sehende einen bestimmten Felsen und einen Baum ausmachen kann,
die die Rahmung fiir dasjenige govtalépevov bilden, das nicht ganz genau

401 Vgl. D. Frede 1997, S. 247: ,Der zunichst unbestimmte Sinneseindruck wird mit
Hilfe des Geddchtnisses identifiziert, das die erforderlichen Begriffe beisteuert
(,Mensch; ,Felsen; bzw. ,Statue; Werk von Hirten").*

402 Vgl. Rosen 1999, S. 249.

403 Rosen schreibt: ,the participle phantazomenon is used by Socrates to refer both to
the entity and to the mode of its perception prior to correct identification” (ebd.).
Damit setzt er freilich die Unterscheidung der beiden Auslegungsmdoglichkeiten
der Frage so fest, dass die zweite Moglichkeit einen Modus der visuellen Wahrneh-
mung betrifft, der immer schon dadurch gekennzeichnet wire, dass er zeitlich und
logisch vor der zutreffenden Identifizierung (etwa als menschliche Gestalt oder
als Vogelscheuche) lage. Eine solche Festlegung nimmt Sokrates hier aber gerade
nicht vor. Schon hier formuliert Rosen die Frage nach einer situationsunabhingigen
Unterscheidung von ,blofler Wahrnehmung® und identifizierendem Urteil in die
Problemstellung hinein.

135

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das Sichtbare und das Denkbare: Visuelle Wahrnehmung und Erkenntnis bei Platon

gesehen wird, aber beurteilt werden soll. Das bedeutet, dass der Gegen-
stand dort drauflen von dem Felsen und einem Baum gerahmt wird, was
sich von dem psychischen Vorkommnis nicht sagen ldsst. Und es bedeutet,
dass wir bestimmte Objekte eines artikulierten Feldes wahrnehmen, wobei
das Objekt, tiber das wir ein Urteil fillen mochten, nur ein Teil dieses
Feldes ist.#0* Welches freilich die Gegenstinde sind, die zum gesehenen
Rahmen gehoren, und welches der Gegenstand ist, den wir genauer beur-
teilen mochten, kann je nach Situation und Interessenlage unterschiedlich
ausfallen. Es wére durchaus denkbar und mit Sokrates® Beschreibung der
Ausgangssituation vereinbar, dass sich der Sehende Gedanken dariiber
macht und das beschriebene Selbstgesprich dariiber fithrt, welches die Art
des gesehenen Baums ist, der da neben dem Felsen und der Gestalt steht,
etwa ob es sich um eine Zypresse oder eine Eiche handelt. Es ist abhingig
von der jeweiligen Situation, welche Gegenstinde zum Rahmen gehéren
und als ausreichend bestimmt gelten konnen, und welcher Gegenstand als
ungenau gesehen und als beurteilungswiirdig betrachtet wird.

In diesem Szenario wird die Seele laut Sokrates wie ein Buch ge-
dacht (vgl. 38el3), denn er hebt hervor, das mit den Wahrnehmungen
zusammentreffende Gedichtnis und die damit verbundenen Empfindun-
gen (maBnparta, 39a2) schrieben Reden in unsere Seelen ein, wobei ,die-
ser Schreiber® Richtiges oder auch Falsches einschreiben konne (vgl.
39a5-7).45 Hier ist wieder eine Mehrdeutigkeit von Platons Text bemer-
kenswert: Es wird die Wahrnehmung von etwas als etwas untersucht, wobei
die Unterscheidung zwischen Wahrnehmung und Urteil nicht eindeutig
und situationsunabhéngig getroffen wird.406

404 Vgl. Rosen, S. 249.

405 Dieses Einschreiben entspricht dem Deuten am Beginn von Wittgensteins Diskussi-
on des Sehens-als in den ,Bemerkungen iiber die Philosophie der Psychologie I,
vgl. unten Kapitel 4.

406 Weil sich in Sokrates’ Darstellung die Frage nach zutreffender bzw. irregefiihrter
Identifikation von der Frage nach wahren oder falschen Urteilen unterscheiden
lasst, schliefft Rosen darauf, dass Platon eine Theorie vertritt, der zufolge das
Wahrgenommene ohne jeden Urteilsakt gegeben sei: ,What it suggests to me is
that [...] the perceived entity must be given to the perceiver independently of the
constructive activity of judgment® (Rosen 1999, S. 250). Dies ist in einer Hinsicht
richtig, insofern sich ndamlich unterscheiden ldsst zwischen dem Sehen und dem
Deuten (wie Wittgenstein zwischen dem Sehen als Zustand und dem Deuten als
Handlung unterscheidet, vgl. oben Abschnitt 2.1.). In einer anderen Hinsicht ist es
falsch, wenn namlich situationsunabhingig zwischen beidem unterschieden werden

136

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.5. Sehen im ,,Philebos®

Der weitere Verlauf lasse sich so vorstellen: Ein Maler zeichnet danach
(peta Tov ypoappatiotiv) Bilder von diesem Gesprochenen in die Seele
(t@v Aeyopévwv eikévog £v Tf) Yoy, 39b6t.). Hier entstehen also die Bilder
in der Seele als Bilder des zuvor Gesprochenen.*”” Das geschehe, ,wenn
einer von dem Sehen, oder welcher Sinn es sonst sei, das damals Gemeinte
und Ausgesprochene ablosend, die Bilder des Gemeinten und Gesproche-
nen irgendwie in sich selbst sieht.” (39b9-c2). Dies gilt auch fiir Zukiinftiges
(vgl. 39¢10-12), d.h. die Bilder sind hier nicht als Ab-Bilder gedacht. Danach
fithrt die Argumentation weiter und erklart die Hoffnung auf Zukiinftiges

407

soll. AufSerdem ist zu berticksichtigen, dass es durchweg darum geht, ,was sich sagen
lasst:

Rosen 1999 sucht nach einer situationsunabhéngig giiltigen Unterscheidung zwi-
schen dem Schritt der Wahrnehmung von etwas als etwas, der ,Apprehension; und
dem Schritt des Urteilens. Dass im Beispiel aus dem ,Philebos* das Gedéchtnis
erst eingefiihrt wird, nachdem der Sehende nicht mehr am Ort des urspriinglichen
Sehens ist, spricht fiir ihn einerseits fiir eine klare Unterscheidung zwischen der
zutreffenden Identifikation und dem spiteren Urteil, andererseits hebt er hervor,
dass 38cl-5 so klingt, als sei schon in der Szene selbst der Logos am Werk. Daher be-
mangelt er, der ,Philebos* liefere keine ,unambiguous confirmation of the distiction
between perception and judgment” (Rosen 1999, S. 250) und die “inconclusiveness”
der entsprechenden Passagen (ebd, S. 251). Auf der Suche nach einer solchen situati-
onsunabhangigen Abfolge legt Rosen die folgenden beiden Schritte fest:

1. ,the assertion launched toward the target of perception [...]. We do not identify
things by speaking to or about them; in order to utter a true essential or existen-
tial judgment, we must first apprehend the essence or existence in question. In
stage one the speech follows the appearance (phantasthenta) of the fantasm; it
does not produce that appearance.”

2. Schritt: “a correct identification” (ebd., S. 254).

Hier ist deutlich, wie ein neuzeitliches Verstdndnis an den Text herangetragen wird.
Weil Rosen im ,,Philebos” eine klare Unterscheidung der beiden Schritte vermisst,
schreibt er:

» I suggest that something has been omitted in Socrates® account: the step subse-
quent to the apprehension of the fantasm or veiled appearance but prior to the
launching of the judgment ‘this is a man™, (ebd.).

Sokrates’ Formulierung von der Seele als Buch bezeichnet Rosen schliefSlich als “in
an oddly Derridean idiom” gesagt (ebd.). Stattdessen vergleicht er den Schreiber
mit dem ,interpreter in the left brain-based system“ in der neurophysiologischen
Theorie von Gazzaniga 1988, der die Effekte einzelner Module in der Organisation
des Gehirns ,beobachte®:
»The interpreter considers all the outputs of the functional modules as soon as
they are made and immediately constructs a hypothesis as to why particular
actions occurred.” (Gazzaniga 1999, S. 219)
Das lasst sich wie Wittgensteins ,einer Deutung geméf} sehen® interpretieren, vgl.
auch Kap. 4.

137

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das Sichtbare und das Denkbare: Visuelle Wahrnehmung und Erkenntnis bei Platon

auch als Sehen von Bildern. Denn das Geschriebene und die Bilder in der
Seele begriindeten die Moglichkeit falscher Erwartungen fiir die Zukuntft,
weil sie Projektionen in die Zukunft erlauben.

In der gleichen Richtung wie die Passage aus dem ,Philebos® lasst sich
eine Passage aus der ,Politeia“%® lesen, in der gesagt wird, dass es wohl
kaum vorkomme, dass uns das Sehen einen Finger zugleich auch als das
Gegenteil eines Fingers zeigt (vgl. 523a10-524d5). Im Falle des Sehens dreier
Finger an einer Hand werde

»die Seele der meisten Menschen nicht aufgefordert, die Vernunft weiter
zu fragen, was wohl ein Finger ist; denn nirgends hat ihr das Sehen ge-
zeigt, dass ein Finger auch das Gegenteil von einem Finger ist“ (523d5-7).

In diesem Beispiel werde in der Wahrnehmung nicht die Vernunft zur Be-
trachtung aufgefordert, ,wie es schon hinreichend durch die Wahrnehmung
bestimmt wird (V1o Tfig aioOrjoews kpwopeva)“ (523blf.).40° Die Vernunft
werde aber dann zur Betrachtung hinzugerufen, wenn es um die Position
des Fingers in Relation zu den anderen oder um die Frage gehe, ob der
Finger grof§ oder klein, dick oder diinn, hart oder weich, schwarz oder weif3
usw. sei. Dies seien namlich Fille, wo die Wahrnehmung in Gegenteiliges
umschlagen kénne, d.h. die aicbnoig offenbare in solchen Fillen das eine
nicht mehr als sein Gegenteil (vgl. 523cl-3) bzw. sieht das Sehen solche
Dinge wie Grofie und Kleinheit ,nicht hinreichend® Dies gelte nicht nur
fur das Sehen, sondern im Fall des Harten und Weichen z.B. auch fur
das Fiihlen, weil ein und derselbe Sinn der Seele Hartes und Weiches glei-
chermaflen (vgl. 524al-3) und ,vermischt“ meldet (vgl. 524c4 und 7). Hier
miisse die Vernunft zur Wahrnehmung hinzugerufen werden, um Grofe
und Kleinheit, Harte und Weichheit usw. zu trennen. Grofles und Kleines
sei zwar auch sichtbar, aber nur vermischt, als Getrenntes gehore es zum
Erkennbaren. Das eine ist also das Sichtbare, das andere das Erkennbare
(vgl. 524cl13).

Zusammenfassend betont Sokrates, dass es ihm um die Unterscheidung
zwischen solchen Akten, die die Vernunft auffordern, weil manches zu-
gleich mit seinem Gegenteil in die Sinne fallt, und solchen, die nicht an die

408 Der Kontext ist dort Buch VII zur Ausbildung der Philosophenherrscher, die Passa-
ge folgt also recht bald auf die oben interpretierten drei Gleichnisse.

409 Vgl. Schmitt 1973, S. 102. Hier sieht Schmitt (mit Verweis auf Prauss 1966, S. 25)
eine Verbindung zur Diskussion im ,Theaitetos’, weil diese Passage in der ,Politeia“
zeige, dass sich (H) keineswegs aus dem unmittelbarer Befund einer ,bloffen Wahr-
nehmung’ ergebe, sondern diesem widerstreite.

138

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.6. Zwischenfazit

noesis appellieren, gehe. In der Folge argumentiert er namlich dafiir, dass
die Beschaftigung mit Zahlen zum Wesen und zur Wahrheit hinleitet, denn
die Frage nach der Einheit von etwas sei mit der Wahrnehmung allein nicht
zu beantworten, weil wir dasselbe sowohl als eines als auch als unendlich
vieles sehen (525a4f.).

Einerseits geht es hier also um bestimmte Pridikate (u.a. um relationale
Pradikate und z.B. das der Identitat), die nicht von der aisthesis allein
festgestellt werden konnen, wihrend grundlegende Identifikationen wie,
dass es sich um einen Finger handelt, im Sehen stattfinden.

Nun ist es aber wiederum vorstellbar und mit Sokrates’ Darstellung
vereinbar, dass in einer anderen Situation umgekehrt das Wahrgenommene
das Kalte wire und die Frage entsteht, ob dieses selbe Kalte ein Finger
oder etwas anderes sei. So liefe sich mit dem Text durchaus eine situations-
abhéngige Zuweisung des Wahrgenommenen vereinbaren, auch wenn dies
tiber den expliziten Textbefund hinausgeht.

2.6. Zwischenfazit

Nachdem die Betrachtung des Liniengleichnisses die komplexe Rolle der
Visualitat fiir Platon herausgestellt hat, wurde die Art und Funktion der
Wahrnehmungstheorie im ersten Hauptteil des ,Theaitetos® erlautert: Pla-
ton diskutiert die Definition (T) so, als sei der Satz auf die Zwillingstheorie
der Wahrnehmung festgelegt. Weil der (H)-(P)-Komplex aber widerlegt
wird, gilt damit auch (T) als abgewiesen — namlich wenn (T) als ,Wissen ist
Sinneswahrnehmung® verstanden wird. Dafiir wird aber nachtréglich eine
Differenzierung innerhalb der Wahrnehmungstheorie ins Spiel gebracht,
so dass zwischen der Wahrnehmung als Geschehen in den Sinnesorganen
und der Wahrnehmung als einer Tatigkeit der Seele unterschieden wird.
Die erste entspricht der Zwillingstheorie, die zweite begreift auch “Schliis-
se“ oder ,Urteile” der Seele als Teile der Wahrnehmung. Wird aicOnog
also auf die rezeptiven Sinnesvermdgen eingeschrankt verstanden (wie in
186d-e), dann kommt die Wahrnehmung in diesem engeren Sinne nicht
als Kandidat fiir eine Definition der Erkenntnis in Frage. Keine der beiden
Theorien wird im Dialog falsifiziert; es wird nur gezeigt, dass die erste
nichts mit Wissen zu tun hat (und (T) in dieser Bedeutung von ,Wahrneh-
mung® falsch ist), und explizit hervorgehoben, dass Sokrates die zweite
ausdriicklich selbst vertritt.

139

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das Sichtbare und das Denkbare: Visuelle Wahrnehmung und Erkenntnis bei Platon

Aus der Unterscheidung der beiden Verstindnisse von ,Wahrnehmung®
im vierten Einsatz der Kritik an Theaitetos® Definition kénnte man zwei-
erlei folgern: Erstens, dass Platon eine Stufung von Wahrgenommenem
vertritt. 49 Dagegen spricht aber, dass es im Text um die Differenzierung
zweier Wahrnehmungsbegriffe geht und nicht um z.B. die Unterscheidung
primdrer und sekundérer Qualititen. Zweitens konnte man Platon eine
starke Trennung von Korper und Seele zuschreiben, weil zwischen einer
physiologischen Theorie und einer Theorie der Aktivitdt der Seele diffe-
renziert wird. Dies ware aber falsch, weil zumindest im ,Theaitetos“ das
Korper-Seele-Verhiltnis gar nicht thematisch ist.

Uber die Wahrnehmung im sinnesphysiologischen Sinne wird im er-
kenntnistheoretischen Kontext des ,Theaitetos” viel weniger gesagt als {iber
die Leistungen der Seele als Wahrnehmung im weiteren Sinne:

»Da die Leistung der Sinnesorgane in epistemologischer Sicht in ihrem
Werkzeugstatus aufgeht, ist hiertiber fiir Platon nichts weiter zu sagen.
Alles weitere, etwa die Erklirung der Funktionsweise des Sehens, ist —
wie Platon wohl zugestimmt hitte — eine Angelegenheit des Augenarztes,
Optikers oder Neurophysiologen. Hingegen betrachtet Aristoteles die
Seele dann vor allem auch als ,Naturforscher’ Deshalb finden sich in De
Anima und in den Parva Naturalia detaillierte Beschreibungen der biolo-
gischen, physiologischen und optischen Umstinde der Wahrnehmung,
[...]. Zur (Natur-)Wissenschaft von der Seele gehort fiir Aristoteles die
Wahrnehmung auch deshalb, weil sie neben der Fihigkeit zur Selbstbe-
wegung die wesentliche Eigenschaft der beseelten, also lebendigen Wesen
ist. Dagegen scheint es Platon gerade auf den Unterschied zwischen dem
Wahrnehmen als einer natiirlichen Fahigkeit und dem Schlielen als dem
Resultat von Lernen und Bildung anzukommen.“!

Die Charakterisierung der aristotelischen Wahrnehmungstheorie als einer
naturwissenschaftlichen hebt hervor, dass bei Platon andere erkenntnis-

410 Das wire die Interpretation, die von Kutschera 2002c gibt: Thm zufolge ist der
wichtigste Punkt im ,Theaitetos” die Abwehr der vom Sensualismus vorgenomme-
nen Gleichsetzung von Schein und Sein. Gegen diese Gleichsetzung werde die
Unterscheidung primérer und sekundérer Qualitdten ins Feld gefiihrt (vgl. ebd., S.
216). Alle sinnesspezifischen Eigenschaften wie Tone oder Farben sehe Platon als
sekundére Qualititen an, ,und nur jene Eigenschaften als primar, die sich in allen
Sinnesgebieten feststellen lassen. [...] Im Effekt zieht er damit dieselbe Grenze zwi-
schen primiaren und sekundiren Qualitdten wie knapp 2000 Jahre spater Descartes
und Locke: (Ebd.,, S. 217)

411 Vgl. Hardy 2001, S. 154.

140

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.6. Zwischenfazit

theoretische Fragestellungen wie diejenige nach der Verbindung von Wahr-
nehmung und Erkenntnis und von Wahrnehmung und Urteil sowie Wahr-
heit diskutiert werden. Betrachtet man aber auch die dargestellte physiolo-
gisch-naturphilosophische Theorie des ,Timaios, scheint dieser Gegensatz
weniger scharf zu werden:

Auch wenn Aristoteles die Frage nach der Wahrheit der Wahrnehmung
nicht mehr in der Platonischen Weise stellt, kommt sie bei ihm trotzdem
vor. Dieses Gefiige wird das folgende Kapitel untersuchen. Dabei wird ein
Akzent drauf liegen, dass sich Platon und Aristoteles gar nicht so sehr
widersprechen, sondern dass Aristoteles als Fortsetzer Platons gelesen wer-
den kann, und zweitens wird der schon einige Male aufgetauchte Gedanke
weiter verfolgt werden, dass man etwas im genuinen Sinne ,,sehen” nennen
kann, was das Ergebnis eines Lernprozesses ist. Die aristotelische Wahr-
nehmungstheorie findet sich vor allem in ,De Anima®; es bleibt also die
Seele der Hauptakteur, wenn es um das Sehen geht, und es ist nicht richtig,
seine Theorie als nur physiologische zu verstehen. Weiter und vor allem
ist sie spater als Theorie des passiven Empfangens und der Stufung von
Wahrgenommenem oder der Stufung von Qualititen verstanden worden.
OD sie zutreffend so aufgefasst werden kann, soll nun untersucht werden.

141

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.ora/10.5771/8783885721504 -



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die Theorie des Sehens bei Aristoteles

3.1. Aristoteles’ Bezugnahmen auf Platon und die Theorie der
Wahrnehmung im Zusammenhang der aristotelischen Theorie.
Untersuchte Texte und Kontexte

Vor dem Hintergrund der Interpretation der einschldgigen Platon-Passagen
geht es nun um die Theorie der visuellen Wahrnehmung bei Aristoteles.
Hatte Platon im Rahmen seiner Sensualismus-Kritik im ,Theaitetos zwei
unterschiedliche Wahrnehmungsbegriffe unterschieden, die aber nicht im
Sinne einer Stufenfolge zu interpretieren waren und lief§ gleichwohl im
»Iimaios“ eine physiologisch-naturphilosophische Theorie des Sehens for-
mulieren, ist schon deutlich, dass das simple Bild vom grofien Unterschied
nicht stimmen kann, das erst Aristoteles ein Nachdenken tiber die sinnliche
Wahrnehmung und die zugehorigen physiologischen Vorgange zuschreibt.
Und die Annahme, erst und gerade bei Aristoteles werde eine Unterschei-
dung zwischen priméren und sekundédren Sinnesdaten avant la lettre einge-
fuhrt, ist schon insofern unzutreffend, als auch schon Platon solche Annah-
men zugeschrieben wurden, was sich freilich als unzutreffend erwies. Jetzt
liegt nun das Hauptaugenmerk auf den Fragen fiir die Aristoteles-Interpre-
tation. Die Ausgangsfragen waren, ob das gingige Bild zutreffend ist, Aris-
toteles habe eine ,Empfangstheorie® des Sehens vertreten. Formuliert er
eine Theorie der Passivitit der Wahrnehmung? Gibt es bei ihm eine situati-
onsunabhingige Stufung des Wahrgenommenen, die als Vorlduferin einer
Theorie der Sinnesdaten oder Qualititen gelesen werden sollte? In diesem
Kapitel wird sich erstens zeigen, dass eine Stufung des Wahrgenommenen
im Sinne der Sinnesdatentheorien fiir Aristoteles gar nicht thematisch ist,
von ihm also weder vertreten noch ausgeschlossen wird. Der Ausdruck
~Empfangstheorie® als Beschreibung der aristotelischen Auffassung sowie
die ihm zugeschriebene Auffassung von der Passivitit des Sehens konnen
zweitens auf der Grundlage dieses Ergebnisses reinterpretiert und in aktu-
ellen Diskussionen geltend gemacht werden. Nicht nur Kritiker*innen pha-
nomenalistischer Wahrnehmungstheorien sehen in Aristoteles die Wurzel
der zu kritisierenden Theorien, auch fiir eine positive Indienstnahme der
aristotelischen Theorie im Sinne neuerer Philosophien des Pathos oder

143

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die Theorie des Sehens bei Aristoteles

der Passivitit ist die Diskussion um die Passivitit der Wahrnehmung bei
Aristoteles interessant.*1

Was wird in der Kontrastierung Platon-Aristoteles sichtbar? Auffillig
ist zundchst, dass bei Aristoteles die Frage nach dem Wahrheitsbezug der
Wahrnehmung wegfillt, die in der Sensualismuskritik in Platons ,Theaitetos*
so wichtig war. Die auch bei Aristoteles vorhandene Thematisierung der Irr-
tumsunanfilligkeit der Wahrnehmung muss dann aber eine andere Funkti-
on haben. Stattdessen wird die Vermittlung zwischen Aéyog und aicOnoig
wichtig. Diese Vermittlung wird zwar auch als Unterscheidung, aber gerade
nicht als Stufenfolge gedacht. Eine Komplementaritit von Aspekten muss
nicht als situationsunabhéngige Stufung gesehen werden, und die Rede von
der Aktivitat und die Passivitit der Wahrnehmung zeigt sich als abhingig
von den gewiéhlten unterschiedlichen Beschreibungsebenen.*!3

Aristoteles’ Schrift ,De Anima“ enthélt seine systematische Behandlung
der Wahrnehmung als einer der wichtigsten Titigkeiten der Seele. In
zahlreichen weiteren seiner Schriften gibt es einzelne Passagen iiber den
Grundbegriff der Wahrnehmung, iiber einzelne Sinne, die Sinnesorgane
und ihre Physiologie und die Wahrnehmung der Tiere. Der vorliegenden
Untersuchung ist es vor allem um die Interpretation der einschligigen
Kapitel aus ,De Anima“ zu tun, die die erste systematische ausgearbeitete
Theorie des Sehens iiberhaupt beinhalten; weitere Passagen aus den ande-
ren Texten werden im jeweiligen systematischen Zusammenhang beriick-
sichtigt. Am wichtigsten sind dabei Passagen aus ,,De sensu.

Einige Grundgedanken zu Beginn von ,De Anima‘, die wichtig fiir
das weitere Verstdndnis sind, sollen fiir den Textzusammenhang zunichst
kurz angefiihrt werden, um Aristoteles” Vorstellung von der Seele* als
Grundlage zu skizzieren: Wenn es irgendeine Leistung oder Eigenschaft
der Seele gibt, die ihr spezifisch zu eigen ist, so schreibt er, dann kénnte
sie hinsichtlich dieser vom Korper getrennt werden (I 1, 403 a 10-11). Aber
selbst die Affekte seien simtlich mit dem Korper verbunden (403 a, 16f.).
Insofern ist die Seele fiir ihn nicht vom Korper zu trennen.*> Beseeltes
unterscheide sich vom Unbeseelten, also beseelte Kdrper von unbeseelten,

412 Vgl. Schiffers 2014, vor allem Kapitel zwei.

413 Vgl. Johansen 2002.

414 Zu allgemeinen Darstellungen seines Begriffs der Seele vgl. Busche 2001.

415 Vgl. Modrak 1987, S. 24 die Aristoteles daher neben weiteren vier Grundprinzipien
als Bestandteilen seiner ,core theory“ ein ,Psychophysical Principle zuschreibt:
»Many states, if not all, that are ordinarily assigned to the soul are psychophysical
states, namely, psychical states with physical realizations.*

144

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.1. Aristoteles’ Bezugnahmen auf Platon und die Theorie der Wahrnehmung

durch erstens Bewegung und zweitens Wahrnehmung (I 2, 403 b 25-27).
Hiermit wendet sich Aristoteles gegen frithere Lehren, die, wie er schreibt,
drei Merkmale genannt hitten, ndmlich Bewegung, Wahrnehmung und
Unkorperlichkeit (405 b, 11f.). Gerade die Unkorperlichkeit als Merkmal
der Seele fallt fiir ihn also weg. Den Rest von Buch I bilden Auseinander-
setzungen mit vorhergehenden Lehren; in Buch II setzt die Argumentation
neu an mit dem Versuch einer eigenen Bestimmung, was die Seele sei.
Und in diesem Rahmen geht es in den Kapiteln fiinf, sechs und sieben des
zweiten Buchs zuerst um einen Grundbegriff des Wahrnehmens (Kapitel
funf), dann um eine Typologie des Wahrnehmbaren (Kapitel sechs) und
schliefSlich um den Gesichtssinn im engeren Sinne (Kapitel sieben). Diese
drei Kapitel sollen nun zunichst in einem ersten Lektiiredurchgang rekon-
struiert werden, und zwar jeweils erstens in Form einer Lektiire, die sich
als close reading eng am Text hilt, und zweitens in einem knapperen Argu-
mentationsiiberblick, um die Struktur der Argumentation durchsichtig zu
machen. Durch dieses Verfahren konnen sowohl bei der Lektiire auffallen-
de Interpretationsschwierigkeiten und Briiche zunédchst markiert als auch
die Argumentationsstruktur in ihrer Richtung aufgezeigt werden, um eine
Aufmerksamkeit gerade auf jene Passagen zu gewinnen, die fraglich sind,
vordergriindig nicht der eingeschlagenen Argumentationsrichtung dienen
und einer eingehenderen Interpretation unterzogen werden sollen. Dies
geschieht dann in den darauf folgenden Abschnitten des Kapitels:

In Abschnitt 3.3. werden unterschiedliche Interpretationen des Wahrneh-
mens als ,Bewegtwerden und Erleiden® erortert. Ausgehend von der Debat-
te dariiber, ob die im Wahrnehmungsgeschehen vorliegende Veranderung
eine physische oder eine psychische sei, wird Aristoteles’ Bild vom Siegel-
ring, der einen Eindruck im Wachs hinterldsst, interpretiert und die Rolle
der gavtacio und des Gedéchtnisses fiir die Wahrnehmung untersucht,
um zu zeigen, dass Aristoteles durchaus eine gewisse Aktivitdt in der Wahr-
nehmung denkt. Aulerdem wird gezeigt, dass strategische Metaphern bei
ihm eine viel wichtigere Rolle spielen als die gingig hervorgehobene Spei-
cher- und Behiltermetaphorik, und dass Aristoteles’ Verhiltnis zu Platons
Sensualismuskritik nicht als ein scharfer Gegensatz beschrieben werden
kann.

Aristoteles® Einteilung der aloOna in drei Gruppen aus DA II 6, die in
Abschnitt 3.2. schon eingefithrt wurde, wird im Abschnitt 3.4. zunachst
ausfiihrlich interpretiert, bevor der schwierige Status der oioOnrto xata
oupPeprnrds geklart und schliefllich die Frage beantwortet werden kann, ob

145

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die Theorie des Sehens bei Aristoteles

es sich hier um solche Typen von Wahrnehmungen handelt, die analog zu
Typen von Sinnesdaten oder —qualititen gedacht werden kénnen.

Der Abschnitt 3.5. schliefSlich macht Aristoteles’ Hinweise auf Lust oder
Unlust des Sehens und auf die Rolle der Mitte fiir die Wahrnehmung
geltend, um Aristoteles als Denker der Mitte sowohl im Hinblick auf die
Lust als auch im Hinblick auf Aktivitat und Passivitat in der Wahrnehmung
aufzufassen.

Auch fiir Aristoteles’ Schriften gilt die Schwierigkeit der Ubersetzung des
Ausdrucks aioOnoi. Grundsitzlich gilt weiterhin, was schon im Rahmen
der Platoninterpretation herausgestellt wurde, trotz der Bestimmung, die
der Begriff im ,Theaitetos“ erfihrt: Die Ubersetzung mit ,Wahrnehmung“
stellt eine Reduktion des Spektrums der Bedeutungen dar, die der Begriff
im Griechischen haben kann.*¢ Derjenige Phdnomenbereich, den Aristote-
les einer Gesamtanalyse unterzieht, ist ,wahrscheinlich die erste und letzte
Gesamtanalyse des Phanomens gewesen“4” Insofern ist es aufschlussreich,
dass lange Zeit keine Gesamtrekonstruktion der Aristotelischen Wahrneh-
mungstheorie vorlag.!®

3.2. Die Argumentationsstruktur der Passagen {iber die Wahrnehmung und
das Sehen in ,De Anima“1II, 5-7

Fiinftes Kapitel von DA: Ein Grundbegriff des Wahrnehmens

Die Uberlegungen zu einem Grundbegriff des Wahrnehmens setzen im
fiinften Kapitel damit ein (1), dass Aristoteles das Wahrnehmen als eine T&-
tigkeit der Seele grundsitzlich bestimmt als ,Bewegtwerden und Erleiden®
(kweloBai te kol maoyer, DA II 5, 416 b 34), wie meist tibersetzt wird.*”
Die Wahrnehmung erfolge in einem solchen Bewegtwerden und Erleiden,

416 Vgl. zur Verwendung des Verbs ,wahrnehmen® in Abschnitt 2.1. zum griechischen
Begriff. Speziell mit Bezug auf Aristoteles vgl. Volpi 2003, S. 287, der aioOnous als
sTitel fir ein Problemfeld bezeichnet und hervorhebt, der ,mit Aisthesis genannte
phidnomenale Bereich® sei von der philosophischen Tradition durchweg restriktiv
verstanden worden als ,,Kompetenzgebiet einer blof3 sensuellen Wahrnehmungsleh-
re“; wenn dies nicht allzu plakativ klange, lieffe sich geradezu von einer ,Sinnlich-
keitsvergessenheit des Abendlandes® sprechen.

417 Volpi 2003, S. 286.

418 Die ersten beiden waren die zeitgleich erschienenen von Modrak 1987 und Welsch
1987.

419 Zur Frage einer angemessenen Ubersetzung vgl. den nichsten Abschnitt.

146

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.2. Die Argumentationsstruktur der Passagen iiber die Wahrnehmung und das Sehen

denn sie bestehe in einer Verdnderung (dAAoiwaig T1g)#2. Es stelle sich (2)
als Schwierigkeit (amopia) die Frage, warum die Wahrnehmenden (Instan-
zen, Organe; aioBrjoewv) von sich selbst keine Wahrnehmung haben und
ohne die Auflendinge gar keine Wahrnehmung zustande bringen, obwohl
doch in ihnen selbst alle Elemente wie Feuer und Erde usw. vorhanden
seien. Fiir die Losung holt Aristoteles aus*?! und (3) kniipft an seine Unter-
scheidung von évepyeia (Akt, scholastisch: actus) und SVvapig (Potenz,
scholastisch: potentia) an, wie sie vor allem in der ,,Metaphysik“ entwickelt
ist.#?2 Wenn eine Fihigkeit durch eine Titigkeit ausgetibt wird, kann man
mit den Worten der scholastischen Ubersetzung sagen, sie werde damit ak-
tualisiert. Wenn diese Fahigkeit gerade nicht ausgetibt wird, ist sie zwar als
Fahigkeit angebbar, lasst sich aber nur begrifflich vom Akt unterscheiden,
da man ihr kein eigenstandiges Vorhandensein zuschreiben kann.

Im Text von ,De Anima“ nimmt die Unterscheidung die folgende Form
an: Das Wahrnehmungsfihige (aioO7tikov) ist fiir Aristoteles zunéchst
nicht im Akt tétig, sondern nur in Potenz. Deshalb gebe es zwei Redewei-
sen, in denen man iiber die Wahrnehmung und das Wahrnehmen sprechen
konne: der Potenz (dUvapig) nach oder aber in Wirklichkeit (£vepyeio)
(DA II 5, 417 a 13). (4) Zunichst (417 a 15) schldgt Aristoteles vor, so iiber
die Wahrnehmung zu sprechen, als ob das Bewegtwerden und Erleiden
dasselbe seien wie Tatigsein. Die Bewegung sei ja auch eine Art Tatigkeit,
wenn auch eine unvollendete. Alles Bewegtwerden und Erleiden gehe vom

420 Dieser Hinweis richtet sich gegen diejenigen, die behaupteten, Gleiches konnen nur
von Gleichem etwas erleiden, vgl. DA T 5, 410 a/b.

421 Es hat den Anschein, als wird die Aporie nur eingefiihrt, damit Aristoteles eine
Motivation hat, um als Losung seine Akt-Potenz-Unterscheidung geltend machen
zu kénnen. Denn wirklich quélend oder dringend stellt sich gerade diese Aporie aus
der Textlektiire an dieser Stelle nicht.

422 Die wichtigste Textpassage fiir die Unterscheidung ist Metaphysik IX, 1-3. Zur syste-

matischen Bedeutung der Unterscheidung fiir Aristoteles vgl. James 1997, S. 30-37;
Schiffers 2014, Kap. II; knapp auch Johansen 2002, S. 171.
Manchmal wird das Begriffspaar évepyeia/SUvapug auch mit ,Wirklichkeit/Méglich-
keit {ibersetzt. Dieser Variante wird hier nicht gefolgt: Es gibt ein eigenes Problem
mit der Unterscheidung zwischen moglichem und wirklichem Akt, weil ein blofl
moglicher Akt eigentlich keiner ist. Ein verwirklichter Akt hingegen ldsst sich ohne
besondere Zuschreibung von ihm zugeschriebenen inhérenten Moglichkeiten oder
Fihigkeiten feststellen. Aristoteles denkt das Verhaltnis so, dass immer dann, wenn
ein Akt stattfindet, seine Moglichkeit implizit ist und nur in ihm, in einseitiger
Abhangigkeit, zur Erfiillung kommt. Es handelt sich also nicht um eine Fallunter-
scheidung zwischen Phinomenen, sondern um eine begriffliche Unterscheidung.
Daher ist die Ubersetzung mit ,Wirklichkeit/Méglichkeit“ ungiinstig.

147

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die Theorie des Sehens bei Aristoteles

Wirkfahigen (mowtikov) und im Akt Befindlichen (évepyeia 6vtog) aus
(417 a 18). Insofern erleide es einerseits durch das ihm Gleiche, andererseits
durch das ihm Ungleiche; es erleide das Ungleiche, nach dem Erleiden
sei es dann ein Gleiches. Diese knappen und zunéchst schwer verstindli-
chen Bestimmungen erldutert Aristoteles im weiteren Verlauf des Kapitels.
Man miisse namlich (4) iiber die vorldufige Auffassung des Bewegtwerdens
und Erleidens als Tidtigsein hinausgehen und einen Unterschied machen
zwischen etwas, das dem Vermdgen nach (Suvdpews) und etwas, das in
Vollendung (évteleyeiag) bestehe (417 a 21). Diese Unterscheidung kommt
also noch zur Unterscheidung zwischen Akt und Potenz hinzu. Als Beispiel
nennt Aristoteles das Wissen: Jeder Mensch sei grundsatzlich wissensfahig,
und dieses Vermogen, wissen zu konnen, sei zu unterscheiden erstens vom
tatsdchlichen Wissen und zweitens von der Anwendung dieses Wissens.
Nicht nur zwischen Vermdgen und Vollendung wird hier unterschieden,
sondern die Unterscheidung lasst sich gleichsam noch auf zwei Ebenen
treffen:

1 2 3 4 5 6
1. Ebene | 80voyug évteheyeia
Vermogen, - Wissen
wissen zu (die*der Ausge-
konnen bildete*24)
(die*der
Lernféhi-
ged23)
2. Ebene dvvopg - évtehexela
(die*der
Ausiiben-
de)

~Wissensfahig“ konne man namlich einen Menschen auf zweierlei Weise
nennen: In einem ersten Sinne kann jemand wissensfahig genannt werden,
wie man alle Menschen als wissensfahig bezeichnen kann, weil die ganze
Gattung der Menschen von der Art sei. Welsch bezeichnet diesen Men-

423 Welsch 1987, S. 107.
424 Ebd.

148

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.2. Die Argumentationsstruktur der Passagen iiber die Wahrnehmung und das Sehen

schen als den Lernfihigen.*?> Derjenige, der bereits Wissenschaft erlangt
hat (Welsch nennt ihn den Ausgebildeten),?¢ kann ebenfalls als wissensfa-
hig bezeichnet werden, weil er ja jederzeit zur Anwendung seines Wissens
im Sinne der ausgetibten wissenschaftlichen Betrachtung (Gewperv) iiberge-
hen konnte. In der Ubersicht kann das Vermogen (8Uvapuig) also ein Aspekt
der linken Spalte (2) in Relation zur mittleren (4), oder auch ein Aspekt der
mittleren Spalte (4) in Relation zur rechten (6) sein. Und ein und dasselbe
Phianomen kann abhéngig von der Betrachtungsperspektive als Vermogen
oder als Vollendung bezeichnet werden: Die*der Ausgebildete ( Spalte 4)
kann als Stufe der Vollendung in Relation zum Lernfdhigen betrachtet,
oder aber erst der Ausiitbende kann als die Vollendung des Ausgebildeten
gesehen werden.

Wenn man nun die in diesem Beispiel vor sich gehenden Verianderungen
von einer Stufe zur jeweils nichsten durch den Ubergang vom Vermdgen
zur Vollendung als ,,Erleiden® bezeichnen will, so sieht das jeweilige ,,Erlei-
den“ (mdoyewv) entsprechend jeweils unterschiedlich aus. Es ergeben sich
fiir Aristoteles zwei unterschiedliche Arten des ,Erleidens” (417 b 2-16):
Eine, die er als ,Untergang durch das Entgegengesetzte“ bezeichnet, nim-
lich dass das Kind wirklich wissend wird, und eine andere, die er als
~Bewahrung des in Mdglichkeit Seienden durch die Vollendung® charakte-
risiert, dass z.B. ein Baumeister sein Wissen anwendet und tatsachlich baut,
oder dass ein Denker zu einem gegebenen Zeitpunkt tatsdchlich denkt.
Diese zweite Art des Erleidens sei im Gegensatz zur ersten nicht mehr
als Belehrung aufzufassen und daher entweder gar nicht als Veranderung
(aAhotodaBau), oder als eine andere Gattung von Veranderung. Der Bau-
meister verdndere sich ja schliefllich nicht, wenn er baut. Und nun folgt
eine besonders interessante Bemerkung: Im Fall dessen, der aus dem ersten
Zustand des in Moglichkeit Seienden heraustritt, indem er lernt und ein
Wissen erwirbt, das ihn dann wiederum zur Lehre befdhigt, diirfe man ent-
weder gar nicht mehr von ,Erleiden (ntéoxetv) sprechen (417 b 13/14), oder
man miisse zwei Arten der Veranderung (&AAoiwaoig) benennen (wie oben
entweder als Wechsel zu entgegengesetzten privativen Verfassungen oder
als Wechsel zum Haben der eigentiimlichen Natur). Das ist eine seltsame
Bemerkung, denn schliefSlich war Aristoteles ja gerade von unterschiedli-
chen Formen des ,Erleidens” ausgegangen.

425 Ebd.
426 Ebd.

149

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die Theorie des Sehens bei Aristoteles

Aristoteles denkt aber nicht tiber diesen Widerspruch nach, sondern
setzt seinen Gedankengang (6) fort, indem er eine Ubertragung des Bei-
spiels vom Wissen auf die Wahrnehmung vornimmt (417b 16-19): Beim
Wahrnehmenden geschehe ein erster Wechsel ,vom Erzeuger her, damit
ist hier wohl die Entstehung des Menschen und seiner Sinnesorgane im
Mutterleib gemeint, und ab dem Moment der Geburt verhalte es sich
wie bei der schon erworbenen Wissenschaft - die Wahrnehmung muss
blofl noch ausgeiibt werden. Das wirkliche Wahrnehmen entspricht dann
dem wirklich ausgetibten wissenschaftlichen Betrachten (Bewpetv) als dem
wissenden ,,Uberschauen® eines Feldes. Wenn man daran denkt, dass der
Sehsinn fiir Aristoteles der zuerst untersuchte der Einzelsinne sein wird
und es sich um denjenigen Sinn handelt, der als paradigmatisch fiir die
Wahrnehmung iiberhaupt angesehen wird, stellt die optische Wortwahl
(Bewpewv) eine Nihe des Beispiels vom Wissen zum Gegenstand der Wahr-
nehmung her.

Nun aber schrankt Aristoteles (7) im nachsten Schritt die Giiltigkeit sei-
nes Beispiels fiir den eigentlichen Gegenstand, die Wahrnehmung, wieder
ein (417 b 19-28). Es bestehe der folgende Unterschied zwischen dem Wahr-
nehmen und dem wissenschaftlichen Betrachten: Das, was die jeweils wirk-
liche Austibung der Tatigkeit bewirke, liege im Fall des wissenschaftlichen
Betrachtens beim Selbst, denn das wissenschaftliche Betrachten richte sich
aufs Allgemeine. Bei der wirklich ausgelibten Wahrnehmung liege es, das
Sichtbare, Horbare usw., aber auflerhalb, weil die wirkliche Wahrnehmung
sich auf das Einzelne richtet. Und daher, eben weil die Wahrnehmung
auf das Einzelne gehe, sei es fiir die wirkliche Ausiitbung notwendig, dass
das Wahrnehmbare tatsdchlich vorliege. Und (8) nun erklédrt Aristoteles,
im Sinne des Beispiels vom Wissen sei auch das, was Mogliches/Vermogen-
des genannt wird, seinerseits nicht von einheitlicher Bedeutung, sondern
mehrdeutig (417 b 30- a 3): Ein Knabe vermag ein Feldherr zu sein (er kann
es lernen), oder aber ein erwachsener ausgebildeter Feldherr kann in Mog-
lichkeit Feldherr sein (er iibt es blof3 gerade nicht aus). So sei es auch mit
dem Wahrnehmungsfahigen, aber hier im Bereich der Wahrnehmung fehle
fiir diesen Unterschied die Bezeichnung. Daher miisse man die Begriffe des
Erleidens (ndoyerv) und des Verdndertwerdens (GAAowodoBau) verwenden,
als wiren sie die eigentlichen (&g xupioig Ov6poTLY).

Das heifst, der Begriff des ,Erleidens” ist hier gar nicht in ,eigentlicher”
(xvploig) Verwendung gebraucht, nur ersatzweise, in Ermangelung einer an-
deren Bezeichnung.

150

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.2. Die Argumentationsstruktur der Passagen iiber die Wahrnehmung und das Sehen

Mit (9) einer Zusammenfassung (418 a 3-6) beschlief3t Aristoteles das

funfte Kapitel des zweiten Buchs: Das Wahrnehmungsfahige (aioOnticév)
sei der Moglichkeit nach (Suvdpetr) von der Art, wie das Wahrnehmbare

(

aigOntov) schon in Vollendung (¢vteleyein) sei. Es erleide als noch nicht

Gleiches, erlitten habend sei es angeglichen und wie jenes.

Fiir die Argumentationsstruktur des fiinften Kapitels ergeben sich nun

im Uberblick*?” die folgenden Schritte:

L

Das Wahrnehmen erfolgt im Bewegtwerden und Erleiden.

2. Eine Schwierigkeit: Warum haben die wahrnehmenden Organe von sich

selbst keine Wahrnehmung, und warum bewirken sie allein ohne die
Auflendinge keine Wahrnehmung?

3. Losung der Schwierigkeit: Das Wahrnehmungsfahige ist nicht im Akt

tatig, sondern nur in Potenz. Also gibt es zwei Weisen, von der Wahrneh-
mung und vom Wahrnehmen zu sprechen: erstens als Potenz, zweitens
als Akt.

4. Man kann iiber die Wahrnehmung zunéchst so sprechen, als seien Erlei-

den und Bewegtwerden immer schon Fille von Titigsein (évepyeiv).

5. Aus dem Unterschied zwischen Vermodgen und Vollendung ergeben sich

aber zwei Arten des Erleidens: der Untergang durch das Entgegenge-
setzte und die Bewahrung des in Moglichkeit Seienden durch seine
Vollendung (am Beispiel des Wissens verdeutlicht: Wechsel zum Ausge-
bildeten und Wechsel zum Ausiibenden).

6. Im Werden des Wahrnehmenden (aioOntik6v) lassen sich ebenfalls zwei

Wechsel ausmachen: Die Entstehung bei der Geburt des Menschen lésst
es ausgebildet sein; der zweite Wechsel ist dann jeweils der zur tatsdch-
lich ausgetibten Wahrnehmung. Die Vollendung ist dann keine Verande-
rung im Sinne des Untergangs durchs Entgegengesetzte.

7. Eine Einschriankung der Giiltigkeit des Beispiels aus 5.: Es besteht aber

ein Unterschied zwischen dem Wahrnehmen und der wissenschaftlichen
Betrachtung. Die Wahrnehmung geht aufs Einzelne, daher ist der Wech-
sel zum Ausiiben auf das Vorliegen des Wahrnehmbaren auflerhalb des
Selbst angewiesen, wihrend die Wissenschaft aufs Allgemeine geht und
der Wechsel zur Ausiibung beim Selbst liegt.

8. Der Begriff des Mdglichen (Suvdyper) ist also mehrdeutig: Im Fall des

Wissens ldsst sich unterscheiden zwischen dem zur Ausbildung Fahigen

427 Kaum zu iiberschitzen ist freilich der Umstand, dass dieser Uberblick die in der
Rekonstruktion durch die Lektiire gewonnenen Unstimmigkeiten weglésst; insofern
ist die durch ihn erzeugte Klarheit zum Teil eine scheinhafte.

151

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die Theorie des Sehens bei Aristoteles

und dem Ausgebildeten - fiir die Unterscheidung dieser beiden Ebenen
aus (5) gibt es bei der Ubertragung auf den Fall der Wahrnehmung keine
Bezeichnung.

Das aber heifst: Der Begriff des Erleidens wird hier gar nicht in ,eigentli-
cher® (xvplow) Verwendung gebraucht, sondern ersatzweise, in Ermange-
lung einer anderen Bezeichnung.

9. Konklusion: Das Wahrnehmungsfahige ist der Potenz nach von der Art,
wie das Wahrnehmbare in Vollendung (évtelexeia) ist. Es erleidet als
noch nicht Gleiches, erlitten habend ist es angeglichen und wie jenes.
(Verkiirzt: Das Wahrnehmende ist von der Art wie das Wahrnehmbare.)

Besonders aus 8. folgt die Notwendigkeit einer genauen Erlauterung der Art
und Weise desjenigen ,,Erleidens®, das im Falle der Wahrnehmung vorliegt.
Im folgenden Abschnitt 3.3. wird es darum gehen.

Sechstes Kapitel von DA: Die unterschiedlichen oiocOnta

Das sechste Kapitel von DA II ist ziemlich kurz (418 a 7-25) und von
seiner dufleren Struktur klar und ibersichtlich, enthdlt aber einige der
grofiten Interpretationsschwierigkeiten des gesamten Textes. Zwischen den
Uberlegungen zum Grundbegriff der Wahrnehmung in DA II, 5 und der
genaueren Besprechung des Sehens in DA II, 7 ist hier ein Kapitel, in
dem es um das Wahrnehmbare geht (mept t@v aicOnt@v), denn dariiber
miisse man bei jedem Wahrnehmungssinn zuerst sprechen. Diese Erkla-
rung des Aristoteles im allerersten Satz des Kapitels mag iiberraschen: Bei
jedem einzelnen Sinn miisse man zuerst tiber die wahrnehmbaren Dinge
sprechen. Man hitte alternativ auch erwarten konnen, dass er sich direkt
den unterschiedlichen Sinnen zuwendet, oder dass er die Sinne ausgehend
von ihren Organen charakterisiert. Aber an die Ausfithrungen zum Grund-
begrift der Wahrnehmung schliefen sich zunédchst Bemerkungen tiber die
wahrnehmbaren Dinge an. Dies ist ein erster wichtiger Hinweis darauf,
dass Aristoteles die Sinne von dem jeweils durch sie Wahrgenommenen her
denkt. Diese Uberlegung kénnte man als Argument fiir die Passivitits- oder
die Empfangstheorieunterstellung verstehen, die aber als Interpretation zu
kurz greift.

Nach der einleitenden Erklirung unterteilt Aristoteles den Begriff des
Wahrnehmbaren: Es gebe dreierlei, was so genannt werde. Zuerst gebe
es an sich selbst (xaB” avtd) Wahrnehmbares und ,,hinzukommend*“ Wahr-
nehmbares (xata cupPepnrds, ,akzidentell; wie meistens tibersetzt wird).

152

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.2. Die Argumentationsstruktur der Passagen iiber die Wahrnehmung und das Sehen

Das k08’ avtd Wahrgenommene unterteilt Aristoteles noch einmal in zwei
Klassen, dasjenige, was jedem Wahrnehmungssinn eigentiimlich sei (i{dia
aioBnra), und dasjenige, was allen Wahrnehmungssinnen gemeinsam sei
(xoiva aioOnta). Daraus ergibt sich die folgende Einteilung:

[ dioconta ]

[ 1
[ aiodnTa kad’ auTa ] [3. aiobnTa KaTd ouszBnKég]

[ 1. 1810 &Tcema ] [ 2. Koivala’l'oema ]

Aristoteles behandelt und erkldrt diese Bezeichnungen fiir Typen von
Wahrgenommenem in der nummerierten Reihenfolge im Text von DA I, 6.

1. Die S aioBnra (418 a 11-13): Dies sind die jedem Wahrnehmungssinn
eigentiimlichen Gegensténde, das heif3t, sie kénnen nicht durch einen
anderen Sinn wahrgenommen werden. Als Beispiele nennt Aristoteles
die Farbe fiir den Gesichtssinn, den Klang fiir das Gehér und das
Kosten/Schmecken (geusis, Ubersetzung schwierig) fiir den Geschmack.
Und er erldutert, inwiefern hier keine Tauschung méglich sei: Jeder Sinn
tausche sich dariiber nicht, dass es z.B. Farbe oder dass es Klang sei
(418 a 15), wohl aber konne er sich dariiber tauschen, was oder wo das
Geférbte oder Klingende sei.

2. Die xoiva aloBnto (418 a 17-20): Beispiele fiir sie sind Bewegung, Ruhe,
Anzahl, Gestalt oder Grofle. Die xoiva aioBnta seien keinem einzelnen
Sinn eigentiimlich, sondern sie seien mehreren oder allen gemeinsam,
denn Bewegung sei z.B. dem Tastsinn und dem Sehen wahrnehmbar.

3. Die aioOnta kota cupPepnrds (418 a 20-24): Die Passage zur Erkldrung
dieser Art von Wahrgenommenem ist mit knapp fiinf Textzeilen extrem
kurz, dunkel und erklarungsbediirftig. Aristoteles schreibt: Vom hinzu-
kommenden Wahrgenommenen spreche man,

swenn z.B. das Weifle der Sohn des Diares wire, denn dieses
wird hinzukommend (xata ouvpPePnrds) wahrgenommen, weil

153

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die Theorie des Sehens bei Aristoteles

dem Weiflen das hinzukommt, was wahrgenommen wird. Daher
erleidet er (oder man)*28 auch nichts irgendwie Derartiges durch
das Wahrgenommene:*

Wie diese Stelle zu verstehen ist, gibt offensichtlich sowohl den Kommenta-
toren als auch den heutigen Interpret*innen Ritsel auf.

Ein Satz beendet das Kapitel: Vom ko8’ a0td Wahrnehmbaren seien
hauptsichlich (kvpiwg) die Sl aicOBnta das Wahrnehmbare, ndmlich das,
worauf sich das Wesen (] ovoia) jedes Wahrnehmungssinns richte (418 a
24/25). Hier werden die iSia aioOnta vor den xoiva aioBnta privilegiert
als dasjenige Wahrnehmbare, das durch eine Verbindung mit dem Wesen
des jeweiligen Sinns ausgezeichnet ist. Dieser Satz ist aber auch eine Uber-
leitung zu Kapitel sieben des Textes, denn beim Gesichtssinn ist dies die
Farbe.

Siebtes Kapitel von ,,De Anima“: Die Theorie des Sehens

Kapitel sieben beginnt mit der Feststellung (1), worauf sich der Gesichts-
sinn richte, das sei das Sichtbare; sichtbar aber sei die Farbe (418 a 25-29).
Das heif3t, hier wird der Gesichtssinn uber die Farbe definiert. Das, worauf
sich der Sinn richtet, macht ihn aus. Die Farbe befinde sich bei dem an sich
(xa®” avtd) Sichtbaren (418 a 30), wobei dieses ,an sich“ ihm nicht dem
Begriff nach (t® Aéyw) zugesprochen wird, sondern weil es in sich selbst
die Ursache (to aitiov) des Sichtbarseins hat (418 a 30/31).

(2) Mit der Untersuchung der Bedingungen der Sichtbarkeit der Farben
setzt Aristoteles daher fort: Jede Farbe sei das Bewegende des wirklich
(xat’ évépyelov) Durchsichtigen, und dies sei ihre Natur. Daher sei sie
nicht ohne Licht sichtbar, sondern die Farbe von allem werde im Licht
gesehen (418 b 2-3). Weil bis hierher noch unklar sein kénnte, warum
gelten soll, dass Farbe nicht ohne Licht sichtbar sei, fiigt Aristoteles an, es
miisse also zuerst iiber das Licht gesprochen werden, und geklart werden,
was es sei. Dazu setzt er neu an: Es gebe etwas Durchsichtiges. Er nennt
dasjenige durchsichtig, was zwar sichtbar sei, aber nicht an sich selbst
sichtbar, sondern durch die ihm fremde (&AA6tprov) Farbe. Beispiele dafiir

428 Das Subjekt der Verbform in der 3. Person Singular ist nicht explizit genannt und
unklar; zur Interpretation vgl. unten Abschnitt 3.4.

154

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.2. Die Argumentationsstruktur der Passagen iiber die Wahrnehmung und das Sehen

seien die Luft, das Wasser und viele Festkorper (418 b 4-7).4% Das Licht
sei die Wirklichkeit (¢vépyeia) des Durchsichtigen als Durchsichtiges (418
b 9/10). Wo sich das Licht nur der Potenz nach (duvdpet) befinde, da sei
das Dunkel (418 b 10/11). Das Licht ist fiir ihn gleichsam die Farbe des
Durchsichtigen, wenn es der Vollendung nach (évteleyeinr) durchsichtig
ist, z.B. durch Feuer oder Sonne (418 b 11-13). Und so betrachtet Aristoteles
das Licht nicht als Feuer noch als einen Korper noch als einen Ausfluss
eines Korpers, sondern als die Anwesenheit (mapovaio) von Feuer oder
etwas Ahnlichem im Durchsichtigen (418 b 13-17).

Den nichsten Schritt (3) bildet die Aussage: Das, was Farbe aufnehmen
konne, sei das Farblose, so wie Schall durch Schallloses aufgenommen
werden konne (418 b 26-27). Zum Farblosen gehore das Durchsichtige, das
Unsichtbare, und das kaum Sichtbare, wie es das Dunkle zu sein scheine.
Solches zahlt fiir Aristoteles also als Durchsichtiges, aber nicht dann, wenn
es der Vollendung (¢vteheyeia) nach, sondern dann, wenn es der Méglich-
keit (Suvdg) nach durchsichtig sei. Dieselbe Natur sei es, die einmal
Dunkel sein konne und insofern der Mdglichkeit nach durchsichtig, und
einmal Licht sein kdnne und dann der Vollendung nach durchsichtig eben
durch das Licht. Der Regelfall der Wahrnehmung besteht also darin, dass
im Licht die eigene Farbe (10 oikelov xoopa) jedes Dings gesehen werde.
Aber nicht alles sei im Licht sichtbar; Aristoteles gibt als néchsten Schritt
(4) Ausnahmen an, deren Klarung aber zu einer anderen Untersuchung
gehore (419 a 1-7). Die Ausnahmen seien Dinge und Lebewesen, die im
Dunkeln feuerartig leuchten. Aristoteles fithrt mangels einer einheitlichen
Bezeichnung Pilze, Horn, Schuppen und Fischaugen als Beispiele an, deren
Sichtbarkeit im Dunkeln nicht dadurch zustande komme, dass die eigene
Farbe gesehen werde. Nach der Nennung dieser Ausnahmen kann er nun
(5) feststellen, das, was im Licht gesehen werde, sei die Farbe. Und er
gibt den Definitionszusammenhang noch einmal an (419 a 7-11): Sie werde
nicht ohne Licht gesehen, denn es war ja das Sosein der Farbe, das in Wirk-
lichkeit (évépyeia) Durchsichtige bewegen zu kénnen; und die Vollendung
(évteleyein) des Durchsichtigen war ja das Licht (419 a 11).

Um zusammenzufassen: Die Vollendung (évtelexela) des Durchsichtigen
ist das Licht. Dann ist das Durchsichtige in Wirklichkeit (évépyewa) durch-
sichtig und farblos, und kann Farbe aufnehmen. Wo sich das Licht nur poten-

429 Hier wird auf die Theorie des Athers angespielt, des ,ewigen oberen Korpers* (418 b
7), der in der Natur von Luft und Wasser vorliege. Die Theorie des Athers soll hier
nicht weiter beriicksichtigt werden.

155

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die Theorie des Sehens bei Aristoteles

tiell (Ovduet) befinde, da ist Dunkel, und der Regelfall der Wahrnehmung
kann nicht vorliegen. Auffillig ist die verschlungene Argumentation.

Eine nachgelieferte Begriindung (6) besagt (419 a 11-15), es sei ein Zei-
chen fiir die Richtigkeit der Theorie, dass jemand, der sich ein farbiges
Objekt direkt auf das Auge legt, es gerade nicht sieht.*3® Daran koénne
man sehen, dass ein Durchsichtiges vorliegen muss, wie z.B. die Luft,
das von der Farbe bewegt wird, kontinuierlich ist (cuvexotg évtog) und
seinerseits das Sinnesorgan bewegt. Mit der Feststellung, dass solch ein
Durchsichtiges fiir das Sehen notwendig ist, kann Aristoteles nun (7) De-
mokrit widersprechen, der mit seiner Ansicht falsch liege, auch eine winzi-
ge Ameise konne deutlich oben am Himmel gesehen werden, wenn das
Dazwischenliegende (10 peta&0) leer wire (419 a 15-21). Denn im Erleiden
(mdoyovtog) des Wahrnehmenden (aioB7jtikov) geschehe ja das Sehen,
aber eben nicht durch die Einwirkung der sichtbaren Farbe selbst (419 a
17/18). Also bleibt fiir Aristoteles nur iibrig, dass es durch das Dazwischen-
liegende (10 petaf0)*3' geschieht. Es miisse also notwendig ein solches
Dazwischenliegendes geben, damit Wahrnehmung geschehen kann. Wenn
der Zwischenraum leer werde, werde nicht nur nicht deutlich, sondern
tberhaupt nicht gesehen. Interessant ist, dass Aristoteles diesen Begriff des
Dazwischen aus der Darstellung der falschen Meinung Demokrits bezieht.
Das Dazwischen, 10 peta&v, kommt hier zum ersten Mal in der Darstellung
des Ameisenbeispiels in der gegnerischen Argumentation vor, die ein Dazwi-
schen gerade als Beeintrdchtigung der Wahrnehmung begreift, wihrend es fiir
Aristoteles zu ihrer Bedingung wird.

Damit ist der Hohepunkt des Kapitels tiberschritten, und es folgt (8)
eine Bekriftigung, hiermit sei gesagt, warum die Farbe notwendig im Licht
gesehen werden muss (419 a 22-25), wihrend das Feuer im Dunkeln und
im Licht gesehen werde, denn das Durchsichtige werde durch das Feuer
durchsichtig. Dieselbe Begriindung gelte (9) beim Schall und beim Geruch,
und auch beim Tasten und beim Geschmack, obwohl es dort anders zu sein
scheine (419 a 25 - b 3). Damit werden sich die Kapitel DA 10 und DA 11
befassen, die in dieser Arbeit aber nicht mehr diskutiert werden sollen.

430 In der Meiner-Ausgabe fehlt in der Ubersetzung von Seidl nach Theiler irrefiihren-
derweise das ,nicht“ in 419 a 13, vgl. S. 101.

431 Héufig wird hier mit ,Medium“ iibersetzt, vgl. vor allem Alloa 2011, der hier im
Anschluss an seine Aristoteleslektiire die Idee einer ,medialen Phinomenologie®
entfaltet.

156

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.3. Unterschiedliche Interpretationen des Wahrnehmens

3.3. Unterschiedliche Interpretationen des Wahrnehmens als
~Bewegtwerden und Erleiden®

Als Grundbegriff der Wahrnehmung und des Sehens hat Aristoteles
das Wahrnehmen also als ,Bewegtwerden und Erleiden® bestimmt
(ko kiversBou 1€ ko tacyety, DA II 5, 416 b 34). Beim Sehen ist es
das Auge, das vom Wahrgenommenen bewegt wird und etwas erleidet. Dies
geschieht der Analyse zufolge in mehreren Schritten. Wenn ich z.B. etwas
Rotes sehe, affiziere die rote Farbe zunidchst ein ,Dazwischenliegendes,
normalerweise die Luft, zwischen dem roten Gegenstand und meinem Au-
ge. Daraufhin wird dann diese Affektion vom Dazwischen/Medium weiter
an das Auge mitgeteilt, das nun seinerseits bewegt wird und etwas erleidet.
Statt ,bewegt wird héufig auch ,verandert® tibersetzt, d.h. das Auge erfahre
beim Sehen durch das Dazwischen/Medium vermittelt eine Verdnderung.

Die zentrale Frage lautet im vorliegenden Zusammenhang, wie man sich
diese Verdnderung vorzustellen hat, was also unter ,Bewegtwerden und Erlei-
den® zu verstehen ist.

Denn auch fiir Aristoteles ist es offensichtlich, dass das Auge z.B. beim
Rotsehen nicht derart verandert wird, dass es selbst rot wird. (Und entspre-
chend ist der Umstand, dass beim Fithlen der Warme die Haut selbst warm
wird, nur eine Begleiterscheinung des Fiihlens.) Die Sinnesorgane sind also
aufnahmefahig fiir das Wahrnehmbare, wie sich Aristoteles ausdriickt, aber
ohne dessen Materie (LAN) aufzunehmen (DA III 2, 425 b 23f.). Haufig
wird daher in den Interpretationen von der Aufnahme der Form ohne die
Materie (,form without matter“432) gesprochen.

Eine Debatte in der Erkenntnistheorie und der Philosophie des Geistes
dreht sich um die Frage, ob die aristotelische Theorie der Seele und die
zugehorige Wahrnehmungstheorie heute iiberhaupt noch mit Gewinn ak-
tualisiert werden konne, ausgeldst durch Martha Nussbaums Interpretation
von De Motu Animalium aus dem Jahr 1978. Nussbaum vertritt dort die
Auffassung, Aristoteles habe eine dem Funktionalismus verwandte Theorie
vertreten und konne in einem solchen Kontext gelesen werden, wéahrend
Burnyeat seit 1992 gegen die Aktualisierungsversuche Nussbaums und an-
derer argumentiert, Aristoteles’ Schriften konnten tiberhaupt nicht fiir heu-
tige Positionen fruchtbar gemacht werden. Hier soll es allerdings nicht um
die Entscheidung der Frage nach einer moglichen Aktualisierbarkeit gehen,
sondern um eine Untersuchung dieser Diskussion auf den Umgang mit

432 Vgl. Burnyeat, S. 26.

157

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die Theorie des Sehens bei Aristoteles

der aristotelischen Theorie hin. Und zwar lassen sich in den Debattenpo-
sitionen unterschiedliche Interpretationen des ,Erleidens’, des ,Bewegtwer-
dens“ und des ,Verandertwerdens® identifizieren.

Dorothea Frede interpretiert in ihrem Aufsatz ,, Aristoteles {iber Leib und
Seele” die Aristotelische Wahrnehmungstheorie im Zusammenhang einer
umfassenden Diskussion der Seele als des ,,Inbegriff[s] aller Lebensfunktio-
nen“3. Diese Lebensfunktionen sind die vegetative, die auch den Pflan-
zen zukommt, die Fortbewegung, die Wahrnehmung und das Denken mit
seinen unterschiedlichen Vermogen (produktives, praktisches und theore-
tisches).*** Daher konne man unter der aristotelischen Psychologie auch
keine Psychologie im heutigen Sinne erwarten, in DA gehe es vielmehr
»in erster Linie um die Erfassung der Grundtypen der vegetativen und der
kognitiven Fihigkeiten aller Lebewesen“43>. Also liefere Aristoteles erstens
eine (heute veraltete) Physiologie der Wahrnehmungs- und Denkvorgange,
zweitens eine (noch aktuelle) Erkenntnistheorie und Philosophie des Geis-
tes.

Obwohl Aristoteles skeptische und relativistische Argumentationen
kannte, spielten derartige Fragen in seiner Wahrnehmungstheorie keine
Rolle. Frede beschreibt ihn als ,seelenruhigen Empiriker, der darauf ver-
traute, dass die Sinne uns den Zugang zur Welt vermitteln“3. Er denke
die Sinne prinzipiell als zuverldssig, denn gemafS seinem Prinzip der Teleo-
logie, dass alle natiirlichen Vorginge und Organe einem bestimmten Zweck
dienen und dementsprechend eingerichtet sind, sind auch die Sinnesorgane
auf ihre jeweiligen Gegenstinde gleichsam ,,zugeschnitten4%:

»~Anders als wir es seit Kant und seiner ,kopernikanischen Wendung’
gewohnt sind, richten sich bei Aristoteles also tatsdchlich die Sinne -

433 D. Frede 2003, S. 87.

434 D. Frede weist hier darauf hin, diese Einteilung der Seelenfunktionen, die fir Jahr-
hunderte bis Jahrtausende Vorbildcharakter hatte, ,in ihrer Gesamtheit der Kenn-
zeichnung der verschiedenen Arten von Lebewesen” (Frede 2003, S. 88) diente. Die
Psychologie sei folglich als naturwissenschaftliche Disziplin zu verstehen, der Beleg
ist DA 11, 402 a 6-7, wo die Seele arché der Lebewesen sei, entsprechend stehe DA
im Corpus am Anfang der biologischen Schriften.

435 Frede 2003, S. 89.

436 Frede 2003, S. 90.

437 Frede 2003, S. 91. Hier stellt sie dariiber hinaus einen Gegensatz zu Plato her: nicht
wie Platons Auffassung, es gebe dem Geist eigene Objekte, die gerade bei Ausblen-
dung der Sinne besonders deutlich wiirden. Aristoteles unterscheide sensibilia und
intelligibilia, aber der Verstand sei auf die Sinnlichkeit angewiesen.

158

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.3. Unterschiedliche Interpretationen des Wahrnehmens

wie auch der Verstand - nach ihren Gegenstinden, und entsprechend
werden die Sinnes- und Denkvorgange auch erkldrt.*3

Mit dieser Interpretation stimmt zunédchst die oben dargestellte Bestim-
mung der Einzelsinne durch die jeweiligen aioOnta iiberein. Die Kontro-
verse besteht in unterschiedlichen Auffassungen dariiber, wie die Zuord-
nung der Sinne zu ihren Gegenstinden vorgenommen werden soll und auf
welche Weise die Gegenstidnde die Sinnesorgane affizieren.

Burnyeats Einwand gegen die Glaubwiirdigkeit und Aktualisierbarkeit
der aristotelischen Theorie des Sehens, den er stellvertretend gegen die
Aktualisierbarkeit der gesamten aristotelischen Theorie der Seele geltend
macht, stiitzt sich auf seine Interpretation, die Sinneswahrnehmungen
beruhten bei Aristoteles iiberhaupt nicht auf irgendeiner physiologischen
Basis. Die aristotelische Wahrnehmungstheorie habe ihre Aufgabe lediglich
darin zu erklaren, wie der Gegenstand durch das Medium der Sichtbarkeit
gleichsam bis zum Auge reiche, und dann sei alles Erklarungsbediirftige
klar. Dem Roteindruck im Auge (wie entsprechend im Fall des Horens dem
Eindruck des eingestrichenen C im Ohr) ldgen keinerlei physiologische
Veranderungen zu Grunde; die Wahrnehmungen seien blof} ein ,,Gewahr-
werden’ der fraglichen Qualitdten®4®°, was als Vorgang selbst gar nicht mehr
thematisiert werde. Mit der bloflen Aufnahme duflerer Einwirkungen sei
fiir Aristoteles alles Entscheidende geschehen.

Hence all we can do with the Aristotelian [..] theory of perception as
the receiving of sensible forms without matter is what the seventeenth
century did: junk it.440

Dorothea Frede widerspricht dieser Empfehlung; es fragt sich in der Tat,
»ob die aristotelische Theorie wirklich so kurzschliissig war, dass sie vor-
aussetzte, mit der simplen Rezeption von Eindriicken durch die duferen
Sinnesorgane sei alles getan“4. Eher beruht der Ratschlag, die Theorie
~auf den Mill zu werfen’, auf einer simplifizierenden Interpretation durch
Burnyeat denn auf Defiziten der Theorie selbst. Frede lokalisiert nun den
eigentlichen Streitpunkt in der Frage, ob die Verdnderung, die nach Aris-
toteles bei einer Wahrnehmung in den Sinnesorganen vor sich geht, als
Veranderung im physiologischen Sinne zu verstehen sei oder eben nicht.

438 Frede 2003, S. 91.
439 Frede 2003, S. 92.
440 Burnyeat, S. 26.

441 Frede 2003, S. 92.

159

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die Theorie des Sehens bei Aristoteles

Fiir ein ,,physikalistisches Modell spreche: Erstens beschreibe Aristote-
les die Wahrnehmung als eine Art von Qualititsveranderung (dAAoiwaig
T1g), zweitens nehme er einen Vergleich mit anderen natiirlichen Prozessen
wie Wachsen und Schwinden vor (DA II, 4, 415 b 24), drittens sei die
Art der Veranderung so beschaffen, dass ein aktiver Partner (das dufere
Objekt) auf einen passiven einwirke (das Auge), und viertens gebe er eine
Beschreibung der passiven ,,Einwirkung auf das Auge wie einen physischen
Vorgang“42? (in DA II 5, 416 b 33-417 a 20). Diese Beschreibung lautet in
Fredes Ubersetzung folgendermafien:

~Wahrnehmung besteht in einem Verdndertwerden (kineisthai) und Er-
leiden (paschein). Sie scheint namlich eine gewisse Qualitdtsverdnde-
rung (alloidsis tis) zu sein.“443

Gegen Burnyeats Interpretation spricht laut Frede, dass dieser Ausdruck
~gewisse Qulaitdtsveranderung/alloidsis tis“ mehrdeutig ist. Bezieht sich das
Ltis“ blof auf eine ,bestimmte Art der Verdnderung® oder handelt es sich
um eine ,gravierende Einschrankung® dergestalt, dass es eine Verdnderung
in einem stark modifizierten Sinne meint? Sicher sei es keine Veranderung
in der Weise, wie ein Gegenstand seine Farbe oder Temperatur dndert:
Rotes zu sehen ist nicht dasselbe wie Rot werden, Warmes zu fiihlen nicht
dasselbe wie warm werden usw.*4* Es sei auch keine Veranderung in dem
Sinne,

»dafl der Wahrnehmende hinterher nicht mehr der gleich wire wie vor-
her: Etwas sehen bedeutet lediglich die Aktualisierung eines Vermogens,
das bereits fix und fertig in uns vorhanden ist.“44>

Hier soll also eine Verdanderung vorliegen, die wie beim Nachdenken blof3
eine Aktualisierung sei. Ist also die Wahrnehmung nach Aristoteles dann
doch blof} ,ein primitives, einer weiteren Erklarung weder fahiges noch
bediirftiges Urphdanomen®“¢ und seine Theorie damit wertlos? Nein, denn
er treffe einen Unterschied zwischen Wahrnehmungs- und Denkvermégen:
»die Wahrnehmung ist nicht nur auf die Gegenwart eines dufSeren Gegen-
standes, sondern auch seine Einwirkung auf das betreffende Sinnesorgan

442 Frede 2003, S. 93.

443 Frede 2003, S. 93.

444 Vgl. Frede 2003, S. 93.

445 Frede 2003, S. 93f. Der Beleg ist DA II 5, 417 b2-418a6.
446 Frede 2003, S. 94.

160

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.3. Unterschiedliche Interpretationen des Wahrnehmens

angewiesen“4’. Welcher Art aber ist diese Einwirkung und das korrespon-
dierende ,Erleiden® im Sinnesorgan zu denken? Aristoteles’ Erklarungsmo-
dell dafiir sei problematisch und mehrdeutig.

Wie gesagt, denkt Aristoteles die visuelle Wahrnehmung grundsitzlich
so, dass die Farbe des gesehenen Objekts auf das lichterfiillte und transpa-
rente Medium zwischen Objekt und Auge einwirkt, und das wiederum
affiziert das Auge (DA II 7, 419 a 13-15). Zur Antwort auf die Frage nach der
Art dieser Affektion benutzt Aristoteles das Bild vom Siegelring, der seine
Form ins Wachs eindriickt.

In Fredes Ubersetzung lautet die Textpassage folgendermafien:

»Ganz allgemein muf$ man von jeder Wahrnehmung annehmen, daf$ der
Sinn dasjenige ist, was die Formen der wahrnehmbaren Gegenstinde
annehmen kann, ohne die Materie, so wie ein Stiick Wachs den Findruck
eines Siegelrings ohne das Eisen oder Gold aufnimmt. Was den Eindruck
hervorruft, ist zwar das goldene oder eiserne Siegel, aber nicht qua
golden oder eisern. In dhnlicher Weise wird der Sinn durch das affiziert,
was farbig ist oder einen bestimmten Geschmack hat oder ein Gerdusch
verursacht, aber nicht insofern jedes dasjenige ist, was es ist, sondern
insofern als es ein Ding von dieser Art (toiondi) und ein Verhaltnis
(logos) ist.“448

Besonders am Ende dieser Passage ist die Ubersetzung ohne weitere Inter-
pretation oder ohne genauen Blick auf den Originaltext ziemlich rétselhaft;
inwiefern kann etwas Gesehenes ,ein Verhdltnis® sein? Ich komme spéter
darauf zuriick; zunidchst aber ist zu fragen, in welchem Sinne sich von
der Form einer Farbe oder eines anderen Sinneseindrucks sprechen ldsst,
durch die das Sinnesorgan affiziert wird, ohne seine Materie wie bei der
Einfarbung eines Gegenstandes zu verdndern. Was an der Farbe entspricht
der Form des Siegelrings? In welchem Sinne ldsst sich von der Form oder
der Struktur einer Farbe sprechen?

Zur Antwort verweist Frede auf De sensu 3, 439 a 18-44 a 6 (und 4, 442
a13-29 und 7, 448 a 11-15): Hier erldutert Aristoteles, jede Farbe bestehe aus
einer Mischung von Schwarz und Weif$ in einer bestimmten Proportion
- diese modifiziere zundchst das Medium, und das gebe seine ,Form“ an
die Sinnesorgane weiter. Die entstehenden Eindriicke seien physischer Art,
weil sie ein bestimmtes Verhiltnis (Aéyog) und mittleres Maf3 (pnooti|g)

447 Frede 2003, S. 94.
448 Frede 2003, S. 94f. Hervorhebung im Original.

161

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die Theorie des Sehens bei Aristoteles

haben miissen, sonst zerstoren oder verletzen sie das Organ.**° Aristoteles
verneine auflerdem nur, ,dafy im Wahrnehmungsorgan der gleiche physi-
sche Vorgang oder Zustand vorliegt wie im Objekt der Wahrnehmung®4>°
Er sage aber nicht, dass gar kein physischer Vorgang vorliege. Ist die Uber-
nahme der Form durch das Sinnesorgan nun eine physische Veranderung?
Frede bejaht dies, Burnyeat meint, man kénne vielleicht von einer physi-
schen Verdnderung sprechen, es sei aber in jedem Fall keine Veranderung
materieller Art. Am Ende gelangt Frede zu dem Schluss, die Annahme, ,.die
Wahrnehmungen seien keine normalen physischen Einwirkungen durch
die dufleren Objekte?, schliefle nicht aus, dass ,den psychischen Vorgidngen
interne physiologische Prozesse zugrunde liegen, die zwar durch die dufle-
ren Einwirkungen ausgel6st werden, mit ihnen aber nicht identisch sind.“4!

Ein weiterer Punkt, den Frede fur die Aktualisierbarkeit der aristoteli-
schen Theorie geltend macht, ist Aristoteles’ Untersuchung der Nachwir-
kungen von Wahrnehmungen im Fall der Phantasia und des Gedéchtnis-
ses. Dass es fiir ihn @iberhaupt Nachwirkungen von Wahrnehmungen zu
bedenken gebe, zeige, dass sich fiir ihn die inneren Eindriicke nicht auf
eine statische Rezeption beschrinken, vielmehr gebe es ,Anzeichen fiir
eine ,dynamische’ Verarbeitung der Sinneseindriicke in der Seele“2. Die
Weiterverarbeitung bestehe darin, dass der jeweilige Eindruck an ein Zen-
tralorgan, fiir Aristoteles das Herz, weitergegeben werde, und dort nicht
nur registriert, sondern auch mit anderen Eindriicken verglichen und koor-
diniert werde.*>* Die phantasia bestimmt Frede im Anschluss an DA III 3
als ,die Fahigkeit, sinnliche Informationen zu speichern, zu vollstindigen
Bildern zusammenzusetzen und mit anderen Sinneseindriicken zu koordi-
nieren“4>*, Die Ergebnisse dieser Aktivitat sind fiir Aristoteles phantasmata,
anders als in populdren Verwendungen des Ausdrucks keine Hirngespinste,
sondern dauerhafte Eindriicke. Frede wiederum bestimmt sie folgenderma-
Ben: Sie gingen ,auf Vorgédnge zuriick, die auf die unmittelbaren Wahrneh-
mungen folgen und durch sie verursacht werden#>> Dabei ,handelt es sich
um Prozesse, die jeweils durch einen primdren Wahrnehmungsvorgang

449 Vgl. D. Frede 2003, S. 95.

450 D. Frede 2003, S. 96.

451 D. Frede 2003, S. 96.

452 D. Frede 2003, S. 97.

453 Vgl. Frede 2003, S. 97. Als Belege fiihrt sie an: DA III 2, 426 b 12- 427 a 15; Sens. 7.
454 Frede 2003, S. 98.

455 Frede 2003, S. 98; Hervorhebung von mir, S.H.

162

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.3. Unterschiedliche Interpretationen des Wahrnehmens

verursacht werden, wie Aristoteles deutlich macht“#%¢ Zentral fiir ihre In-
terpretation ist hier das Verstindnis von DA III 3, 428 b 11-16:

Da die phantasia eine Veranderung (kinesis) zu sein und nicht ohne die
Wahrnehmung zustande zu kommen scheint [...], wird diese Verdnde-
rung durch die Aktivitit der Wahrnehmung hervorgerufen und ist daher
notwendig der Wahrnehmung dhnlich.“45

Aristoteles nehme hier eine Art ,sinnliches Gedachtnis*4>® an. Auf die
phantasia komme ich wie auch auf die Siegelringstelle unten in diesem
Abschnitt noch einmal zuriick. Der letzte wichtige Bestandteil von Fredes
Interpretation ist die Frage der ,Verkniipfung von Sinnlichem und Intelligi-
blem“?; dazu zieht sie die Analytica posteriora II 19 heran: Fiir Aristoteles
gebe es einen stufenweisen Ubergang vom Sinnlichen zum Intelligiblen,
wobei die urspriinglichen Informationen aus der Erfahrung kommen miis-
sen.

»Aus der Wahrnehmung wird Erinnerung, wie wir sie nennen, aus vie-
len gleichartigen Erinnerungen aber entsteht die Erfahrung. [...] Diese
Genealogie der hoheren Erkenntnisse aus den Wahrnehmungen erldutert
Aristoteles noch mit einem eingdngigen Vergleich:

,Es ist wie wenn in einer Schlacht, nach einer Wendung zur Flucht
(tropé) zuerst Einer zum Stehen kommt, dann ein weiterer, bis der An-
fang (der Bewegung) erreicht ist. Zu derartigem ist auch die Seele in der
Lage’ (100 a12)

Wie dieser Vergleich nahe legt, verfestigt sich aufgrund von vielen Ein-
zelbeobachtungen allméhlich ein allgemeiner Eindruck®#6?

Frede schreibt, aus vielen Wahrnehmungen ,,konsolidiere® sich also allmah-
lich Intelligibles wie bei einem fliehenden Heer, das wieder zum Stehen
kommt:*6!

»Es findet also zwischen den Sinnen und dem Verstand ein analoger
Rezeptionsvorgang statt wie zwischen den Sinnen und ihren Gegenstén-

456 Frede 2003, S. 98; Hervorhebung von mir, S.H.

457 Frede 2003, S. 98.

458 Frede 2003, S. 98.

459 Frede 2003, S. 104. Die Frage ist schon falsch gestellt, siehe Kap. 2 (genauer)
460 Frede 2003, S. 104.

461 Frede 2003, S. 104.

163

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die Theorie des Sehens bei Aristoteles

den: abstrahieren die Sinne die ,wahrnehmbare Form” der Eindriicke
von ihren materiellen Ursachen — wie etwa mein Auge die Form dieses
Blaus des Buchumschlags -, so abstrahiert der Verstand die formalen
Bestimmungen von den sinnlichen Eindriicken, indem er das vielen
Sinneseindriicken Gemeinsame auf Begriffe bringt, so daf$ er schlieSlich
ein Buch als ein Buch erkennen kann, weil er seine Form und Funktion
erfasst hat.“462

Die Aktualitit der Passage besteht fiir Frede darin, dass wir im Alltag
alle Realisten seien und davon ausgingen, dafl unsere Eindriicke von der
Welt verldsslich sind. Ohne die Zuversicht in die Verldsslichkeit der Sin-
ne konnten wir uns in der Welt Giberhaupt nicht zurechtfinden. Es sei
»schlechthin unmdglich, dafy unsere Annahmen {iber die Welt in der Regel
falsch sind“#%® Frede schreibt schliefSlich zusammenfassend die folgende
aktualisierbare Auffassung Aristoteles zu:

~Wenn jemand meint, jetzt meine Stimme unmittelbar zu horen, so ist
dieser Eindruck in Wirklichkeit ebenso wenig unvermittelt wie es meine
Stimme am Telefon wiére. Vielmehr muf alle Information, die durch
Impulse im Nervensystem weitergeleitet wird, im Gehirn gewissermafSen
wieder zusammengesetzt werden. 64

Hier liegt offensichtlich eine ziemlich empiristisch-lockesche Auffassung
vor; Fredes Theorie-Bestandteile sind unmittelbare Eindriicke, komplexe
Vorstellungen, Weiterverarbeitungen, und das Gedéchtnis fungiert als Spei-
cher. Das Ergebnis des Interpretationsiiberblicks lautet also: Burnyeats und
Fredes Interpretationen sind beide unattraktiv, wenn es um die Aktualisie-
rung geht. Weder mit Frede zuriick zum Empirismus, noch mit Burnyeat
Aristoteles” Schriften zu verschrotten, erscheint aussichtsreich.

Ist Aristoteles’ Wahrnehmungstheorie dann noch zu retten? Im Folgen-
den versuche ich ein Spiel mit zwei Ballen: Wenn es um eine Aktualisierung
der Theorie des Sehens geht, ist eine ,reine Empfangstheorie® im Sinne
der Annahme, Sehen sei als schlichter Transfer von Auflen nach Innen
zu begreifen, sicher abzulehnen und durch ein kontextuiertes Vermdogen
des Sehens zu ersetzen. Zugleich wiére ein positiver Sinn des Erleidens
zu bewahren. Also verfolgt das weitere Kapitel eine doppelte Zielsetzung:
Gegen die Empfangstheorie zu argumentieren, d.h. gegen Fredes Interpre-

462 Frede 2003, S.105.
463 Frede 2003, S. 107.
464 Frede 2003, S. 106. Hervorhebungen von mir, S.H.

164

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.3. Unterschiedliche Interpretationen des Wahrnehmens

tation, oder gegen Burnyeat, dass Aristoteles blof3 habe erkldren wollen,
wie das Ding bis zum Auge kommt, aber fiir das ,Erleidende® an der
Wahrnehmung in einem konstruktiven Sinn.

Wie ist also Wahrnehmung als Erleiden in einem solchen konstruktiven
Sinne zu interpretieren? Im Folgenden wird noch zu zeigen sein, dass Aris-
toteles” Theorie eine Aktivitit gar nicht ausschliefit - ,Erleiden” fungiert
hier nicht als Ausdruck, der Aktivitdt ausschlieflen soll. Wie lautet das
Ergebnis fiir die Frage nach der Passivitdt und der Empfangstheorie? Einer-
seits findet sich tatsdchlich so etwas wie die Rede von der Passivitat der Sin-
ne, insofern Aristoteles zumindest einen Teil des Wahrnehmungsvorgangs
als ,Erleiden” bestimmt. Andererseits sei aber gerade im Falle der erfolgten
Wahrnehmung dieses ,Erleiden” nicht im eigentlichen (xupioig) Wortsinne
zutreffend.

Diese Beobachtung deckt sich damit, dass Aristoteles auch sonst sehr
sorgfiltig darauf hinweist, dass die Worter ,Tun“ und ,Erleiden® haufig
nicht sehr klar verwendet werden und dass grammatische Aktivitdt nicht
auch kausale Aktivitit bedeuten muss. Dass die grammatische Form keine
Auskunft iiber die kausale Aktivitit gibt, macht er in seinen ,Sophistischen
Widerlegungen® fiir das Verb ,,sehen” deutlich:4%>

»Ist einer von den leidenden Zustinden auch ein thuender Zustand?
Antwort: Nein. Nun werden aber die Ausdriicke: Es wird zerschnitten,
es wird verbrannt, es wird wahrgenommen in gleicher Weise gesprochen
und bezeichnen alle ein Leiden. Ferner werden die Worte Sprechen,
Laufen, Sehen in gleicher Weise eines wie das andere gesprochen; nun ist
aber das Sehen ein Wahrnehmen, und somit ist ein und dasselbe zugleich
ein Leiden und ein Thun.“46¢

Insofern erinnert Aristoteles daran, dass die Kontexte der Verwendung der
Worter stets zu berticksichtigen sind, wenn iiber aktive und passive Vorgén-
ge gesprochen wird. Und auflerdem steht die ,uneigentliche Bezeichnung
des passiven, erleidenden Moments der Wahrnehmung in einer Spannung
dazu, dass die Wahrnehmung von Aristoteles durchaus als so etwas wie ein
Kognitionsakt begriffen wird, wenn er die Wahrnehmung als eine Form der
Unterscheidung (xpioig) bestimmt (DA 424al-10).

Aber richtig verstanden sind beide Bestimmungen, der Aktivitit und der
Passivitdt der Wahrnehmung sogar vertraglich, wenn man im Blick behilt,

465 Fiir diesen Hinweis vgl. Johansen 2002, S. 176.
466 Sophistische Widerlegungen, Nr. 22, 178a10-17.

165

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die Theorie des Sehens bei Aristoteles

dass Aristoteles darauf hinweist, dass aktiv/passiv sehr Unterschiedliches
bedeuten kann und sich Aktivitit und Passivitat auf unterschiedliche Be-
schreibungsebenen beziehen konnen, und in gewisser Weise das als ,aktiv*
Beschreibbare hier gerade die Bedingung fiir das als ,,passiv“ Beschreibbare
ist (und umgekehrt).46”

Weder schliefst also Aristoteles’ Theorie eine Aktivitdt nicht aus, noch
zwingt sie zur Unterscheidung in Primdres und Sekunddres, Sinnliches und
Intelligibles, wie etwa D. Fredes Lektiire ergibt.

Aristoteles verwendet keine Warenlager-Behalter-Metaphorik*%8 wie z.B.
die zentralen Texte des englischen Empirismus, sondern strategische Meta-
phern. Weil er aber immer in einem scharfen Kontrast zu Plato als Proto-
Empirist gesehen wird, erscheint es hdufig so. Um die Wichtigkeit und
Funktion der strategischen Metaphern bei Aristoteles zu erhellen, soll nun
erneut die Textpassage iiber die Verkniipfung von Sinnlichem und Intelli-
giblem in den Zweiten Analytiken betrachtet werden. Der Textzusammen-
hang, aus dem die Passage stammt, ist die Theorie der Schlussfolgerung.
Aristoteles erklart hier, wie Erkenntnisse aus Wahrnehmungen entstehen,
mit Hilfe eines Vergleichs:

»Es ist wie wenn in einer Schlacht, nach einer Wendung zur Flucht
(tpomn), zuerst Einer zum Stehen kommt, dann ein weiterer, bis der

467 In direktem Anschluss an diese Passage fiigt Aristoteles als Begriindung noch einmal
seine Dreiteilung der aioOnta an. Die Bedeutung dieser Verkniipfung wird unten
im Abschnitt 3.5. iiber diese Dreiteilung wieder aufgenommen und erldutert. Eine
weitere Textpassage, die die spezielle Art der Aktivitit im Wahrnehmungsgeschehen
erhellt und fiir weitere Lektiiren zu berticksichtigen wire, ist DA III 3, 428b10-17, in
der Aristoteles die Rolle der gavtaoio erldutert.

468 Zur Rolle von Metaphern und Gleichnissen in der Philosophie vgl. grundsitzlich
Taureck 2004. Ausgehend von der Frage, ob der philosophische Diskurs durch
die haufig gebrauchten Bilder, Metaphern und Gleichnisse ,gestort oder befordert”
(ebd., Klappentext) werde, bestimmt Taureck den philosophischen Bildgebrauch in
Unterscheid zum poetischen dadurch, dass der philosophische Text ,die im Text
nahe gelegte Kennzeichnung, dass es sich um Bilder handelt, die verwendet werden®
enthalte, wihrend ,der poetische dagegen auf sie verzichten kann“ (ebd., S. 19). Mit
den hier im dritten Kapitel angestellten Uberlegungen ist es indessen fraglich, ob
sich solch eine Unterscheidung zwischen poetischen und philosophischen Texten
durchhalten ldsst. Ferner unterscheidet Taureck unterschiedliche Fille ,ikonologi-
schen Recyclings®, worunter er zwei unterschiedliche Weisen der Lektiire versteht,
namlich ,erlduterndes Recycling®; wenn es sich um eine Lektiire handelt, die davon
ausgeht, dass Begriffe ,von den Autoren selbst als eine Art Verhiillung von etwas
anderem verstanden werden’; und zweitens ,,zu vollziehendes Recycling’; wenn die
Lektiire ihrerseits eine bildliche Lesart davon vornimmt, ,was als Begriff angeboten
wird“ (ebd., S. 234-254, hier: S. 234).

166

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34. Die Typologie der aigOnto. und die Wahrnehmung xate cvpfefnrds

Anfang (der Bewegung) erreicht ist. Zu derartigem ist auch die Seele in
der Lage.” (100 a 12)

Hier wird ein stufenweiser, gradueller Ubergang vom Sinnlichen zum Intel-
ligiblen vorgestellt.#® Aus vielen Einzelwahrnehmungen konsolidiert sich
allméhlich Intelligibles wie bei einem fliechenden Heer, das zum Stehen
kommt, sobald es sich in Sicherheit gebracht hat. Zunichst kénnte diese
Passage kontrastiv zu Platon gelesen werden. Das Spezifikum wiére dann
eine Rehabilitation der von Platon abgewerteten Sinneswahrnehmung.
Aber dann wiirde schon ein falscher Kontrast zwischen Platon und Aristo-
teles vorausgesetzt; Platon und Aristoteles ist die Uberzeugung gemeinsam,
dass die Wahrnehmung nicht ohne Gedichtnisfunktionen besteht.

Es lasst sich also zeigen, dass Aristoteles nicht die empiristischen Spei-
cher- und Behilter-Metaphern benutzt. Es wird durch ihn an keiner Stelle
die Unterscheidung zwischen Primirem und Sekunddrem innerhalb der
Wahrnehmung erzwungen.

Das Ergebnis lautet: Aristoteles nimmt eine genealogische Reihenfolge an,
das heifst aber nicht, dass sich eine ,reine Wahrnehmung® innerhalb des
Wahrnehmungsgeschehens tatsdchlich abtrennen liefSe.

3.4. Die Typologie der aioOnta und die Wahrnehmung xata ouppepnrdg

Die in DA IT 6 vorgenommene und hier in Abschnitt 4.1. dargestellte Eintei-
lung der aioOnta in drei Gruppen soll hier zunéchst eingehender erldutert
werden, bevor der schwierige Status der xote cupPepnrds aioOnra geklart
und schliefSlich die Frage beantwortet werden soll, ob es sich hier um
solche Typen von Wahrnehmungen handelt, die analog zu Typen von
Sinnesdaten oder —qualitdten gedacht werden kénnen.

Bei den S aioBnta handelt es sich wie dargestellt als erstes um Be-
stimmtheiten, die je einem der fiinf dufleren Sinne eigentiimlich sind, also
Farbe fiir das Sehen usw. Die lateinische Tradition wird hier spéter von
~propria sensibilia“ sprechen. Nicht aber wird fiir Aristoteles die Farbe in
einer ,eigentlicheren” Weise gesehen als andere Aspekte des Gesehenen,
sondern dasjenige, was gesehen und nur gesehen wird, ist die Farbe. So
ist das Sehen durch die Farbe bestimmt als durch dasjenige, was keinem

469 Freilich sind dies schon falsche Begriffe, weil sie zu viele neuzeitliche Vorstellungen
an den Text herantragen.

167

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die Theorie des Sehens bei Aristoteles

der anderen Sinne verfiigbar ist. Die Wahrnehmung dieser S aioOnta
konne nicht falsch sein; sie sei ,immer wahr“ (DA III 3, 427 b 11f.).470
Busche weist darauf hin, dass Aristoteles dieses Gegebensein von Farben,
Gerduschen oder Gertichen als unterschiedliche Farben, Gerdusche oder
Gertiche als ,xpivev bezeichnet (DA ii 6, 418 a 14f.), dass es sich aber um
ein Missverstindnis handelte, wenn man das Wort mit ,,Urteilen” {ibersetz-
te. Vielmehr sei unter ,kpiverv® in diesem Sinne ,blof} ein Gewahrwerden
von Unterschieden” zu verstehen.*”!

Die xoiva aioBnta sind die prinzipiell durch mehrere unterschiedliche
Sinne wahrnehmbaren Bestimmtheiten. Insofern werden sie ,gemeinsam®
wahrgenommen, nicht aber in der Weise, dass sie erst durchs gemeinsame
Zusammenwirken mehrerer Sinne entstinden. Die Anzahl von Kugeln auf
einer Flache kann beispielsweise gesehen und/oder getastet werden. Also
gehort die Anzahl, ebenso wie die Bewegung von etwas oder das Ruhen von
etwas, zu den xoivo oiocOnTa.

Busche erklart dagegen ihre Wahrnehmung als ,erste Stufe des Interpre-
tierens innerhalb der Wahrnehmung“ durch die Aktivitit des Gemeinsinns:

»Bei den eigentiimlichen Wahrnehmungen von Farbe oder Schall wur-
den die Formen von den peripheren Sensorien an das Zentralsensorium
lediglich riickgemeldet; der Gemeinsinn blieb rein rezeptiv. Dagegen
kommt es nun bei den gemeinsamen Wahrnehmungen von GrofSe, Figur

470 Diese Stelle folgt im direkten Kontext auf die oben untersuchte Passage iiber die
povtacio in DA III 3. Hier fasst Aristoteles noch einmal seine Dreiteilung der
aioBnta zusammen.

471 Vgl. Busche 2002, S. 118. Fiir Busches Argumentation ist wichtig, dass es sich dabei
um ein Gewahrwerden von Unterschieden in der Wahrnehmung selbst handelt,
da er ja die ,interpretierende Kraft der Wahrnehmung“ aufzeigen will, die fiir ihn
starker noch in den xoiva aicBbnto und den xota cvpPepnrds aiocbnra wirksam
ist. Er stimmt in seiner Kritik an den Ubersetzungen von ,krinein® mit ,urteilen®
mit Theodor Ebert iiberein, der schon zuvor nachgewiesen hat, dass die gdngigen
Ubersetzungen mit ,Urteil* oder ,judgment® irrefithrend sind, indem er zeigt, dass
skpivev bei Aristoteles bis auf vier Ausnahmen stets ,to discern/to discriminate®
heifle. Vgl. Ebert 1983, S. 189. Ebert diskutiert erklartermaflen “the active side to
sense perception” (S. 181), und ihm kommt das Verdienst zu, auf diese Fehliibeser-
setzungen hingewiesen zu haben; allerdings beschreibt er trotz seiner Zuriickwei-
sung der Ubersetzung mit ,Urteilen” schliefSlich ,the role of propositional attitudes
in sense perception (S. 191), wobei die drei Typen von aicOnta jeweils eigene
Propositionstypen hatten.

168

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43. A



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34. Die Typologie der aigOnto. und die Wahrnehmung xate cvpfefnrds

oder Bewegung zu einer Aktivierung des inneren Sinnes und damit auch
Aktivierung der dsthetischen Einheit des Bewusstseins.“72

Die xoiva oiocOnta kdmen ,allein dadurch zur Erscheinung, dafs die eigen-
timlichen Bestimmtheiten eine Zeitlang vom ,gemeinsamen Sensorium’
koordiniert oder verglichen werden“47?

In DA IIT 1, in einem Textzusammenhang, der erdrtert, warum es keine
weiteren zusitzlichen Sinne gibt, schreibt Aristoteles, fiir die xotva aicOrTa
konne es keinen eigenen Sinn geben, denn ,sie alle nehmen wir durch
Bewegung wahr® (425 a 17).#* Damit kann nicht die Bewegung der kor-
perlichen Objekte gemeint sein, denn sonst wiirde die Wahrnehmung der
Bewegung selbst als eine der xoiva oloOvta zirkuldr erkldrt; es kann auch
keine allgemeine Affektionsdynamik der Wahrnehmung gemeint sein, denn
eine solche wire nicht spezifisch fiir die xoliva. aioBnta. Moglicherweise ist
der Satz dann so zu verstehen, dass wir die xoiva aioOnta

»durch gewisse Anstrengungen des Aufmerkens wahrnehmen [...].
Eine andere Stelle von De anima nennt solches angestreng-
te oder zumindest aktive Aufmerken auf das Wahrgenommene
EVEPYELV TIEPL TO aLloONTOV. 47>

472 Busche, Die interpretierende Kraft, S. 119.

473 Busche, Die interpretierende Kraft, S. 120.

474 1In der gleichen Passage wird auflerdem iiber die xoiva olcBnta gesagt, wir nehmen
sie ,mit jedem einzelnen Sinn kato cupPePrnrds” wahr (425 a 15). Hier zeigt sich
bereits, dass kot cupBeprnros” einen unspezifischen Gebrauch haben und auf alle
moglichen Bezeichnungen iibertragen werden kann, vgl. unten zur Interpretation
der xata cuppepnriés aionTa.

475 Busche, Die interpretierende Kraft, S. 123 mit Verweis auf DA III 3, 428 a 13. Busche
meint allerdings, dass es sich hier im Besonderen um ,winzige Bewegungen im
gemeinsamen Sensorium® handelt, die den Anstrengungen des Aufmerkens entspra-
chen. Die Erkldrung durch das aktive Aufmerken ist auf eine solche Annahme frei-
lich nicht angewiesen. Kahn 1966, hat mit Recht die traditonelle ,confusion between
common sensibilia and common sense” kritisiert, und Welsch 1987, S. 259 Anm. 64,
hat Recht, wenn er darauf hinweist, dass die ,gemeinsamen Bestimmtheiten® nicht
deshalb so heif3en, weil sie exklusive Gegenstdnde des Gemeinsinns wiéren. Busche,
Die interpretierende Kraft, stimmt dem zu, kritisiert aber in einer langen Fufinote
Welschs Interpretation, die die Annahme eines Gemeinsinns durch Aristoteles ganz
ablehnt. Busche sieht hier eine Uberreaktion am Werk, wenn Welsch hinter der Re-
de vom Gemeinsinn ,nur das Gespenst von der ,Einheitsfunktion des Verstandes™
sehe, Aristoteles ,zum Anwalt einer gleichsam herrschaftsfreien Erkenntnistheorie
hinbiegen” wolle und ,daher die fundamentale Rolle des Gemeinsinns“ nicht aner-
kenne (8. 120). Fiir Busche hat also der Verstand hier keine einigende Funktion, aber

169

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die Theorie des Sehens bei Aristoteles

Nun muss nun noch geklart werden, wie Aristoteles” vorlaufig unverstand-
lich gebliebene Erlduterung (418 a 20-24) der xota cupPepnrds aicbnta
zu interpretieren ist. Aristoteles hatte festgestellt, vom hinzukommenden
Wahrgenommenen spreche man, ,wenn z.B. das Weifle der Sohn des Diares
wire, denn dieses wird hinzukommend (xata cuppepnrdc) wahrgenom-
men, weil dem Weiflen das hinzukommt, was wahrgenommen wird.“ Schon
diese Formulierung gibt offensichtlich schon den mittelalterlichen Kom-
mentatoren als auch den heutigen Interpreten Rétsel auf.*’®¢ Noch schwieri-
ger zu verstehen ist der folgende Satz: ,Daher erleidet er/man auch nichts
irgendwie Derartiges durch das Wahrgenommene“ Wichtig ist hier, dass
das grammatische Subjekt zum Verb mdoyet nicht explizit im Text benannt
ist. Jede Ubersetzung muss also durch die Interpretation aus dem Kontext
erganzt werden (mit ,er“ oder ,man“ oder anderen Formulierungen).

Zur Interpretation und zum Vergleich der unterschiedlichen Ubersetzun-
gen werden also die beiden Sitze (1) und (2) betrachtet; ich gebe sie
zunichst in einer sehr wortlichen Ubersetzung wieder:

(1) Vom hinzukommend Wahrgenommenen spricht man, wenn z.B. das
Weifle der Sohn des Diares [oder des Kleon]4”7 ware, denn dieses wird
hinzukommend wahrgenommen, weil dem Weiflen das hinzukommt,
was wahrgenommen wird.

(2) Daher erleidet er/man auch nichts irgendwie Derartiges durch das
Wahrgenommene.

Satz (1), die Haupterlduterung, besteht vollstindig aus einem Beispiel: Man
nimmt offenkundig den Sohn des Diares wahr, indem man etwas WeifSes
sieht. Das Weifle gehort zur Kategorie der {810 aioOrnta; die Farbe wird als
dem Sehsinn eigentiimliches aioBntov gesehen.*’8

daraus folgt nicht, dass ein Gemeinsinn abgelehnt werden miisse. Die Polemik wird
hier nicht weiter erértert werden.

476 Vgl. Busche 2002, S. 125: ,Die Kommentatoren schweigen sich hier aus Und mit
Bezug auf Welsch 1987, S. 296-306: ,Nicht einmal Welsch erldutert, wie es gemeint
ist, ,daf$ das WeifSe Diares’ Sohn ist™ (Busche 2002, S. 126).

477 In einer gleich noch zu interpretierenden Passage im Folgekontext in DA III 1, 425
a 25 taucht das Beispiel wieder auf mit dem Unterschied, dass es sich jetzt um
den Sohn des Kleon handelt. Die Interpreten beziehen sich in der Regel auf diese
Textpassagen gemeinsam, ohne den jeweiligen Kontext zu beriicksichtigen.

478 Als Parallelstellen zum Begriff des xato cupfepnrés wiren aus weiteren Schriften
noch zu behandeln: An Post I 22, 83a4ff 32, Kategorienschrift 6. Kapitel 1020 a 14ff,
1021 b8ff; Met. VII (Z) 1037 b 5-7, 1003 b, 1007 a 31-33, 1031 b 19, 1032 a 2; auflerdem
DA TII 1 und III 3.

170

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34. Die Typologie der aigOnto. und die Wahrnehmung xate cvpfefnrds

Wie verhilt es sich aber mit diesem ,WeifSen“? Busche bezieht sich kri-
tisch auf Thomas von Aquin, der das Weifie verstehe als ,allgemeinmensch-
liches Attribut, das ebenso dem Sokrates zukomme®#”® Dagegen sei mit
dem Weiflen die leuchtende Farbe von Diares® Sohn gemeint, vielleicht sei
er ein Albino gewesen:

»Beim Sohn des Kleon wird optisch wahrgenommen nur die helle Far-
be am Kopf einer entfernten Figur von bestimmter Grofle. Weil die
Gestalt jedoch als junger Mensch voridentifiziert wird, weil helles Haar
fiir altgriechische Verhéltnisse aufSergewohnlich ist, und weil man weif3,
dafy der Sohn des Kleon in der ganzen Gegend der einzige mit diesem
seltenen Merkmal ist, geniigt die Farbwahrnehmung ,leuchtend* als Er-
kennungszeichen fiir ein bekanntes Individuum.

Die dritte Klasse des Wahrgenommenen umfaf$t also alle geddchtnis-
gestiitzten Reidentifizierungen bekannter Gegenstinde aufgrund einer
individual- oder arttypischen Merkmalskonstellation. [...] Obwohl die
lateinische Tradition sie spater die per accidens sensibilia nennt, trifft
diese Ubersetzung nicht das Wesentliche. Es geht hier streng genommen
nicht mehr um Resultanten der sinnlichen Affektion [hier verweist er auf
(2)], sondern um eine ganzheitlich identifizierende Zusammenfassung
der Einzelmerkmale mit Hilfe des assoziativen Gedédchtnisses.“430

Und er fahrt fort:

»Aisthetische Identifizierungen sind also stark vermittelte, indirekte
Wahrnehmungssynthesen, aber echte Wahrnehmungen, weder Interpre-
tationen symbolischer Zeichen noch Hinzu-Urteilungen von Seiten des
Verstandes. [...] Dass man aisthetische Identifizierungen als echte Wahr-
nehmungen verstehen kann, wird von vielen Kommentatoren geleug-
net. 481

479 Busche 2002, S. 125, er bezieht sich auf Thomas® ,In Aristotelis librum de anima
commentarium’, Hg. Pirotta Rom 31948, S. 100 [387].

480 Busche, Int. Kraft S. 126. Busche verweist hier einzig auf An. Post. I 22, 83a4ff als
Parallelstelle fiir die Verwendung von «ota oupPeprnrds. Weitere Passagen wie die
genannten aus der Metaphysik und aus der Kategorienschrift zieht er nicht heran.
Auffillig ist die reichhaltige Phantasie der Interpreten — handelt es sich hier um
Albinismus als Phantasma?

481 Ebd. S.127.

171

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die Theorie des Sehens bei Aristoteles

Dieser Ansatz erdffnet eine interessante Parallele zu Wittgensteins Begriff
des Sehens-als. Wittgenstein wendet sich gegen die Vorstellung, dass Iden-
tifizierungen stets und kontextunabhéngig als vermittelt von ,unmittelba-
ren“ Wahrnehmungen abzuheben seien. In dieser Linie ldsst sich gegen
phianomenalistische Interpretationen argumentieren: Busche verweist auf
Formulierungen des alltiglichen Sprachgebrauchs, dass wir zum Beispiel
Dinge sagen wie ,,Ich hore, dass das Beethovens 9. Symphonie ist“ oder ,,Ich
sehe, dass der Kuchen gar ist“482 Hier ldsst sich die Aristoteleslektiire im
Anschluss an Wittgenstein tatsdchlich mit Gewinn aktualisieren.

Die Frage ist fiir Aristoteles also nicht, was ich eigentlich sehe und was
ich als Basis von Interpretationen verwende, sondern: was das dem Sehsinn
Eigene an dieser jeweiligen Wahrnehmung ist (z.B. bei der Wahrnehmung
einer bestimmten Person, dass sie braun ist). Wie Busche feststellt, denkt
Aristoteles

»hicht von dem her, was gleichsam seelisch erzeugt wird, sondern von
dem her, was vom Objekt ausgeht. Seine berithmte, aber wegen der
extrem knappen Textstellen nur angedeutete Lehre von den drei Arten
des Wahrgenommenen handelt also nicht von subjektiven Empfindungs-
qualitdten, sondern von objektbezogenen Bestimmtheiten, die uns der
duflere Gegenstand iiber die Empfindungen mitteilt.483

Es geht also hier nicht um subjektive Empfindungsqualititen, sondern
~objektbezogene Bestimmtheiten®. Freilich ist hier die Verwendung des
Subjekt-Objekt-Gegensatzes wieder ungiinstig, weil sie erneut spétere Ter-
minologie an den Text herantrdgt. Aus diesem Grund spricht Welsch nicht
von Qualitdten von Gegenstdnden, sondern von aisthetischen ,Sinnesge-
genstanden.484

3.5. Lust oder Unlust des Sehens: Aristoteles als Denker der Mitte

Wenn es nicht um eine Stufung des Wahrgenommenen und auch nicht
um Fragen der Physiologie geht, ist es vielleicht angesichts von Aristoteles
Theorie des uncov eine Moglichkeit der konstruktiven Interpretation an-
zunehmen, es gebe so etwas wie eine Lust oder Unlust des Sehens. Grund-
satzlich gibt es in der Literatur die Feststellung, dass die Wahrnehmung

482 Vgl. Busche 2002, S. 127.
483 Busche 2002, S. 116.
484 Vgl. Welsch 1987, S. 2071t.

172

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.5. Lust oder Unlust des Sehens: Aristoteles als Denker der Mitte

bei Aristoteles zwar als ,Erleiden” bestimmt sei, trotzdem aber wesentlich
kognitiv gefasst und von ihren pathetischen Verflechtungen gerade losgelost
werde. Die Theorie des Gefiihls, 1dovy] und Ay, wiirden in De Anima so
gut wie gar nicht diskutiert. Das stimmt aber nicht: Es gibt drei Passagen
in De Anima, wo es heift, dort wo aicOnots sei, werde stets auch 180v1|
und AVt empfunden. Und vor allem in der Nikomachischen Ethik wird
mehrfach gesagt, dass Lust, Unlust und Schmerz alle Lebensverhiltnisse
durchziehen und also auch auf die Wahrnehmung zu beziehen sind.

Schmitt hat die Rolle der Lust im aristotelischen Denken im Kontext
ihrer Bedeutung fiir die Bildung des Menschen untersucht.#®> Die Lust
ist in diesem Zusammenhang von Bedeutung, weil sie fiir Aristoteles das
Hauptmovens der Bildung seelischer und korperlicher Fahigkeiten des
Menschen darstellt, die sich deswegen bilden lassen und nicht einfach blof§
wuchern, weil wir uns reflexiv auf sie zurickwenden konnen. Lust und
Unlust bilden dabei fiir Aristoteles ,ein unmittelbares Begleitmoment jeder
Tatigkeit, die Lust ist das Signum ihrer ungehindert vollendeten Durchfiih-
rung”*86 Dabei komme die Lust nicht als Eigenurspriingliches zu den ande-
ren seelischen Tiétigkeiten hinzu, wie wir es heute eher annehmen mit der
seit dem 18.Jh. entwickelten Teilung der Seele in Verstand, Willen und Ge-
fihl im Sinne von Trieben. Sondern die Lust ist jeweils ein Begleitphédno-
men einer bestimmten Tatigkeit. Wenn es Ziel aller Erziehung und Bildung
sei, ,das wahrhaft Angenehme schmecken zu lehren’*” so gehe es darum,
»diejenige Lust zu suchen, die sich erst aus der Erfahrung der Vollendung
einer Titigkeit ergibt® Die erstrebte Lust oder die zu vermeidende Unlust
~geben das Ziel vor, auf das hin eine Handlung Anfang, Mitte und Ende
hat. Da die Lust aber ein Begleitphdnomen einer bestimmten Tatigkeit
ist, ist dieses Ziel nicht abstrakt, sondern geht aus den in dieser Tatigkeit
liegenden Moglichkeiten hervor“4®8 Aristoteles geht stets von jeweils in sich
bestimmten Fdhigkeiten aus, die ganz Bestimmtes kénnen und anderes
nicht kénnen. Schmitt verdeutlicht das am Beispiel des Horens: Horen ist
fiir Aristoteles nicht eine abstrakte Fahigkeit zu allem Beliebigen, sondern
besteht darin, ,,aus einem bewegten Medium dessen zahlhafte Bestimmtheit
[zu] unterscheiden und sie als Ton [zu] erfassen.’

Was bedeutet das fiir die Ubertragung auf die Theorie des Sehens?

485 Schmitt 2003a, S. 184-219
486 Ebd., S.212.

487 Ebd.

488 Ebd.

173

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die Theorie des Sehens bei Aristoteles

Fiir Welsch ist hier die Verbindung von ndovr} und e00vpia, Lust und
Streben zentral: Das Lusthafte ist fiir Aristoteles von sich selbst her at-
traktiv, es lost ein Begehren aus. Was in der Wahrnehmung als lusthaft
oder abstoflend entgegenkommt, wird nicht konstativ als etwas mit dieser
Qualitdt belegt, sondern dessen Wahrnehmung geschieht von Anfang an
als Aufsuchen oder Meiden. Das Wahrnehmungsvermdgen selbst tut das,
es kommt dafiir nichts zum Wahrnehmen hinzu. Lust entsteht hier nicht
dadurch, dass ein Streben sein Ziel erreicht, sondern es entsteht umgekehrt
das Streben dadurch, dass Lust erfahren wird. Fur unser Denken ist das
ungewohnt, es steht im Gegensatz zu Freuds Trieblehre oder anderen mo-
dernen Triebbegriffen. Aus der Lusterfahrung folgt das Streben nach etwas.
Die Wahrnehmung ist dadurch nicht blof3 in einer theoretischen Sphére
angesiedelt, sondern sie ist selbst ein pragmatisches Geschehen.

Welsch gibt eine Art von Entstehungsgeschichte der Wahrnehmung,
wenn er nachzeichnet, wie fiir Aristoteles die Wahrnehmung ,,urspriinglich®
blofle, reine Lustwahrnehmung sei. ,Es ist im Geleit dieser prinzipiellen
Gegenstandsrichtung menschlicher Lusterfahrung, daff das Wahrnehmen
im eigentlichen Sinn sich bildet und aufwéchst:“%® Er gibt die folgende
Darstellung: In der ,Historia animalium® und in ,De partibus animali-
um® bestimme Aristoteles die Lust als Phanomen der Nahrungs- und Ge-
schmackssphidre. Dabei gibt es zwei Arten der Lust. Die erste Art ist dieje-
nige, die beim Hinunterschlucken empfunden wird, ,,Schlund-Lust’, resul-
tierend aus der kdrperhaft-haptischen Wahrnehmung der Nahrung. Diese
kommt bei Tieren und bei Menschen vor. Die zweite Art, die geustische,
kommt nur beim Menschen vor, hat also insofern anthropologische Bedeu-
tung. Sie ist die hohere Form, die beim Kosten mit der Zunge entsteht.
Sie ist nicht apolaustisch,*° sondern gegenstandsbezogen-gewahrend, nicht

489 Welsch 1987, S. 402. Welsch benutzt einige Male Formulierungen wie, die Wahrneh-
mung sei ,urspriinglich“ das oder das, oder er spricht davon, die Wahrnehmung
»im eigentlichen Sinne“ bilde sich auf der Grundlage dieses Urspriinglichen. Hier
wire seine Verwendung von ,urspriinglich® im Sinne von ,situationsunabhingig®
zu kritisieren. Es wird nicht klar, ob dies eine genetische, logische oder analytische
Unterscheidung betrifft.

490 In EN I 3 schlieflt Aristoteles aus fiinf unterschiedlichen Weisen, sein Leben zu
fithren, jene aus, die ,das Glick strukturbedingt verfehlen (Hoffe 2003, S. 130). Als
erste wird (vor dem Streben nach finanziellen Gewinn, dem politischen Leben als
Suche nach Ruhm, dem politischen Leben um der dpetj willen und schlieSlich
dem wissenschaftlich-philosophischen Leben) die Lebensweise des reinen Genuss-
lebens, des Blog amolavoTikdg, untersucht und ausgeschlossen. Der nur nach Ge-
nuss Strebende mache sich zum Sklaven der jeweils vorherrschenden Leidenschaf-

174

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.5. Lust oder Unlust des Sehens: Aristoteles als Denker der Mitte

so sehr vereinnahmend als freigebend, erfreut sich nicht am Genuss als
Verschlingen, sondern an der Art und Beschaffenheit des Gegenstands.
Wer grofien Hunger kaum noch kennt, kann sich diese Unterscheidung
vielleicht am besten am Beispiel des Dursts vergegenwirtigen. Bei sehr
grofiem Durst kann es eine Lust der ersten Art sein, ein ganzes Glas Wasser
schlicht beim Hinunterschlucken in der Kehle zu spiiren. Die spezifisch
menschliche Lust der zweiten Art besteht im Unterschied dazu darin, un-
terschiedliche Wasser oder Weine oder andere Getridnke mit der Zunge zu
kosten und sich an der Art und Beschaffenheit des Getrdnks und seines
Geschmacks zu erfreuen. Welsch spricht davon, dass hier ein ,gegenstands-
entbergender Charakter der Lust“! vorliegt.

Welsch moéchte zeigen, dass sich so etwas wie ,das reine Wahrnehmen®
aus dieser menschlichen Art der Lusterfahrung entwickelt. Dazu greift er
auf EN III 13 zuriick, wo es Aristoteles darum zu tun ist, dass die geustische
Lust (yedog) kein Bereich moglicher Unméfiigkeit sein kann. Als Beispiel
werden der Weinpriifer und der Oberkoch genannt, die beide im Gegensatz
zum unmafligen dxolaotds stehen. Der dxolaotdg beschiftigt sich gar
nicht mit der Geschmacks-Lust, Weinpriifer und Oberkoch haben beide
professionell mit ihr zu tun. Wenn der Oberkoch zum Beispiel eine Sauce
abschmecken soll, geht es um die Perfektion der Lust, die er allerdings
gar nicht hauptsichlich geniefien soll, sondern ihre Vollendung feststellen.
Der Oberkoch erfreut sich nicht in erster Linie am Kosten. Daher habe er
kein genieflendes, sondern ein konstatierendes Verhaltnis zur Lust. Das
geht freilich nicht ohne die Féhigkeit zum Empfinden der Lust, aber
das ,Verhiltnis zur Lust wendet sich, auf der Basis und im Horizont der
Lustschétzung, von einem erfahrenden in ein konstatierendes“*°? Dartiber
hinaus soll er ein unbefriedigendes Ergebnis seines Kostens korrigieren
kénnen:

»Darin aber geht sein Priifen, ohne aus dem Horizont der Lust her-
auszutreten, in ein Konstatieren von Teileigentiimlichkeiten und einzel-
nen Beitragswerten iiber, schilen sich, zundchst in der Form von Ver-
zerrungscharakteristika (zu sauer!) und Korrekturrichtungen (sufler!),

ten. Trotzdem gehort fiir Aristoteles die Lust (1)30vy]) unverzichtbar zum Glick
hinzu (EN I 5, 1097 b 4f.): ,Verstanden als freie Zustimmung zu dem, was man tut
oder lafit, steigert sie namlich die jeweilige Tatigkeit (x 5, 1175 a 30-36 und b 14f.)
und zugleich das gute und gelungene Leben.” Héffe 2003, S. 125-141.

491 Welsch 1987, S. 401.

492 Welsch 1987, S. 402.

175

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die Theorie des Sehens bei Aristoteles

eidetische Bestimmtheiten heraus und wird die Lustempfindung zuneh-
mend auf eidetische Beitrdgerschaften abgebildet, [...]. Im Hof gleichsam
der Lust werden deren Ingredienzien buchstabiert, analysiert, isoliert.
Lustempfindung, Objektivierung der Lust, Ermitteln der lustverantwort-
lichen Prédikate, dann Isolierung derselben in ihrer zunehmend reinen,
schliellich nicht mehr lustbezogenen Objektivitat, das sind Schritte eines
einzigen Weges, einer mit der Gegenstandswendung der Lusterfahrung
prinzipiell eréffneten Moglichkeit. An ihrem Anfang steht die spezifisch
menschliche Lustform. An ihrem Ende das reine Wahrnehmen 4%

Die eidetische Bestimmtheit werde am Ende ,als dezidiert lustvalenzfrei
erscheinen** Welsch mochte nun das am Beispiel von Nahrung und Ge-
schmack Herausgearbeitete (,dafl der primére aisthetische Horizont einer
der Lust ist und dafl aus diesem erst das eidetische Wahrnehmen hervor-
geht®) zunéchst auf die Sphére der Geruchswahrnehmung tibertragen, und
es wird zu fragen sein, ob es sich auch aufs Sehen und auf einen Grundbe-
griff der Wahrnehmung iiberhaupt ibertragen lisst. Schon die Ubertragung
auf die Geruchswahrnehmung fallt nicht leicht, obwohl Welsch den Ab-
schnitt mit ,Bestitigung an der Geruchs-Wahrnehmung“®> iiberschreibt.
Zunidchst sagt Aristoteles in DA II 9, der menschliche Geruchssinn sei
schlecht ausgebildet (421 a 10), nicht scharf (421 a 9f und 12 f), ,nicht
geniigend zugeschirft auf seine Gegenstandssphire® (403). Wenn die Uber-
tragung moglich ist, miissten sich Analogien zur haptischen Verzehrlust
und vor allem auch zur geustischen Lust angeben lassen. Und tatsdchlich
gebe es einerseits so etwas wie einen ,Geschmacksgeruch und anderer-
seits solche hoheren Lustphdnomene: Aristoteles nennt hier ,,die Freude an
demjenigen Geruch, der an sich und als solcher angenehm ist, wie etwa der
Geruch der Blumen® (443 b 26f.). Auch hier geht es um eine Lust, die nicht
verzehrend, sondern ,gegenstandswahrend und -schitzend® (407) verfahre.
Hier zeige sich, ,dafy das Menschliche der Sinnlichkeit nicht mit deren
erkenntnisméfligem Fungieren, sondern mit der Weltzugewandtheit der
Lusterfahrung anhebt.“4” Die Frage nach der Ubertragung aufs Sehen und
auf einen Grundbegrift des Wahrnehmens bleibt aber bestehen. Wenn man
noch einmal vom Unterschied zwischen tierischer und spezifisch menschli-

493 Ebd.
494 Ebd,, S. 403.
495 Ebd.
496 Ebd.,, S. 406.
497 Ebd., S. 407.

176

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.5. Lust oder Unlust des Sehens: Aristoteles als Denker der Mitte

cher Verfasstheit ausgeht, miisste sich bei den Tieren auch das Sehen nicht
auf die aisthetischen Gegenstdnde als solche richten, sich ,nicht rein und
frei, sondern stets in einer gattungsrelevanten Bedeutsamkeit® vollziehen.
So ist es in DA I 19 beschrieben: Bei hartdugigen Tieren (ohne Augenlider)
wird alles Sichtbare lediglich als furchterregend bzw. ungefahrlich wahrge-
nommen. Auch das Sehen bei den mit Lidern ausgestatteten Tieren sei
noch kein Sehen von Farben als Farben, sondern ,immer noch ein Sehen
gemaf} einer vitalen Bedeutsamkeit®

In Richtung auf eine konstruktive Interpretation liefSen sich weitere Bei-
spiele betrachten, namlich das Verhiltnis von Lust und Farbigkeit beim
Sehen. Zu viel Licht bedeutet Schmerz, es gibt aber auch eine Lust am
milden Licht im Gegensatz zur Lust am besonders schonen Gegenstand.

Im Hinblick auf das Verhiltnis von aktiv-passiv-medium lasst sich sagen,
dass die Frage nach aktiv oder passiv fiir die Griechen der Antike sicher
prasenter war als fiir uns, und zwar vor allem als Frage der Ethik und
Moral. Wenn wir Platons Symposion und Foucaults ,Sexualitit und Wahr-
heit“ folgen, kam es darauf an, dass man (jedenfalls als mannlicher Biirger
der polis) selbstméchtig blieb in allen méglichen Lebensbereichen und sich
nicht von Liisten, Dingen und Strebungen beméchtigen lief}. Daraus folgt
freilich nicht notwendigerweise, dass die Frage nach aktiv/passiv in der
Wahrnehmungs- oder Erkenntnistheorie genauso wichtig war. Spekulativ
liee sich fragen, ob Aristoteles im Sinne eines Denkens der Mitte das
passive Empfangen moglicherweise weniger abwehren musste als Platon.

AbschliefSend lésst sich noch einmal aufnehmen, dass Aristoteles daran
erinnert, dass die Kontexte der Verwendung der Worter stets zu bertick-
sichtigen sind, wenn iiber aktive und passive Vorginge gesprochen wird.
Und auflerdem steht die ,uneigentliche“ Bezeichnung des passiven, erlei-
denden Moments der Wahrnehmung in einer Spannung dazu, dass die
Wahrnehmung von Aristoteles durchaus als so etwas wie ein Kognitionsakt
begriffen wird, wenn er die Wahrnehmung als eine Form der Unterschei-
dung (xpiog) bestimmt (DA 424al-10). Aber richtig verstanden sind beide
Bestimmungen, der Aktivitit und der Passivitdt der Wahrnehmung sogar
vertraglich, wenn man im Blick behilt, dass Aristoteles darauf hinweist,
dass aktiv/passiv sehr Unterschiedliches bedeuten kann und sich Aktivitat
und Passivitit auf unterschiedliche Beschreibungsebenen beziehen konnen,
und in gewisser Weise das als ,aktiv® Beschreibbare hier gerade die Bedin-
gung fiir das als ,,passiv Beschreibbare ist (und umgekehrt).

177

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.ora/10.5771/8783885721504 -



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Der ,Mythos des Zugangs“ und das ,Gehirn vor der
Mattscheibe®. Zentrale Ergebnisse, Ausblick und
Aktualisierungen

Was ldsst sich auf der Basis der Interpretation und der Kontrastierung von
Platon und Aristoteles iiber die eingangs gestellten Fragen sagen?

Es ist auf jeden Fall unzutreffend, Platon eine Sendetheorie des akti-
ven Sehens und Aristoteles eine Empfangstheorie des passiven Sehens zu-
zuschreiben. Bei Platon werden unterschiedliche Theorien der visuellen
Wahrnehmung vorgetragen und erdrtert; in ihnen kommen unterschiedli-
che Bezugnahmen auf Aktivitit und Passivitat vor, aber es liegt keine Theo-
rie des aktiven Sehens vor. Eine Stufung des Wahrgenommenen im Sinne
von passiv empfangenen Qualititen als Basis hoherstufiger Qualititen wird
bei Platon nicht im Sinne neuzeitlicher Theorien thematisch.

Aristoteles’ Bestimmung des Wahrnehmens als ,Bewegtwerden und Er-
leiden® ist nicht im Sinne eines passiven Empfangens zu lesen. Auch wenn
die Wahrnehmung als ,Bewegtwerden und Erleiden® bestimmt wird, liegt
ein komplexes Wechselverhiltnis von Wirken und Erleiden vor. Seine Un-
terscheidung unterschiedlicher Typen von Wahrgenommenem stellt keine
empiristische oder proto-empiristische Stufung von Qualitdten dar.

Eine solche Stufung des Wahrgenommenen ist bei Aristoteles gar nicht
thematisch, wird von ihm also weder vertreten noch ausgeschlossen. Der
Ausdruck ,Empfangstheorie® als Beschreibung der aristotelischen Auffas-
sung sowie die ihm zugeschriebene Auffassung von der Passivitit des Se-
hens kénnen auf der Grundlage dieses Ergebnisses insofern reinterpretiert
werden, dass Aristoteles sehr sorgfiltig sowohl auf die Kontextgebunden-
heit der Begriffe ,aktiv® und ,passiv® hinweist als auch in gewisser Weise
auf der Grundlage seiner Akt-Potenz-Unterscheidung zwischen Aktiv und
Passiv vermittelt.

Ein Ziel der hier vorgenommenen Lektiiren bestand darin, die Span-
nung zwischen der Suche nach dem Wahrheitsanspruch einerseits und der
diskurstheoretischen und referenzkritischen Perspektive andererseits nicht
einziehen, sondern fiir die Lektlire moglichst fruchtbar machen. Ob dies
gelungen ist, ist vor allem dadurch zu entscheiden, ob durch die Ergebnisse
Anschlussmoglichkeiten an systematische und aktuelle Debatten eroffnet
werden. Im Folgenden werden die zentralen Ergebnisse chronologisch dem

179

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Der ,Mythos des Zugangs® und das ,Gehirn vor der Mattscheibe*

Verlauf dieser Studie folgend aufgenommen und mit systematischen The-
men und Debatten verkniipft.

4.1. Zu Platon

(1) Bei Platon spielen Bezugnahmen auf die Visualitit eine hochst komplexe
Rolle. Die visuelle Wahrnehmung bleibt zwar hinsichtlich ihres Wahrheits-
bezugs unzulanglich. Aber der geschriebene Text als ein Nichtbildliches
transzendiert seinen eigenen Charakter in performativer Weise; er fordert
dazu auf, ihn auf Visuelles hin zu iiberschreiten und zeigt dadurch, dass
das Erkennen fiir Platon mit dem Sehen zusammenhingt. Die sinnliche
Wahrnehmung wird zum Modell der wirklichen Erkenntnis. Dieser Befund
konnte fiir die Interpretation weiterer Platondialoge genutzt werden und ist
relevant fiir aktuelle Fortsetzungen der Debatten um Bildtheorie, wie sie
um die Jahrtausendwende gefiihrt wurden, sowie fiir Fragen nach einem
Denken in Bildern oder durch Visuelles.

(2) Zur Rolle der Rhetorizitat der Dialoge Platons: Es gibt nicht die pla-
tonische Wahrnehmungstheorie, sondern Platon trifft eine Unterscheidung
zwischen unterschiedlichen Wahrnehmungsbegriffen. Dieser Befund lasst
sich anschlussfahig sehen fiir Diskussionen um die Kontextabhangigkeit
der Wahrnehmungsbegriffe und fiir Argumentationen gegen eine kontext-
unabhingige Frage nach ,reinem® Sehen.

(3) Platon ist im ,Theaitetos“ der historisch erste, der einen klaren Begriff
von der Sinneswahrnehmung entfaltet, weil er ihn fiir seine philosophi-
schen Zwecke benétigt, ndmlich die Widerlegung des T-H-P-Komplexes.
Ein Begriff der Sinneswahrnehmung (als ein Ausschnitt aus der fritheren
umfassenderen Bedeutung von ,aioBno1c") ist erst seit Platon in der Dis-
kussion. Dies ist ein wichtiger Befund fiir die notwendige Historisierung
des Begriffs.

(4) Platon unterscheidet zwischen Wahrnehmung in einem organisch-in-
strumentellen Verstindnis einerseits und im Sinne der urteilenden Titigkeit
der Seele andererseits. Die Argumentation im ,Theaitetos® bezieht gerade
ihren Witz daraus, dass Unterschiedliches als Wahrnehmung bezeichnet ge-
nannt werden kann. Mit dem organisch-instrumentellen Verstdndnis fithrt
Platon einen historisch neuen engen Sinn von oiocOnois ein, in dem es ,mit
den Sinnen wahrnehmen® bedeutet. Man kénnte Platon eine Unterschei-
dung zwischen passivem Eindruck und aktiver Interpretation durch den
Geist zuschreiben, das wére aber herangetragen und wiirde in Vernachlassi-

180

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.1. Zu Platon

gung des Dialogischen unterstellen, Platon verfechte eine Einschrankung
von aioBaveaBou auf die neu etablierte enge Verwendung.

Wenn in diesem Sinne ganz Unterschiedliches ,Wahrnehmung® genannt
werden kann, lasst sich hier mit Uberlegungen von Austin und Wittgenstein
aus der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts anschlieflen, die gegen die
Suche nach einer ,Basis“ der Wahrnemung argumentieren: gegen die Suche
nach der ,direkten” Wahrnehmung und das ,Paradigma des Zugangs®

Eine mogliche Konsequenz aus dem argument from illusion und den an-
deren Beobachtungen, die zur phdnomenalistischen Wahrnehmungstheo-
rie fithren, konnte eine gleichsam ,,pessimistische Ontologie“4*® sein: Wir
konnten sagen, da wir immer nur Erscheinungen (als Sinnesdaten oder in
welcher Form auch immer) wahrnehmen, bestehe gar kein Grund mehr,
von der Existenz weiterer Entititen wie materieller Gegenstinde auszuge-
hen. Aulerdem konnte man Aussagen iiber die Erscheinungen als sichere
Basis fiir die Formulierung von Erfahrungswissen ansehen, weil sie mini-
male und unbezweifelbare Behauptungen darstellen.

Austin wahlt sich fiir seine Kritik an Sinnesdatentheorien in ,Sense
and Sensibilia“ drei Buicher aus den 1930er bis 1950er Jahren, namlich
die Darstellungen von Ayer*®, Price und Warnock, um an ihnen seine
Kritik an Begriindungen fiir die Annahme von Theorien zu entwickeln,
die allerdings ,,mindestens so alt sind wie Heraklit“*%, und die haufig als
sphdnomenalistische Theorien® bezeichnet werden. Austin beschaftigt sich
vor allem mit diesem Text von Ayer, verwendet ihn jedoch als exemplari-
schen Text nicht nur stellvertretend fiir die beiden anderen genannten
Theorien, sondern auch fiir phdnomenalistische Ansichten und Neigun-
gen in der gesamten Philosophiegeschichte, wie sein ,die mindestens so
alt sind wie Heraklit*>%! signalisiert. Es geht ihm also nicht nur um die
Widerlegung einer einzelnen ausformulierten Theorie, sondern vielmehr
um die Kritik einer grundlegenden Tendenz oder eines Bildes. Austins
einfiihrender Kommentar lautet, es handle sich um eine ,typisch scholasti-
sche Ansicht“%, insofern sie erstens auf dem vereinfachenden Gebrauch
einiger in ihrer Verwendung nicht verstandener wichtiger Worter beruhe
und zweitens auf einer einseitigen und stereotypen Interpretation einiger

498 Savigny 1975, S. 219.
499  Ayer 1940.

500 Austin 1975, S. 11.
501 Ebd.

502 Ebd., S.13.

181

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Der ,Mythos des Zugangs® und das ,Gehirn vor der Mattscheibe*

weniger Beispiele. Wenn er hier gegen diejenigen Theorien argumentiert,
die die Wahrnehmung auf Sinnesdaten zuriickfiihren, so ist es wichtig, dass
er nicht als Gegensatz dazu einen Realismus vertritt; stattdessen bezeichnet
er die Frage, ob wir materielle Dinge wahrnehmen oder Sinnesdaten, als
»total irrefithrend“>%3. Als wichtigsten Punkt seiner eigenen Arbeit bezeich-
net er:

seinzusehen, dafl die beiden Ausdriicke ,Sinnesdaten’ und ,materielle
Dinge’ einander bedingen — unecht ist nicht etwa nur einer von diesen
beiden Begriffen, sondern die Dichotomie selbst. Es gibt nicht nur eine
Art von Gegenstanden, die wir wahrnehmen’, sondern viele verschiede-
ne Arten, deren Anzahl bestenfalls - wenn tiberhaupt - durch wissen-
schaftliche Untersuchung reduziert werden kann und nicht durch die
Philosophie. 04

An dieser programmatischen Formulierung fallt auf, dass Austin kein im
Sinne der gegnerischen Theorien konstruktives Ziel benennt. Wenn die
Frage nach den méglichen Kandidaten fiir Wahrnehmungsobjekte ,total
irrefithrend® ist, kann es fiir ihn auch gar nicht darum gehen, die Frage
zu beantworten, ,was es denn sei, das wir wahrnehmen“?. Stattdessen
gibt er eine Diagnose: Nicht nur sei die Verwendung der Ausdriicke ,,Sin-
nesdaten und , materielle Dinge® irrefithrend, weil sie jeweils suggerierten,
es gebe eine einheitliche Klasse von Wahrgenommenem, sondern noch
schlimmer sei die Dichotomie zwischen beidem, weil sie als Feld méglicher
Wahrnehmungstheorien iiberhaupt nur realistische oder phdnomenalisti-
sche zuldsst. Dariiber hinaus signalisieren die Anfithrungszeichen, dass
Austin schon allein die Rede vom ,Wahrnehmen® problematisch findet;
das Wort ,wahrnehmen® konnte dazu verleiten zu meinen, es liege in unter-
schiedlichsten Fillen des Sehens, Horens, Fiihlens usw. immer Gleiches vor.
Wenn man von der ,Wahrnehmung von Gegenstidnden® spricht, bezeichne
dieser Ausdruck also weder eine einheitliche Klassen von Gegenstinden
noch eine einheitliche Klasse von Akten. Es gibt hier nach Austin viele
unterschiedliche Arten von Sachen, die durch begriffliche Klassifikationen
als ,Gegenstinde der Wahrnehmung®, wie sie Philosophen vorgenommen
haben, weder vereinheitlicht noch in ihrer Vielfalt reduziert werden konn-
ten. Allein fiir das Feld der ,visuellen Wahrnehmung® konnte man so

503 Austin 1975, S. 14.
504 Ebd.
505 Ebd.S. 15.

182

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.1. Zu Platon

unterschiedliche Fille anfithren wie das Sehen der Schrift auf meinem
Computer, das Sehen eines Fuflballs, das Sehen eines Torschusses, das
Traumen eines Torschusses, das Sehen eines Fufiballspiels im Fernsehen,
das Sehen von Aufierirdischen, das Sehen einer Insel durch ein Fernglas
und vieles mehr. Wie Austin zeigen méchte, beruhen die phanomenalisti-
schen Theorien von der Wahrnehmung von Sinnesdaten auf der falschen
Unterstellung, normale Menschen im Alltag neigten zur Auffassung, sie
ndhmen materielle Dinge wahr; die kritisierten philosophischen Theorien
verstehen sich als Korrektur dieser angeblichen Common-Sense-Position.
Sie konstruieren ein alltdgliches Selbstverstindnis, in dem das Sehen ein
immer gleichartiger Vorgang einer immer gleichartigen Klasse von Gegen-
stinden sei, und setzen diesem angeblichen naiven Alltagsverstindnis die
Theorie des Sehens entgegen, der zu Folge das Sehen der immer gleicharti-
ge Vorgang der Wahrnehmung visueller Sinnesdaten ist. Sie suggerierten
einen Gegensatz zwischen dem, was der normale Mensch (naiver oder
irrefithrender Weise) glaubt und dem, was Philosophen annehmen. Aber,
so fragt Austin in seiner Darstellung der Theorie in der Fassung von Ayer,
sglaubt der Durchschnittsmensch wirklich, dafl das, was er wahrnimmt,
(immer) so etwas ist wie Mobel oder diese anderen wertrauten Dinge’ —
also mittelgrofSe Exemplare von Trockenwaren?“>06

Die unter anderem bei Ayer zu findende irrefithrende und verfilschende
Darstellung der angeblichen ,Ansicht des normalen Menschen® zerlegt
Austin in finf unterschiedliche, aber miteinander zusammenhingende As-
pekte: Der erste ist der eben dargestellte, dass Ayer impliziere, gewShnliche
Menschen glaubten stets, materielle Dinge wahrzunehmen. Zweitens werde
suggeriert, wenn der normale Mensch glaube, dass er keine materiellen
Dinge wahrnehme, er glauben miisse, seine Sinne tduschten ihn, oder
umgekehrt, wenn er glaube, dass ihn seine Sinne tduschten, er annehmen
miisse, dass er keine materiellen Dinge wahrnehme; beides ist nach Austin
falsch. Denn es gebe keinen einfachen Gegensatz zwischen dem, was ein
normaler Mensch annimmt, wenn alles in Ordnung ist, und dem, was er
annimmt, wenn etwas ungewdhnlich verlduft, dass ihn z.B. ,seine Sinne
tauschen>” Drittens sei in die Beschreibung des ,normalen Menschen®
eingeflossen, dass er etwas naiv sei, weil er ndmlich nicht daran zweifle,

506 Austin 1975, S.19.
507 Vgl.ebd.S.20f.

183

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Der ,Mythos des Zugangs® und das ,Gehirn vor der Mattscheibe*

was er zu sehen glaube, obwohl es Sinnestduschungen gebe,’8 und viertens
werde damit unterstellt, es gebe selbstverstandlich ,,Griinde fiir Zweifel und
Verdacht“%® daran, was das eigentlich Wahrgenommene sei, auch wenn sie
der normale Mensch nicht verspiire. Ayer und die anderen Ansichten, fiir
die er exemplarisch steht, arbeiteten hier mit einer suggestio falsi; spater
werden die Theorien daraus ableiten, es sei nie so, wie der normale Mensch
glaube. Fiir Austin hingegen ist das philosophische Wissen nicht privile-
giert gegeniiber dem normalen Wortgebrauch. Fiinftens schliefSlich beriick-
sichtige Ayer nicht, dass die Redewendung ,von den Sinnen getduscht
werden® eine metaphorische sei. Unsere Sinne haben nicht den Status,
dass sie zu uns sprachen und Wahres oder Falsches sagen konnten. Hier
sei der theoretische Ort, an dem das Wort ,Sinneswahrnehmungen® als
neue Vokabel eingefiihrt werde, ein Wort fiir Wesenheiten, das es in der
Umgangssprache nicht gibt und das

»mit der stillschweigenden Folgerung eingefithrt [wird], daf}, wenn wir
etwas ;,wahrnehmen’, es immer eine intermedidre Wesenheit geben muf3,
die uns tiber etwas anderes informiert:0

Austins bisherige Argumentation lasst sich folgendermaflen zusammenfas-
sen: An Ayers Formulierung der Theorie macht er exemplarisch deutlich,
wie in ihr die Aussagen tiber die ,Ansicht des normalen Menschen® schon
darauthin zugeschnitten sind, dass ihnen die so genannte ,philosophische
Ansicht® untergeschoben werden kann. Die materiellen Dinge dienen als
Folie, damit der Begriff der Sinnesdaten eingefiihrt werden kann. Zweitens,
und damit beschiftigt sich Austin in seinen Vorlesungen als néchstes, ist
die Darstellung der ,philosophischen Auffassung“ durch einen seltsamen
Gebrauch des Wortes ,direkt” gekennzeichnet. Denn die kritisierten Philo-
sophen seien meistens nicht bereit zuzugeben, dass gewdhnliche Sachen je
»direkt” wahrgenommen wiirden. Austin versucht hier nicht zu erkldren,
worin das Interesse der kritisierten Theorien an einer solchen Verwendung
von ,direkt” begriindet sein konnte, sondern er diagnostiziert sehr ausfiihr-
lich, inwiefern die philosophische Rede von der direkten und indirekten

508 Bei der Rede von der Tduschung miisse man bedenken, dass die Fille, in denen wir
normalerweise sagen, die Sinne tduschten uns, erstens durchaus nicht haufig und
zweitens sehr vielféltig und nicht gleichartig seien, vgl. ebd. S. 24-26.

509 Ebd.S. 2L

510 Ebd.S.22.

184

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.1. Zu Platon

Wahrnehmung irrefithrend ist.>! Anhand zahlreicher Beispiele argumen-
tiert er dafiir, dass es ganz unproblematisch sein kann zu sagen, dass wir
gewohnliche Gegenstinde direkt wahrnehmen. Das vorweggenommene
Ergebnis seiner Diagnose des philosophischen Gebrauchs von ,direkt lau-
tet:

Wir haben hier [...] den typischen Fall eines Wortes, das an sich schon
einen sehr speziellen Gebrauch hat, der allméhlich erweitert wird, ohne
Vorsicht oder Definition oder eine Grenze, bis es erst dunkel und me-
taphorisch wird und schliefllich sinnlos. Man kann eben die Umgangs-
sprache nicht ungestraft mifSbrauchen.>?

Zentral sei fiir die philosophischen Theorien der Begriff der ,indirekten
Wahrnehmung', weil der Gebrauch von ,direkt” seinen Sinn erst durch
den Kontrast zu ,indirekt” erhalte. Daher untersucht Austin Fille des ge-
wohnlichen, nicht-philosophischen Sprechens, die im Kontext der Sinnes-
wahrnehmung den Begriff ,indirekt* verwenden. Es handle sich nur um
besondere, nicht um Regelfille; es seien in unterschiedlichen Fallen vielfal-
tige und keine einheitlichen Gebrauchsweisen; plausibel sei der Begriff des
nicht ,direkt® Wahrnehmens immer dann, wenn es um eine Richtungsan-
derung wie beim Sehen durch ein Periskop oder um die Ecke in einem
Spiegel gehe,® wohingegen das Sehen mit einem Fernglas oder einer Brille
kein Gegensatz zu einem ,direkten’, sondern eher zum Sehen ,,mit bloflem
Auge“ sei. Uberhaupt habe der Begriff der indirekten Wahrnehmung nur
beim Gesichtssinn eine geldufige Anwendung und die Anwendung auf an-
dere Sinne sei schon eine zweifelhafte Ausdehnung.>'* Weitere Fille der
irrefiihrenden Ausdehnung von ,indirekt“ seien die Wahrnehmung mit
Hilfe des Fernsehens, Telefons oder Radars.>’> Es wiirde wohl niemand,
der auf dem Radar oder durchs Fernglas feindliche Schiffe gesehen hat,
rufen: ,Ich sehe feindliche Schiffe indirekt“!® — das bedeutet fiir Austin,

511 In seiner Auseinandersetzung mit Warnock geht es wie hier um das Wort ,direkt“ in
strukturgleicher Weise um die Rede vom ,wirklich Wahrnehmen® oder ,unmittelbar
Wahrnehmen, vgl. ebd. S. 165-177.

512 Ebd.S.27.

513 Vgl. ebd. S. 28.

514 Vgl. ebd. S. 29.

515 Vgl. ebd. S. 30.

516 Vgl. ebd. S. 31. Austin parallelisiert an dieser Stelle den Gegensatz ,direkt/indirekt*
und den Gegensatz ,wirklich/unwirklich“: So wie man nicht vom indirekten Sehen
der feindlichen Schiffe spricht, sagen wir auch nicht beim Betrachten einer Kerami-

185

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Der ,Mythos des Zugangs® und das ,Gehirn vor der Mattscheibe*

es besteht nur sehr selten ein Grund dafiir, von ,indirekt* zu sprechen,
weil es in vielen gewdhnlichen Situationen normalerweise hinreichend klar
ist, dass die Wahrnehmung ohne oder durch bestimmte Geréte oder Hilfs-
mittel geschehen ist. Aus all dem folgt, dass der philosophische Gebrauchs
des Ausdrucks ,direkt wahrnehmen® nicht der gewodhnliche ist, er aber
andererseits auch nicht eigens abweichend definiert wird; er transportiert
gewisse Eigenschaften der Verwendung aus der gewdhnlichen Sprache,
ohne dem gewdhnlichen Gebrauch vollstandig zu folgen. Fiir Austin stellt
sich also die schon genannte Frage: Warum soll man (im Gegensatz dazu,
was die kritisierten Theorien fordern) nicht sagen, dass wir gewohnliche
Gegenstande direkt wahrnehmen?°”

Diese Frage trifft ins Zentrum der Diskussion. Wéhrend die kritisierten
Theorien sich nicht mit der Austin'schen Redeweise zufriedengeben, dass
wir z.B. vom direkten Sehen gewohnlicher Gegenstande sprechen kénnen,
fragt Austin, warum man ihnen zu Folge so etwas nicht sagen konnen
soll. Dabei ist auffallig, dass Austin diese nur scheinbar rhetorische Frage
gar nicht beantwortet. Er analysiert die kritisierten Theorien, vor allem
in der exemplarisch ausgewéhlten Fassung von Ayer, und sucht sie argu-
mentierend zu widerlegen, indem er darauf hinweist, dass sie von zahlrei-
chen falschen Voraussetzungen vor allem beziiglich des Gebrauchs und
der Bedeutung der verwendeten Begriffe ausgehen. Indem man jedoch die
philosophischen Theorien argumentierend widerlegt, was Austin durchaus
gelingt, hat man noch nicht die Frage beantwortet, warum sie das Sprechen
iber die Wahrnehmung in der genannten Weise einschranken wollen. Aus-
tin scheint die Frage rhetorisch zu stellen, denn er beschiftigt sich nicht
damit, ihre Motivation oder ihren Anlass zu verstehen oder zu rekonstruie-
ren. Wie Austin die Frage stellt und wie er mit ihr umgeht, zeigt, dass er nur
das erste leistet, ndmlich die Widerlegung der gegnerischen Theorien.

kente ,Ich sehe eine unwirkliche Ente“ oder beim Ansehen eines Lowenfotos ,,Ich
sehe einen unwirklichen Lowen®

517 Schantz schreibt common-sense-Theorien, zu denen er vor allem Austin zahlt, da-
her eine ,epistemologische These der ,direkten Wahrnehmung' der Auflenwelt®
zu (Schantz 1990, S. 15), kritisiert dabei aber gleichzeitig Austins Verwendung
von ,direkt, die vage und uneindeutig sei. Stattdessen méchte er den Ausdruck
»direkt wahrnehmen® eindeutig analysieren und definiert ihn durch das folgende
Kriterium: ,Es ist nicht der Fall, daf} P‘'s Wahrnehmung von x durch P’s Wahrneh-
mung eines von x verschiedenen Individuums y vermittelt wird.“ Hier lieen sich
Gegenbeispiele anfithren, und zudem ist es Austin darum zu tun, die Vielfalt der
Bedeutungsdimensionen nicht zu reduzieren, sondern klar zu verstehen.

186

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.1. Zu Platon

Austin selbst verweist auf den Gebrauch, den die kritisierten Theorien
vom so genannten argument from illusion machen, als Antwort auf seine
Frage, warum man auf die Idee kommen konnte, die Rede vom direkten
Wahrnehmen auszuschlieflen. In einer lingeren Diskussion des argument
from illusion>® beschreibt es Austin als das Ziel dieser Argumentation, uns
davon zu iiberzeugen, dass das, was wir in bestimmten auflergewohnlichen
Fillen wahrnehmen, eben ,Sinnesdaten® sind. Haufig werde es in einem
zweiten Schritt mit der verstirkenden Verallgemeinerung versehen, dass es
fur alle Falle gelte, dass das, was wir (direkt) wahrnehmen, Sinnesdaten
seien. Und schon die Bezeichnung als ,argument from illusion lege den
falschen Schluss nahe, dass alle Beispiele, die zur Verstarkung der Argu-
mentation herangezogen werden, Fille von Illusionen, also Tduschungen,
seien. Dass dieser Schluss aber falsch ist, zeigt laut Austin die Betrachtung
der typischerweise, auch von Ayer, verwendeten Beispiele: perspektivisches
Sehen, Auswirkungen der Lichtbrechung (vor allem das immer wieder
besprochene Beispiel des im Wasser geknickt aussehenden Stabes), Far-
bensehen unter Drogeneinfluss, Spiegelbilder (unter anderem mein eigenes
Spiegelbild), Doppeltsehen, Halluzinationen, scheinbare Geschmacksver-
anderungen, Veranderungen der Wirmeempfindung, die Fata Morgana
usw.> Statt ,,argument from illusion™ wire daher vielleicht ,, Argument aus
der Relativitit der Wahrnehmung“?° eine passendere Bezeichnung. Fiir
das wohl héufigste Beispiel, den Stab, der zum Teil im Wasser steht, gibt
das argument from illusion die Beschreibung, der Stab sehe zwar geknickt
aus, sei aber gerade, woraus folge, dass mindestens eine der ,sichtbaren

518 Vgl. ebd. S. 33-47 und S. 62-68. Austins Diskussion soll, ebenso wie die zahlreichen
speziellen Beitrage zu diesem Thema, hier nicht in aller Ausfiihrlichkeit diskutiert
werden.

519 Vgl. ebd., S. 33. Austin beschiftigt sich in seiner Kritik der Argumentation mit der
Unterscheidung zwischen engl. illusion und engl. delusion, von deren Nichtbeach-
tung die Argumentation lebe, weil die untersuchten Fille hdufig illusions seien, die
aber im Sinne von delusions verstanden wiirden, also im Sinne einer ,,Andeutung,
daf$ es sich um etwas Hervorgezaubertes handelt, etwas Unwirkliches oder jeden-
falls ,Immaterielles™ (ebd. S. 39, engl. p. 24). In der deutschen Ubersetzung ist die
Sache noch komplizierter, weil das deutsche Wort ,Illusion” unter Umstanden auch
so etwas wie Selbsttduschungen bezeichnen kann und damit nicht in diesen klaren
Gegensatz illusion/delusion passt, auf den sich Austin hier in ganz untypischer
Weise beruft.

520 So Schantz 1990, S. 17. Wegen der eingefiihrten Bezeichnung bleibe ich trotzdem bei
~argument from illusion®.

187

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Der ,Mythos des Zugangs® und das ,Gehirn vor der Mattscheibe*

Erscheinungen“?! triigerisch sei. Austin kommentiert diese Interpretation
folgendermaf3en:

»Glaubt denn irgendeiner von uns, dafl, wenn etwas gerade ist, es eben
zu allen Zeiten und unter allen Umstdnden gerade aussehen muf3? Natiir-
lich wird das niemand im Ernst annehmen. [...] Was wir also tatsachlich
sehen, ist einen Stab, der teilweise in Wasser getaucht ist. Und es ist
besonders seltsam, dafy dies in Frage gestellt zu sein scheint — daf sich
tiberhaupt dariiber eine Frage erhebt, was wir sehen -, da dies ja schlief3-
lich die Beschreibung der Situation ist, von der wir ausgegangen sind.*>?2

Zuriick zu Austins Diagnose der Einfithrung der Sinnesdaten bei Ayer:
An Ayers Interpretation des argument from illusion werde deutlich, dass er
zunichst (und in Ubereinstimmung mit dem gewdhnlichen Wortgebrauch)
davon ausgeht, das Wort ,sehen® werde sowohl auf triigerische als auch
auf wahre Erfahrungen angewendet. Hinzu trete aber bei Ayer die Uberzeu-
gung, das, was man sinnlich wahrnehme, also z.B. sehe, miisse wirklich
existieren und gewisse Eigenschaften haben, sonst diirfe man nicht von
Wahrnehmen oder Sehen sprechen. Daraus folgt dann, dass das, was
in Tdauschungssituationen wahrgenommen werde, ein Sinnesdatum sei.
Schlieflich folgt die Ausdehnung auf alle Falle: Die direkt wahrgenomme-
nen Dinge seien immer Sinnesdaten. Ein wichtiger Teil dieser Argumenta-
tionskette sei dabei die ,Behauptung, dafl es verschiedene Bedeutungen
von ,wahrnehmen® gebe®?, wenn das Wort namlich auf triigerische und
auf wahre Wahrnehmungsfille angewandt werde. Aber laut Austin ist dies
eine ungiinstige und vor allem nicht nétige Beschreibung der Gebrauchs-
weisen des Wortes. Besser sei es zu sagen, ,dafl die Implikationen von
wahrnehmen’ in verschiedenen Verbindungen verschieden sind“>?4, wobei
man in einigen, manchmal auflergewohnlichen Fallen>?*, den normalen

521 Ebd.S. 43.

522 Ebd.S. 44f.

523 Ebd.S. 114.

524 Ebd.S.117.

525 Austin spricht hier davon, dass der normale Sprachgebrauch in auflergewdhnlichen
Fallen ausgedehnt werde, was insofern irrefiithrend ist, als er damit eine unvorteil-
hafte Dichotomie zwischen ,,normal und ,auflergewohnlich® suggeriert. Sein eige-
nes Beispiel unterstiitzt diese Dichotomie nicht, wenn er beschreibt, dass man einen
Léwen im Zoo oder auch auf einem Foto sehen kann. Denn sollte man sagen, dass
das Sehen eines Lowen auf einem Foto einen auflergewhnlichen Fall darstellt, in
dem der Gebrauch von ,sehen” ausgedehnt werde? Sicher nicht.

188

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.1. Zu Platon

Sprachgebrauch ausdehnt, ohne dass dadurch gleich zwei unterschiedliche
~Bedeutungen® entstinden.

Was ist also schiefgegangen? Ich glaube, zum teil dieses: Ayer bemerkt
ganz richtig, daf$ die Frage ,was nimmt x wahr?“ normalerweise jeden-
falls viele verschiedene Antworten erhalten kann und dafS diese verschie-
denen Antworten alle richtig und deshalb konsequent sein mdgen, und
er zieht daher den Schluf3, daf§ ,wahrnehmen® verschiedene ,,Bedeutun-
gen” haben mufl - denn wie konnten verschiedene Antworten auf die
Frage sonst alle richtig sein? Aber die richtige Erklarung der linguisti-
schen Fakten ist gar nicht diese; sondern einfach, daf} das, was wir
,wahrnehmen®, auf verschiedene Weise beschrieben, identifiziert, klassifi-
ziert, charakterisiert und benannt werden kann.>26

Zur Erlduterung gibt Austin zwei Beispiele: Die beiden Sitze ,,Ich sah einen
Mann in Oxford, der rasiert wurde“ und ,ich sah einen Mann, der in
Jerusalem geboren wurde“ konnen gleichermafien richtige Antworten auf
die Frage danach sein, was ich heute morgen gesehen habe,>?” genauso wie
auf die Frage, was ich gerade durch ein Teleskop sehe, simtliche folgenden
Antworten vollig richtig sein konnen: ,1. ,Einen hellen Fleck’; 2. ,Einen
Stern’; 3. ,Sirius’; 4. ,Das Bild im 14. Spiegel des Teleskops™ Und hieraus
folge gerade nicht, dass ,Sehen® vier unterschiedliche Bedeutungen hitte.>28
Daraus folgt vielmehr, ,daf} die Philosophen unrecht hatten, die meinten,
daf die Frage ,was sehen Sie?” nur eine richtige Antwort hat®>%

Hier lief3e sich nun einwenden, dass aus diesen Uberlegungen gar nichts
tiber das Sehen und den Status des Gesehenen folgt, weil Austin die ganze
Zeit blofs tiber unterschiedliche Beschreibungsmoglichkeiten, also sprach-
liche Ausdrucksweisen nachdenkt. Aber Austin beansprucht die Geltung
seiner Uberlegungen auch gegen diesen méglichen Einwand:

~Wann immer etwas gesehen wird, gibt es nicht nur verschiedene Arten
zu sagen, was man sieht; sondern es mag auch verschieden gesehen
worden sein, auf verschiedene Art und Weise.>3°

526 Ebd.S.125.
527 Ebd.S. 126.
528 Ebd.S.127.
529 Ebd.S. 127f.
530 Ebd.S.128.

189

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Der ,Mythos des Zugangs® und das ,Gehirn vor der Mattscheibe*

Hier wird, anders als es Austin hiufig nachgesagt wird, durchaus dem pha-
nomenologischen Sachverhalt Rechnung getragen. Laut Austin kommt das
Sehen-als nicht nur an eigens dafiir entworfenen Figuren vor, ein Beispiel
dafiir wire der Hasen-Enten-Kopf, sondern, wie Austin sich ausdriickt,
»sozusagen auch in der Natur“>¥!, d.h. in gewohnlichen Situationen. Austin
nennt als Beispiele die Betrachtung einer Militarparade durch einen Solda-
ten und einen Zivilisten, von denen wir sicher sagen konnten, dass sie Un-
terschiedliches sehen, oder das Ansehen eines Gemaldes durch einen Maler
und einen Unkundigen. (Wobei ,sehen-als“ das Wissen erfordert, dass es
sich auch anders sehen liefle.) Hier wird erneut deutlich, dass wir von ,,se-
hen® sprechen kénnen und nicht von einem ,Deuten” reden miissen, auch
wenn das jeweilige Sehen eine Lerngeschichte und bestimmte Umstidnde
erfordert oder einschlieft. Austin driickt sein Ergebnis zu diesem Teil der
Argumentation so aus:

oDaher werden verschiedene Arten, das Gesehene auszudriicken, oft
nicht nur auf Unterschiede in der Erkenntnis oder im Wissen zurtickzu-
fithren sein, nicht nur auf Feinheiten der Unterscheidung oder auf das
Interesse in diesem oder jenem Aspekt der Gesamtsituation — sondern
darauf, dafl man das Gesehene anders sieht, auf andere Weise, als dieses
statt als das. Und es wird manchmal nicht nur eine richtige Art geben zu
sagen, was man sieht, aus dem weiteren Grund, daf es vielleicht keine
einzelne richtige Art gibt, es zu sehen. >3

Was Austin in dieser Beschreibung, anders als Wittgenstein in seinen Uber-
legungen zum Sehen-als, die als ndchstes kurz herangezogen werden sollen,
nicht explizit thematisiert, sind die unterschiedlichen Bedingungen fiir die
Zuschreibung von sehen oder sehen-als, und dariiber hinaus den wichtigen
Umstand, dass Unterschiede in der Lerngeschichte und im Interesse etc.
kein Gegensatz zu Unterschieden in der Art des Sehens selbst sind, wie es
in diesem Zitat nahe gelegt zu werden scheint.

Austin fasst den Gang seiner Uberlegungen an dieser Stelle noch einmal
zusammen: Die kritisierten Philosophen gebrauchen Worter wie ,wahrneh-
men“ und ,;sehen” abweichend vom gewohnlichen Gebrauch derart, dass
das, was in einem Sinne ,gesehen® wird, dass der Vorgang diese Bezeich-
nung auch verdient, wirklich existieren und wirklich die Eigenschaften
haben muss, die es zu haben scheint. Dann funktioniert der Ausdruck

531 Ebd.S.129.
532 Ebd.

190

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.1. Zu Platon

~materielle Gegenstdnde® nicht als Kandidat zur Bezeichnung des Wahrge-
nommenen, denn manchmal haben sie andere Eigenschaften als sie zu
haben scheinen. Dann bleibt als Antwort auf die Frage, was im philoso-
phischen Sinne wahrgenommen wird: ,die Sinnesdaten®>** Und nun fragt
sich Austin erneut nach dem Motiv hinter dieser theoretischen Operation,
und beschreibt im verbleibenden Rest seiner Vorlesungen ,,die Doktrin von
der Basis“ und die ,Idee der Unkorrigierbarkeit als Beweggrund fiir die
Aufstellung der Sinnesdatentheorien.>** Die kritisierten philosophischen
Theorien wollen laut Austin ,eine Gattung von Aussagen herstellen [...],
die unkorrigierbar sind“*®; der erfundene Sinn von ,wahrnehmen“ solle
leisten, ,daf3 ich, wenn ich sage, was ich (in diesem Sinne) wahrnehme’,
nichts Falsches sagen kann“>3%, um so etwas wie Grundlagen der Erkenntnis
mit Gewissheit angeben zu konnen.>”

Dagegen ist fiir Austin entscheidend, dass es schlicht nicht wahr sei,
dass Sétze tiber materielle Dinge durch Evidenz gestiitzt werden miissten
oder auf ihr basierten; z.B. haben wir ziemlich genaue Vorstellungen davon,
wie sich bestimmte Dinge unter bestimmten Umstidnden verhalten, ohne
dass wir diese Vorstellungen bereit wiren, ,in der Verkleidung von exakten
Schliissen darzustellen.*>38

Wittgenstein beschiftigt sich in seinen Untersuchungen zum Sehen-als
mit der Frage der ,Direktheit” der Wahrnehmung. Sein Ausgangspunkt
liegt aber im Unterschied zur Tradition nicht in der skeptischen Frage
nach der Relativitit der sinnlichen Wahrnehmung, dem argument from
illusion oder in der erkenntnistheoretischen Frage nach dem Verhiltnis von
Wahrnehmung und Wissen, sondern er setzt mit einem nur scheinbar allzu
alltdglichen Phidnomen ein, ndmlich dass es moglich ist, manche Dinge mal
so und mal so zu sehen. Seine Argumentation braucht hier nicht wiederholt
werden; wichtig ist, dass die Konsequenz seiner Uberlegungen die klare Zu-
riickweisung einer situationsunabhéngigen Dichotomie von reinem Sehen
einerseits und interpretierendem Deuten andererseits bedeutet.>*

533 Ebd. S. 131

534 Vg. Ebd. S. 132-164. Eine ausfithrliche Auseinandersetzung mit Ayer und Carnap zu
diesem Thema kann hier nicht gefiihrt werden.

535 Ebd.S.132.

536 Ebd.

537 Vgl. von Savigny 1975.

538 Ebd.S.154.

539 Zu ausfithrlichen Darstellungen von Wittgensteins Begriff des Sehens-als vgl. Ho-
buf3 1993.

191

- am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Der ,Mythos des Zugangs® und das ,Gehirn vor der Mattscheibe*

Lambert Wiesing benennt zwei Probleme aller Représentationstheorien.
Erstens ihre ,Immanenzillusion®: Das Bewusstsein wird als eine Art Behil-
ter gedacht, in dem sich lauter Ideen befinden, die direkt und unmittel-
bar wahrgenommen werden. Hier handelt es sich um ein metaphysisches
Konstrukt, aber nicht um ein Wahrnehmungsobjekt. Zweitens stelle sich
fiir Représentationstheorien der Wahrnehmung die Frage: Fiir wen sind
diese mentalen Reprisentationen eigentlich Représentationen? Wiesing
vergleicht die Vorstellung mit einem Homunculus im Audienzsaal. Entspre-
chendes liele sich zur Wahrnehmungstheorie der Kognitionswissenschat-
ten sagen, dass namlich Neurophysiologisches ohne einen Wahrnehmen-
den als die Wahrnehmung konstruiert wird. Es ist aber die Zuordnung von
Reprasentation und Représentiertem durch das verstehende Subjekt fiir
die Erklarung nicht zu vernachlassigen. Jedes Sehen ist nach Wiesing ein
Sehen-von-etwas als etwas: Man kann gar nicht anders, immer wenn man
einen Gegenstand sehe, sehe man etwas als Gegenstand.>*0

(5) Eine Stufung des Wahrgenommenen im Sinne von Qualitdten wird bei
Platon nicht thematisch. Die Erlduterung der Wahrnehmung als Tatigkeit
der Seele gebraucht zwar die Ausdriicke ,ma@rpata und ,ovAloyiopot®,
sie werden aber nicht im Sinne empiristischer Stufenfolgen verwendet.
Hier sind als systematisches Thema empiristische Debatten {iber Abstufun-
gen im Wahrnehmungsgeschehen (z.B. von Eindriicken und auf ihnen
basierenden Schlussfolgerungen) adressiert, also Argumentationsfiguren
der Sinnesdatentheorien, des Reprisentationalismus und des Phdnomena-
lismus.

Die meisten Menschen haben unentwegt visuelle Wahrnehmungen, so-
lange sie wach sind und die Augen gedffnet haben. Was aber sieht man,
wenn man etwas sieht? Gemdf$ alltagssprachlicher Formulierungen sehe
ich jetzt gerade die Gegenstdnde auf meinem Schreibtisch, den Compu-
ter mit Tastatur und Bildschirm, das Licht meiner Schreibtischlampe, die
Schatten, die es wirft, meine Papiere und den Fiillfederhalter, ich sehe

540 Dabei nimmt Wiesing aber doch in gewisser Weise eine situationsunabhéngige
Stufung an: Wenn man ein Haus sehe, fithrten komplexe Empfindungen zur Wahr-
nehmung. Die Wahrnehmung gibt etwas als etwas, und zwar immer so, dass das
erste als Ursache des zweiten gegeben ist im Sinne einer Ursachenpritention. Daher
verwendet er den Begriff der Spur: Die Spur sei etwas, das als Zeichen fiir eine
seiner vielen Entstehungsursachen genommen wird. Was man sehe, miisse von dem,
was man empfinde, eine Spur sein. Dabei soll die Kategorie der Spur helfen, dass die
Kontextualitit der Wahrnehmung nicht zur vélligen Beliebigkeit fithrt.

192

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.1. Zu Platon

meinen Mann, der ins Zimmer tritt; ich sehe aber auch etwas ein, ich sehe
etwas vorher, manchmal sehe ich schwarz, und wir kénnen auch davon
sprechen, dass wir Traumbilder sehen. In vielen Fillen zweifeln wir tiber-
haupt nicht an unseren Wahrnehmungen: Wenn ich mir Notizen machen
mochte, greife ich dorthin, wo ich den Fiiller liegen sehe, und wenn ich
beim Uberqueren der Strafle ein Auto gefihrlich schnell herankommen
sehe und hore, dann springe ich notfalls beiseite.’*! Aber dass die unzweifel-
haften Fille, in denen uns die Wahrnehmung gar nicht thematisch wird, in
der Mehrzahl sind, verweist zugleich darauf, dass es auch die anderen gibt,
in denen unsere Wahrnehmung Anlass zur Reflektion gibt, oder in denen
wir uns tduschen. Es kommt vor, dass sich meine Wahrnehmung als Irrtum
herausstellt, wenn derjenige, den ich dachte von weitem gesehen zu haben,
sich beim Ndherkommen als jemand anderes erweist, dass zwei Menschen,
die aus unterschiedlichen Richtungen auf denselben Gegenstand blicken,
ganz Unterschiedliches sehen, dass jemand Auflerirdische sieht, die alle an-
deren nicht sehen, oder dass das Ruder, das halb im Wasser steckt, geknickt
aussieht, beim Herausziehen aber wieder gerade. In solchen Fillen kénnen
auch in Alltagsbeziigen das Sehen und die Frage nach dem Was des Sehens
thematisch werden, und die Frage wird gestellt: Was ist es, das gesehen
wird? Was wird wirklich gesehen und sieht nicht nur tauschenderweise so
und so aus oder ist vielleicht gar nicht da?

Die Antworten auf diese Fragen lassen sich danach einteilen, ob sie
als Antwort Gegenstinde oder solche Entititen wie Sinnesdaten anfiihren.
Zum einen konnte man davon ausgehen, dass es physikalische, materielle
Dinge sind, die die Gegenstinde unserer visuellen Wahrnehmung bilden.
Dagegen liefle sich aber die Relativitit der Wahrnehmung und das Vor-
kommen von Sinnestduschungen anfithren und aus diesen Phdnomenen
der Schluss ziehen, die echte Wahrnehmung richte sich ausschliellich auf
immaterielle, mentale Entitdten. Diese Entitdten werden als Sinnesdaten,
Vorstellungen, perceptions, sensibilia oder qualia bestimmt.

Die Annahme, dass sich eine ,Basis“ der Wahrnehmung bestimmen las-
se, die kontextunabhingig als das wirklich Gesehene identifiziert werden
kann, bildet eine gemeinsame Voraussetzung von Phidnomenalismus und
Reprisentationalismus. In Lockes Reprisentationalismus zum Beispiel wer-
den die Ideen als von der Auflenwelt erzeugte Reprasentationen behandelt,
er denkt die Wahrnehmung auf diese Weise als auf die physische duflere

541 Vgl. Halawa 2008, S. 82.

193

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Der ,Mythos des Zugangs® und das ,Gehirn vor der Mattscheibe*

Welt gerichtet. Eine gegenwirtige Konjunktur des Représentationalismus
wird durch Teile der Kognitionswissenschaften betrieben, die sich als Fort-
setzungen des Locke’schen Ansatzes begreifen lassen.>*

Den Kern der Theorie des Phinomenalismus bildet die Auffassung,
Aussagen iiber Wahrnehmungen materieller Gegenstande konnten auf Aus-
sagen iber aktuelle (und mégliche) Sinneswahrnehmungen, Sinnesdaten
oder Erscheinungen reduziert werden. Die Welt der Gegenstinde wird
auf die phdnomenale Welt der Erscheinungen zuriickgefiihrt: , Alle realen
Dinge und Prozesse sind logische Konstruktionen aus Sinnesdaten®>*3 Die
Rede von ,mdglicher Wahrnehmung® soll eine Art Abkiirzung fiir einen
hypothetischen Wenn-Dann-Satz darstellen: Wenn man sagt, eine visuel-
le Wahrnehmung einer bestimmten Art sei mdglich, bedeutet das, dass
eine Wahrnehmung da wére, wenn es eine*n Beobachter*in gibe. Dann
bekommt man es aber mit zwei klassischen Schwierigkeiten zu tun: Erstens
ist es schwierig, in den Wenn-Dann-Sitzen Aussagen iiber materielle Ge-
genstinde zu vermeiden; dadurch entsteht ein Regress. Und zweitens ist
es nicht plausibel, dass Aussagen iiber materielle Gegenstande vollstindig
in hypothetische tibersetzt werden konnten. So erscheint es absurd, die
Aussage ,Hier brennt es!” in Aussagen dariiber zu iibersetzen, was der Fall
wire, wenn gewisse Bedingungen erfiillt wire, die jetzt nicht erfillt sind.

In seinen Vorlesungen, die er unter dem Titel ,,Sense and Sensibilia“**4 in
den Jahren 1947-1959 gehalten hat, beschaftigt sich Austin kritisch mit sol-
chen Theorien der Sinneswahrnehmung, deren gemeinsame grundlegende
Annahme er folgendermafen formuliert:

~Wir sehen oder fiithlen oder perzipieren nie materielle Gegenstinde
(oder Dinge); oder jedenfalls nehmen wir sie nie direkt, unmittelbar
wahr, sondern nur Sinnesdaten (d.h. unsere Eindriicke, Sensa, Sinnes-
wahrnehmungen, Perzepte oder unsere eigenen Ideen usw.).>4>

542 Vgl. Canguilhem 1989 fiir eine scharfe Kritik an den Kognitionswissenschaften.

543 Stegmiiller 1968, S. 13.

544 Vgl. Austin 1975; der vorliegende Text besteht aus Vorlesungsmanuskripten, zusam-
mengestellt und herausgegeben von G.J. Warnock. Er ist also kein vom Autor fiir die
Veroffentlichung selbst redigierter Text und insofern mit Vorsicht zu genieflen. Da
es in diesem ersten Teil aber nicht um eine exegetische Interpretation geht, sondern
um die systematischen Voraussetzungen des behandelten Themas, kann der Status
des Textes hier vernachléssigt werden.

545 Austin 1975, S. 12.

194

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.1. Zu Platon

Hier stellt Austin zwei grundlegende Auffassungen gegeneinander: Die ers-
te wiirde besagen, dass das, was wir sehen, wenn wir etwas sehen, durchaus
materielle Gegenstinde oder Dinge sein konnen. Die phanomenalistische
Auffassung, die er diskutiert und kritisiert, besagt demgegeniiber, dass wir
prinzipiell nie materielle Gegenstainde wahrnehmen, beziehungsweise nie
»direkt oder ,unmittelbar®>*® Auf welches Problem antwortet diese Auf-
fassung? Im Alltag bezweifeln wir in den meisten Fillen nicht, dass es
materielle Dinge sind, die wir sehen, aber in bestimmten Fillen gewinnt
die von Austin kritisierte Auffassung ihre Plausibilitdt. So sind es die eben
genannten Fille von Sinnestduschungen oder abweichenden Wahrnehmun-
gen, in denen das argument from illusion die Theorie zu bestétigen scheint,
dass wir nicht die materiellen Dinge selbst sehen, sondern etwas anderes,
das uns zu tduschenden Annahmen verleitet. Das Argument geht von dem
unstrittigen Umstand aus, dass die Dinge manchmal® anders aussehen
als wir annehmen, dass sie es wirklich sind. So sieht zum Beispiel ein
gerades Ruder, wenn es zum Teil ins Wasser getaucht wird, hiufig geknickt
aus. Wir wissen aber, dass es in Wirklichkeit nicht geknickt ist. Daraus
wird abgeleitet, es gebe einen phdnomenalen Sachverhalt, von dem mir
erscheint, dass er besteht, obwohl er ,in Wirklichkeit® nicht besteht. Die
Wahrnehmung gebe uns also nicht Dinge zu sehen, sondern Sinnesdaten.
Durch diese Argumentation wird die Wahrnehmung in ein Verhéltnis
zur Gewissheit gesetzt und die Frage nach der Unkorrigierbarkeit der
Wahrnehmung aufgeworfen: Denn einerseits kann ich mich nicht tdu-
schen, dass ich das wahrnehme, was ich gerade wahrnehme, andererseits
teilt mir meine Wahrnehmung offenbar nicht immer das Richtige iiber
die Beschaffenheit der materiellen Dinge mit. Dazu kommt noch, dass
Tauschung und richtige Wahrnehmung nicht immer zuverldssig unterschie-

546 In Austins Gegeniiberstellung sind solche Varianten der Wahrnehmungstheorie
nicht berticksichtigt, die wie die Adverbialtheorie der Wahrnehmung im Anschluss
an Reid, Ducasse, Chisholm und Sellars versuchen, eine Analyse des phanomenolo-
gischen Gehalts der Wahrnehmung als ,objektlos“ oder ,nichtrelational® zu geben.
Vgl. z.B. Schantz 1990, S. 185-218.

547 In seiner Rekonstruktion des Arguments ,in der Form eines deduktiven Beweises”
geht Schantz davon aus, dass dies ,unter gewissen ungewdhnlichen Bedingungen®
der Fall sei, vgl. Schantz 1990, S. 17. Auch wenn Schantz die Theorie der Sinnesda-
ten als unzulanglich kritisiert, wiederholt er hier einen der hochproblematischen
Ausgangspunkte des Arguments. Da wir aber hidufig Gegenstinde im Wasser sehen
koénnen, ist es nicht besonders ungewohnlich fiir uns, dass sie dann manchmal ge-
knickt aussehen, noch fiithrt es zu Beunruhigungen hinsichtlich der Beschaffenheit
der Welt.

195

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Der ,Mythos des Zugangs® und das ,Gehirn vor der Mattscheibe*

den werden konnen, denn sonst wiirden gar keine Tduschungen auftreten.
Wenn aber im Falle der Téuschung sich die angebliche Wahrnehmung als
blofle Erscheinung herausstellt, dann konnte sie es womdglich immer sein,
so das Argument.

Ein weiteres klassisches Argument bzw. eine Variante stellt in diesem
Zusammenhang das Argument der conflicting appearances bzw. das ,,Drei-
Eimer-Argument® dar: Wenn man die linke Hand fiir einige Zeit in einen
Eimer mit kaltem Wasser und die rechte Hand fiir einige Zeit in einen
Eimer mit warmem Wasser halt, wird man dann, wenn man beide Hande
in denselben Eimer mit mittlerer Temperatur steckt, den Eindruck haben,
dass die Hande jeweils eine unterschiedliche Temperatur spiiren, obwohl
sie sich sichtbar im selben Wasser befinden. Hier konfligieren also zwei
Temperaturwahrnehmungen und erzeugen konfligierende Erscheinungen.

Eine weitere, gelegentlich angefiihrte Begriindung konnte lauten, dass
Organismen mit unterschiedlichen Sinnesorganen auch Unterschiedliches
wahrnehmen. Zum Beispiel konnen Bienen UV-Licht sehen, oder Hunde
auch sehr feine Geriiche wahrnehmen, so kdnnte geltend gemacht werden.

Eine weitere Figur, die oft verwendet wird, ist das Traumargument: In-
nerhalb eines Traums konnen mir meine Wahrnehmungen ganz wirklich
vorkommen, so dass nach dem Aufwachen vielleicht auch grundsétzlich
der Anlass zum Zweifel besteht, ob meine Wahrnehmungen tatsdchlich auf
materielle Dinge zuriickgehen. Mit der Berufung auf das Traumargument
geht Austin davon aus, dass Platon eine Variante der Sinnesdatentheori-
en der Wahrnehmung vertritt. Anldsslich seiner Interpretation des Linien-
gleichnisses aus Platons ,Politeia“ weist er darauf hin, dass Platon sowohl
dort als auch im ,Theaitetos“ und im ,Timaios“ eine Version des Traumar-
guments benutzt.>*® Im Liniengleichnis wird mit der Eikasia eine spezielle,
recht inferiore Wissensform eingefiihrt, die sich auf Bilder wie Schatten,
Spiegelungen ,und alle dergleichen (509d) richtet. Austin fragt: ,Was ist
das fiir eine Art [von Bildern, S.H.]? Ich meine, offenbar ,Sinnesdaten®>4°
Als Begriindung schreibt Austin, Platon wiahle hier genau diejenigen Bei-
spiele, die moderne Philosophen wihlten, wenn sie nahelegen wollten, dass
man keine materiellen Gegenstinde sinnlich wahrnimmt.>>® Gegen diese
Lesart liefSe sich aber einwenden, dass aus ,keine materiellen Gegenstinde®

548 Vgl. Austin 1986, S. 381f.
549 Austin 1986, S. 381.
550 Vgl. Ebd., S. 381f.

196

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.1. Zu Platon

nicht zwangsldufig folgt, dass es sich um ,Sinnesdaten” handeln muss. Und
zum ,Theaitetos® schreibt Austin:

»Klargemacht wird, daf§ wir im Gegensatz zu unserer gewdhnlichen An-
nahme keine materiellen Gegenstinde sinnlich wahrnehmen, denn was
das sinnlich Wahrgenommene angeht, komme es auf dasselbe hinaus, ob
wir wachen oder schlafen. Ich behaupte nicht, dafy Platon damit recht
hat, sondern nur, dafl er es glaubt. Ahnliche Thesen finden sich im
Timaios (45, 61 und 67).>%!

Diese Passage enthalt gleich zwei im Lichte der Platoninterpretation nicht
mehr haltbare Zuschreibungen: Dass im ,Theaitetos” von einer der Dia-
logfiguren etwas klargemacht wird, muss nicht heifSen, dass Platon die
entsprechende Auffassung vertreten hat. Und genauso wenig wird die Auf-
fassung, wachen oder schlafen lasse sich hinsichtlich der Wahrnehmung
nicht unterscheiden, in diesem Dialog fiir die Schlussfolgerung verwendet,
dass das Wahrgenommene keine materiellen Gegenstinde seien.>>?

Die Interpretation der einschldgigen Textpassagen wird im néchsten Ka-
pitel zeigen, dass es hochst fraglich ist, ob Platon tatsachlich so etwas wie
eine Sinnesdatentheorie vorschlagt. Aber nicht nur eine Sinnesdatentheo-
rie, auch die Unterscheidung zwischen primaren und sekundaren Qualita-
ten ist Platon zugeschrieben worden:

»Primar‘ nennt man Qualititen, die man den Dingen selbst zuschreiben
kann, ,sekundér® jene Qualititen, die sie aufgrund unserer Sinnesorgani-
sation fiir uns lediglich zu haben scheinen. Diese Unterscheidung geht
von der Erfahrung aus, dafl dasselbe, was dem einen warm, schwer oder
sif zu sein scheint, einem anderen kalt, bzw. leicht oder bitter zu sein
scheinen kann (Theaitetos, 152b). [...] Platon sieht nun die sinnesspezifi-
schen Eigenschaften wie Farben, Tone oder Temperatur als sekundire
Qualitdten an, und nur jene Eigenschaften als primdr, die sich in allen
Sinnesgebieten feststellen lassen. [...] Im Effekt zieht er damit dieselbe
Grenze zwischen priméren und sekundiren Qualititen wie knapp 2000
Jahre spater Descartes und Locke: 3

551 Ebd., S. 381. Die Zuschreibung zu Platon ist nicht richtig, vgl. unten die Abschnitte
im dritten Kapitel zur Interpretation der entsprechenden Passagen aus der ,,Politeia’,
dem ,Theaitetos” und dem ,Timaios®

552 Vgl. oben Abschnitt 2.3.

553 Kutschera 2002c, S. 217.

197

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Der ,Mythos des Zugangs® und das ,Gehirn vor der Mattscheibe*

Hier wird Platon recht undifferenziert gemeinsam mit Descartes und Locke
eine Unterscheidung primérer und sekundérer Qualitdten unterstellt.

Der Ausgangspunkt fiir die Einfithrung der Unterscheidung zwischen
primdren und sekunddéren Qualitdten liegt auch bei Locke in dem Umstand,
dass die Wahrnehmungen, die wir ausdriicken und mitteilen, im intersub-
jektiven Vergleich voneinander abweichen. Und nicht nur im intersubjekti-
ven Vergleich, wie das Drei-Eimer-Argument zeigt. Gegen die Annahme,
die Dinge der Auflenwelt hatten wirklich genau diejenigen Eigenschaften,
die wir an ihnen jeweils wahrnehmen, fiithrt Locke seine Unterscheidung
ein. Die primédren Qualititen wie vor allem Grofle, Gestalt und Anzahl
kommen einem Korper wirklich zu: ,those are in them, whether we percei-
ve them, or no“5>* Die sekundaren oder ,,sensiblen” Qualitaten wie Farben,
Tone, Geruche oder Geschmacksarten entstehen fur Locke als von den
kleinsten Partikeln der Korper abhéngende Krifte, die in uns die jeweiligen
Vorstellungen erzeugen; dies wird durch die Umstdnde und personliche
Faktoren mitbeeinflusst: ,Such qualities, which, in truth, are nothing in the
objects themselves but power to produce various sensations in us by their
primary qualities“>>

Auf Lockes Unterscheidung und ihrem argumentativen Ausgangspunkt
beruht auch Berkeleys Theorie der ,sensible qualities®. Berkeley fragt nach
solchen Entitdten, die durch die Sinne unmittelbar oder direkt wahrgenom-
men werden, ohne dass sie durch die Umstdnde oder personliche Fakto-
ren beeinflusst wiirden, die damit fiir die subjektive und intersubjektive
Relativitit der Wahrnehmung verantwortlich wéren. Berkeley ordnet die
einzelnen ,sensible qualities* wie Tone, Farben oder Geriiche exklusiv den
jeweiligen Sinnen zu, wenn er Philonous im Dialog mit Hylas fragen lasst:

~whether we immediately perceive by sight anything beside light, and
colours, and figures; or by hearing, anything but sounds; by the palate,
anything besides tastes; by the smell, beside odours; or by the touch,
more than tangible qualities”.55¢

Eine solche Zuweisung unterschiedlicher ,,unmittelbar® oder direkt wahrge-
nommener Qualititen zu den jeweiligen Sinnen liele sich auf den ersten
Blick mit Aristoteles Argumentation in ,De Anima“ in Verbindung bringen,

554 Locke 1823, S. 79.
555 Locke 1823, S. 75.
556 Berkeley 2008, S. 13.

198

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.1. Zu Platon

wo den Sinnen auch unterschiedliche aiocOnta zugeordnet werden. Diese
Aristoteles-Interpretation ist aber hochst fraglich.>>”

Insofern das Argument von der Relativitit der Wahrnehmung den Aus-
gangspunkt fiir die Einfithrung der Unterscheidung zwischen primaren
und sekundédren Qualititen darstellt, beschaftigt sich Platon im Dialog
»Theaitetos” tatsdchlich mit diesen Problemen. Dass er aber im Kontext sei-
ner Diskussion der Relativitit der Wahrnehmung eine Unterscheidung vor-
schldgt, die derjenigen Lockes entspricht, konnte widerlegt werden.>*8 Aber
tiblicherweise werden solche empiristischen oder proto-empiristischen An-
nahmen nicht so sehr Platon zugeschrieben, sondern vielmehr Aristoteles.
Die empiristische Tradition hat eine gewisse Emphase auf die Passivitdt im
Wahrnehmungsgeschehen gelegt und diese héufig auch bis zu Aristoteles
(als Gegenspieler Platons) zuriickverfolgt.’>® In Lockes ,Essay concerning
human understanding” heif3t es etwa im Kapitel “Of Perception”: “For in
bare naked perception, the mind is, for the most part, only passive, and
what it perceives, it cannot avoid perceiving”>® Und tiber das Empfangen
der simple ideas schreibt Locke:

»In this part the understanding is merely passive [...]. These simple ideas,
when offered to the mind, the understanding can no more refuse to have,
nor alter, when they are imprin-ted, nor blot them out, and make new
ones itself, than a mirror can refuse, alter, or obliterate the images or
ideas which the objects set before it do therein produce.”>*!

Wie bei Hoeg und Rorty steht auch hier der Spiegel fiir das Paradigma des
passiven Empfangens. Die Verbindung zwischen Aristoteles und der empi-
ristischen Tradition kommt aber nicht tiber das Bild des Spiegels zustande,
sondern wird {iblicherweise durch die Verwendung des Bildes vom Geist
oder der Seele als Wachstafel hergestellt, das sich sowohl bei Aristoteles
(der sich damit wiederum auf Platon bezieht)>¢2 als auch bei Locke findet:

557 Vgl. unten Abschnitte 4.2. und 4.5.
558 Vgl. oben Abschnitt 2.3.

559 Vgl. Johansen 2002, S. 169.

560 Locke 1823, S.129 (ILix.1).

561 Locke 1823, S. 98 (Lii.25).

562 Vgl. Platon: Theaitetos, 191c8f.

199

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Der ,Mythos des Zugangs® und das ,Gehirn vor der Mattscheibe*

»Aristotle regards perception as essentially passive, a mode of being
affected, like, in his own simile, wax being impressed with a signet ring;
in this he resembles Locke.>¢3

Aber auch das gingige Bild, Aristoteles habe eine ,,Empfangstheorie” des
Sehens vertreten, oder dass er eine Theorie der Passivitat der Wahrneh-
mung vertreten habe oder im Gegensatz zu Platon ein Modell der situati-
onsunabhéngigen Stufung des Wahrgenommenen, die als Vorlduferin einer
Theorie der Sinnesdaten oder Qualititen gelesen werden kann, konnte
zuriickgewiesen werden.

(6) Der Fokus der im Theaitetos diskutierten Wahrnehmungstheorie ist
ein phanomenologischer, wahrend im Timaios es eher ein physiologischer
ist und Entitdten im Kontext kosmologischer und naturphilosophischer
Fragen unterstellt werden.

(7) Zum Philebos: Die mogliche Unterscheidung zwischen Wahrnehmen
und Urteilen fiihrt Sokrates nicht dazu, einen Modus der visuellen Wahr-
nehmung anzunehmen, der immer schon zeitlich und logisch vor der Iden-
tifizierung von etwas lage.

4.2. Zu Aristoteles

(8) Aristoteles’ Bestimmung des Wahrnehmens als ,Bewegtwerden und Er-
leiden® ist nicht im Sinne eines passiven Empfangens zu lesen. Der Begriff
des Erleidens ist bei A. gar nicht in ,eigentlicher (xvploig) Verwendung
gebracht, nur ersatzweise in Ermangelung einer anderen Bezeichnung. In-
sofern findet sich schon bei Aristoteles eine auf die Wahrnehmungsbegriffe
bezogene Sprachkritik. Aristoteles Stufung der oioBnrta (diat, xotva, kot
oupPepnrdg) ist nicht auf eine situationsunabhingige Stufung festgelegt.
Aristoteles erinnert selbst sehr sorgfiltig an die Kontextgebundenheit und
Relationalitit von Begriffen wie aktiv/passiv. In diesem Feld werden recht
aktuelle Debatten um eine Philosophie der Passivitit aufgerufen, wie sie
Kathrin Busch eindringlich entfaltet und dargestellt hat.>¢4

(9) Aristoteles benutzt nicht die empiristischen Speicher- und Behilter-
Metaphoriken.

(10) An keiner Stelle wird von Aristoteles die Unterscheidung zwischen
Primarem und Sekundirem innerhalb der Wahrnehmung erzwungen. Er

563 Hirst 1965, S. 155-172. Vgl. auch Johansen 2002, S. 169.
564 Vgl. dazu Busch 2013 und Hobuf3/Tams 2014.

200

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.3. Ubergreifend

nimmt eine genealogische Reihenfolge an, aber keine ,reine Wahrneh-
mung® innerhalb des Wahrnehmungsgeschehens.

(11) Bei Aristoteles fallt die Frage nach dem Wahrheitsbezug der Wahr-
nehmung weg, die fiir Platon so wichtig war. Die Thematisierung der
Irrtumsanfalligkeit der Wahrnehmung erhélt dann eine neue Funktion im
Sinne der Vermittlung zwischen Adyog und aicOnog, aber nicht als Stufen-
folge.

(12) Aristoteles kann auch fiir den Bereich der Wahrnehmungstheorie
als Denker der Mitte bezeichnet werden. Auf Grundlage seiner Akt-Potenz-
Unterscheidung vermittelt er zwischen Aktiv und Passiv. Hier sind erneut
Philosophien und Theorien der Passivitit und der ,Interpassivitdt“>®> ange-
sprochen.

4.3. Ubergreifend

(13) Es ist falsch, Platon eine Sendetheorie und Aristoteles eine Empfangs-
theorie des Sehens zuzuschreiben. Der Gegensatz zwischen den beiden
Theorien erweist sich als wenig trennscharf. Aristoteles ist als Fortsetzer
Platons zu lesen, der einen der bei Platon unterschiedenen Wahrnehmungs-
begriffe ausbuchstabiert. Beiden zufolge kann man etwas im genuinen Sin-
ne ,sehen“ nennen, das Ergebnis eines Lernprozesses ist. Es wird keine
empiristische Einengung vorgenommen. Insofern die Frage nach einem
sreinen Sehen® in den antiken Texten noch gar nicht thematisch ist, bietet
der Befund einen erneuten Einsatzpunkt fiir ein Denken des Sehens-als im
Anschluss an Wittgenstein.

(14) In neueren Ansatzen wird entweder betont, dass das Sehen eine
verkdrperte und situative Praxis ist, oder es wird mit impliziten Entkorpe-
rungsannahmen versucht, ein situationsunabhdngiges Wesen des Sehens
zu bestimmen. Diese Theorien antworten auf die Frage nach dem ,reinen
Sehen®, die in den antiken Texten noch nicht thematisch ist.

Vor allem das Camera-obscura-Modell der visuellen Wahrnehmung,
aber auch die phdnomenalistischen und Sinnesdatentheorien legen nicht
nur ein bestimmtes Modell des Sehens fest, sondern auch ein bestimmtes
Verstindnis des sehenden Subjekts:>%¢ Thnen zufolge steht die*der Sehen-
de zu dem, was und wie gesehen wird, in einem Verhéltnis der passiven

565 Vgl. Pfaller (Hg.) 2000 und erneut Busch 2013 und Hobuf3/Tams 2014.
566 Vgl. Wiesing 2002, S. 35f.

201

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Der ,Mythos des Zugangs® und das ,Gehirn vor der Mattscheibe*

Rezeption. Locke vertritt diese Passivitdt ganz ausdriicklich.>®” Der Grund
besteht fiir Locke darin, dass er die Nichtbeliebigkeit der Wahrnehmungen
gewihrleisten muss. Eine Aktivitit der Wahrnehmung wird gern gleichbe-
deutend mit einer konstruierenden Willkiirlichkeit verstanden, dass man
willkiirlich entscheiden kdnne, was man sehen méchte. ,Wenn jemand vor
einem Haus steht, ist es nicht eine Frage seiner personlichen Entscheidung
oder Einstellung, ob er ein Haus oder ein Kaninchen sieht.*>%® Aber auch
wenn dies ein wichtiger Punkt ist, bedeutet eine konstituierende Tatigkeit
des Subjekts zu veranschlagen, noch nicht, einen Voluntarismus zu vertre-
ten. Wahrnehmungsvorginge konnen immer ,titigen, individuellen und
historischen*>®® Menschen zugerechnet werden.>”?

In ihrem Aufsatz tiber ,Situiertes Wissen”! beschaftigt sich Donna Ha-
raway im Rahmen ihrer feministischen Kritik der Erkenntnistheorie in
einem ldngeren Abschnitt mit dem Sehen. Indem sie die Korperlichkeit
allen Sehens betont, wendet sie sich gegen eine Tradition der Vorstellung
vom Sehen, in der es als Distanzsinn begriffen und das Auge zur Meta-
pher einer ,perversen Fihigkeit® geworden sei, namlich der ,im Interes-
se ungehinderter Machtausiibung stehende[n] Distanzierung des Wissens-
subjekts von allem und jedem“>? Haraway interessiert sich hier nicht
explizit fiir die Frage, ob das Sehen als ein passiver oder als ein aktiver
Vorgang zu begreifen sei, und auch nicht dafiir, ob man im Begriff der
Wahrnehmung zwischen ,direkter oder ,unmittelbarer Wahrnehmung
(im ,eigentlichen® oder philosophischen Sinne) und indirekten oder nur
mittelbaren Wahrnehmungen unterscheiden sollte. Schliefllich handelt es
sich nicht um einen wahrnehmungsphilosophischen Text. Aber es besteht
ein Zusammenhang der zu diesen Fragen im ersten Abschnitt untersuchten
Uberlegungen und der von Haraway diskutierten Frage der Entkorperung.

Die Auffassung von der Situiertheit der Wahrnehmung ldsst sich als
Einspruch gegen unterschiedliche Stromungen verstehen:

567 Vgl. unten Abschnitt 2.2.

568 Wiesing 2002, S. 36.

569 Wiesing 2002, S. 36.

570 Eine Moglichkeit, die hier aber nicht weiter verfolgt werden soll, besteht in Theori-
en der Unbewusstheit der Wahrnehmung. Vgl. Dazu Wiesing 2002, S. 36-46, der
hier Thomas Reid, Hermann von Helmholtz, James J. Gibson, Konrad Fiedler und
Charles S. Peirce als Vertreter solcher Theorien fasst.

571 Haraway 1995, S. 73-97.

572 Haraway, Situiertes Wissen, a.a.O. S. 80.

202

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.3. Ubergreifend

- Die klassische neuzeitliche Erkenntnistheorie, die die Wahrnehmung
ohne einen Korper denkt. Im Zusammenhang dieser Arbeit ging es dabei
ganz besonders um Argumentationen gegen phanomenalistische (,,reine®
Wahrnehmung zu unterscheiden von darauf aufbauenden Interpretatio-
nen) und interpretationistische (Wahrnehmung im Ganzen als Produkt
aus Empfindung und Interpretation) Theorien;

- den technizistischen Mythos des Digitalen, der Wahrnehmung als Akt
ohne Korper konzipiert;

- Tendenzen in den Neuro- und Kognitionswissenschaften: wenn ,das
Gehirn sieht®;

Mit dieser Aufzihlung soll nicht die These vertreten werden, dass in diesen
Fillen eine iibereinstimmende Theorie korperloser Wahrnehmung formu-
liert wiirde; es geht lediglich darum, unterschiedliche Richtungen zu be-
nennen, in die die Theorie der korperlichen Situiertheit der Wahrnehmung
in einer kritischen Argumentation geltend gemacht werden kann.

In ihrem Aufsatz tiber ,Situiertes Wissen>’? beschiftigt sich Donna Ha-
raway im Rahmen ihrer feministischen Kritik der Erkenntnistheorie in
einem langeren Abschnitt mit dem Sehen. Indem sie die Korperlichkeit al-
len Sehens betont, wendet sie sich gegen diejenige Tradition der Vorstellung
vom Sehen, in der es als Distanzsinn begriffen und das Auge zur Metapher
einer ,perversen Fihigkeit geworden sei, namlich der ,im Interesse unge-
hinderter Machtausiibung stehende[n] Distanzierung des Wissenssubjekts
von allem und jedem“>* Haraway interessiert sich hier nicht explizit fir die
Frage, ob das Sehen als ein passiver oder als ein aktiver Vorgang zu begrei-
fen sei, und auch nicht dafiir, ob man im Begriff der Wahrnehmung zwi-
schen ,direkter oder ,unmittelbarer Wahrnehmung und indirekten oder
nur mittelbaren Wahrnehmungen oder zwischen priméren und sekunda-
ren Sinnesdaten oder innerhalb der Wahrnehmung zwischen Empfindung
und Interpretation unterscheiden sollte. SchliefSlich handelt es sich nicht
um einen wahrnehmungsphilosophischen Text. Aber es besteht ein Zusam-
menhang der zu diesen Fragen in den bisherigen Kapiteln untersuchten
Uberlegungen und der von Haraway diskutierten Frage der Entkorperung.
Was Haraway als ,pervers® kritisiert, ist die ihrer Ansicht nach fehlgeleitete
Tendenz, sich den Sehenden (als Modell des Wissenden) als standpunktlo-
sen, unabhingigen Betrachter vorzustellen, der den gesehenen Gegenstand
aus einer Distanz wahrnimmt. Aus dieser Distanzposition folgt, dass ers-

573 Haraway 1995, S. 73-97.
574 Ebd., S. 80.

203

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Der ,Mythos des Zugangs® und das ,Gehirn vor der Mattscheibe*

tens der Sehende ginzlich unbeeintrichtigt vom Gesehenen und dieses
wiederum als neutrales, unbeeinflusstes gedacht werden kann. Und nur in
diesem gedachten Setting ldsst sich die Frage formulieren, ob eine bestimm-
te Wahrnehmung ,rein“ oder mit ,indirekten® Elementen vermischt ist,
wenn man namlich von dann als blofien ,,Begleitumstinden® oder ,Begleit-
erscheinungen® des Sehens gedachten Aspekten wie den Kérperfunktionen
oder dem Standort der_des Sehenden absehen mdochte, die die Wahrneh-
mung blofl verfélschen oder zumindest beeintrachtigen.

Die zahlreichen Visualisierungstechniken und —instrumente, die in den
Wissenschaften und Alltagspraktiken zur Verfiigung stehen, hitten diese
Entkérperungstendenz noch verstirkt; als moderne Beispiele nennt Hara-
way die medizinische Ultraschalldiagnose, das Rasterelektronenmikroskop,
die Tomografie und die Allgegenwart von Kameras. Besonders diese hoch-
spezifischen Moglichkeiten der Visualisierung triigen dazu bei, das Sehen
immer weniger als korperliche Praxis und immer mehr als Weise des Infor-
mations- und Wissenserwerbs von einem unabhédngigen Standpunkt aus zu
begreifen. Aus dem Sehen als korperlichem Akt werde eine ,,unkontrollierte
Gefrafligkeit', die statt der eigenen Perspektivitit mit dem ,gottlichen Trick,
alles von nirgendwo aus sehen zu kénnen®” arbeite. Haraway mochte das
Sehen dagegen in einer anderen Weise betrachten: Das ,Beharren auf der
Partikularitdt und Verkdrperung aller Vision® erlaube, auch und sogar den
Begriff der Objektivitit als etwas zu denken, ,das mit partikularer und
spezifischer Verkdrperung zu tun hat™

»Nur eine partiale Perspektive verspricht einen objektiven Blick. Dieser
objektive Blick stellt sich dem Problem der Verantwortlichkeit fiir die
Generativitat aller visuellen Praktiken, anstatt es auszuklammern.>7

Fir eine klassische Erkenntnistheorie bedeutet eine partiale Perspektive
stets eine Einschrankung, die von einem objektiven Blick komplettiert oder
iberwunden werden miisste. Haraway gibt hier die Redeweise vom ,,0bjek-
tiven Blick® nicht auf, wie man aufgrund der vorher geduflerten Kritik
vielleicht denken kdnnte, sondern sie beansprucht sie weiter und sieht die
Kennzeichen eines objektiven Blicks gerade nicht in der Uberwindung der
partialen Perspektive, sondern in der Anerkennung der ,Verantwortlichkeit
fiir die Generativitat aller visuellen Praktiken® Damit wird erstens nicht
von einem abstrakten Vermdgen des Sehens, sondern vom Sehen in Form

575 Ebd.S. 8.
576 Ebd.S. 82.

204

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.3. Ubergreifend

visueller Praktiken gesprochen, und zweitens werden diese Praktiken als
stets generative gedacht. Phanomenalistische Trennungen zwischen ,rei-
ner Wahrnehmung und Interpretation und Vorstellungen von der Wahr-
nehmung als einem Empfangen werden dadurch zuriickgewiesen.

Nun ist diese Verwendung visueller Begriffe bei Haraway méglicherweise
nicht unproblematisch. Stephen Tyler gehdrt zu denen, die heftige Kritik
am Gebrauch visueller Metaphern geiibt haben.””” Er spricht vom ,Schei-
tern der gesamten visualistischen Ideologie des referentiellen Diskurses“78,
der davon ausginge, z.B. in der Ethnographie, aber auch in anderen Wis-
senschaften, konnten Dinge zum Objekt einer Beschreibung werden oder
originale Empfindungen konnten ,in einer Sprache der Deskription als
indexikalische Objekte von Vergleich, Klassifikation und Generalisierung
angesprochen werden®. Diese Kritik geht davon aus, dass es grundsatzlich
falsch sei davon zu sprechen, Dinge konnten zum Objekt von Beschrei-
bungen werden, und dass es falsch sei, von originalen Empfindungen zu
sprechen, die beschrieben oder verglichen werden konnten. Alltagliche und
wissenschaftliche Praktiken der Beschreibung von Dingen und Praktiken
des Mitteilens von Empfindungen nehmen aber genau das in Anspruch.
Wir machen Dinge zu Objekten unserer Beschreibung, kénnen iiber kon-
kurrierende Beschreibungen streiten und tauschen uns tiber Empfindungen
aus, und auch Verallgemeinerungen und Kategorisierungen als urspriing-
lich erlebter Empfindungen spielen eine Rolle in alltdglichen Praktiken.

Man darf sich blofy von dieser verfithrerischen Wortwahl nicht verlei-
ten lassen zu meinen, es gebe ,origindre Empfindungen oder ,direkte
Wahrnehmungen® im von Austin kritisierten philosophischen Sinne,*”® und
die alltdglichen Einstellungen zur Wahrnehmung und ihre alltiglichen Be-

577 Vgl. Tyler 1991, S. 97. Tylers Kritik steht im Kontext seiner Arbeiten zur ethnologi-
schen Methodologie und Textkritik, wo er dafiir pladiert, den Begriff der Représen-
tation durch den des Evozierens abzulosen. Auf diese Diskussion kann hier nicht
néher eingegangen werden.

578 Tyler 1991, S. 97. Tylers Argumentation verlauft hier so, dass er dem von ihm so ge-
nannten ,referentiellen Diskurs® eine visualistische Ideologie zuschreibt, innerhalb
derer dann auch jede Theorie des Sehens nur eingeschriankt, namlich referentiell,
gedacht werden kann. Dann befindet man sich in einem Teufelskreis: Das Sehen
wird représentational gedacht, Referenz wird visualistisch gedacht, und beides
bedingt sich wechselseitig. Wittgensteins Theorie der Mehrdeutigkeit von Bildern
kann helfen, aus diesem Teufelskreis herauszufiihren, vgl. dazu Abschnitt 1.2 dieser
Arbeit.

579 Vgl. oben.

205

- am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Der ,Mythos des Zugangs® und das ,Gehirn vor der Mattscheibe*

schreibungen seien naiv und fehlgeleitet. Dieser Umstand aber stellt Tylers
Verdikt gegen visuelle Metaphern in Frage.

Haraway verteidigt gegen Kritiker wie Tyler die besondere Aktualitit des
Themas der Visualitat. Thr Gegenentwurf zu den ,yverfithrerischen Mythen
von Vision als einem Weg zur Entkorperung’, die freilich zu tiberwinden
seien, arbeitet gerade nicht damit, Redeweisen mit visuellen Metaphern
zu unterbinden, sondern damit, dass ,wir nicht darum herumkommen,
diesen Sinn zu beanspruchen, wenn wir einen Weg durch die zahllosen
Visualisierungstricks und -moglichkeiten8° suchen. Sie schreibt:

»Die ,Augen’ der modernen technologischen Wissenschaften erschiittern
jede Vorstellung einer passiven Vision. Diese prothetischen Instrumente
fithren uns vor, daf$ alle Augen, einschliefllich unsere organischen, aktive
Wahrnehmungssysteme sind, die Ubertragungen und spezielle Sichtwei-
sen und damit Lebensweisen etablieren. [...] Diese Bilder der Welt sollten
keine Allegorien unendlicher Beweglichkeit und Austauschbarkeit sein,
sondern Allegorien von ausgearbeiteter Spezifizitit und Differenz und
liebender Fiirsorge, durch die Menschen lernen kénnten, von einem
anderen Standpunkt aus genau zu sehen.“>8!

Als erstes fallt an Haraways Formulierung auf, dass sie die Instrumente der
modernen Naturwissenschaften genauso als Augen bezeichnet wie unsere
organischen Augen. Der Begriff ,,Augen® umfasst hier unsere Sehorgane
des menschlichen Korpers wie auch die ,,prothetischen Instrumente®. Das
bedeutet, dass Haraways Plddoyer fiir die Theorie des verkdrperten Sehens
nicht darauf beruht, den organischen menschlichen Korper in einen schar-
fen Gegensatz zu technischen Instrumenten zu bringen. Dies ist ein Aus-
gangspunkt, den sie mit dem Menschenbild der Kybernetik teilt, das die
Funktionsweisen des menschlichen Gehirns und andere Kérperfunktionen
mit der Funktionsweise von Maschinen und Computern parallelisiert, wie
der ndchste Abschnitt zeigen wird. All diese — sowohl die eher organischen
als auch die eher technologischen — Augen betrachtet Haraway nun als
~aktive Wahrnehmungssysteme® im Dienste spezieller ,Sichtweisen und
damit Lebensweisen®. Das kursiv hervorgehobene ,,-weisen® in ,,Sichtweisen®
akzentuiert dabei, dass es hier nicht um die Rede von der oder einer mog-
lichst einheitlichen Sicht geht, sondern dass es ihr um die Anerkennung
der Varianz unterschiedlicher Perspektiven zu tun ist. Die mit Hilfe dieser

580 Haraway 1995, S. 82.
581 Ebd.S. 83.

206

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.3. Ubergreifend

Wahrnehmungssysteme gewonnenen Bilder der Welt - von denen Haraway
weiterhin spricht, gerade gegen reprasentationalistische Vorstellungen —
werden dann nicht mehr nach dem Ideal eines universalen oder neutralen
oder unendlich beweglichen Standpunkts gedacht, sondern folgen einem
Modell ,,ausgearbeiteter Spezifizitat und Differenz und liebender Fiirsorge®.
Dass damit keine Beliebigkeit der Perspektiven zugelassen wird, wie haufig
kritisiert wird, zeigt sich hier daran, dass Haraway davon ausgeht, dass
Menschen ,lernen kdnnten, von einem anderen Standpunkt aus genau zu
sehen® Denn Lern- und Lehrbarkeit verweisen darauf, dass intersubjektive
Prozesse stattfinden, die das Einnehmen neuer Standpunkte und Perspek-
tiven regeln, und es wird nicht irgendetwas gelernt, sondern ,von einem
anderen Standpunkt aus genau zu sehen’, und fiir das Lernen eines genauen
Sehens werden Mafistdbe geltend zu machen sein. Gerade verkorperte und
partiale Perspektiven konnen intersubjektiv mitgeteilt, gelernt und an Maf3-
stiben gemessen werden; nicht lokalisierbare hingegen sind fiir Haraway
verantwortungslose Erkenntnisanspriiche.

»Positionierung ist daher die entscheidende wissensbegriindende Prak-
tik, die wie so viele wissenschaftliche und philosophische Diskurse des
Westens auch um die Metaphorik der Vision herum organisiert ist. Posi-
tionierung impliziert Verantwortlichkeit fiir die Praktiken, die uns Macht
verleihen.*>82

Haraway verwendet den Begriff des Sehens im buchstéblichen Sinn und
zugleich als Metapher. In ihren Texten vorkommende Metaphern sind die
der Optik, des Objektivs, der Perspektive, des Standpunkts (engl. point of
view) und andere mehr. Wie setzt sie diese Metaphern fiir ihre Argumenta-
tion ein? Zum einen bezieht sie sich gerade auf den Sehsinn gegeniiber den
anderen vier Sinnen, weil sie - wie gesagt — die wichtige Rolle des Visuellen
in Wissenschaften und Philosophie nicht einfach zuriickzuweisen, sondern
in einer gleichsam dekonstruktiven Geste als Erbe anzuerkennen und zu
analysieren sucht. Dariiber hinaus verwendet sie die Begriffe ,situiertes
Sehen/situated vision®, ,verkorpertes Sehen/incorporated vision®, ,situierte
Sichtweisen/ Sehweisen’, um die nicht hintergehbare Inkorporiertheit und
Situiertheit des Sehens wie der Wahrnehmung iiberhaupt zu betonen.
Wenn sie dabei den Vorgang des Sehens, wie wir ihn leiblich als gerichte-
ten, situierten erfahren, als Metapher oder Modell fiir Erkenntnis geltend
macht, geht sie aber nicht von der je subjektiven Erfahrung aus, denn ich

582 Haraway 1995, S. 87.

207

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Der ,Mythos des Zugangs® und das ,Gehirn vor der Mattscheibe*

erfahre und beobachte ja gerade nicht mein Sehen als gerichtetes. Eine
interessante Kritik an Haraway ist dann gar nicht die haufig gedufSerte an
ihrer Objektivitdtskritik, die eine ,mannliche Wissenschaft® vielleicht als
Strohmann aufbaut, sondern wire die, die zeigt, dass Haraway implizit
doch noch von dem Modell einer neutralen ,Basis-der-Erkenntnis“ aus-
geht.

Elisabeth List hat in ihrer ,Ethik des Lebendigen® darauf hingewiesen,
dass Merleau-Ponty im Rahmen seiner Phanomenologie der Leiblichkeit
nicht nur eine Kritik an der traditionellen Erkenntnistheorie vornimmit,
sondern dass sich mit ihr auch eine Kritik an den ,epistemologischen und
ontologischen Reduktionismen®3 in Texten der Bioinformatik formulieren
lasst. List nennt Merleau-Ponty, Hermann Schmitz und die feministische
Theorie als Hauptkritiken an der ,Leugnung der essentiellen Situiertheit
des Subjekts der Episteme“>® Die Eigentiimlichkeiten des ,verkorperten
erkennenden Subjekts“>% als eines Lebendigen seien

»keine zeitlosen und abstrakten Bestimmungen, sondern Markierungen
seiner konkreten Existenz. Es sind, wie man es im Kontrast zum Univer-
salismus der Abstraktion, die das traditionelle epistemologische Modell
definiert, nennen konnte, seine ,Signaturen der Kontingenz: Konkret-
heit, Situiertheit, Offenheit, Endlichkeit.“>86

Zugleich habe Merleau-Pontys Epistemologie der Leiblichkeit ,die empiri-
sche Analyse von Prozessen des Denkens und der Begriffsbildung in den
Kognitionswissenschaften inspiriert >

Korperlose Wahrnehmungsakte in Theorien des Digitalen

Der Gedanke findet sich schon in McLuhans berithmt gewordenem Satz,
dass ,das Medium die Botschaft® sei:*®® McLuhan erlautert ihn bei der
Einfithrung damit,

»daf3 die personlichen und sozialen Auswirkungen jedes Mediums - das
heifit der Ausweitung unserer eigenen Person - sich aus dem neuen

583 List 2009, S. 80.

584 List 2009, S. 81.

585 Ebd.

586 Ebd.

587 List 2009, S. 81. Sie nennt hier als Beispiel Lakoff und Johnson (1980).
588 McLuhan 1992, S.17.

208

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.3. Ubergreifend

Maf3stab ergeben, der durch jede Ausweitung unserer eigenen Person
oder durch jede neue Technik eingefiihrt wird. %

Das Vorhandensein eines Mediums selbst wird also als wichtig beschrieben,
und nicht etwa sein Inhalt oder die Praktiken seiner Verwendung. Schon
fir die Interpretation der Maschinen der alten mechanischen Technik
grenzt sich McLuhan von der Auffassung ab zu sagen, ,dafl nicht in der
Maschine, sondern in dem, was man mit der Maschine tut, der Sinn oder
die Botschaft liege**® Nur der Akt der Wahrnehmung wird thematisiert.
Dagegen lieflen sich Kritiken am Mythos des Digitalen als einer Entkérpe-
rung vorbringen.

Im Zusammenhang der Macy-Konferenzen, die zwischen 1946 und 1953
in den USA mit dem Ziel stattfanden, die Funktionsweise des menschlichen
Geistes zu erkldren, erschien 1959 der Text einer Autorengruppe iiber das
visuelle System des Froschs, ,What the Frog’s Eye Tells the Frog’s Brain“>!
Aus den Ergebnissen von Untersuchungen iiber das Nervensystem des
Froschs werden Schlussfolgerungen iiber das menschliche Nervensystem
und iiber die Wahrnehmung tiberhaupt gezogen. Die Autoren hatten Mi-
kroelektroden in den visuellen Cortex des Froschs implantiert, um die
Starke der neuronalen Aktivitdt als Reaktion auf unterschiedliche Reize zu
messen. Insofern wurde das Froschhirn als ein Teil eines kybernetischen
Kreises betrachtet, als ein ,bioapparatus reconfigured to produce scientific
knowledge“>? Die Forschungsergebnisse zeigten, dass die starkste neuro-
nale Aktivitat auftrat, wenn kleine, schnell bewegte Objekte ins Gesichtsfeld
traten, wihrend im Falle grofier, langsamer Objekte keine oder kaum eine
neuronale Aktivitit gemessen wurde. In der Deutung ihrer Ergebnisse he-
ben die Autoren hervor, der Versuch

»shows that the eye speaks to the brain in a language already highly
organized and interpreted instead of transmitting some more or less
accurate copy of the distribution of light upon the receptors.”>

Daraus schliefSen sie, das visuelle System des Froschs reprasentiere nicht
die Realitit, sondern konstruiere sie vielmehr. Ubertragen auf das mensch-
liche Nervensystem gebe es keinen Grund davon auszugehen, dass es

589 Ebd.

590 Ebd.

591 Lettvin, Maturana, McCulloch, Pitts 1959.

592 Hayles 1999, S. 134.

593 Lettvin, Maturana, McCulloch, Pitts 1959, S. 1950.

209

- am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Der ,Mythos des Zugangs® und das ,Gehirn vor der Mattscheibe*

einzigartig aufgebaut sei, um die Welt so zu zeigen, wie sie wirklich sei,
sondern ,the observer, like the frog, does not so much discern preexisting
systems as create them through the very act of observation”>** In weiter-
fithrenden Experimenten, an denen aus der urspriinglichen Gruppe Hum-
berto Maturana weiter beteiligt war, ging es um die Farbwahrnehmung
bei Primaten und um die These, dass sich die sichtbare Welt der Farben
nicht in der neuronalen Aktivitit des Gehirns abbilden lasst.>*> Stattdessen
wurden Korrelationen formuliert: ,They could, however, correlate activity
in an animal’s retina with its experience of color.>%

Die Wahrnehmung wird also in diesem Modell nicht mehr als repra-
sentationales Geschehen gedacht, aber wenn so formuliert wird, dass die
Rezeptoren des Nervensystems eine Grenze zwischen dem Auflen und
dem Innen setzen, dann ,reprisentiert” die Retina eher das Innere als das
Auflere. Daher gelangen die Autoren zu der grundlegenden These, dass
»living systems operate within the boundaries of an organization that closes
in on itself and leaves the world on the outside”.>®” Maturana und Varela
nannten dieses Modell, dass die Aktivitat des Nervensystems durch seine
eigene Organisation bestimmt werde und insofern als eine zirkuldre Dyna-
mik beschrieben werden konne, schliefilich ,,autopoietisch>*® Thr Ansatz ist
lesbar als ein Versuch, anthropomorphe Projektionen auf die Aktivitdt neu-
ronaler Systeme zu vermeiden, denn Maturana und Varela unterscheiden
zwischen zwei Beschreibungsebenen:>*® Einerseits gebe es Auflerungen, die
als Beschreibung der auotopoietischen Prozesse selbst aufgefasst werden
kénnen, ohne dass sie ihnen etwas zuschreiben, was sie nicht an sich selbst
zeigen. Davon unterscheiden sie solche Auflerungen, die Beobachter_innen
machen kénnten, die ein autopoietisches System in seinem Zusammenhang
beobachten, und die als Schlussfolgerungen in kausaler oder temporaler
Form aufgefasst werden kénnen.

»From the viewpoint of the autopoietic processes, there is only the circu-
lar interplay of the processes as they continue to realize their autopoiesis,
always operating in the present moment [...]. Thus, time and causality

594 Hayles 1999, S.131.

595 Vgl. Maturana, Uribe, Frenk 1968.
596 Hayles 1999, S. 135.

597 Hayles 1999, S. 136.

598 Vgl. Maturana und Varela 1980.
599 Vgl. Hayles 1999, S. 136.

210

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.3. Ubergreifend

are not intrinsic to the processes themselves but are concepts inferred by
an observer.’600

“Past, future and time exist only for the observer”®®! Und genauso sind
Information, Codierung oder Teleologie gleichermaflen blofl Schlussfolge-
rungen der Beobachter_innen. Varela betrachtete ein solches duales System
der Erkldrung ,as an antidote to those in computer science and systems
engineering who mistake a symbolic decsription for an operational one*6%2
In seinen “Principles of Biological Anatomy” schreibt er:

“To assume in this fields that information is some thing that is transmit-
ted, that symbols are things that can be taken at face value, or that
purposes and goals are made clear by the systems themselves is all, it
seems to me, nonsense. [...] Information, sensu strictu, does not exist.
Nor do, by the way, the laws of nature.”¢03

Es ‘gibt’ also Information hochstens als Begriff zur Beschreibung von Ope-
rationen. Mit diesem ,es gibt“ schlagt aber das Vorurteil der Basis wieder
durch.

Wihrend die Theorie der Autopoieis die Geschlossenheit zirkularer Pro-
zesse betonte, betrachtet die Theorie des enaction die aktive Interaktion
eines Organismus mit seiner Umgebung als eher als offene und verdndern-
de Angelegenheit:

»Enaction sees the active engagement of an organism with the environ-
ment as the cornerstone of the organism's development. The difference
in emphasis between enaction and autopoiesis can be seen in how the
two theories understand perception. Autopoietic theory sees perception
as the system’s response to triggering event in the surrounding medium.
Enaction, by contrast, emphasizes that perception is constituted by per-
ceptually guided actions, so that movement within an environment is
crucial to an organism’s development.”04

600 Hayles 1990, S. 139.
601 Maturana und Varela 1980, S. 18.
602 Hayles 1990, S. 155.
603 Varela 1979, S. 45.
604 Hayles 1990, S. 155.

211

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Der ,Mythos des Zugangs® und das ,Gehirn vor der Mattscheibe*

Um der ,,doppelten Unsichtbarkeit digitaler Bilder“®%> nachzugehen, wie sie
die Naturwissenschaften in grofer Zahl herstellen und nutzen, nimmt Mar-
tina Hef3ler den Gegensatz zwischen ,analog® und ,digital“ als Ausgangs-
punkt und unterscheidet zwischen drei Ebenen dieser Gegeniiberstellung.
Terminologisch lasse sich eine klare Unterscheidung treffen; im Anschluss
an Nelson Goodman bestimmt sie sie iiber den Gegensatz zwischen konti-
nuierlichen und diskreten Symbolsystemen.5°® Wenn es aber zweitens um
die Ebene der Praktiken geht, lieflen sich Analoges und Digitales nicht so
leicht voneinander abgrenzen, denn beides sei aufeinander bezogen und
angewiesen:

»Digitale Medien werden beispielsweise analog wahrgenommen; die di-
gitale Architektur verlasst sich nicht rein auf Berechnungen und digitale
Konstruktionen, sondern baut materielle Modelle, um das Konstruierte
zu ,sehen. [...] Das digitale Foto wird ausgedruckt, um es betrachten,
herumzeigen zu kdnnen und nicht zuletzt, um es aufzubewahren.“607

Mit Recht vermerkt Hefiler, dass es im Bereich des Umgangs mit Bildern
oft keine Unterschiede zwischen dem Umgang mit digitalen und mit ana-
logen Bildern gibt: Beide konnen gesehen, angeschaut, betrachtet und
ausgedruckt werden. Auffallig ist hier, dass Hef3ler die analog/digital-Un-
terscheidung auch der Wahrnehmung zuschreibt, wenn sie schreibt, auch
digitale Medien wiirden ,analog wahrgenommen’, eine Formulierung, die
nur verstandlich wiére, wenn sich angeben liefle, worin im Gegensatz eine
»digitale Wahrnehmung“ bestiinde. Worin sollte einerseits eine analoge und
andererseits eine digitale Wahrnehmung bestehen? An dieser Stelle geniigt
es jedoch, die Formulierung so zu lesen, dass digitale Medien haufig in
denselben Praktiken Verwendung finden wie analoge Medien, vor allem
eben, wenn es um ihre sinnliche Wahrnehmung geht. Wenn es drittens um
die Ebene der Gegenstinde geht, verdndere einerseits die ,Digitalisierung
der Dinge“%8 unsere materielle Kultur, wenn Gegenstiande ,intelligent und
immer kleiner wiirden und Mikrochips enthalten. Andererseits

605 Hefller, Martina 2006b: Von der doppelten Unsichtbarkeit digitaler Bilder. http://w
ww.zeitenblicke.de/2006/3/Hessler (16.07.2012), Abs. 1.

606 Vgl. ebd., Abs. 3.

607 Vgl. ebd., Abs. 4.

608 Vgl. ebd.

212

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



http://www.zeitenblicke.de/2006/3/Hessler
http://www.zeitenblicke.de/2006/3/Hessler
https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.zeitenblicke.de/2006/3/Hessler
http://www.zeitenblicke.de/2006/3/Hessler

4.3. Ubergreifend

»stecken diese immer in einem greifbaren, anfassbaren und fithlbaren
Gehiuse. Ein rein digitales Ding gibt es nicht, insofern Dinge immer der
Materialitdt bediirfen.“6%%

Diese dritte Ebene der analog/digital-Unterscheidung ist von Hefiler zu-
ndchst als eine der Gegenstandsklassifikation gedacht, wenn zwischen di-
gitalen Gegenstinden (d.h. solchen, die z.B. Mikrochips enthalten) und
analogen (d.h. solchen, die keine solche Bestandteile enthalten), unterschie-
den wird. Dann geht sie allerdings zu einer Ebene der Dingontologie {iber,
wenn behauptet wird, es gebe tiberhaupt keine ,rein digitalen” Dinge, da
Dinge immer materiell gedacht werden. Wenn alles, was digital genannt
werden kann, prinzipiell immateriell sein soll, ist die Schlussfolgerung zwar
konsequent, dass Dinge dann nicht digital sein konnen, aber dann lésst sich
die Opposition analog/digital gar nicht mehr klassifikatorisch auf Dinge
anwenden. Folglich ist es eigentlich irrefithrend zu sagen, es gebe keine
»rein digitalen Dinge, denn die Formulierung klingt so, als liefSe sich ange-
ben, was fiir Dinge das wiren. Insofern liegt hier nicht mehr der Begriff des
Digitalen vor, der in der analog/digital-Opposition vorher benutzt wurde.

Um den Status der Sichtbarkeit digitaler Bilder zu klaren, bestimmt sie
Hefler durch zwei ,wesentliche Aspekte“610:

»Zum ersten sind digitale Bilder natiirlich durch ihre Digitalitit be-
stimmt. Es handelt sich um immaterielle Bilder, um Bilder, die auf bi-
ndren Codes basieren, auf Algorithmen, auf Rechenregeln. Den Bildern
eignet keine Festigkeit, sie sind fliichtig und flielend, verlieren ihre
Dinghaftigkeit. [...] Digitale Bilder zeichnen sich dadurch aus, dass sie
Information haben. Information hat aber keine Materialitat.“o!!

Diese erste Bestimmung digitaler Bilder besteht aus einer ganzen Reihe
unterschiedlicher Zuschreibungen, die aber nicht gleichbedeutend sind:
Digitale Bilder seien immateriell, sie ,basieren” auf Rechnungen, sie seien
nicht stabil, sondern verdnderlich, sie ,verlieren“ ihre Dinghaftigkeit, die
sie vorher also gehabt haben miissten. Was es bedeutet, dass sie ,Informa-
tion haben’, wird nicht erldutert, weil aber Information keine Materialitat
habe, seien auch sie immateriell.®’> Die erste Zuschreibung besteht also

609 Vgl. ebd.

610 Vgl. ebd., Abs. 8.

611 Vgl. ebd., Abs. 8 und 9.

612 Diese zu unterscheidenden Zuschreibungen konnen hier nicht im Einzelnen geklart
und diskutiert werden. Der Satz ,Information hat aber keine Materialitat® ist u.a.

213

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Der ,Mythos des Zugangs® und das ,Gehirn vor der Mattscheibe*

in der Gleichsetzung von ,digital“ mit ,auf Information beruhend oder
~aus Information bestehend” und dann wiederum mit ,immateriell und
schliefllich mit ,unsichtbar®. Die zweite Zuschreibung bestimmt digitale
Bilder jedoch paradoxerweise zugleich so, ,dass sie Unsichtbares sichtbar
machen“3 Uberraschend ist nach der ersten Bestimmung nicht so sehr das
kursiv gesetzte Unsichtbare, sondern dass sie dieses Unsichtbare sichtbar
machen und insofern nicht selbst unsichtbar sind. Die problematische Be-
stimmung liegt also darin, dass die digitalen Bilder ‘eigentlich immateriell’
gedacht werden, aber dennoch etwas zu sehen geben; wenn sie aber etwas
zu sehen geben, dann konnen sie schlecht selbst unsichtbar und immateri-
ell sein.

Die Sichtbarmachung eines Unsichtbaren durch digitale Bilder in den
Naturwissenschaften kann Hefiler somit in zweifacher Hinsicht bestim-
men: Zum einen visualisieren sie ,etwas‘ in dem Sinne, dass sie ein
sichtbarer Effekt der ihnen zugrundeliegenden Algorithmen und Rechen-
operationen sind, zum anderen visualisieren sie ,etwas®, ndmlich die gezeig-
ten naturwissenschaftlichen Phianomene, wobei bestimmte normalerweise
nicht sichtbare Phanomene als Grundlage der in naturwissenschaftlichen
Settings erzeugten Messdaten interpretiert werden.6!

Hef3ler berticksichtigt bei ihren Ausfithrungen die Praktiken der Herstel-
lung und des Umgangs mit digitalen Bildern, und daher ist es mit ihrem
Ansatz auch vereinbar hervorzuheben, dass die Praktiken des alltdglichen
Umgangs mit ,digitalen dem mit ,analogen Bildern zumindest teilweise

mit Derridas Verstindnis des Zeichens als marque und insofern als Schrift zu
kritisieren, vgl. Derrida, Jacques: Signatur Ereignis Kontext.
613 Vgl. HefSler 2006b, Abs. 9.
614 Dies fithrt Hef3ler zur Diskussion des epistemischen Status und der Referentialitdt
von Bildern:
Worauf verweisen sie? Auf die Algorithmen? Auf reale Phinomene? Auf die
Messdaten? Oder sind die Bilder fliichtige Erscheinungen, immaterielle und refe-
renzlose Bilder?“ (Ebd., Abs. 12)
Sowohl diese Frage der Referenz als auch der Bildbegriff konnen an dieser Stelle
nicht weiter erdrtert werden. Dazu wiéren die oben interpretierten Passagen aus
Wittgensteins ,,Philosophischen Untersuchungen® (vgl. oben Kap. 3, S. xx) heranzu-
ziehen, um zu begriinden, dass Referenz nicht an Struktureigenschaften der Zeichen
und Bilder festgemacht werden kann, wozu auch die Interpretation ,digitaler Bil-
der” neigt, sondern als eine Frage der Verwendungspraktiken von Zeichen und
Bildern zu betrachten ist. Dann konnten all die von Hef3ler in den Fragen des Zitats
aufgeworfenen Bestimmungen als in den jeweiligen Kontexten sinnvolle Sprechwei-
sen gebraucht werden.

214

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.3. Ubergreifend

gleichen.®® Insofern ldsst sich umgekehrt auch geltend machen, schon il-
tere ,analoge“ Bilder all die Zuschreibungen ermdglichen, die meist den
»digitalen® zugeschrieben werden. So kénnte ich mit gleichem Recht von
einer alten ,analogen® Photographie meiner Grofimutter sagen, sie beruhe
auf einer doppelten Unsichtbarkeit: der Unsichtbarkeit des Phédnomens,
denn meine Grofimutter lebt nicht mehr und kann nicht mehr gesehen
werden, und der Unsichtbarkeit der photochemischen Prozesse und der
spezifischen Weisen des Farbauftrags auf dem Photopapier, die ich als
solche auch nicht sehe. Insofern das Bild als Bild in jedem Fall sichtbar
ist, ist eine spezifische Unsichtbarkeit digitaler Bilder schwer zu halten. Der
Neigung, die Sichtbarkeit bzw. Unsichtbarkeit in die Bilder selbst mit ihren
Eigenschaften und den technischen Hintergriinden ihrer Erzeugung zu ver-
legen, kann mit der Erinnerung daran, dass das Sehen als eine korperliche
Praxis stattfindet, begegnet werden.

Trotzdem verwendet Hefller mehrfach den Verweis auf das Digitale als
etwas Immaterielles, Unsichtbares und bleibt damit bei einer technizisti-
schen Argumentation. Dabei kann der Satz ,Information hat aber keine
Materialitat“0!¢ als einer der Ausgangspunkte eines ,,Mythos des Digitalen®
gesehen werden. Michael Hagner hat den Technizismus des kybernetischen
Denkens mit seiner Abwendung vom Materiellen, Korperlichen in einer
wissenschaftshistorischen Rahmung als Kritik an der Anthropologie des
18. und 19. Jahrhunderts interpretiert. Wenn im Rahmen der Kybernetik
Darstellungen des menschlichen Gehirns gegeben worden seien, verfiigten
sie ,iber keine Korperbilder, keine Fotografien oder Zeichnungen, die
einen Teil des Korpers zeigen. Die Kybernetik hat es nicht mit dem Kérper
zu tun [...]®7 Insofern zeichne sie sich durch eine ,Korperbildlosigkeit*
und ein ,Desinteresse an der morphologischen Struktur oder Form® aus.®!8
Damit sieht Hagner die Kybernetik in einem deutlichen Gegensatz zur
Anthropologie des 18. und 19. Jahrhunderts: Wahrend die Anthropologie
~einen physiognomischen Blick auf den Korper und die Gestalt des Men-
schen“!® voraussetze, beschiftige sich die Kybernetik mit Modellen des
Kérpers, und ihr antiphysiognomisches Menschenbild orientiere sich an

615 Insofern soll ihr keine blof} technizistische Verkiirzung zugeschrieben werden. Aus-
fithrlichere Darstellungen der Praktiken mit Wissenschaftsbildern finden sich in:
Hefller 20064, S. 11-37.

616 Hefller 2006b, Abs. 9.

617 Hagner 20064, S, 385.

618 Ebd.

619 Ebd.,S. 388.

215

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Der ,Mythos des Zugangs® und das ,Gehirn vor der Mattscheibe*

Funktionen und Verhaltensweisen. Visuelle Darstellungen des Gehirns in
der Kybernetik seien Schemata, die sich stark von den fritheren anthropo-
logischen Hirnbildern (und ebenso wieder von den ,heutigen Bilder[n]
des Neuroimaging“®2?) unterschieden. Im Ganzen vertrete die Kybernetik
ein technizistisches Menschenbild, die Anthropologie ein organizistisches.
Hagner begreift diese Kennzeichen des kybernetischen Menschenbilds als
Antwort auf den Rassismus des 19. Jahrhunderts, die Naziverbrechen und
den 2. Weltkrieg:

»Die rassistische Barbarei, die morderische Differenzierung von wertvol-
lem und wertlosem [...] Leben hat sich konstitutiv auf ein mit typologi-
sierenden und individualisierenden Bildern vom Menschen operierendes
Menschenbild gestiitzt, und das hat diese Bilder anthropologisch ver-
déchtig gemacht. 2!

Die konsequente Vermeidung dieses Typs von Bildern in der Kybernetik
konne als Teil einer Antwort angesehen werden, die — als Versuch einer
universalisierende Anthropologie ohne physiognomische Bilder vom Men-
schen - in ,einer Abwendung von der korperlichen Gestalt und der Morphe
hin zu einer Fokussierung auf Verhaltensweisen“®?? bestand. Mit der expli-
ziten Ablehnung des Begriffs der ,Rasse®

wverschwanden typologisierende und physiognomische Bilder fiir einige
Jahre aus dem humanwissenschaftlichen Bereich. Es ging nicht mehr
darum, Klassifikationen, Unterschiede oder gar Hierarchien innerhalb
der Menschheit festzuschreiben, sondern ihre Einheit und Verbunden-
heit zu demonstrieren. Der kybernetische Ansatz passte in dieses Pro-
gramm nahtlos hinein [...].23

Mensch-Maschinen-Modelle haben demgemif3 gerade diejenigen entwor-
fen, die den Rassismus und die Erklirungen angemessenen menschlichen
Verhaltens aus tierischen Urspriingen heraus ablehnten. Freilich wurden
dabei die in den Blick genommenen ,Verhaltensweisen“ gerade nicht als
korperliche Praktiken, sondern als Funktionsweisen eines Systems unab-
hingig von seinem materiellen Substrat gedacht.

620 Ebd.

621 Ebd., S.398.
622 Ebd,, S. 400.
623 Ebd., S. 402.

216

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.3. Ubergreifend

Die sich seit ungefahr Mitte der 1980er Jahre etablierten kognitiven Neu-
rowissenschaften lieferten, so Hagner, interessanterweise Bilder vom Ge-
hirn, die einerseits virtuelle Bilder sind und erst durch die Entwicklungen
der Kybernetik moglich wurden, andererseits aber nicht blofi als ,Effekt
eines technischen Mediums®®?* zu betrachten seien:

»In der Art und Weise, wie diese Befunde bisweilen gedeutet und wie
diese Hirnbilder interpretiert werden, ist die Hirnforschung des 19. Jahr-
hunderts erstaunlich présent, wenn es namlich darum geht, Glaubigkeit,
Altruismus oder Verliebtheit im Gehirn zu lokalisieren“2°

Nun werde im Rahmen dieser Entwicklungen die Rede von der Person
wieder wichtig, und das Arbeiten der Nervenzellen werde nicht linger in
einem kybernetischen Paradigma aufgefasst, sondern ,im Rahmen einer
Verfafitheit des gesamten Organismus, was Befindlichkeiten, Stimmungen,
Gedachtnis usw. einschlief$t“626 Hagner spricht hier aber von einer gleich-
sam stellvertretenden ,, Anthropomorphisierung des Gehirns®, die darin be-
stehe, ,,dafl menschliche Attribute wie Fithlen, Finschitzen oder Entschei-
den bedenkenlos auf das Gehirn selbst appliziert werden:“¢*’

Besteht jetzt also die Alternative in einer Wahl zwischen der Kybernetik,
die zwar nicht den Rassismus und die Typologisierungen des 19. Jahrhun-
derts fortsetzt, sondern sich an Funktions- und Verhaltensweisen orientiert,
dabei aber in ihren Erklarungen kdrpervergessen agiert, und auf der ande-
ren Seite einer ,sinnlich-tippigen Wiederverkorperung“®?® der Gehirnfunk-
tionen, die des Riickfalls in den Rassismus des 19. Jahrhunderts und der
»>Anthropomorphisierung des Gehirns“ zu verdéchtigen wéren?

Hier besteht ein Ausweg in der konsequenten Interpretation der Wahr-
nehmung als einer verkdrperten und korperlichen situierten kulturellen
Praxis. Auch aktuelle Aspekte des Neuroimaging und der Hirnforschung
konnten vor dem Hintergrund der vorgelegten Interpretationen auf ihre
Aussagen zur Wahrnehmung und auf den Vorwurf der ,, Anthropomorphi-
sierung des Gehirns“ hin betrachtet werden. Auferungen des mereologi-
schen Fehlschlusses wie z.B., dass es ,das Gehirn® ist, das ,eigentlich sieht*
stellen ganz aktuelle Entkorperungen der Wahrnehmung in den Neuro-
und Kognitionswissenschaften dar.

624 Ebd., S. 401.

625 Ebd.

626 Ebd., S. 402.

627 Ebd.

628 Hagner 2006, S. 402.

217

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Der ,Mythos des Zugangs® und das ,Gehirn vor der Mattscheibe*

Dass die antiken Theorien von Platon und Aristoteles nicht fiir eine
schnelle Indienstnahme im Sinne neuzeitlicher Theorien taugen, lasst hier
Moglichkeiten der Kritik ausgehend vom Lektiirebefund sichtbar werden.

(15) Eine Untersuchung der Rezeptionsgeschichte wire vielversprechend,
um die Frage zu beantworten, wann und auf welche Weise Platons und
Aristoteles® Theorien zu denjenigen geworden sind, als die sie haufig ange-
sprochen werden.

(16) Die Suche nach einer ,Basis%? das ,,Gehirn vor der Mattscheibe®
und der “Mythos des Zugangs“®3? stellen genau wie Rortys ,Spiegel der
Natur“63! Metaphern derselben erkenntnistheoretischen Verirrung dar. Nur
wenn man in diesem Bild bleibt, entsteht tiberhaupt die Frage nach der
Direktheit oder Indirektheit der Wahrnehmung oder die Frage nach ihrer
Aktivitdt und Passivitit im Sinne einer Dichotomie. Die antiken Wahr-
nehmungstheorien bieten weitaus komplexere Verstehensmoglichkeiten des
Wahrnehmungsgeschehens als jene neuzeitlichen Simplifizierungen.

629 Vgl. von Savigny 1975.
630 Vgl. Wiesing 2009.
631 Rorty 1981,

218

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Literaturverzeichnis

Zugrundegelegte Textausgaben

Aristoteles (1995): Uber die Seele. Zweisprachige Ausgabe nach der Ausgabe von Biehl
und Apel.- Hamburg (Meiner).

Aristoteles (1968): Sophistische Widerlegungen, tibersetzt von J.H. Kirchmann [Heidel-
berg 1883], Hamburg (Meiner).

Platon (1990): Werke in acht Banden. Griechisch und deutsch.- Darmstadt (Wissen-
schaftliche Buchgesellschaft).

Diels, Hermann und Walther Kranz (Hg.) ('21966): Die Fragmente der Vorsokratiker.
Griechisch und deutsch.- Dublin, Ziirich (Weidmann).

Weitere Literatur

Ackeren, M. van und J. Miiller (Hg.) (2006): Antike Philosophie verstehen. Understan-
ding Ancient Philosophy.- Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschatt.

Alloa, Emmanuel (2011): Das durchscheinende Bild. Konturen einer medialen Phano-
menologie.- Ziirich (diaphanes).

Annas, Julia (1997): Understanding and the Good: Sun, Line, and Cave. In: Richard
Kraut (Hg.): Plato’s Republic. Critical Essays.- Lanham, Boulder, New York, Oxford,
S.143-168.

Asmuth, Christoph (2012): Phanomenale Bilder. In: DZPhil 60, S. 811-832.

Austin, John L. (1975): Sinn und Sinneserfahrung.- Stuttgart (Reclam).

Austin, John L. (1986): The Line and the Cave in Plato’s Republic. In: Ders.: Philosoph-
ical Papers. Third Edition.- Oxford (Clarendon Press), S. 288-303.

Ayer, A.J. (1940): The Foundations of Empirical Knowledge.- London (Macmillan).

Bakhouche, Béatrice (2005): La Théorie de la Vision dans Timée (45B2-D2) et son
Commentaire par Calcidius (IV¢ S. de Notre Ere). In: Plato 5. http://gramata.univ-pa
risl.fr/Plato/article55.html (letzter Zugriff am 17.09.2012)

Basler, Moritz (2001): Einleitung. New Historicism - Literaturgeschichte als Poetik der
Kultur. In: Ders. (Hg.): New Historicism. Literaturgeschichte als Poetik der Kultur.-
Tubingen, Basel (Francke), S. 7-28.

Becker, Alexander (2007): Kommentar. In: Platon: Theitet. Ubersetzung durchgese-
hen und tiberarbeitet und mit einem Kommentar versehen von Alexander Becker.-
Frankfurt/M. (Suhrkamp).

Belsey, Catherine (1999): English Studies in the Postmodern Condition. Towards a
Place for the Singnifier. In: McQuillan, Martin: Graeme Macdonald, Robin Purves
und Stephen Thomson (Hg.): Post-Theory. New Directions in Criticism.- Edinburgh
(UP), S.123-138.

219

- am 24.01.2026, 08:42:43.


http://gramata.univ-paris1.fr/Plato/article55.html
http://gramata.univ-paris1.fr/Plato/article55.html
https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://gramata.univ-paris1.fr/Plato/article55.html
http://gramata.univ-paris1.fr/Plato/article55.html

5. Literaturverzeichnis

Belsey, Catherine (2000): Von der Widerspriichen der Sprache. Eine Entgegnung auf
Stephen Greenblatt. In: Greenblatt, Stephen: Was ist Literaturgeschichte? Mit einem
Kommentar von Catherine Belsey.- Frankfurt/M. (Suhrkamp), S. 51-72.

Berkeley, George (2008): Three Dialogues between Hylas and Philonous.- New York
(Cosimo), Or. 1776.

Block, Irving (1960): Aristotle and the Physical Object. In: Philosophy and Phe-
nomenological Research 21, S. 93-101.

Boéhme, Gernot (2000): Platons theoretische Philosophie.- Stuttgart, Weimar (Metzler).

Bordt, Michael (1999): Die Aspekte der Idee des Guten: Das Liniengleichnis (Kap. 6).
In: Ders.: Platon.- Freiburg (Herder), S. 93-127.

Bostock, David (1988): Plato’s Theaetetus.- Oxford (Clarendon Press).

Braun, Nicolaus (2002): Nachwort des Herausgebers. In: Konig, Josef: Einfithrung in
das Studium des Aristoteles an Hand einer Interpretation seiner Schrift tiber die
Rhetorik. Hg. Von Nicolaus Braun.- Freiburg, Miinchen (Alber).

Brieler, Ulrich (1998): Die Unerbittlichkeit der Historizitit. Foucault als Historiker.-
Koln, Weimar, Wien (Biihlau).

Bublitz, Hannelore (2003): Diskurs.- Bielefeld (transcript) 2003.

Bublitz, Hannelore, Andrea D. Bithrmann, Christine Hanke und Andrea Seier (1999):
»Diskursanalyse — (k)eine Methode? Eine Einleitung:“ In: Dies. (Hg.): Das Wuchern
der Diskurse. Perspektiven der Diskursanalyse Foucaults.- Frankfurt am Main (Cam-
pus).

Burnyeat, Myles (1976a): Protagoras and Self-Refutation in Later Greek Philosophy. In:
Philosophical Review 85, S. 44-69.

Burnyeat, Myles (1976b): Protagoras and Self-Refutation in Plato’s Theaetetus. In:
Philosophical Review 85, S. 172-192.

Burnyeat, Myles (1976¢): Plato on the Grammar of Perceiving. In: Classical Quarterly
26, S. 29-51.

Burnyeat, Myles (1977a): Examples in Epistemology: Socrates, Theaetetus and G.E.
Moore. In: Philosophy 52, S. 381-398.

Burnyeat, Myles (1977b): Socratic Midwifery, Platonic Inspiration. In: Bulletin of the
Institute of Classical Studies 24, S. 7-13.

Burnyeat, Myles (1979): Conflicting appearances. In: Proceedings of the British Acade-
my 65, S. 69-111.

Burnyeat, Myles (1982): Idealism and Greek Philosophy: What Descartes Saw and
Berkeley Missed. In: Philosophical Review 91, S. 3-40. Zitiert wird der Abdruck in:
Godfrey Vesey (ed.) (1982): Idealism - Past and Present.- Cambridge (Cambridge
University Press), S. 19-50.

Burnyeat, Myles (1990): Introduction. In: M. J. Levett (transl.): The Theaetetus of
Plato.- Indianapolis.

Burnyeat, Myles (1992): Is an Aristotelian Philosophy of Mind still Credible? A Draft.
In: Martha Nussbaum, Amelie Oksenberg Rorty (Hg.): Essays on Aristotle’s ,De
Anima:- Oxford, S. 15-26.

220

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Literaturverzeichnis

Burnyeat, Myles (1995): How much happens when Aristotle sees red and hears middle
C? Remarks on De Anima 2.7-8. In: Martha Nussbaum, Amelie Oksenberg Rorty
(Hg.): Essays on Aristotle’s ,De Anima:- Oxford, S. 421-434.

Burnyeat, Myles (2002): De Anima II 5. In: Phronesis 47, S. 28-90.

Busch, Kathrin (2013): Theorien der Passivitit.- Miinchen (Fink Verlag).

Busche, Hubertus (2001): Die Seele als System. Aristoteles” Wissenschaft von der Psy-
che.- Hamburg (Felix Meiner).

Busche, Hubertus (2002): Die interpretierende Kraft der Aisthesis. Wahrheit und Irr-
tum der Wahrnehmung bei Aristoteles. In: Glinter Figal (Hg.): Interpretationen der
Wahrheit.- Tiibingen (Attempto), S. 112-142.

Butler, Judith (1998): Haf3 spricht. Zur Politik des Performativen.- Berlin (Berlin Ver-
lag).

Canguilhem, Georges (1989): ,Gehirn und Denken® In: Ders.: Grenzen medizinischer

Rationalitdt: Historisch-epistemologische Untersuchungen.- Tiibingen (edition dis-
kord), S. 7-40.

Charles, David (1984): Aristotle’s Philosophy of Action.- Ithaca: Cornell University
Press.

Caston, Victor (2005): The Spirit and the Letter: Aristotle on Perception. In: R. Salles
(Hg.): Metaphysics, Soul, and Ethics in Ancient Thought. Themes from the Work of
Richard Sorabji.- Oxford, S. 245-320.

Chappell, Timothy D. J. (2004): Readings Plato’s Theaetetus.- St. Augustin (Academia).

Cherniss, H.F. (1957): The Relation of the Timaeus to Plato’s Later Dialogues. In:
American Journal of Philology 78, S. 225-266.

Cooper, .M. (1970): Plato on Sense-Perception and Knowledge (Theaetetus 184-6). In:
Phronesis 15, S. 123-146.

Cornford, Francis Macdonald (1935): Plato’s Theory of Knowledge. The Theaetetus and
the Sophist of Plato Translated with a Commentary.- London.

Cornford, Francis Macdonald (1937): Plato’s Cosmology.- London (Routledge & Kegan
Paul).

Frede, Dorothea (2006): Pleasure and Pain in Aristotle’s ethics. In: R. Kraut (Hg.): The
Blackwell Guide to Aristotle’s Nicomachean Ethics, Oxford (John Wiley & Sons),
255-75

Day, Jane M. (1997): The Theory of Perception in Plato’s Theaetetus 152-183. Oxford
Studies in Ancient Philosophy 15, S. 51-80.

Deleuze, Gilles (1986): Foucault.- Frankfurt/M. (Suhrkamp) 1986, 21992.

Deleuze, Gilles Guattari, Félix (2001): Rhizom. In: Gilles Deleuze. Short Cuts.- Frank-
furt/M. (Zweitausendeins), S. 44-73

Derrida, Jacques (1988): Signatur Ereignis Kontext. In: Ders.: Randgange der Philoso-
phie.- Wien (Edition Passagen), S. 291-314.

Derrida, Jacques (1997): Punktierungen In: Gondek/Waldenfels (Hg.): Einsitze des
Denkens. Zur Philosophie von Jacques Derrida.- Frankfurt/M. (Suhrkamp), S.19-39

Derrida, Jacques (2001): Limited Inc.- Wien (Passagen).
Derrida, Jacques (2013 [1987]): Chora.- Wien (Passagen).

221

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Literaturverzeichnis

Derrida, Jacques und Elisabeth Weber (1990): Im Grenzland der Schrift. Randgénge
zwischen Philosophie und Literatur.- In: Spuren in Kunst und Gesellschaft 34/35, S.
58-70.

Detel, Wolfgang (1972): Platons Beschreibung des falschen Satzes im Thedtet und
Sophistes.- Gottingen (Vandenhoeck und Ruprecht).

Dewey, John (2001): Die Suche nach Gewif$heit. Eine Untersuchung des Verhaltnisses
von Erkenntnis und Handeln [1929].- Frankfurt/M. (Suhrkamp).

Diaz-Bone, Rainer (1999): ,Probleme und Strategien der Operationalisierung des Dis-
kursmodells im Anschluss an Michel Foucault. In: Hannelore Bublitz, Andrea
D. Bithrmann, Christine Hanke, Andrea Seier (Hg.): Das Wuchern der Diskurse.
Perspektiven der Diskursanalyse Foucaults.- Frankfurt/M. (Campus), S. 119-135.

Dreyfus, Hubert L. und Paul Rabinow (1987) (Hg.): Michel Foucault. Jenseits von
Strukturalismus und Hermeneutik.- Frankfurt/M. 1987 (Beltz Athendum)

Ebert, Theodor (1983): Aristotle on What is Done in Perception. In: Zeitschrift fiir
philosophische Forschung 37, S. 181-198.

Eco, Umberto (1999): Die Grenzen der Interpretation. Miinchen (dtv).

Ellrich, Lutz (1999): Verschriebene Fremdheit. Die Ethnographie kultureller Briiche bei
Clifford Geertz und Stephen Greenblatt. Frankfurt/M. (Campus).

Everson, Stephen (1997): Aristotle on Perception.- Oxford.

Findlay, John N. (1981): Plato und der Platonismus. Eine Einfithrung.- Konigstein/Ts.
(Athenaum).

Fine, Gail (1998): Relativism and Self-Refutation: Plato, Protagoras, and Burnyeat. In:
Jyl Gentzler (Hg.): Method in Ancient Philosophy.- Oxford (Clarendon Press), S.
137-163.

Fink-Eitel, Hinrich (1989): Foucault zur Einfithrung. Hamburg (Junius).

Fogelin, R.J. (Jahr): Three Platonic Analogies. In: The Philosophical Review 80, S.
371-382.

Fogelman, Brian und D.S. Hutchinson (1990): ,Seventeen® Subtleties in Plato’s Theaete-
tus. In: Phronesis 35, S. 303-306.

Foley, Richard (2008): Plato’s Undividable Line: Contradiction and Method in Republic
VI. In: Journal of the History of Philosophy 46, S. 1-24.

Foucault, Michel (1973): Archiologie des Wissens. Frankfurt a.M. (Suhrkamp).

Foucault, Michel (1977): Der Wille zum Wissen (Sexualitdt und Wahrheit I).- Frank-
furt/M. (Suhrkamp).

Foucault, Michel (1984): Histoire de la sexualité. Vol. 2. L'usage des plaisirs.- Paris
(Editions Gallimard).

Foucault, Michel (1986): Der Gebrauch der Luste. Sexualitdit und Wahrheit 2. Frank-
furt/M. (Suhrkamp).

Foucault, Michel (1993): ,Wahrheit, Macht und Selbst. Ein Gesprach zwischen Rux
Martin und Michel Foucault (25.10.1982). In: Ders. Technologien des Selbst. Frank-
furt am Main (S. Fischer), S. 15-23.

Foucault, Michel (1996): Der Mensch ist ein Erfahrungstier. Frankfurt am Main (Suhr-
kamp).

222

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Literaturverzeichnis

Foucault, Michel (2001a): Das Denken des Auflen (1966). In: Schriften in vier Banden.
Dits et Ecrits. Bd. 11954-1969. Frankfurt/M. (Suhrkamp) 2001, S. 670-697.

Foucault, Michel (2001b): Was ist ein Autor? (1969), In: Schriften in vier Bianden. Dits
et Ecrits. Bd. 1. 1954-1969.- Frankfurt/M. (Suhrkamp) 2001, S. 1003-1041. Original:
Quest-ce qu'un auteur? In: Bulletin de la Société francaise de philosophie 63 (1969),
S.73-104.

Foucault, Michel: Die Geburt der Klinik. Eine Archdologie des &rztlichen Blicks.-
Frankfurt/M. (Fischer TB)

Frede, Dorothea (1989): The Soul’s Silent Dialogue. A Non-Aporetic Reading of the
Theaetetus. In: Proceedings of the Cambridge Philological Society 215, S. 20-49.

Frede, Dorothea (1997): Platon: Philebos. Ubersetzung und Kommentar.- Gottingen
(Vandenhoeck & Ruprecht).

Frede, Dorothea (1999): Platons ,Phaidon: der Traum von der Unsterblichkeit der
Seele.- Darmstadt (Wissenschaftliche Buchgesellschaft).

Frede, Dorothea (2003): Aristoteles iiber Leib und Seele. In: Thomas Buchheim, Hell-
mut Flashar und Richard A.H. King (Hg.): Kann man heute noch etwas anfangen
mit Aristoteles? - Hamburg (Meiner), S. 85-109.

Frede, Dorothea (2006): Platons Dialoge als Hypomnemata — Zur Methodik der Pla-
tondeutung. In: Gregor Schiemann, Dieter Mersch, Gernot Béhme (Hg.): Platon im
nachmetaphysischen Zeitalter.- Darmstadt (WB), S. 41-58.

Frede, Michael (1987): Observations on Perception in Plato’s Later Dialogues.- In:
Ders.: Essays in Ancient Philosophy. Minneapolis, S. 3-8.

Frede, Michael (1992): On Aristotle’s Conception of the Soul. In: In: Martha Nuss-
baum, Amelie Oksenberg Rorty (Hg.): Essays on Aristotle’s ,De Anima:- Oxford, S.
93-107.

Frede, Michael (1987): Introduction: the Study of Ancient Philosophy. In: Ders.: Essays
in Ancient Philosophy.- Minneapolis: University of Minnesota Press, S. ix-xxvii.
(Nachdruck in M. van Ackeren und J. Miiller (Hg.) (2006): Antike Philosophie
verstehen. Understanding Ancient Philosophy.- Darmstadt: Wissenschaftliche Buch-
gesellschaft, S. 34-53.

Fredriksson, Antony (2014): Vision, Image, Record - A Cultivation of the Visual Field.-
Bisher unveroffentlichte Dissertation, Abo Akademi University, Finnland.

Frege, Gottlob (1962): Funktion, Begriff, Bedeutung. Finf logische Studien.- Géttingen
(Vandenhoeck & Ruprecht ).

Fuchs, Martin und Eberhard Berg (1993) (Hg.): Kultur, soziale Praxis, Text. Die Krise
der ethnographischen Représentation.- Frankfurt/M. (Suhrkamp).

Gadamer, Hans-Georg (1990): Wahrheit und Methode. Gesammelte Werke Bd. I.-
Tubingen (Mohr Siebeck).

Gasché, Rodolphe (1997): Eine sogenannte ,literarische“ Erzdhlung. Derrida tiber Kaf-
kas ,Vor dem Gesetz" In: Ders./Bernhard Waldenfels (Hg.): Einsatze des Denkens.
Zur Philosophie von Jacques Derrida.- Frankfurt/M. (Suhrkamp), S. 256-286.

Gazzaniga, Michael (1988): Brain Modularity: Toward a Philosophy of Conscious
Experience. In: Anthony J. Marcel und E. Bisiach (Hg.): Consciousness in Contem-
porary Science.- Oxford (Clarendon Press).

223

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Literaturverzeichnis

Gehring, Petra (2004): Foucault - Die Philosophie im Archiv.- Frankfurt/M., New York
(Campus).

Gondek/Waldenfels (Hg.) (1997): Einsdtze des Denkens. Zur Philosophie von Jacques
Derrida.- Frankfurt/M. (Suhrkamp).

Greenblatt, Stephen (1982): Introduction. The Power of Forms in the English Renais-
sance. Special Issue of Genre 15.1-2, S. 3-6.

Greenblatt, Stephen (1993): Verhandlungen mit Shakespeare. Innenansichten der eng-
lischen Renaissance.- Frankfurt/M. (Fischer TB); Original: Shakespearean Negotia-
tions. The Circulation of Social Energy in Renaissance England.- Berkeley (Regents
of the University of California) 1988.

Greenblatt, Stephen (1995a): Grundziige einer Poetik der Kultur. In: Ders.: Schmutzige
Riten. Betrachtungen zwischen Weltbildern.- Frankfurt/M. (Fischer TB).

Greenblatt, Stephen (1995b): Resonanz und Staunen. In: Ders.: Schmutzige Riten.
Betrachtungen zwischen Weltbildern.- Frankfurt/M. (Fischer TB).

Habermas, Jirgen (1981): Die Theorie des kommunikativen Handelns Bd. 1, Frank-
furt/M. (Suhrkamp).

Habermas, Jirgen (1985): Der philosophische Diskurs der Moderne.- Frankfurt/M.
(Suhrkamp).

Habermas, Jirgen (1992): Nachmetaphysisches Denken. Philosophische Aufsitze.-
Frankfurt/;M. (Suhrkamp).

Hagner, Michael (2006): Bilder der Kybernetik: Diagramm und Anthropologie, Schal-
tung und Nervensystem. In: Hef3ler, Martina (Hg.): Konstruierte Sichtbarkeiten.
Wissenschafts- und Technikbilder seit der Frithen Neuzeit. Miinchen (Fink) 2006, S.
387-404.

Hagner, Michael und Laubichler, Manfred D. (2006): Vom Hochsitz des Wissens. Das
Allgemeine als wissenschaftlicher Wert.- Berlin (diaphanes).

Hahn, Robert (1983): A Note on Plato’s Divided Line. In: Journal of the History of
Philosophy 21, S. 235-237.

Halawa, Mark Ashraf (2008): Wahrnehmung als Zeichenprozess. In: Ders.: Wie sind
Bilder moglich? Argumente fiir eine semiotische Fundierung des Bildbegriffs.- K6In
(Halem), S. 80-121.

Haraway, Donna (1995): Situiertes Wissen. Die Wissenschaftsfrage im Feminismus
und das Privileg einer partialen Perspektive. In: dies.: Die Neuerfindung der Natur:
Primaten, Cyborgs und Frauen.- Frankfurt/M., New York (Campus), S. 73-97.

Hardy, Jorg (2001): Platons Theorie des Wissens im “Theaitet- Gottingen (Vanden-
hoeck & Ruprecht)

Hardy, Jorg (2006): Die Welt im Fluf3? Erkenntnistheorie und Ontologie im ersten
Hauptteil des ,Theaitet” (151d-187a).- In: Logical analysis and history of philosophy
(Philosophiegeschichte und logische Analyse) 9, S. 31-78.

Haselstein, Ulla (2000): Die Gabe der Zivilisation: Kultureller Austausch und literari-
sche Textpraxis in Amerika 1682-1861. Miinchen (Fink).

Hauskeller, Michael (1998): Erkenntnis und Wahrnehmung in Platons Dialog Theaite-
tos.- In: Allgemeine Zeitschrift fiir Philosophie 23, S. 167-179.

224

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Literaturverzeichnis

Hayles, Katherine N. (1999): How We Became Posthuman. Virtual Bodies in
Cybernetics, Literature, and Informatics.- Chicago, London (University of Chicago
Press).

Heinaman, Robert (1995): Activity and Change in Aristotle. In: Oxford Studies in
Ancient Philosophy 13, S. 187-216.

Heitsch (1988): Uberlegungen Platons im Theaetet.- Stuttgart (Steiner Verlag).

Herzberg, Stephan (2007): De Anima II 5 und Aristoteles’ Wahrnehmungstheorie. In:
Zeitschrift fiir philosophische Forschung 61, S. 98-120.

Hef3ler, Martina (2006a): Einleitung. Anndherungen an Wissenschaftsbilder. In: Dies.
(Hg.): Konstruierte Sichtbarkeiten. Wissenschafts- und Technikbilder seit der Frii-
hen Neuzeit. Miinchen (Fink) 2006, S. 11-37

Hef3ler, Martina (2006b): Von der doppelten Unsichtbarkeit digitaler Bilder. http://ww
w.zeitenblicke.de/2006/3/Hessler (16.07.2012)

Hirst, R. (1965): Form and Sensation. In: Proceedings of the Aristotelian Society, Suppl.
39, S.155-172.

Hobuf3, Steffi (1993): Die Entwicklung von Wittgensteins Gedanken zum Sehen-als.
In: Philosophie und die kognitiven Wissenschaften. Beitrdge des 16. Internationalen
Wittgenstein-Symposiums. - Kirchberg am Wechsel.

HobufB, Steffi (1998): Wittgenstein tiber Expressivitat. Der Ausdruck in Kérpersprache
und Kunst.- Hannover (Internationalismus Verlag).

Hobuf3, Steffi (2004): Fremderfahrung und Fremddarstellung: Von hier nach dort und
zurtick. Einleitung. In: Iris Darmann, Steffi Hobuf3, Ulrich Lélke (Hg.): Konversio-
nen. Fremderfahrungen in ethnologischer und interkultureller Perspektive.- Rodopi
(Amsterdam), S. 7-34.

Hobuf3, Steffi (2007): ,Ein komplexes und wechselhaftes Spiel“: sprachliche Resigni-
fikation von Kanak Sprak und Aboriginal English. In: Anja Schwarz & Russell
West-Pavlov (Hg.): Polyculturalism and discourse.- Amsterdam (Rodopi), S. 31-65.

HobufB, Steffi (2013): Représentationsarbeit als performative Praxis. Ein Plidoyer fiir
einen kritischen Reprisentationsbegriff. In: Steffi Hobuf3, Stefani Kugler, Anna-Lena
Sélzer u.a. (= Arbeitskreis Reprasentationen) (Hg.): Die ,andere’ Familie. Reprisen-
tationskritische Analysen von der Frithen Neuzeit bis zur Gegenwart.- Frankfurt/M.
(Peter Lang), S. 51-77.

Hobuf3, Steffi (2014): Aktivitat und Passivitat der visuellen Wahrnehmung bei Platon
und Aristoteles. In: Steffi Hobuf3 und Nicola Tams (Hg.): Lassen und Tun. Kul-
turphilosophische Debatten zum Verhiltnis von Gabe und kulturellen Praktiken.-
Bielefeld (Transcript), S. 57-78.

Hobuf, Steffi und Nicola Tams (2014) (Hg.): Lassen und Tun. Kulturphilosophische
Debatten zum Verhiltnis von Gabe und kulturellen Praktiken.- Bielefeld (Tran-
script).

Hoeg, Peter (1996): Spiegelbild eines jungen Mannes im Gleichgewicht. In: Ders.:
Von der Liebe und ihren Bedingungen in der Nacht des 19. Mérz 1929.- Miinchen
(Hanser), S. 216-229.

225

- am 24.01.2026, 08:42:43.



http://www.zeitenblicke.de/2006/3/Hessler
http://www.zeitenblicke.de/2006/3/Hessler
https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.zeitenblicke.de/2006/3/Hessler
http://www.zeitenblicke.de/2006/3/Hessler

5. Literaturverzeichnis

Hoffe, Otfried (2003): Ethik und Politik. In: Thomas Buchheim, Hellmut Flashar,
Richard A.H. King (Hg.): Kann man heute noch etwas anfangen mit Aristoteles? —
Darmstadt (WB), S. 125-141.

Husserl, Edmund (1962): Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die trans-
zendentale Phanomenologie (1935/36) (= Husserliana Bd. VI). Den Haag Martinus
Nijhoft)

Husserl, Edmund (1975): Logische Untersuchungen. Bd. 1: Prolegomena zur reinen
Logik (Husserliana Bd. 18).- Den Haag.

Jager, Siegfried (1999): Kritische Diskursanalyse. Eine Einfithrung. Duisburg (Duisbur-
ger Institut fiir Sprach- und Sozialforschung, DISS)

Jager, Siegfried (2001): Diskurs und Wissen: Theoretische und methodische Aspekte
einer kritischen Diskurs- und Dispositivanalyse In: Keller, Reiner, Andreas Hirse-
land, Werner Schneider, Willy Viehéver (Hg.): Handbuch Sozialwissenschaftliche
Diskursanalyse. Band I: Theorien und Methoden.- Opladen (Lese + Budrich), S.
81-112.

James, Susan (1997): Passion and Action. The Emotions in Seventeenth-Century Phi-
losophy.- Oxford.

Jay, Martin: Downcast Eyes. The Denigration of Vision in Twentieth-Century French
Thought.- Berkeley, Los Angeles, London (University of California Press).

Johansen, Thomas K. (2002): Imprinted on the mind: passive and active in Aristotle’s
theory of perception. In: Barbara Saunders, Jaap van Brakel (Hg.): Theories, Tech-
nologies, Instrumentalities of Color. Anthropological and Historiographic Perspec-
tives.- Lanham, New York, Oxford (University of America Press) 2002, S. 169-188.

Kahn (1966): Sensation and Consciousness in Aristotle’s Psychology.- In: Archiv fiir
Geschichte der Philosophie 48, S. 1-43.

Kahn, Charles (1981): Some Philosophical Uses of ,to be“ in Plato.- In: Phronesis 26, S.
105-134.

Kant, Immanuel (1956): Kritik der reinen Vernunft. Hamburg (Meiner).

Keller, Reiner (2007): Sozialwissenschaftliche Diskursforschung. Eine Einfithrung fiir
SozialwissenschaftlerInnen. Wiesbaden (VS)

Keller, Reiner, Andreas Hirseland, Werner Schneider, Willy Vieh6ver (Hg.) (2001):
Handbuch Sozialwissenschaftliche Diskursanalyse. Band I: Theorien und Metho-
den.- Opladen (Lese + Budrich)

Kersting, Wolfgang (1999): Platons ,Staat"- Darmstadt (Wissenschaftliche Buchgesell-
schaft).

Kimmerle, Heinz (2000): Philosophien der Differenz. Eine Einfithrung.- Wiirzburg
(Konigshausen & Neumann).

Kleiner, Marcus S. (Hg.) (2001): Michel Foucault. Eine Einfithrung in sein Denken.-
Frankfurt/M., New York (Campus).

Konig, Josef (2002): Einfithrung in das Studium des Aristoteles an Hand einer In-

terpretation seiner Schrift iiber die Rhetorik. Hg. Von Nicolaus Braun. Freiburg,
Miinchen (Alber).

226

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Literaturverzeichnis

Koveker, Dietmar (2005): Sprache, Zeit und Differenz. Elemente einer Kritik der
reinen Diskursvernunft.-Frankfurt a.M. (Humanities Online).

Konersmann, Ralf (1999): Die Augen der Philosophen. Zur historischen Semantik und
Kritik des Sehens. In: Ders. (Hg.): Kritik des Sehens.- Leipzig (Reclam), S. 9-47.

Kramer, Hans (2011): Die Idee des Guten. Sonnen- und Liniengleichnis (Buch VI
504a-51le). In: Hoffe, Otfried (Hg.): Platon: Politeia.- Berlin (Akademie Verlag).

Krémer, Sibylle (2009): Platons Liniengleichnis. In: Vorlesung ,Das ,Auge des Den-
kens: Visuelle Epistemologie am Beispiel der Diagrammatik. http://userpage.fu-berl
in.de/~sybkram/media/downloads/Vorlesung_AugeDesDenkens/VL4%20-%20Plat
on%20-%20Liniengleichnis.pdf (Letzter Zugriff am 10.10.2012)

Krimer, Sibylle (2010): Zwischen Anschauung und Denken. Uberlegungen zur episte-
mologischen Bedeutung des Graphismus im Ausgang von Platon und Descartes. In:
J. Bromand und G. Kreis (Hg.): Was sich nicht sagen lasst. Das Nicht-Begriffliche in
Wissenschaft, Kunst du Religion.- Berlin (Akademie Verlag), S. 173-192.

Kramer, Sibylle (2012): Gedanken sichtbar machen. Platon: Eine diagrammatologische
Rekonstruktion. Ein Essay. In: Jan-Henrik Moller und Jorg Sternagel (Hg.): Parado-
xalitdt des Medialen.- Miinchen (Fink). (Zitiert nach Absatz-Nummern)

Kremer-Marietti, Angele (1985): Michel Foucault. Archéologie et Généalogie.- Vanves
(Le livre de poche).

Kiinne, Wolfgang (1981): Verstehen und Sinn. In: Allgemeine Zeitschrift fiirr Philoso-
phie 6, S. 1-16.

Kullmann, Wolfgang (1974): Wissenschaft und Methode. Interpretationen zur aristote-
lischen Theorie der Naturwissenschaft.- Berlin, New York (de Gruyter).

Kullmann, Wolfgang (1998): Aristoteles und die moderne Wissenschaft.- Stuttgart (Stei-
ner).

Kutschera, Franz von (2002a): Platons Philosophie. I Die frithen Dialoge.- Paderborn
(mentis).

Kutschera, Franz von (2002b): Platons Philosophie. II Die mittleren Dialoge.- Pader-
born (mentis).

Kutschera, Franz von (2002c): Platons Philosophie. III Die spiaten Dialoge.- Paderborn
(mentis).

Lakoff, George, Mark Johnson (1980): Metaphors We Live By.- Chicago.

Lee, Mi-Kyoung (2011): The Theaetetus. In: Gail Fine (ed.): The Oxford Handbook of
Plato.- Oxford (Oxford University Press), S. 411-436.

Lefebvre, Lucien (1988): Le probléeme de l'incroyance au XVI. siécle. La réligion de
Rabelais. Paris (Albin Michel).

Lemke, Thomas (1997): Eine Kritik der politischen Vernunft. Foucaults Analyse der
modernen Gouvernementalitit. Hamburg (Argument).

Lettvin, JY., H.R. Maturana, W.S. McCulloch, W.H. Pitts (1959): What the Frog’s Eye
Tells the Frog’s Brain. In: Proceedings of the Institute for Radio Engineers 47,
1940-1951.

Levin, David Michael (Hg.) (1997): Sites of Vision. The Discursive Construction of
Sight in the History of Philosophy.- Cambridge/Mass., London (MIT Press).

227

- am 24.01.2026, 08:42:43.


http://userpage.fu-berlin.de/~sybkram/media/downloads/Vorlesung_AugeDesDenkens/VL4%20-%20Platon%20-%20Liniengleichnis.pdf
http://userpage.fu-berlin.de/~sybkram/media/downloads/Vorlesung_AugeDesDenkens/VL4%20-%20Platon%20-%20Liniengleichnis.pdf
http://userpage.fu-berlin.de/~sybkram/media/downloads/Vorlesung_AugeDesDenkens/VL4%20-%20Platon%20-%20Liniengleichnis.pdf
https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://userpage.fu-berlin.de/~sybkram/media/downloads/Vorlesung_AugeDesDenkens/VL4%20-%20Platon%20-%20Liniengleichnis.pdf
http://userpage.fu-berlin.de/~sybkram/media/downloads/Vorlesung_AugeDesDenkens/VL4%20-%20Platon%20-%20Liniengleichnis.pdf
http://userpage.fu-berlin.de/~sybkram/media/downloads/Vorlesung_AugeDesDenkens/VL4%20-%20Platon%20-%20Liniengleichnis.pdf

5. Literaturverzeichnis

Lindberg, David C. (1987): Auge und Licht im Mittelalter. Die Entwicklung der Optik
von Alkindi bis Kepler.- Frankfurt/M. (Suhrkamp).

Link, Jirgen (1995): Diskurstheorie, in: Wolfgang-Fritz Haug (Hg.): Historisch-kriti-
sches Worterbuch des Marxismus. Band 2. Hamburg (Argument)

Link, Jirgen/Link-Heer, Ursula (1990): Diskurs/Interdiskurs und Literaturanalyse. In:
LiLi 77, S.88-99

List, Elisabeth (2009): Ethik des Lebendigen.- Weilerswist (Velbriick).

Locke, John: Essay Concerning Human Understanding. Works in Ten Volumes, Vol. I.-
London 1823 (Reprint Aalen 1963).

Long, A.A. (1998): Plato’s Apologies and Socrates in the Theaetetus. In: Jyl Gentzler
(Hg.): Method in Ancient Philosophy.- Oxford (Clarendon Press), S. 113-136.

Magee, Joseph M. (2000): Sense Organs and the Activity of Sensation in Aristotle. In:
Phronesis 45, S. 306-330.

Mann, Wolfgang-Rainer (2000): The Discovery of Things.- Princeton (Princeton Uni-
versity Press).

Maset, Michael (2002): Diskurs, Macht und Geschichte. Foucaults Analysetechniken
und die historische Forschung. Frankfurt/M. (Campus):

Matthen, Mohan (1985): Perception, Relativism, and Truth: Reflections on Plato’s
Theatetus 152-160. In: Dialogue 24, S. 33-58.

Maturana, H. R., G. Uribe, S. Frenk (1968): A Biological Theory of Relativistic Color
Coding in the Primate Retina.- In: Archivos de Biologica y Medicina Experimen-
tales, Suplemento No. 1, Santiago.

Maturana, Humberto R. und Francisco J. Varela (1980): Autopoiesis and Cognition.
The Realization of the Living.- Dordrecht (Reidel).

McDowell, John (1973): Plato: Theaetetus. Translated with Notes by John McDowell.-
Oxford.

McLuhan, Herbert Marshall (1992): Die magischen Kanile. Understanding Media.-
Disseldorf (Econ).

Merker, Anne (2003): La vision chez Platon et Aristote. Sankt Augustin (Academia
Verlag).

Merker, Anne (2003): La Vision chez Platon et Aristote.- St. Augustin (Academia
Verlag).

Modrak, Deborah K. W. (1981): Perception and Judgement in the Theaetetus. In:
Phronesis 26, S. 35-54.

Modrak, Deborah K. W. (1987): Aristotle. The Power of Perception.- Chicago, London
(The University of Chicago Press).

Miiller, Jérn (2009): Abschnitt “Psychologie”. In: Christoph Horn, Jorn Miiller und Joa-
chim Soéder (Hg.): Platon-Handbuch. Leben - Werk - Wirkung.- Stuttgart, Weimar
(Metzler Verlag), S. 142-154.

Miinch, D. (1996): Artikel ,Wahrnehmung, philosophische Aspekte® In: Gerhard Stru-
be (Hg.): Worterbuch der Kognitionswissenschaft.- Stuttgart (Klett-Cotta), S. 792f.

Notopoulos, James Anastasios (1936): Movement in the Divided Line of Plato’s Repub-
lic.- Havard (Harvard Studies in Classical Philology 47).

228

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Literaturverzeichnis

O’Brien, D. (1970): The Effects of a Simile: Empedocles’ Theories of seeing and Breath-
ing. In: Journal of Hellenic Studies (90), S. 140-179.

Opsomer, Jan (2014): Sollte man den Platonismus wohlwollend interpretieren? Vortrag
mit Handout am 2.10.2014 im Rahmen des Kolloquiums ,,Antike Philosopheme in
systematischen Debatten der Gegenwart® auf dem Kongress der Deutschen Gesell-
schaft fiir Philosophie in Miinster.

Opsomer, Jan (2016): Sollte man den Platonismus wohlwollend interpretieren? Philo-
sophische Historiographie und das Prinzip der wohlwollenden Interpretation. In:
Michael Quante (Hg.): Geschichte — Gesellschaft — Geltung. (Deutsches Jahrbuch
Philosophie Band 8).- Hamburg (Meiner), S. 945-958.

Orth, Ernst Wolfgang (1999): Edmund Husserls ,Krisis der europdischen Wissenschaf-
ten und die transzendentale Phanomenologie’. Darmstadt (WB).

Owen, G.E.L. (1953): The Place of the Timaeus in Plato’s Dialogues. In: Classical
Quarterly N.S. 3, S. 79-95.

Perler, Dominik (2003): Was ist ein frithneuzeitlicher philosophischer Text? In: H. Puff
und Ch. Wild (HG.): Zwischen den Disziplinen? Perspektiven der Frithneuzeitfor-
schung.- Géttingen (Wallstein), S. 55-80.

Peterson, Sandra (2011): Socrates and Philosophy in the Dialogues of Plato.- Cambridge
(Cambridge University Press).

Pirsig, Robert M. (1978): Zen und die Kunst ein Motorrad zu warten. Ein Versuch tiber
Werte.- Frankfurt/M. (Fischer TB).

Pfaller, Robert (2000) (Hg.): Interpassivitat. Studien iiber delegiertes GeniefSen.- Wien,
New York (Springer).

Polansky, Ronald M. (1992): Philosophy and Knowledge: A Commentary on Plato’s
Theaetetus.- Lewisburg (Bucknell University Press).

Prauss, Gerold (1966): Platon und der logische Eleatismus.- Berlin (de Gruyter).

Puster, Rolf (1993): Das Zukunftsargument - ein wenig beachteter Einwand gegen den
Homo-mensura-Satz in Platons Theaitetos.- In: Archiv fiir Geschichte der Philoso-
phie 75, S. 241-275.

Rorty, Richard (1981): Der Spiegel der Natur. Eine Kritik der Philosophie.- Frankfurt/.
(Suhrkamp).

Rosen, Stanley (1999): The Problem of Sense Perception in Plato’s Philebus. In: Jo-
hannes M. Van Ophuijsen (Hg.): Plato and Platonism.- Washington (The Catholic
University of America Press), S. 242-260.

Runciman, W.G. (1962): Plato’s Later Epistemology.- Cambridge.

Ryle, Gilbert (1966): Plato’s Progress.- Cambridge (Cambridge University Press).

Sarasin, Philip (1996): Subjekte, Diskurse, Korper. Uberlegungen zu einer diskursanaly-
tischen Kulturgeschichte In: Hardtwig, Wolfgang und Hans-Ulrich Wehler (Hg.):
Kulturgeschichte Heute. Gottingen.

Sarasin, Philip (2001): Diskurstheorie und Geschichtswissenschaft. In: Keller, Reiner,
Andreas Hirseland, Werner Schneider, Willy Viehover (Hg.): Handbuch Sozialwis-
senschaftliche Diskursanalyse. Band I: Theorien und Methoden.- Opladen (Leske +
Budrich).

229

- am 24.01.2026, 08:42:43.


https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Literaturverzeichnis

Savigny, Eike von (1975): John Langshaw Austin: Hat die Wahrnehmung eine Basis?
In: Speck, J. (Hg.): Grundprobleme der groflen Philosophen. Philosophie der Ge-
genwart Bd. 3: Moore, Goodman, Quine, Ryle Strawson, Austin.- Gottingen (Uni-
Taschenbiicher), S. 207-247.

Savigny, Eike von (1988): Wittgensteins ,,Philosophische Untersuchungen Ein Kom-
mentar fiir Leser.- Frankfurt/M. (Klostermann).

Schantz, Richard (1990): Der sinnliche Gehalt der Wahrnehmung.- Miinchen, Ham-
den, Wien (Philosophia Verlag).

Schiffers, Juliane (2014): Passivitat denken. Aristoteles — Leibniz — Heidegger.- Freiburg
(Alber).

Schindler, Larissa (2011a): Kampffertigkeit. Eine Soziologie praktischen Wissens. Stutt-
gart.

Schindler, Larissa und Tobias Boll (2011b): Visuelle Medien und die (Wieder-)
Herstellung von Unmittelbarkeit. In: Ulrich Hagele, Irene Ziehe (Hg.): Visuelle
Medien und Forschung.- Miinster, S. 219-231.

Schirren, Thomas (2008): Artikel “aisthésis”, “aisthésis koiné ,aisthéton’ ,aisthétikon®
In: Christoph Horn und Christof Rapp (Hg.): Worterbuch der antiken Philosophie.-
Miinchen (C.H. Beck), 2. Auflage.

Schmid, Wilhelm (1987): Die Geburt der Philosophie im Garten der Liiste. Michel
Foucaults Archdologie des platonischen Eros. Frankfurt/M. (Suhrkamp).

Schmid, Wilhelm (1991): Auf der Suche nach einer neuen Lebenskunst. Die Frage
nach dem Grund und die Neubegriindung der Ethik bei Foucault. Frankfurt/M.
(Suhrkamp).

Schmidgen, Henning (2010): Die Helmholtz-Kurven. Auf der Spur der verlorenen
Zeit.- Berlin (Merve Verlag).

Schmitt, Arbogast (1973): Die Bedeutung der sophistischen Logik fir die mittlere Dia-
lektik Platons.- Wiirzburg (Julius-Maximilians-Universitit, Inaugural-Dissertation).

Schmitt, Arbogast (2003a): Die Literatur und ihr Gegenstand in der Poetik des Aristo-
teles.- In: Thomas Buchheim, Hellmut Flashar, Richard A.H. King (Hg.): Kann man
heute noch etwas anfangen mit Aristoteles? - Darmstadt (WB), S. 184-219.

Schmitt, Arbogast (2003p): Die Moderne und Platon.- Darmstadt (Wissenschaftliche
Buchgesellschaft).

Schmitt, Arbogast (2006): Platonismus und Empirismus. In: Gregor Schiemann, Dieter
Mersch, Gernot Bohme (Hg.): Platon im nachmetaphysischen Zeitalter.- Darmstadt
(Wissenschaftliche Buchgesellschaft), S. 71-95.

Schmitz, Hermann (1989): Besprechung von Wolfgang Welsch, Aisthesis, und W.
Bernard, Rezeptivitit und Spontaneitat der Aisthesis bei Aristoteles.- In: Philoosphi-
sches Jahrbuch 96, S. 394-402.

Schmitz, Hermann (2005): Mit Platon in dem Kampf (Besprechung von Schmitt
2003p). In: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 53, S. 642-647.

Schmitz, Thomas A. (2002): Moderne Literaturtheorie und antike Texte. Eine Einfiih-
rung. Darmstadt (WB) 2002.

230

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Literaturverzeichnis

Schwab-Trapp, Michael (2001): Diskurs als soziologisches Konzept. Bausteine fiir
eine soziologisch orientierte Diskursanalyse In: Keller, Reiner, Andreas Hirseland,
Werner Schneider, Willy Vieh6ver (Hg.): Handbuch Sozialwissenschaftliche Dis-
kursanalyse. Band I: Theorien und Methoden. Opladen (Lese + Budrich), S. 261-283.

Sedley, David (2003): The Collapse of Language? Theaetetus 197c-183c. In: Plato 3.
http://univ-parisl.fr/Plato/article38.html (letzter Zugriff am 17.9.2012)

Sedley, David (2004): The Midwife of Platonism. Text and Subtext in Plato’s Theaete-
tus.- Oxford (Clarendon Press).

Shea, J. (1985): Judgement and perception in Theaetetus 184-186.- In: Journal of the
History of Philosophy 23, S. 1-14

Singer, Wolf (2002): Der Beobachter im Gehirn. Essays zur Hirnforschung.- Frank-
furt/M. (Suhrkamp).

Smith, Nicholas D. (1996): Plato’s Divided Line. In: Ancient Philosophy 16, S. 25-46.

Stegmiiller, Wolfgang (1968): Der Phinomenalismus und seine Schwierigkeiten. In:
Archiv fiir Philosophie 8 (1956), S. 36-100, Nachdruck Darmstadt (Wissenschaftliche
Buchgesellschaft).

Sturken, Marita und Lisa Cartwright (2001): Practices of Looking. An Introduction to
Visual Culture.- Oxford, New York (Oxford University Press).

Taureck, Bernhard H. F. (2004): Metaphern und Gleichnisse in der Philosophie. Ver-
such einer kritischen Ikonologie der Philosophie.- Frankfurt/M. (Suhrkamp).

Taylor, A.E. (1928): A Commentary on Plato’s Timaeus.- Oxford (Clarendon Press).

Tietz, Udo (2000): Gadamer zur Einfithrung.- Hamburg (Junius).

Tyler, Stephen A. (1984): The Vision Quest in the West, or What the Mind's Eye Sees.
In: Journal of Anthropological Research Vol. 40, No. 1, Fortieth Anniversary Issue
1944-1984 (Spring, 1984), pp. 23-40

Tyler, Stephen A.: Das Unaussprechliche.- Miinchen (Verlag) 1991.

Varela, Francisco J. (1979): Principles of Biological Autonomy.- New York (North Hol-
land).

Veyne, Paul (1978): Der Eisberg der Geschichte. Foucault revolutioniert die Historie.
Berlin (Merve) 1978, 21981.

Vlastos, Gregory (1975): Plato’s Universe. Seattle (University of Washington Press).

Volpi, Franco (2003): Das Problem der Aisthesis bei Aristoteles. In: Gregor Damschen,
Rainer Enskat, Alejandro G. Vigo (Hg.): Platon und Aristoteles — sub ratione verita-
tis. Festschrift fiir Wolfgang Wieland zum 70. Geburtstag.- Géttingen (Vandenhoeck
& Ruprecht), S. 286-303.

Waldenfels, Bernhard (2003): Kraftproben des Foucaultschen Denkens. In: Philosophi-
sche Rundschau 50, S. 1-26.

Welsch, Wolfgang (1987): Aisthesis. Grundziige und Perspektiven der Aristotelischen
Sinneslehre.- Stuttgart (Klett-Cotta).

Welsch, Wolfgang (2018): Wahrnehmung und Welt.- Berlin (Matthes und Seitz).

Wieland, Wolfgang (1999): Platon und die Formen des Wissens.- Gottingen (Vanden-
hoeck & Ruprecht) 1982, zweite Auflage.

231

- am 24.01.2026, 08:42:43.


http://univ-paris1.fr/Plato/article38.html
https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://univ-paris1.fr/Plato/article38.html

5. Literaturverzeichnis

Wiesing, Lambert (2002): Einleitung: Philosophie der Wahrnehmung. In: Ders. (Hg.):
Philosophie der Wahrnehmung. Modelle und Reflexionen.- Frankfurt/M. (suhr-
kamp), S. 9-64.

Wiesing, Lambert (2003): Merleau-Pontys Entdeckung der Wahrnehmung. In: Mer-
leau-Ponty, Maurice: Das Primat der Wahrnehmung. Herausgegeben und mit einem
Nachwort versehen von Lambert Wiesing.- Frankfurt/M. (suhrkamp).

Wiesing, Lambert (2009): Das Mich der Wahrnehmung. Eine Autopsie.- Frankfurt/M.
(Suhrkamp).

Wittgenstein, Ludwig (1972): Preliminary Studies for the ,Philosophical Investiga-
tions® Generally Known as The Blue and Brown Books. Oxford (Blackwell, p.
158-160.

Wittgenstein, Ludwig (1984): Philosophische Untersuchungen, in: Ders.: Werkausgabe
Bd. 1, Frankfurt a.M.

Wiirz, Carl (1888): Die sensualistische Erkenntnislehre der Sophisten und Platons
Widerlegung derselben. Nach dem Theitet dargestellt und beurteilt.- Trier (Lintz).
Ziembke, Axel (1996): Das Ding als Wahrnehmung und seine ,,Authebung® in der Hand-
lung. Eine nicht-reprisentationistische Perspektive aus klassisch philosophischer
Sicht. In: Axel Ziemke und Olaf Breidbach (Hg.): Reprasentationismus — Was sonst?
Eine kritische Auseinandersetzung mit dem reprisentationistischen Forschungspro-
gramm in den Neurowissenschaften.- Braunschweig/Wiesbaden (vieweg), S, 139-168.

Zovko, Marfe-Elise (2008): The Way Up and the Way Back is the Same: The Ascent
of Cognition on Plato’s Analogies of the Sun, the Line and the Cave and the Path
Intelligence Takes. In: John Dillon (Hg.): Platonism and forms of intelligence.-
Berlin, S. 313-343.

232

https://doi.org/10.5771/9783885721504 - am 24.01.2026, 08:42:43.



https://doi.org/10.5771/9783985721504
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	1. Einleitung
	1.1. Einführung
	1.2. Texttheoretische Voraussetzungen der Platon- und Aristoteles-Lektüre: Methodologische Überlegungen
	Archäologie und dynamische Zirkulation: Der Text und die Macht bei Foucault
	Die Textualität in New Historicism und Ethnologie
	Referentielle, nichtreferentielle und ‚selbstreferentielle‘ Bilder in Wittgensteins Kritik
	Dekonstruktive Lektüre, „falsche Literarisierung“ und der Wahrheitsanspruch philosophischer Texte
	Methodische Konsequenzen für die Textlektüre

	1.3. Wahrnehmung als passives Empfangen oder als aktives Konstruieren – zur Wirkmächtigkeit einer Dichotomie
	1.4. Forschungsstand

	2. Das Sichtbare und das Denkbare: Visuelle Wahrnehmung und Erkenntnis bei Platon
	2.1. Die Wahrnehmung im Zusammenhang der Platonischen Erkenntnistheorie. Untersuchte Texte und Kontexte
	2.2. Visuelle Wahrnehmung im „Liniengleichnis“
	2.3. Die Wahrnehmung im „Theaitetos“
	Der Rahmendialog und das narrative Setting
	Drei Sätze (T), (P) und (H) – die Eingangssequenz des Binnendialogs und ein Überblick über die einschlägigen Passagen
	Die Flusstheorie (H) als Ausgangspunkt einer Wahrnehmungstheorie: die „Zwillingstheorie“ der Wahrnehmung
	Die weitere Entfaltung von (H) und (P) als Basis einer Wahrnehmungstheorie: Die Unfehlbarkeit der Wahrnehmung, das Traumargument und das ἐγὼ κριτὴς-Argument
	Die Gliederung der Widerlegungspassage
	Der erste Einsatz der Kritik - Sokrates’ Kritik an (T) und (P)
	Zweiter Einsatz der Kritik an (P) und (H): Protagoras’ Lehre (P) lässt die Wahrheit ihres Gegenteils zu, (H) ist nicht konsistent formulierbar
	Digression (172c8-177c5)
	Dritter Einsatz der Kritik: Widerlegung von (H) und (P)
	Vierter Einsatz der Kritik: Die endgültige Widerlegung von (T)
	Die Dialogizität/Rhetorizität: Welche Meinung vertritt Platon?
	Die Rolle der Seele, die κοινὰ, und die Tätigkeit des Urteilens
	Die platonische Differenzierung innerhalb der Wahrnehmungstheorie und die Unterscheidung von Eindrücken und Urteilen oder Schlüssen: Phänomenalismus, Sinnesdaten oder Sekundäre Qualitäten als Diskussionsgegenstände bei Platon?
	Der Umgang der Seele mit den Wahrnehmungen: Wachstafel- und Taubenschlag-Modell
	Das Wachstafel-Modell
	Das Taubenschlag-Modell (196d1-200d5)
	Das Ende des Dialogs

	2.4. Die Theorie des Sehens in Platons Dialog „Timaios“
	45b2-46c6: Die Sehstrahltheorie
	67c4-68d8: Die Theorie der Partikelströme

	2.5. Sehen im „Philebos“: das Verhältnis von Sehen und Deutung und der Wunsch nach einer situationsunabhängigen Stufung
	2.6. Zwischenfazit

	3. Die Theorie des Sehens bei Aristoteles
	3.1. Aristoteles‘ Bezugnahmen auf Platon und die Theorie der Wahrnehmung im Zusammenhang der aristotelischen Theorie. Untersuchte Texte und Kontexte
	3.2. Die Argumentationsstruktur der Passagen über die Wahrnehmung und das Sehen in „De Anima“ II, 5-7
	Fünftes Kapitel von DA: Ein Grundbegriff des Wahrnehmens
	Sechstes Kapitel von DA: Die unterschiedlichen αἴσθητα
	Siebtes Kapitel von „De Anima“: Die Theorie des Sehens

	3.3. Unterschiedliche Interpretationen des Wahrnehmens als „Bewegtwerden und Erleiden“
	3.4. Die Typologie der αἴσθητὰ und die Wahrnehmung κατὰ συμβεβηκός
	3.5. Lust oder Unlust des Sehens: Aristoteles als Denker der Mitte

	4. Der „Mythos des Zugangs“ und das „Gehirn vor der Mattscheibe“. Zentrale Ergebnisse, Ausblick und Aktualisierungen
	4.1. Zu Platon
	4.2. Zu Aristoteles
	4.3. Übergreifend
	Körperlose Wahrnehmungsakte in Theorien des Digitalen


	5. Literaturverzeichnis

