Rezensionen

ferential are periphrastic constructions that need a visual
or assertion marker. It seems that there are two systems. A
contrastive comparison of the visual, which is actually a
more general direct evidential, and the assertion may lead
to a better understanding of the semantics of the system.
As mentioned in the introduction, the book is a non-
exhaustive overview, and some topics can be elaborated
on and some topics can be added. An interesting comment
is that the nominal and verbal template are only tenden-
cies. It would be instructive to discuss if different orders
lead to different scope interpretations. Furthermore, dis-
cussions on topics such as the different types of nomi-
nalizations and negations and their functions would also
provide a deeper understanding of the language. Overall,
this reference grammar comprises many important issues
within Tukanoan linguistics, there are many ideas that are

food for thought and many areas to explore further.
Martine Bruil

Stenzel, Werner: Grundlagen der mesoamerikani-
schen Religion. Frankfurt: Peter Lang, 2014. 366 pp.
ISBN 978-3-631-64091-3. Preis: € 59.95

Das Buch ist mit 366 Seiten, auf denen der Text in
kleiner Drucktype gesetzt wurde, sehr umfangreich und
eine anstrengende Lektiire. Das Fehlen von Illustrationen,
Tabellen und Grafiken erschwert zusitzlich eine schnel-
le Ubersicht iiber seinen reichen Inhalt, zumal auch kein
Register hilft, Schliisselbegriffe und -themen aufzufinden.
Diese Defizite wiren hinnehmbar, wenn der Text durch
Zwischeniiberschriften gegliedert wire, was ebenso we-
nig der Fall ist.

Der Titel des Buches verspricht “Grundlagen” darzu-
stellen, die man sich zunéchst in der Form interkulturell
und wissenschaftlich verstindlicher Grundbegriffe der
Religionsforschung erhofft. Das geschieht aber nur im-
plizit. Kennzeichnend ist in dieser Hinsicht, dass Stenzel
keines der niitzlichen mehrbindigen Handbiicher zur Re-
ligionswissenschaft, wie z. B. “Die Religion in Geschichte
und Gegenwart” (RGG), das “Handbuch religionswissen-
schaftlicher Grundbegriffe” (HBRWGB) oder auch nur
ein bescheidener formatiertes einbdndiges Lexikon, wie
z.B. das “Worterbuch der Religionen” von Auffahrt, Kip-
penberg und Michaels (2006) zu Rate zieht. Es ist offen-
sichtlich nicht Stenzels Anliegen, religionswissenschaftli-
che Begriffe herauszuarbeiten und mit ihnen konsistent zu
argumentieren, obwohl er sich in kritischen Nebenbemer-
kungen durchaus Gedanken zu wichtigen Begriffen ge-
macht hat. Seine (Grund-)Begriffe bleiben wegen fehlen-
der Explikationen und terminologischer Uneinheitlichkeit
opak. Stenzel folgt nicht immer der etablierten Religi-
onswissenschaft, sondern benutzt viele umgangssprachli-
che Termini aus dem Deutschen und Spanischen (“Selbst-
opfer” und das entsprechende spanische autosacrificio),
und Worter der aztekischen Sprache (papa fiir “Priester”,
ixiptlatli fiir “Abbild”, “Repridsentanz” oder “Stellvertre-
tung”’) und schlieBlich steuert er auch eigene ideosynkra-
tische Termini bei (“Morgenriten”, S. 258; “Primizopfer”,
S. 243f., “dogmatisieren”, womit er wahrscheinlich “mis-
sionieren” meint, und als eher spalige Entgleisung in die

Anthropos 110.2015

216.73.21.60, am 24012026, 10:47:10. ©
Inhalts Im 1r oder

663

Gegenwartskultur “Drogenparty”, S. 152). Das, was in
allen religionswissenschaftlichen Nachschlagewerken
“Omen” genannt wird, nennt er “Vorzeichen”; und den
religionswissenschaftlichen Begriff “Medizinbiindel” be-
zeichnet er als “Heiliges Biindel”. Diese Abweichungen
von etablierten Wissenschaftsnormen sollte man beim Le-
sen im Kopf behalten, um dennoch eine begriffliche Zu-
ordnung von Stenzels Aussagen vornehmen zu konnen.

Stenzel nimmt sich das Buch “Ceremonial Patterns
in the Greater Southwest” aus dem Jahr 1948 zur Vorla-
ge, das die US-amerikanische Ethnologin Ruth Underhill
geschrieben hat. Ihr widmet er auSerdem sein Buch (7).
Daher scheint mir, als habe Stenzel manche auf Meso-
amerika bezogenen Themen nach dem fiir eine ganz
andere Region und Zeit konzipierten Buch Underhills
ausgewihlt, so dass er immer wieder Vergleiche mit nord-
amerikanischen Verhiltnisse anstellen kann (13, 86f.,
118, 135f1., 142-144, 161, 174-176, 184, 200, 217, 232,
233,253, 304). Dass er dabei moniert, Underhill habe nur
“Unergiebiges” zu den von ihm selbst dargestellten meso-
amerikanischen Religionsphinomenen zu sagen (135f.),
ist eine Kritik, die ins Leere geht und keinerlei Erkennt-
nisgewinn erbringt.

Die Hauptthemen, die Stenzel abhandelt, sind “Die
theologischen Vorstellungen”, worunter er das indiani-
sche Weltbild versteht (Kap. II). Hier ist seine Darstellung
hochproblematisch, da er den fiktiven Dialog zwischen
christlichen Missionaren und “heidnischen” Priestern, die
sogenannten “Coloquios” (nicht wie Stenzel schreibt “Pri-
meros Colloquios”), die sein Verfasser, der Franziskaner-
Missionar Bernardino de Sahagtn in das Jahr 1524 riick-
projiziert hat, als er sie um das Jahr 1550 in aztekischer
Sprache zu Papier brachte, fiir die “einzige vertrauens-
wiirdige Eigenaussage aus der Tradition Mesoamerikas”
(19) hilt. Kapitel III ist den Mythen, und dabei vor allem
den “Schopfungsmythen” um die aztekischen Numina Ce
Acatl / Quetzalcoatl und Huitzilopochtli gewidmet, mit
anschlieBenden kurzen Hinweisen auf “Mythologien” an-
derer mesoamerikanischer Volker (Nicarao, “Molanco”,
Mixteken, Totonaken, aber nicht Maya, die erst in dem
spateren Abschnitt “Zusammenfassung der Mythologie”
abgehandelt werden). Kapitel IV behandelt “die Ritualis-
tik”. Dort geht es um Visionssuche, Fiirstenweihe, Jagd-
riten, Kriegsrituale, Heilrituale, landwirtschaftliche Ritu-
ale, “Rites de passage”, Neufeuerzeremonien, Mantik und
Rituale zur Schicksalsbeeinflussung. Auch die in Ritualen
wichtigen Paraphernalia des heiligen Biindel und des hei-
ligen GefidBles werden thematisiert. Fiir sie greift Stenzel
auf seine Dissertation von 1970 zuriick, die er unter der
Anleitung des Wiener Amerikanisten Karl Anton Nowot-
ny geschrieben hat, und stellt manchen auch heute noch
nicht ausreichend ausgearbeiteten Aspekt erneut dar.

Zwar beabsichtigt Stenzel, historische Quellenkritik
anzuwenden, denn seinem Ansatz liegen fast zur Ginze
die buchstabenschriftlichen Quellen der Kolonialzeit zu-
grunde, wihrend Bilddarstellungen und arché@ologischer
Befund weitgehend unberiicksichtigt bleiben, aber eine
rigorose und sachlich explizite Quellenkritik findet nicht
statt. Er erschopft sich bei der Quellenauswertung in nicht
genau nachgewiesenen Vermutungen iiber christliche und

Erlaubnls Ist

Ir oder |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-663

664

kolonialzeitliche Einfliisse, tiberraschende und unbegriin-
dete Bewertungen (s. o. das Beispiel der Coloquios) und
wiirfelt ansonsten alle Informationen der Quellen unkri-
tisch und unsystematisch zusammen. In praxi verhélt er
sich also, was Quellenkritik betrifft, hochst unmethodisch,
ungeordnet und ohne ein synthetisches Erkenntnisziel an-
zusteuern. Besonders deutlich wird das an seiner stets ge-
trennten Verwendung der “Costumbres de la Nueva Espa-
fa” und des Codex Magliabechi, die, wie Elizabeth Boone
schon 1983 und Berthold Riese 1986 nachgewiesen ha-
ben, Derivate einer einzigen, um 1550 zu datierenden ver-
lorenen Quelle “Rictos y costumbres de la Nueva Espana”
sind. Im Bereich der Synthese (oder Rekonstruktion indi-
gener Traditionen) wird die mangelnde Zielorientierung
bei seiner Exposition und Diskussion der Gestalt/en des
Ce Acatl / Quetzalcoatl deutlich, obwohl hier bedeuten-
de Erkenntnisfortschritte und genauere Differenzierungen
durch Forschungen des niederldndischen Mesoamerika-
nisten Maarten Jansen veroffentlicht und auch schon in
den fachlichen Diskurs integriert worden sind.

Als gegeniiber Stenzels fritheren Arbeiten fortschritt-
lich, in Bezug auf die Quellengrundlage, ist die Verar-
beitung der “Relaciones geograficas” hervorzuheben. Es
handelt sich dabei um statistische Erhebungen, die im
spiten 16. Jh. von der spanischen Kolonialverwaltung
veranlasst wurden und weitgehend jede fiir sich die lo-
kalen Verhiltnisse eines Verwaltungsbezirkes und histo-
rischen Uberlieferungen der dortigen Indianer um 1580
darstellen. Stenzel referiert oft auf diese wichtigen Quel-
len und tut das sogar mit Verweisungen auf die neueren,
durch FufBinoten gut erschlossenen Ausgaben der 1980er
Jahre, wihrend er bei anderen Quellen meist nicht die
beste Ausgabe als Zitier- und Analysegrundlage verwen-
det. Uber Fragen der Qualitit von Quellenpublikationen
geht er souverin hinweg! Kennzeichnend dafiir ist, dass
er die neuen, auf besserer Manuskriptgrundlage basieren-
den Editionen der “Crénica Mexicayotl”, sei es die eng-
lische Ausgabe der University of Oklahoma Press von
1999, sei es die deutsche von 2004, die als “Collectanea
Instituti Anthropos, Band 44” erschienen ist, ignoriert und
von den Relationen des indianischen Verfassers Domin-
go Chimalpahins die schlechteste greifbare Ubersetzung
(Silvia Rendén, México 1965) verwendet, obwohl zwei
bessere veroffentlicht sind, namlich die von Rafael Tena
mit spanischer Ubersetzung (México 1998), und die von
Elke Ruhnau mit deutscher Ubersetzung (Marktschwaben
2001). Hier kann ihm allerdings zugutegehalten werden,
dass es ihm geniigte, die von Giinter Zimmermann (Ham-
burg 1963-65) edierte Ausgabe des aztekischen Textes
ohne Ubersetzung zu verwenden, da er die aztekische
Sprache selbst recht gut beherrscht und in diesem Fall
nicht primir auf die Ubersetzung von Rendén, die er aber
trotzdem zitiert, angewiesen war.

Stenzel bringt kaum wdértliche Zitate, und wenn doch,
dann ist der zitierte aztekische Text liickenhaft (131) und/
oder die deutsche Ubersetzung ist ungenau. In einem Fall
wird das von ihm sogar explizit gesagt, indem er eine
Textstelle als “gerafft tibersetzt” charakterisiert. Irritie-
rend ist bei seinem Umgang mit Quellenzitaten ferner,
dass er oft ohne Markierung durch Schlusszeichen oder

216.73.21.60, am 24012026, 10:47:10. ©
Inhalts Im 1r oder

Rezensionen

Einfiigen einer Leerzeile von Zitaten auf seine eigene Pa-
raphrase, Zusammenfassung oder Kommentierung iiber-
springt. Diese Vorgehensweise ist in Anbetracht der uns
so fremden Welt der mesoamerikanischen Indianer und
der beschrinkten Sprachkenntnisse, die dem jeweiligen
Autor, also auch Stenzel, zu Gebote stehen, fehl am Platz.
Originalzitate und die ErschlieBung von Quellenaussagen
durch bestmdgliche Ubersetzungen bleiben unverzichtbar.

Aus seinem Kapitel “Die Ritualistik” will ich mich
dem Abschnitt “Die Visionssuche oder Schutzgeistsuche”
(142-161) etwas genauer zuwenden, und zwar, weil es
meiner Meinung nach der inhaltlich gelungenste Abschnitt
seines Buches ist. Er riumt dem Begriff der “Visionssu-
che” resp. “Schutzgeistsuche” eine Rolle in sehr vielen ri-
tuellen Kontexten mesoamerikanischer Volker ein. Diese
interpretative Gewichtung ist neu. Sie ist zwar problema-
tisch, aber auch anregend fiir tiefergehende Reflexionen
iber den Themenkomplex und unsere Rekonstruktionen
aus den schon eklektizistisch vorliegenden Quellentex-
ten. Sie konnte auch Ansatzpunkte fiir eine Diskussion
des Nutzens enger oder weiter gefasster Begriffe bieten.

Stenzel présentiert einen recht weit gefassten Begriff
der Visionssuche fiir die Azteken, indem er darunter auch
den néchtlichen Kampf mit der “Nachtaxt” einschlief3t.
Dabei geht es um eine stereotypisierte Begegnung mit
einem immer gleichen Numen, nicht hingegen um die
individuelle Schutzgeistsuche und anschliefende Bezie-
hung des Suchenden zu seinem Schutzgeist (144—146).
Dennoch ist dieses und sind auch andere hier von Stenzel
dargestellten Phinomene der aztekischen Ritualistik hoch
interessant, und er scheint mit ihrer Subsumierung unter
die Visionssuche auf einem fruchtbaren Pfad zu sein, un-
beschadet seiner vorschnellen Zuordnung.

Ein weiterer interessanter Aspekt dieses Abschnitts
ist, dass hier seine vergleichende Perspektive Mesoame-
rika—Nordamerika besonders deutlich hervortritt und da-
bei problematische Implikationen offenbart. Die grund-
legende Frage, ob es sich bei den von ihm aufgezeigten
Ahnlichkeiten um Konvergenzen oder historische Zusam-
menhénge handelt, beantwortet er dort zwar nicht expli-
zit, aber an fritherer Stelle (13) sagt er deutlich, dass er zu
einer Interpretation als historische Zusammenhinge neigt
und diesen Zusammenhéngen erkldrende Kraft zubilligt.
So schreibt er bespielsweise: “Der Greater Southwest
war teilweise so wie auch die Waldlandindianer samt de-
ren urspriinglich bodenbauenden armen Verwandten in
den Great Plains oder Prairien zwischen Mississippi und
Rocky Mountains an die dreitausend Jahre lang unter dem
Einflub Mesoamerikas gewesen. Deren Vorldufer hatten
dabei aus dem tropischen Mexiko den Bodenbau iiber-
nommen. Da von einigen dieser submesoamerikanischen
Volkerschaften ausgezeichnete ethnographische Befunde
aus den heutigen USA vorliegen, muss bei einer Rekon-
struktion der vorkortesischen mesoamerikanischen Reli-
gion auf diese bedarfsweise hingewiesen werden” (13).
Er scheint also nichts Problematisches darin zu finden,
die Verhiltnisse in Mesoamerika des frithen 16. Jh.s mit
denen am Mississippi-Delta im 18. Jh. oder gar mit de-
nen der Plains und Prérien des 19. und 20. Jh.s im Siid-
westen der USA zu vergleichen, mit der verdeckten Ab-

Anthropos 110.2015

Erlaubnls Ist

Ir oder |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-663

Rezensionen

sicht, hier historische Zusammenhinge aufzuzeigen und
auch weiter zuriickliegende Epochen einzubeziehen, wie-
wohl nicht nur zeitlicher und rdumlicher Abstand, son-
dern auch die ganz unterschiedlichen gesellschaftlichen
und umweltlichen Konfigurationen bei den verglichenen
Kulturen undiskutiert bleiben. Hier féllt Stenzel methodo-
logisch noch hinter die sehr viel sorgféltiger argumentie-
renden Begriinder der Kulturkreislehre vom Anfang des
20. Jh.s, Fritz Gribner, Bernhard Ankermann und Wil-
helm Schmidt, zuriick!

Die altamerikanistische Fachdiskussion seit etwa 1985
ist an Stenzel fast spurlos voriibergegangen. Nirgends
nimmt er Bezug auf die Kontroverse zur Bedeutung der
mexikanischen Gesidnge (“‘Cantares” und “Romances me-
xicanos”), die zwischen dem Mexikaner Miguel Ledn-
Portilla und dem US-Amerikaner John Bierhorst in Bezug
auf den historischen oder religiosen Gehalt dieser schwer
verstiandlichen Dichtungen stattgefunden hat. Auf seine
Ignorierung der modernen Ce Acatl / Quetzalcoatl-For-
schung hatte ich schon hingewiesen. Auch Ulrich Kohlers
gesammelte Abhandlungen zur aztekischen Religion von
2009 nimmt Stenzel nicht zur Kenntnis, obwohl in ihnen
viele Korrekturen zu traditionellen Forschungsmeinun-
gen dargelegt und gut begriindet werden, die allesamt Be-
riicksichtigung verdient hitten. Ebenso vermisse ich Be-
ziige zu Kohlers seit den 1980er Jahren verdffentlichten
ethnografischen Studien bei den Tzotzil-Indianern. Dass
es Stenzel aulerdem nicht gelingt, neuere und selbst dlte-
re religionsphidnomenologische Tatsachen beziiglich der
klassischen Maya zu verarbeiten, ist ebenfalls bedauer-
lich. Es wire nicht unbillig, von ihm zu erwarten, dass
er wenigstens einige zusammenfassende Darstellungen,
z.B. aus Karl Taubes Buch iiber die Maya-Gétter von
1997 und aus dem Sammelband “Gottkonige im Regen-
wald” von Nikolai Grube aus dem Jahr 2000, zur Kennt-
nis genommen hétte, und das er sich vielleicht auch mit
den “heiligen (?) Biindeln”, wie sie auf zahlreichen Stein-
reliefs der Tiefland-Maya am Mittellauf des Rio Usuma-
cinta abgebildet und hieroglyphenschriftlich erldutert
sind, befasst hitte.

Um sein Buch fiir den ernsthaften wissenschaftlichen
Leser noch weniger niitzlich zu machen, hat er im Litera-
turverzeichnis, das er “Aufschliisselung der Zitate” nennt
und in dem er Quellen unter nichtssagenden Abkiirzun-
gen verbirgt, keine einzige Literaturangabe dem etablier-
ten Standard entsprechend mit vollstdndigem Titel, Ver-
lag, Verlagsort und Herausgeber etc. aufgefiihrt. Einige
im Text genannte Quellen hat er tiberhaupt nicht ins Lite-
raturverzeichnis aufgenommen. Und bei einigen sind ihm
grobe Fehler unterlaufen. So ordnet er einen Titel des Ver-
fassers Ldszl6 Vajda einem anderen Autor zu und nennt
fiir ein in den USA publiziertes Buch als Verlagsort “Ber-
lin” anstatt “Ann Arbor (Michigan, USA)”.

Ein merkwiirdiges Vorwort rundet das ungiinstige Bild
von diesem Buch ab. Dort polemisiert Stenzel gegen Kri-
tiker seiner Verdffentlichung “Das cortesische Mexiko”
von 2006 und zwar mit folgenden Worten: “An der ...
erfolgten Publikation der Wiener Habilitation des Autors
wurde von einer ... ostelbischen Rezension bemikelt,
dass sich der Verlag nicht eines Lektors bedient habe, um

Anthropos 110.2015

216.73.21.60, am 24012026, 10:47:10. ©
Inhalts Im 1r oder

665

das Deutsch des Autors gleichzuschalten” (7). So dhn-
lich geht es dann noch mehrere Absitze lang weiter. Die
von seinen Kritikern vorgetragenen und von ihm pole-
misch zuriickgewiesenen Monita scheinen mir aber zum
Teil berechtigt, denn sie sind an diesem Buch erneut zu
beanstanden. Lernwillig scheint der Schriftsteller Sten-
zel also nicht zu sein! Auf dhnlicher Linie liegt die Tatsa-
che, dass er verdiente Forscher mit unerhorter Arroganz
abkanzelt. Das gilt zum Beispiel fiir den Mexikaner An-
gel Maria Garibay, iiber den Stenzel auf S. 139 schreibt:
“Garibay spricht vom Bachiller Hernando Ruiz de Alar-
c6n, dem nachmaligen Pfarrer von Taxco, und stellt fest,
der habe auf Befehl seiner Vorgesetzten die ‘Beschwo-
rungen’ aufgezeichnet. Was dieser Beschworungen nen-
ne, stelle sich aber als ‘schone Gedichte’ heraus (Sahagin
1958: 251). Es steht aber einem berufenen Vertreter des
Monotheismus und ethnologisch Ungebildeten wie Gari-
bay nicht zu, diesen Anrufungen wegen ihres polytheis-
tischen Inhalts ihren tiefergehenden religiosen Charakter
zu verweigern ...”. Stenzels Vorwiirfe treffen die referier-
te Feststellung von Garibay iiberhaupt nicht! Und es ist
in keiner Weise erwiesen, dass ein katholischer Priester
wie Garibay (das deutet Stenzel mit seiner kryptischen
Formulierung “Vertreter des Monotheismus” an), keinen
addquaten Zugang zur Religion der Azteken haben kann.
Das Gegenteil ist schon durch die wiederholte Verwen-
dung von Schriften katholischer Ordensgeistlicher seitens
Stenzels erwiesen, allen voran die des Franziskaners Ber-
nardino de Sahagun.

Arroganz, Ignoranz und Schlampigkeit fithren auch
in der Wissenschaft nicht zu iiberzeugenden Ergebnis-
sen und sind kein fruchtbarer Boden fiir ein lesenswertes
Buch. Das ist das enttduschende Fazit, dass ich nach der
Lektiire von Werner Stenzels “Grundlagen der mesoame-
rikanischen Religion” ziehen muss.

Berthold Riese

Tauschek, Markus: Kulturerbe. Eine Einfiihrung.
Berlin: Dietrich Reimer Verlag, 2013. 212 pp. ISBN 978-
3-496-01484-3. Preis: € 24.95

Schlicht und priagnant im Titel, grau, sachlich, schmal
und kleinformatig in der Aufmachung, so présentiert sich
Markus Tauscheks Band: “Kulturerbe. Eine Einfiihrung”.
Entkommt er damit dem Pathos des gro3en Themas “Kul-
turerbe”, in dessen Rahmen sich die modernen “Sakra-
lisierungen” von Bauwerken, Gegenstinden, Briuchen,
Uberlieferungen u. v. m. ereignen? Tauschek ist kein Neu-
ling in dem Themenfeld. Als Autor im und Mitherausge-
ber des Tagungsbandes: “Pridikat Heritage — Wertschop-
fungen aus kulturellen Ressourcen”, tritt er 2007 mit einer
akteurzentrierten Studie zum Karneval in der belgischen
Kleinstadt Binche, der im Jahr 2003 in den Kreis der
“Masterpieces of the Oral and Intangible Heritage of Hu-
manity” der UNESCO aufgenommen wurde, an die wis-
senschaftliche Offentlichkeit. Es folgen weitere Aufsitze
zum Inszenierungscharakter von Weltkulturerbebewer-
bungen und 2009 eine einschldgige Dissertation an der
Georg-August-Universitdt Gottingen mit dem Obertitel:
“Wertschopfung aus Tradition”. Und bis zur Erscheinung

Erlaubnls Ist

Ir oder |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-663

