
Rezensionen

Anthropos  110.2015

663

ferential are periphrastic constructions that need a visual 
or assertion marker. It seems that there are two systems. A 
contrastive comparison of the visual, which is actually a 
more general direct evidential, and the assertion may lead 
to a better understanding of the semantics of the system. 

As mentioned in the introduction, the book is a non-
exhaustive overview, and some topics can be elaborated 
on and some topics can be added. An interesting comment 
is that the nominal and verbal template are only tenden-
cies. It would be instructive to discuss if different orders 
lead to different scope interpretations. Furthermore, dis-
cussions on topics such as the different types of nomi-
nalizations and negations and their functions would also 
provide a deeper understanding of the language. Overall, 
this reference grammar comprises many important issues 
within Tukanoan linguistics, there are many ideas that are 
food for thought and many areas to explore further.

Martine Bruil

Stenzel, Werner: Grundlagen der mesoamerikani-
schen Religion. Frankfurt: Peter Lang, 2014. 366 pp. 
ISBN 978-3-631-64091-3. Preis: € 59.95

Das Buch ist mit 366 Seiten, auf denen der Text in 
kleiner Drucktype gesetzt wurde, sehr umfangreich und 
eine anstrengende Lektüre. Das Fehlen von Illustrationen, 
Tabellen und Grafiken erschwert zusätzlich eine schnel-
le Übersicht über seinen reichen Inhalt, zumal auch kein 
Register hilft, Schlüsselbegriffe und -themen aufzufinden. 
Diese Defizite wären hinnehmbar, wenn der Text durch 
Zwischenüberschriften gegliedert wäre, was ebenso we-
nig der Fall ist.

Der Titel des Buches verspricht “Grundlagen” darzu-
stellen, die man sich zunächst in der Form interkulturell 
und wissenschaftlich verständlicher Grundbegriffe der 
Religionsforschung erhofft. Das geschieht aber nur im-
plizit. Kennzeichnend ist in dieser Hinsicht, dass Stenzel 
keines der nützlichen mehrbändigen Handbücher zur Re-
ligionswissenschaft, wie z. B. “Die Religion in Geschichte 
und Gegenwart” (RGG), das “Handbuch religionswissen-
schaftlicher Grundbegriffe” (HBRWGB) oder auch nur 
ein bescheidener formatiertes einbändiges Lexikon, wie 
z. B. das “Wörterbuch der Religionen” von Auffahrt, Kip-
penberg und Michaels (2006) zu Rate zieht. Es ist offen-
sichtlich nicht Stenzels Anliegen, religionswissenschaftli-
che Begriffe herauszuarbeiten und mit ihnen konsistent zu 
argumentieren, obwohl er sich in kritischen Nebenbemer-
kungen durchaus Gedanken zu wichtigen Begriffen ge-
macht hat. Seine (Grund-)Begriffe bleiben wegen fehlen-
der Explikationen und terminologischer Uneinheitlichkeit 
opak. Stenzel folgt nicht immer der etablierten Religi-
onswissenschaft, sondern benutzt viele umgangssprachli-
che Termini aus dem Deutschen und Spanischen (“Selbst
opfer” und das entsprechende spanische autosacrificio), 
und Wörter der aztekischen Sprache (papa für “Priester”, 
ixiptlatli für “Abbild”, “Repräsentanz” oder “Stellvertre-
tung”) und schließlich steuert er auch eigene ideosynkra-
tische Termini bei (“Morgenriten”, S. 258; “Primizopfer”, 
S. 243 f., “dogmatisieren”, womit er wahrscheinlich “mis
sionieren” meint, und als eher spaßige Entgleisung in die 

Gegenwartskultur “Drogenparty”, S. 152). Das, was in 
allen religionswissenschaftlichen Nachschlagewerken 
“Omen” genannt wird, nennt er “Vorzeichen”; und den 
religionswissenschaftlichen Begriff “Medizinbündel” be-
zeichnet er als “Heiliges Bündel”. Diese Abweichungen 
von etablierten Wissenschaftsnormen sollte man beim Le-
sen im Kopf behalten, um dennoch eine begriffliche Zu-
ordnung von Stenzels Aussagen vornehmen zu können.

Stenzel nimmt sich das Buch “Ceremonial Patterns 
in the Greater Southwest” aus dem Jahr 1948 zur Vorla-
ge, das die US-amerikanische Ethnologin Ruth Underhill 
geschrieben hat. Ihr widmet er außerdem sein Buch (7). 
Daher scheint mir, als habe Stenzel manche auf Meso-
amerika bezogenen Themen nach dem für eine ganz 
andere Region und Zeit konzipierten Buch Underhills 
ausgewählt, so dass er immer wieder Vergleiche mit nord-
amerikanischen Verhältnisse anstellen kann (13, 86 f., 
118, 135 f., 142–144, 161, 174–176, 184, 200, 217, 232, 
233, 253, 304). Dass er dabei moniert, Underhill habe nur 
“Unergiebiges” zu den von ihm selbst dargestellten meso-
amerikanischen Religionsphänomenen zu sagen (135 f.), 
ist eine Kritik, die ins Leere geht und keinerlei Erkennt-
nisgewinn erbringt.

Die Hauptthemen, die Stenzel abhandelt, sind “Die 
theologischen Vorstellungen”, worunter er das indiani-
sche Weltbild versteht (Kap. II). Hier ist seine Darstellung 
hochproblematisch, da er den fiktiven Dialog zwischen 
christlichen Missionaren und “heidnischen” Priestern, die 
sogenannten “Coloquios” (nicht wie Stenzel schreibt “Pri-
meros Colloquios”), die sein Verfasser, der Franziskaner-
Missionar Bernardino de Sahagún in das Jahr 1524 rück-
projiziert hat, als er sie um das Jahr 1550 in aztekischer 
Sprache zu Papier brachte, für die “einzige vertrauens-
würdige Eigenaussage aus der Tradition Mesoamerikas” 
(19) hält. Kapitel III ist den Mythen, und dabei vor allem 
den “Schöpfungsmythen” um die aztekischen Numina Ce 
Acatl / Quetzalcoatl und Huitzilopochtli gewidmet, mit 
anschließenden kurzen Hinweisen auf “Mythologien” an-
derer mesoamerikanischer Völker (Nicarao, “Molanco”, 
Mixteken, Totonaken, aber nicht Maya, die erst in dem 
späteren Abschnitt “Zusammenfassung der Mythologie” 
abgehandelt werden). Kapitel IV behandelt “die Ritualis-
tik”. Dort geht es um Visionssuche, Fürstenweihe, Jagd-
riten, Kriegsrituale, Heilrituale, landwirtschaftliche Ritu-
ale, “Rites de passage”, Neufeuerzeremonien, Mantik und 
Rituale zur Schicksalsbeeinflussung. Auch die in Ritualen 
wichtigen Paraphernalia des heiligen Bündel und des hei-
ligen Gefäßes werden thematisiert. Für sie greift Stenzel 
auf seine Dissertation von 1970 zurück, die er unter der 
Anleitung des Wiener Amerikanisten Karl Anton Nowot-
ny geschrieben hat, und stellt manchen auch heute noch 
nicht ausreichend ausgearbeiteten Aspekt erneut dar.

Zwar beabsichtigt Stenzel, historische Quellenkritik 
anzuwenden, denn seinem Ansatz liegen fast zur Gänze 
die buchstabenschriftlichen Quellen der Kolonialzeit zu-
grunde, während Bilddarstellungen und archäologischer 
Befund weitgehend unberücksichtigt bleiben, aber eine 
rigorose und sachlich explizite Quellenkritik findet nicht 
statt. Er erschöpft sich bei der Quellenauswertung in nicht 
genau nachgewiesenen Vermutungen über christliche und 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-663 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:47:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-663


664 Rezensionen

Anthropos  110.2015

kolonialzeitliche Einflüsse, überraschende und unbegrün-
dete Bewertungen (s. o. das Beispiel der Coloquios) und 
würfelt ansonsten alle Informationen der Quellen unkri-
tisch und unsystematisch zusammen. In praxi verhält er 
sich also, was Quellenkritik betrifft, höchst unmethodisch, 
ungeordnet und ohne ein synthetisches Erkenntnisziel an-
zusteuern. Besonders deutlich wird das an seiner stets ge-
trennten Verwendung der “Costumbres de la Nueva Espa-
ña” und des Codex Magliabechi, die, wie Elizabeth Boone 
schon 1983 und Berthold Riese 1986 nachgewiesen ha-
ben, Derivate einer einzigen, um 1550 zu datierenden ver-
lorenen Quelle “Rictos y costumbres de la Nueva España” 
sind. Im Bereich der Synthese (oder Rekonstruktion indi-
gener Traditionen) wird die mangelnde Zielorientierung 
bei seiner Exposition und Diskussion der Gestalt/en des 
Ce Acatl / Quetzalcoatl deutlich, obwohl hier bedeuten-
de Erkenntnisfortschritte und genauere Differenzierungen 
durch Forschungen des niederländischen Mesoamerika-
nisten Maarten Jansen veröffentlicht und auch schon in 
den fachlichen Diskurs integriert worden sind. 

Als gegenüber Stenzels früheren Arbeiten fortschritt-
lich, in Bezug auf die Quellengrundlage, ist die Verar-
beitung der “Relaciones geográficas” hervorzuheben. Es 
handelt sich dabei um statistische Erhebungen, die im 
späten 16. Jh. von der spanischen Kolonialverwaltung 
veranlasst wurden und weitgehend jede für sich die lo-
kalen Verhältnisse eines Verwaltungsbezirkes und histo-
rischen Überlieferungen der dortigen Indianer um 1580 
darstellen. Stenzel referiert oft auf diese wichtigen Quel-
len und tut das sogar mit Verweisungen auf die neueren, 
durch Fußnoten gut erschlossenen Ausgaben der 1980er 
Jahre, während er bei anderen Quellen meist nicht die 
beste Ausgabe als Zitier- und Analysegrundlage verwen-
det. Über Fragen der Qualität von Quellenpublikationen 
geht er souverän hinweg! Kennzeichnend dafür ist, dass 
er die neuen, auf besserer Manuskriptgrundlage basieren-
den Editionen der “Crónica Mexicayotl”, sei es die eng-
lische Ausgabe der University of Oklahoma Press von 
1999, sei es die deutsche von 2004, die als “Collectanea 
Instituti Anthropos, Band 44” erschienen ist, ignoriert und 
von den Relationen des indianischen Verfassers Domin-
go Chimalpahins die schlechteste greifbare Übersetzung 
(Silvia Rendón, México 1965) verwendet, obwohl zwei 
bessere veröffentlicht sind, nämlich die von Rafael Tena 
mit spanischer Übersetzung (México 1998), und die von 
Elke Ruhnau mit deutscher Übersetzung (Marktschwaben 
2001). Hier kann ihm allerdings zugutegehalten werden, 
dass es ihm genügte, die von Günter Zimmermann (Ham-
burg 1963–65) edierte Ausgabe des aztekischen Textes 
ohne Übersetzung zu verwenden, da er die aztekische 
Sprache selbst recht gut beherrscht und in diesem Fall 
nicht primär auf die Übersetzung von Rendón, die er aber 
trotzdem zitiert, angewiesen war.

Stenzel bringt kaum wörtliche Zitate, und wenn doch, 
dann ist der zitierte aztekische Text lückenhaft (131) und/
oder die deutsche Übersetzung ist ungenau. In einem Fall 
wird das von ihm sogar explizit gesagt, indem er eine 
Textstelle als “gerafft übersetzt” charakterisiert. Irritie-
rend ist bei seinem Umgang mit Quellenzitaten ferner, 
dass er oft ohne Markierung durch Schlusszeichen oder 

Einfügen einer Leerzeile von Zitaten auf seine eigene Pa-
raphrase, Zusammenfassung oder Kommentierung über-
springt. Diese Vorgehensweise ist in Anbetracht der uns 
so fremden Welt der mesoamerikanischen Indianer und 
der beschränkten Sprachkenntnisse, die dem jeweiligen 
Autor, also auch Stenzel, zu Gebote stehen, fehl am Platz. 
Originalzitate und die Erschließung von Quellenaussagen 
durch bestmögliche Übersetzungen bleiben unverzichtbar. 

Aus seinem Kapitel “Die Ritualistik” will ich mich 
dem Abschnitt “Die Visionssuche oder Schutzgeistsuche” 
(142–161) etwas genauer zuwenden, und zwar, weil es 
meiner Meinung nach der inhaltlich gelungenste Abschnitt 
seines Buches ist. Er räumt dem Begriff der “Visionssu-
che” resp. “Schutzgeistsuche” eine Rolle in sehr vielen ri-
tuellen Kontexten mesoamerikanischer Völker ein. Diese 
interpretative Gewichtung ist neu. Sie ist zwar problema-
tisch, aber auch anregend für tiefergehende Reflexionen 
über den Themenkomplex und unsere Rekonstruktionen 
aus den schon eklektizistisch vorliegenden Quellentex-
ten. Sie könnte auch Ansatzpunkte für eine Diskussion 
des Nutzens enger oder weiter gefasster Begriffe bieten.

Stenzel präsentiert einen recht weit gefassten Begriff 
der Visionssuche für die Azteken, indem er darunter auch 
den nächtlichen Kampf mit der “Nachtaxt” einschließt. 
Dabei geht es um eine stereotypisierte Begegnung mit 
einem immer gleichen Numen, nicht hingegen um die 
individuelle Schutzgeistsuche und anschließende Bezie-
hung des Suchenden zu seinem Schutzgeist (144–146). 
Dennoch ist dieses und sind auch andere hier von Stenzel 
dargestellten Phänomene der aztekischen Ritualistik hoch 
interessant, und er scheint mit ihrer Subsumierung unter 
die Visionssuche auf einem fruchtbaren Pfad zu sein, un-
beschadet seiner vorschnellen Zuordnung.

Ein weiterer interessanter Aspekt dieses Abschnitts 
ist, dass hier seine vergleichende Perspektive Mesoame-
rika–Nordamerika besonders deutlich hervortritt und da-
bei problematische Implikationen offenbart. Die grund-
legende Frage, ob es sich bei den von ihm aufgezeigten 
Ähnlichkeiten um Konvergenzen oder historische Zusam-
menhänge handelt, beantwortet er dort zwar nicht expli-
zit, aber an früherer Stelle (13) sagt er deutlich, dass er zu 
einer Interpretation als historische Zusammenhänge neigt 
und diesen Zusammenhängen erklärende Kraft zubilligt. 
So schreibt er bespielsweise: “Der Greater Southwest 
war teilweise so wie auch die Waldlandindianer samt de-
ren ursprünglich bodenbauenden armen Verwandten in 
den Great Plains oder Prairien zwischen Mississippi und 
Rocky Mountains an die dreitausend Jahre lang unter dem 
Einfluß Mesoamerikas gewesen. Deren Vorläufer hatten 
dabei aus dem tropischen Mexiko den Bodenbau über-
nommen. Da von einigen dieser submesoamerikanischen 
Völkerschaften ausgezeichnete ethnographische Befunde 
aus den heutigen USA vorliegen, muss bei einer Rekon-
struktion der vorkortesischen mesoamerikanischen Reli-
gion auf diese bedarfsweise hingewiesen werden” (13). 
Er scheint also nichts Problematisches darin zu finden, 
die Verhältnisse in Mesoamerika des frühen 16. Jh.s mit 
denen am Mississippi-Delta im 18. Jh. oder gar mit de-
nen der Plains und Prärien des 19. und 20. Jh.s im Süd-
westen der USA zu vergleichen, mit der verdeckten Ab-

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-663 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:47:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-663


Rezensionen

Anthropos  110.2015

665

sicht, hier historische Zusammenhänge aufzuzeigen und 
auch weiter zurückliegende Epochen einzubeziehen, wie-
wohl nicht nur zeitlicher und räumlicher Abstand, son-
dern auch die ganz unterschiedlichen gesellschaftlichen 
und umweltlichen Konfigurationen bei den verglichenen 
Kulturen undiskutiert bleiben. Hier fällt Stenzel methodo-
logisch noch hinter die sehr viel sorgfältiger argumentie-
renden Begründer der Kulturkreislehre vom Anfang des 
20. Jh.s, Fritz Gräbner, Bernhard Ankermann und Wil-
helm Schmidt, zurück!

Die altamerikanistische Fachdiskussion seit etwa 1985 
ist an Stenzel fast spurlos vorübergegangen. Nirgends 
nimmt er Bezug auf die Kontroverse zur Bedeutung der 
mexikanischen Gesänge (“Cantares” und “Romances me-
xicanos”), die zwischen dem Mexikaner Miguel León-
Portilla und dem US-Amerikaner John Bierhorst in Bezug 
auf den historischen oder religiösen Gehalt dieser schwer 
verständlichen Dichtungen stattgefunden hat. Auf seine 
Ignorierung der modernen Ce Acatl / Quetzalcoatl-For-
schung hatte ich schon hingewiesen. Auch Ulrich Köhlers 
gesammelte Abhandlungen zur aztekischen Religion von 
2009 nimmt Stenzel nicht zur Kenntnis, obwohl in ihnen 
viele Korrekturen zu traditionellen Forschungsmeinun-
gen dargelegt und gut begründet werden, die allesamt Be-
rücksichtigung verdient hätten. Ebenso vermisse ich Be-
züge zu Köhlers seit den 1980er Jahren veröffentlichten 
ethnografischen Studien bei den Tzotzil-Indianern. Dass 
es Stenzel außerdem nicht gelingt, neuere und selbst älte-
re religionsphänomenologische Tatsachen bezüglich der 
klassischen Maya zu verarbeiten, ist ebenfalls bedauer-
lich. Es wäre nicht unbillig, von ihm zu erwarten, dass 
er wenigstens einige zusammenfassende Darstellungen, 
z. B. aus Karl Taubes Buch über die Maya-Götter von 
1997 und aus dem Sammelband “Gottkönige im Regen-
wald” von Nikolai Grube aus dem Jahr 2000, zur Kennt-
nis genommen hätte, und das er sich vielleicht auch mit 
den “heiligen (?) Bündeln”, wie sie auf zahlreichen Stein-
reliefs der Tiefland-Maya am Mittellauf des Río Usuma-
cinta abgebildet und hieroglyphenschriftlich erläutert 
sind, befasst hätte.

Um sein Buch für den ernsthaften wissenschaftlichen 
Leser noch weniger nützlich zu machen, hat er im Litera-
turverzeichnis, das er “Aufschlüsselung der Zitate” nennt 
und in dem er Quellen unter nichtssagenden Abkürzun-
gen verbirgt, keine einzige Literaturangabe dem etablier-
ten Standard entsprechend mit vollständigem Titel, Ver-
lag, Verlagsort und Herausgeber etc. aufgeführt. Einige 
im Text genannte Quellen hat er überhaupt nicht ins Lite-
raturverzeichnis aufgenommen. Und bei einigen sind ihm 
grobe Fehler unterlaufen. So ordnet er einen Titel des Ver-
fassers László Vajda einem anderen Autor zu und nennt 
für ein in den USA publiziertes Buch als Verlagsort “Ber-
lin” anstatt “Ann Arbor (Michigan, USA)”. 

Ein merkwürdiges Vorwort rundet das ungünstige Bild 
von diesem Buch ab. Dort polemisiert Stenzel gegen Kri-
tiker seiner Veröffentlichung “Das cortesische Mexiko” 
von 2006 und zwar mit folgenden Worten: “An der … 
erfolgten Publikation der Wiener Habilitation des Autors 
wurde von einer … ostelbischen Rezension bemäkelt, 
dass sich der Verlag nicht eines Lektors bedient habe, um 

das Deutsch des Autors gleichzuschalten” (7). So ähn-
lich geht es dann noch mehrere Absätze lang weiter. Die 
von seinen Kritikern vorgetragenen und von ihm pole-
misch zurückgewiesenen Monita scheinen mir aber zum 
Teil berechtigt, denn sie sind an diesem Buch erneut zu 
beanstanden. Lernwillig scheint der Schriftsteller Sten-
zel also nicht zu sein! Auf ähnlicher Linie liegt die Tatsa-
che, dass er verdiente Forscher mit unerhörter Arroganz 
abkanzelt. Das gilt zum Beispiel für den Mexikaner An-
gel Maria Garibay, über den Stenzel auf S. 139 schreibt: 
“Garibay spricht vom Bachiller Hernando Ruiz de Alar-
cón, dem nachmaligen Pfarrer von Taxco, und stellt fest, 
der habe auf Befehl seiner Vorgesetzten die ‘Beschwö-
rungen’ aufgezeichnet. Was dieser Beschwörungen nen-
ne, stelle sich aber als ‘schöne Gedichte’ heraus (Sahagún 
1958: ​251). Es steht aber einem berufenen Vertreter des 
Monotheismus und ethnologisch Ungebildeten wie Gari-
bay nicht zu, diesen Anrufungen wegen ihres polytheis-
tischen Inhalts ihren tiefergehenden religiösen Charakter 
zu verweigern …”. Stenzels Vorwürfe treffen die referier-
te Feststellung von Garibay überhaupt nicht! Und es ist 
in keiner Weise erwiesen, dass ein katholischer Priester 
wie Garibay (das deutet Stenzel mit seiner kryptischen 
Formulierung “Vertreter des Monotheismus” an), keinen 
adäquaten Zugang zur Religion der Azteken haben kann. 
Das Gegenteil ist schon durch die wiederholte Verwen-
dung von Schriften katholischer Ordensgeistlicher seitens 
Stenzels erwiesen, allen voran die des Franziskaners Ber-
nardino de Sahagún.

Arroganz, Ignoranz und Schlampigkeit führen auch 
in der Wissenschaft nicht zu überzeugenden Ergebnis-
sen und sind kein fruchtbarer Boden für ein lesenswertes 
Buch. Das ist das enttäuschende Fazit, dass ich nach der 
Lektüre von Werner Stenzels “Grundlagen der mesoame-
rikanischen Religion” ziehen muss.

Berthold Riese

Tauschek, Markus: Kulturerbe. Eine Einführung. 
Berlin: Dietrich Reimer Verlag, 2013. 212 pp. ISBN 978-
3-496-01484-3. Preis: € 24.95

Schlicht und prägnant im Titel, grau, sachlich, schmal 
und kleinformatig in der Aufmachung, so präsentiert sich 
Markus Tauscheks Band: “Kulturerbe. Eine Einführung”. 
Entkommt er damit dem Pathos des großen Themas “Kul-
turerbe”, in dessen Rahmen sich die modernen “Sakra-
lisierungen” von Bauwerken, Gegenständen, Bräuchen, 
Überlieferungen u. v. m. ereignen? Tauschek ist kein Neu-
ling in dem Themenfeld. Als Autor im und Mitherausge-
ber des Tagungsbandes: “Prädikat Heritage – Wertschöp-
fungen aus kulturellen Ressourcen”, tritt er 2007 mit einer  
akteurzentrierten Studie zum Karneval in der belgischen 
Kleinstadt Binche, der im Jahr 2003 in den Kreis der 
“Masterpieces of the Oral and Intangible Heritage of Hu-
manity” der UNESCO aufgenommen wurde, an die wis-
senschaftliche Öffentlichkeit. Es folgen weitere Aufsätze 
zum Inszenierungscharakter von Weltkulturerbebewer-
bungen und 2009 eine einschlägige Dissertation an der 
Georg-August-Universität Göttingen mit dem Obertitel: 
“Wertschöpfung aus Tradition”. Und bis zur Erscheinung 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-663 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:47:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-663

