
10  Proximale und distale Sozialisationsstrategien

Nachdem ich in den drei vorangegangenen Kapiteln sozialräumliche Interaktions-
muster innerhalb hierarchischer, egalitärer und antagonistischer Kontexte beschrie-
ben habe, behandele ich nun proximale und distale Sozialisationsstrategien bei den 
Tao. Die Unterscheidung zwischen proximalen und distalen Sozialisationsstilen von 
Bezugspersonen im Umgang mit Säuglingen geht auf Keller (2007: 142) zurück, die auf 
häufigem Körperkontakt und Körperstimulation basierende elterliche Pf legestile von 
den auf vermehrtem Face-to-Face-Kontakt und Objektstimulation basierenden ab-
grenzt. Keller und ihr Team führten bei so unterschiedlichen Gruppen wie den ka-
merunischen Nso, der ländlichen Bevölkerung Gujarats (Indien) und der städtischen 
Mittelschicht in Los Angeles (USA) eine groß angelegte interkulturelle Vergleichs-
studie zum Interaktionsverhalten von Müttern und ihren Kindern durch. Ein auf 
Videoanalyse basierendes Auswertungsverfahren erlaubte ihnen die Formulierung 
statistisch hochrelevanter Korrelationen im spezifischen Verhalten der an der Studie 
beteiligten Mutter-Kind-Paare. Demnach lassen sich proximale Betreuungsstile vor 
allem in ruralen traditionalen Gesellschaften finden, wohingegen distale Strategien 
in urbanen Zentren mit einer prowestlichen Lebensweise anzutreffen sind.

Die Unterscheidung zwischen ruralen traditionellen Gesellschaften und spät-
modernen urbanen Zentren stößt jedoch an ihre Grenzen, wenn es gilt, zahlenmäßig 
kleine Gruppen mit einer wildbeuterischen und / oder auf Fischfang und Gartenbau 
basierenden Lebensweise in die Untersuchung einzubeziehen. Denn die Gesellschaf-
ten in Kellers Sample sind allesamt seit Jahrhunderten in lokale staatliche Strukturen 
eingebettet, die mit bestimmten Formen der Nahrungsmittelproduktion und -redistri-
bution einhergehen. Bäuerliche und städtische Gesellschaften haben gemeinsam, dass 
ihre sozialen Organisationsformen durch Hierarchien (z. B. soziale Klassen) geprägt 
werden. In zahlenmäßig kleineren Gruppen wie den Tao findet sich hingegen häufig 
eine egalitär ausgerichtete Gesellschaftsordnung, die dem Einzelnen ein hohes Maß an 
Eigenverantwortung zukommen lässt und in der die Anwendung von Zwang verpönt ist 
(Gibson & Sillander 2011). Es stellt sich daher die Frage, ob der Betreuungsstil in diesen 
Gruppen aufgrund sozioökonomischer Besonderheiten sowie divergierender ontologi-
scher Vorstellungen ein eigenständiges Muster aufweist.

Mein Material erlaubt mir, die gesamte Kindheitsphase bzw. den gesamten Le-
benslauf und nicht nur einen zeitlich eng gefassten Entwicklungsausschnitt (bei 
Keller und ihrem Team der 4. Lebensmonat) in den Blick zu nehmen. Es ist mir so-
mit möglich, alters- bzw. entwicklungsspezifische Veränderungen in den elterlichen 
Sozialisationsstrategien festzustellen. Eine kulturspezifische Besonderheit bei den 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-012 - am 13.02.2026, 15:50:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit266

Sozialisationsstrategien der Tao ist ein zur Mitte der Kleinkindphase erfolgender  
abrupter Wechsel von einem auf intensiver Primärer Pf lege basierenden proximalen 
Betreuungsstil hin zu einem vornehmlich auf »Sprache« (ciring) und dem Geben bzw. 
Empfangen von Nahrung basierenden distalen Betreuungsstil, der von Tao-Kindern 
als einschneidendes Erlebnis erfahren wird.

Ich betrachte Mutter-Kind-Paare (bzw. Interaktionen zwischen Kindern und ihren 
Bezugspersonen) nicht als dyadische Beziehungen, in denen durch elterliche Inter-
vention ein bestimmter Betreuungsstil festgelegt wird, sondern als ko-konstrukti-
vistische Einheiten, deren Beziehungsverlauf vom späten Säuglingsalter an in einem 
hohen Maße von Kindern selbst beeinf lusst wird. Da Tao-Kinder ihre Eltern weder 
»direkt anblicken« (vezezngen) noch ungefragt das Wort an sie richten dürfen (vgl. Ka-
pitel 4, Abschnitt Altershierarchie), bleibt ihnen selbst in der Eltern-Kind-Interaktion 
nur die Kommunikation über das Körperkontakt-System. Tao-Kinder verleihen ihrem 
Wunsch nach Sicherheit und emotionaler Wärme über die Herstellung von körperli-
cher und räumlicher Nähe auf aktive Weise Ausdruck. Zum Ende der Kleinkindphase 
und zu Beginn der Kindheitsphase verlagern sich, wie wir bereits gesehen haben, die 
mit dem Körperkontakt-System einhergehenden sozialen Interaktionsmuster hin zu 
den Peers.

Die Sozialisationsstrategien der Tao können nicht unabhängig von der sozialen 
Werteordnung betrachtet werden. In ihnen wird das hierarchische Verhältnis zwi-
schen Angehörigen verschiedener Generationen betont, Kinder und ihre Bezugsper-
sonen begegnen sich keinesfalls auf Augenhöhe (wie dies etwa in den gegenwärtigen 
westlichen Mittelschichten der Fall ist). Tao-Bezugspersonen und ihren Kindern ist 
es ohne konkreten Grund nicht möglich, Körperkontakt miteinander zu haben, da 
dies dem lokalen Verständnis von Hierarchie widerspräche. Tao-Kinder werden nicht 
gestillt und gestreichelt, um innige psychisch-emotionale Beziehungen aufzubauen, 
sondern um ihr »körperliches Selbst« zu stärken und somit ihr physisches Überleben 
zu sichern. Eltern-Kind-Beziehungen bedürfen keiner ständigen emotionalen Verge-
wisserung, da das System des Ahnenglaubens eine soziale und spirituelle Ordnung 
vorgibt, die nicht infrage gestellt werden kann. Eltern-Kind-Beziehungen lassen sich 
weder abbrechen noch auf beliebige Weise beenden, da Ahnen und »lebende Men-
schen« über Filiationsketten für immer miteinander verbunden sind. Diese Ordnung 
wird auch in christlichen Zeiten von kaum einem Tao infrage gestellt. Tao-Bezugsper-
sonen müssen keine emotionale Beziehungsarbeit leisten (die bei gegenwärtigen west-
lichen Mittelschichtseltern als zentral für eine gute Eltern-Kind-Beziehung angesehen 
wird), da sie von ihren Kindern aufgrund ihrer Position innerhalb der hierarchisch or-
ganisierten Verwandtschaftsgruppe »gefürchtet und respektiert werden« (ikaniahey 
so inapowan). Die hierarchische Werteordnung verhindert vom späten Kleinkindalter 
an, dass die bei Keller genannten elterlichen Sozialisationsstrategien im Rahmen einer 
dyadischen Eltern-Kind-Beziehung beidseitig gelebt werden können. Das verbinden-
de Element zwischen Eltern und ihren Kindern ist und bleibt stattdessen das Geben 
bzw. Empfangen von Nahrung, das ich in meiner Arbeit als eine weitere distale So-
zialisationsstrategie einführe. Die Versorgung von Tao-Kindern mit Nahrung ist der 
zentrale Ausdruck eines unidirektionalen »Flusses des Lebens« ( f low of life; Fox 1980), 
eines von den Eltern und später den Ahnen gewährten Segens.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-012 - am 13.02.2026, 15:50:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


10  Proximale und distale Sozialisationsstrategien 267

Proximale Sozialisationsstrategien

In den ersten beiden Lebensjahren des Kindes gilt die vorrangige Aufmerksamkeit der 
Tao der Primären Pf lege und dem Körperkontakt-System.1 Face-to-Face-Kontakt, Ob-
jektstimulation und Sprachsystem werden im Säuglingsalter hingegen weniger stark 
gefördert. Somit werden bei den Tao Sozialisationsstrategien angewandt, die sich 
diametral von denjenigen unterschieden, die gegenwärtig innerhalb der deutschen 
Mittelschicht praktiziert werden. Während bei den Tao in der Säuglingsphase und zu 
Beginn des Kleinkindalters proximale Strategien dominieren, sind es im westlichen 
Kontext distale, also solche, die mit einem körperlich distanzierenden Verhältnis ein-
hergehen.

Gesellschaften mit einer Jahrhunderte zurückreichenden Erfahrung periodischer 
Lebensmittelknappheit und einer bis in die jüngere Vergangenheit hineinreichenden 
hohen Säuglingssterblichkeit reagieren prinzipiell anders auf die körperlichen Be-
dürfnisse ihrer Kinder als viele Eltern in gegenwärtigen westlichen Mittelschichten. 
Im Westen und in vielen urbanen Zentren weltweit wird es heute als normal ange-
sehen, dass neugeborene Kinder die Kindheitsphase überleben. Bei den Tao war es 
hingegen bis in die 1980er-Jahre hinein nicht ungewöhnlich, dass Kinder vor Erreichen 
des Erwachsenenalters starben.

In Ermangelung einer dem westlichen »Psyche«-Konzept vergleichbaren Vorstel-
lung liegt der Aufmerksamkeitsfokus in der Selbstwahrnehmung der Tao umso mehr 
auf dem »menschlichen Körper« (kataotao). Wenn die Tao von sich selbst sprechen, 
tun sie dies durch einen Verweis auf ihr »körperliches Selbst«. Die sich im tast- und 
spürbaren körperlichen Leib abspielenden Prozesse werden von ihnen in der Regel als 
»angenehm« (apiya; 舒服 shufu) oder »unangenehm« (marahet; 不舒服 bu shufu) emp-
funden. Bezugspersonen müssen darauf achtgeben, dass Kinder nach Möglichkeit 
immer über ein angenehmes Körpergefühl verfügen. Erwachsene empfinden schnell 
»Mitleid« (ikasi; mangasi; makarilow) mit Kindern, deren physische Grundbedürfnisse 
nicht vollständig erfüllt sind.

Für die Tao ist es wichtig, über einen gesunden und kräftigen Körper zu verfügen. 
Nur so können Männer und Frauen die an sie gestellten Arbeitsanforderungen erfüllen 
und sich erfolgreich am System des Nahrungstausches beteiligen. Persönlicher Status 
und moralisches Ansehen sind direkt an die eigene körperliche Verfassung geknüpft 
(vgl. Kapitel 4, Abschnitt Kommensalität und Nahrungstausch). Da »Körperkraft« (moyat), 
physische Unversehrtheit und Gesundheit die Voraussetzung für ein Überleben auf  

1 � Ich habe während meiner Feldforschung vergleichsweise wenige Beobachtungen zur Körperstimula-
tion machen können. Kinder werden mit kaltem Wasser gewaschen und im frühen Säuglingsalter in 
einer »Wiege« (loley) geschaukelt. Auch wenn diese Praktiken eine den Körper stimulierende Wirkung 
ausüben, unterschieden sie sich doch von expliziteren Formen der Körperstimulation wie etwa der 
vestibulären Stimulation oder dem Reiben und Massieren bestimmter Muskelstränge. Auch im Inter-
viewmaterial finden sich kaum Hinweise auf eine größere Verbreitung dieser elterlichen Strategie. 
Deswegen bleibt sie in meiner Ausführung unberücksichtigt. Ich nehme an, dass eine frühe Förderung 
der motorischen Entwicklung des Kindes aus Sicht der Tao eher unterbunden als gefördert werden soll, 
da Kinder den ihnen zugestandenen Aktionsradius nicht überschreiten sollen.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-012 - am 13.02.2026, 15:50:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit268

Lanyu sind, wundert es nicht, dass die Sozialisationsstrategien der Tao vor allem auf 
den Erhalt des »körperlichen Selbst« abzielen.2

Primäre Pflege
Bei der Primären Pf lege von Tao-Säuglingen stehen Prozesse rund um Nahrungsauf-
nahme und Verdauung im Vordergrund. Es ist von größter Wichtigkeit, dass Säug-
linge und jüngere Kleinkinder genügend trinken und essen. Eine ausreichende Ver-
sorgung der Kinder mit Nahrung entspricht dem Selbstbild der Mutter als Ernährerin. 
Wenn Kinder »Hunger« (makcin) verspüren oder in die Windel3 gemacht haben, reagie-
ren die Bezugspersonen für gewöhnlich auf prompte Weise. Jüngere Kinder dürfen 
keinen Hunger leiden, weil sich im körperlich geschwächten Zustand die anito über 
ihre Seelen hermachen können. Das Schwinden der kindlichen Abwehrkräfte macht 
sich dadurch bemerkbar, dass Säuglinge und jüngere Kleinkinder auf kleinste Irrita-
tionen »gereizt« und »unzufrieden« (mindok) reagieren. Wenn keine baldige Versor-
gung mit Nahrung erfolgt, ist damit zu rechnen, dass ihre Seelen an Halt verlieren und 
in ihrer Unwissenheit panikartig davonf liegen.

Tao-Bezugspersonen legen großen Wert auf das sofortige Wechseln der Windeln. 
Es kommt nicht selten vor, dass Säuglinge weinen, wenn sie in die Windel gemacht 
haben. Beim Wechseln der Windel kräuseln viele Bezugspersonen die Nase und 
verzerren ihr Gesicht zu einem »Ekel«-Ausdruck (mangaora). Diese mimischen Aus-
druckszeichen werden in der Regel von der Bemerkung »Wie das stinkt !« (»很臭 !« 
»Hen chou !«) begleitet, wobei typischerweise die Hand vor der Nase geschwenkt wird. 
Die negativen Evaluationen der Bezugspersonen beim Defäkieren tragen dazu bei, 
dass bestimmte Aspekte des Selbst von Tao-Kindern als marahet aufgefasst werden. 
Der Gestank des Stuhlgangs wird von den Tao, wie die Wahrnehmung unangeneh-
mer Gerüche im Allgemeinen, mit den Anito-Geistwesen assoziiert und gilt als ein 
Hinweis für das Vorhandensein des namentlich nicht hervorgehobenen bösartigen 
geistartigen Doppels bzw. der potenziell bösartigen Körperseele des Menschen.

Ein weiterer Fokus in der Primären Pf lege besteht in der kindlichen Temperatur-
regulation. Jüngere Kinder sollten weder frieren noch schwitzen, damit sie »sich in 
ihrem Inneren angenehm fühlen« (apiya so onowned). Die Bezugspersonen vermeiden 

2 � Die Fokussierung auf den Körper ist kein Merkmal, das auf die Kultur der Tao beschränkt ist, sie fin-
det auch in Taiwan und großen Teilen Festland-Chinas statt. Der US-amerikanische Psychiater Arthur 
Kleinman (1980) konnte auf überzeugende Weise darstellen, dass psychische Probleme bei vielen 
chinesischen und ostasiatischen Patienten durch Somatisierung in Erscheinung treten und von loka-
len Experten als physische Störungen kuriert werden. Die zentrale Bedeutung des Körpers in der chi-
nesischen Welt tritt auch in vielen taiwanesischen Soaps zum Vorschein, in denen die Protagonisten 
deutlich häufiger Opfer von Unfällen werden oder an unheilbaren Krankheiten leiden, als dies in west-
lichen Serien der Fall ist. In chinesischen / taiwanesischen Diskursen werden nicht psychische Probleme 
thematisiert, sondern diverse Umstände, die zu einer Bedrohung körperlicher Unversehrtheit führen. 
Das lokale Emotionswort für »Angst« (maniahey) wird von den Tao für gewöhnlich auf Chinesisch mit 
害怕 (haipa) wiedergegeben. Das erste Schrif tzeichen von haipa bedeutet »verletzen« oder »beschädi-
gen«, es beschreibt eine körperliche Bedrohung. Auf der lexikalischen Ebene wird somit deutlich, dass 
Chinesen (ebenso wie Tao) »Angst« vor körperlichen Verletzungen bzw. allgemein gesundheitlichen 
Beeinträchtigungen haben.

3 � Die meisten Tao verwenden Einwegwindeln, die heute auch auf Lanyu käuflich erworben werden  
können.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-012 - am 13.02.2026, 15:50:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


10  Proximale und distale Sozialisationsstrategien 269

in der Säuglings- und frühen Kleinkindphase jegliches Risiko, das zu einem »Krank-
heitszustand« (yamarahet o kataotao) ihres Kindes führen könnte. Durch diverse Reak-
tionen und Kommentare der Tao bezüglich des Verhaltens und körperlichen Zustandes 
unserer Söhne Theo und Johann war es möglich, zentrale Vorstellungen der Tao über 
Primäre Pf lege in Erfahrung zu bringen. Ich hatte während unseres gemeinsamen Auf-
enthalts auf Lanyu ständig das Gefühl, dass ich dabei versagte, Theo den lokalen Vor-
stellungen entsprechend ausreichend warm oder kühl anzuziehen:

Theo (18 Monate)
Theo ist beim Planschen an der vanwa am ganzen Körper nass geworden. Also gehe 
ich mit ihm nach Hause, um ihm trockene Kleidung anzuziehen. Ich habe ihm sei-
nen durchnässten Body ausgezogen, weil Theo darin noch mehr gefroren hätte. Als 
ich ihn mit nacktem Oberkörper durchs Dorf trage, drücken gleich zwei Personen 
Besorgnis aus, dass er sich erkälten könnte. Eine dieser Personen ist ein Mann, mit 
dem ich zuvor noch kein Wort gewechselt habe.
Feldtagebucheintrag 6; geschrieben am 06.11.2010.

Theo (19 Monate)
Um Silvester 2010 herum wird es mit einem Mal ungewöhnlich kühl auf Lanyu. Alle 
ermahnen uns, Theo wärmer anzuziehen. Als ich bei ca. 15 Grad Celsius kurz mit 
ihm, nur im Body bekleidet, für wenige Minuten auf die Straße gehe, trägt er nach 
lokalem Verständnis zu wenig Kleidung. Alle Passanten sind irritiert, jeder macht 
eine diesbezügliche Bemerkung.4

Feldtagebucheintrag 7; geschrieben am 01.01.2011.

Sauberkeit und Hygiene sind weitere wichtige Themen, die im Zusammenhang mit 
der Primären Pf lege von Tao-Kindern zu beachten sind. Dreckige Fingernägel (oder 
auch Fußnägel) sind den Tao ein Gräuel. Die meisten Tao haben sehr gepf legte Nägel, 
einige junge Männer lassen sie sich sogar lang wachsen.5 Auch gepf legtes und regel-
mäßig geschnittenes Haar6 ist von großer Wichtigkeit, da es eine Zähmung »wilder« 
Aspekte symbolisiert und für eine gute moralische Gesinnung steht. Auf keinen Fall 
darf eine Person dreckig und ungepf legt sein oder gar stinken, denn dies würde sie 
in die Nähe der anito rücken. Immer wieder wurden mir während meiner Forschung 
Feuchttücher gereicht, damit ich Theos Mund abputzen konnte:

Theo (19 Monate)
Theo hat heute nach einem Strandbesuch sandige Hände. Meine Frau wird von zwei 
Männern durch Zeichensprache auf seine dreckigen Finger aufmerksam gemacht; 
sie simulieren Händereiben bzw. Händewaschen. Als ich wenig später Theo allein 

4 � Auch zu mir wurde in den Wintermonaten häufig gesagt: »Es ist kalt. Warum trägst du nicht mehr  
Kleidung ?«

5 � Nach der Teilnahme an einer Beerdigung müssen Tao-Männer den gefürchteten Friedhofsdreck aufs 
Sorgfältigste von ihren Fingernägeln entfernen, da sie ansonsten Tod und Verderben über ihre Haus-
haltsangehörigen bringen würden.

6 � Traditionellerweise tragen Tao-Männer ihre Haare kurz, wohingegen Tao-Frauen sich ihre Haare lang 
wachsen lassen (was als ein Zeichen weiblicher Fruchtbarkeit gilt).

https://doi.org/10.14361/9783839460290-012 - am 13.02.2026, 15:50:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit270

betreue, gibt ihm eine Frau (Anfang 30) zwei abgepackte Kekse. Als sie Theos Hän-
de sieht, sagt sie: »Oh, wie dreckig !« (»哦, 髒髒 !« »O, zangzang !«).
Feldtagebucheintrag 8; geschrieben am 03.01.2011.

Interessant ist der Aspekt der Beschämung. Bezugspersonen, die sich bei der Betreu-
ung ihrer Kinder offensichtliche Patzer erlauben, müssen damit rechnen, von der 
Dorföffentlichkeit zurechtgewiesen zu werden. Die sich in Angelegenheiten der Kin-
derpf lege einmischenden Personen sind oftmals »respektable Ältere« (rarakeh), aber 
gelegentlich auch jüngere Personen:

Theo (20 Monate)
Eine betrunkene Frau (Mitte 30) schlägt mich zum Spaß, weil ich Theos Mund nicht 
richtig abgeputzt habe. Anschließend pickt sie Reiskörner von seiner Hose.
Beobachtungsprotokoll 3; aufgezeichnet am 22.01.2011.

Die Tao halten es für unnormal, dass Kinder hinfallen und sich dabei blutige Schram-
men zufügen. Aus ihrer Sicht stürzen und verletzen sich Kinder, weil sie »ungehor-
sam« (jimangamizing) sind und ihren als sicher geltenden Aktionsradius trotz wieder-
holter elterlicher »Ermahnungen« (nanaon) verlassen (vgl. Kapitel 8). Wenn Kinder sich 
an gefährliche Orte begeben, ist damit zu rechnen, dass die dort anwesenden anito 
durch diverse Tricks und Täuschungsmanöver versuchen, die kindlichen Seelenaspek-
te aus ihren angestammten Plätzen in den Gelenken hervorzulocken, um ihrer habhaft 
zu werden. Die temporäre Abwesenheit der Seelenaspekte führt zu kindlicher Unacht-
samkeit und somit zu Unfällen und Verletzungen. Kindlicher Ungehorsam stellt somit 

– ebenso wie Tabubrüche im Allgemeinen – eine Gefahr für das »körperliche Selbst« 
des Kindes dar. Da nach Auffassung der Tao die Freiseelen jüngerer Kinder ihren El-
tern folgen, obliegt es diesen, durch entsprechende Verhaltenskontrolle dafür zu sor-
gen, dass Kindern nichts zustößt (vgl. Kapitel 5 bis 6):

Johann (5 Jahre, 1 Monat)
Meine Frau kommt mit einem weinenden Johann nach Hause. Johann ist hingefal-
len und hat eine blutende Schramme am Knie. Ein Mann auf der Straße gestikuliert, 
dass sie besser auf Johann aufpassen müsse. Er tippt sich mit dem Finger ans Auge 
und zeigt dann auf Johann.
Feldtagebucheintrag 9; geschrieben am 05.11.2010.

Theo (20 Monate)
Als Theo während des Silvesterfestes auf der Rasenfläche des Sportplatzes hinfällt, 
rufen mehrere ältere Frauen meiner Frau sofort zu, dass Theo hingefallen ist.
Feldtagebucheintrag 10; geschrieben am 03.01.2011.

Theo (20 Monate)
Unser Vermieter und seine Frau sind der Auf fassung, dass Theo in unserer Woh-
nung bleiben und nicht die auf die Straße herunterführende Treppe betreten soll, 
weil diese »sehr gefährlich« (很危險 hen weixian) sei. Eines Tages fügt sich Theo bei 
einem Treppensturz eine Beule am Kopf zu, die sofort allen Tao auf fällt. Die beiden 
grünlich-blauen Flecken sind in der Tat deutlich zu erkennen, mich wundert aber, 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-012 - am 13.02.2026, 15:50:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


10  Proximale und distale Sozialisationsstrategien 271

wie schnell Gesprächspartner sie wahrnehmen und mich darauf ansprechen. Es ist, 
als ob die Tao einen speziellen Blick für Verletzungen hätten.
Feldtagebucheintrag 11; geschrieben am 22.12.2010.

Untrennbar mit dem Schutz des kindlichen Körpers verbunden ist die Vermeidung 
jeglicher Frustrationserfahrung. Bezugspersonen und ggf. auch anwesende Dorf be-
wohner verhindern auf vorausschauende Weise, dass sich Säuglinge und Kleinkinder 
durch plötzlich eintretende unvorhergesehene Handlungen »erschrecken« (maogto), 
weil ihre noch unwissenden Seelen in diesen Momenten wegzuf liegen drohen.7 Poten-
zielle Gefahren, die zu Verletzungen und / oder kindlicher Frustration führen können, 
werden bewusst gemieden:

Johann (5 Jahre, 6 Monate)
Während einer gemeinsamen Reinigungsaktion beim HDZX8 machen mich zwei 
Frauen (Ende 20 und ca. 60) auf einen gefährlichen, spitzen Gegenstand aufmerk-
sam, der sich irgendwo in Johanns Nähe befinden soll. Ich kann zunächst nichts 
entdecken, bis ich schließlich einen kleinen Holzspieß von gerade einmal 6 cm Län-
ge an seinem Gürtel hängen sehe. Johann hat ihn vom Boden aufgelesen, um ihn 
nachher zu Hause als Speer für seine Playmobilfiguren zu nutzen. Aber die beiden 
Frauen sehen darin einen gefährlichen Gegenstand, den ich Johann ihrer Ansicht 
nach unbedingt abnehmen muss.
Feldtagebucheintrag 12; geschrieben am 06.04.2011.

Theo (21 Monate)
Bei unserem heutigen Spaziergang will Theo auf den Deich in der Nähe der vanwa 
klettern. Ich helfe ihm hinaufzukommen und gehe mit ihm oben entlang. Dabei 
sehen wir einen alten Mann auf der Inselrundstraße, mit dem wir bekannt sind. Er 
gestikuliert, dass ich Theo auf den Arm nehmen soll, indem er die dazugehörige 
Bewegung ausführt. Auch winkt er uns herunterzukommen. Ich halte die Situation 
für Theo für überhaupt nicht gefährlich, tue aber, was er sagt, da ich fühle, dass 
es besser ist, ihn zu respektieren. Der alte Mann murmelt: »Er könnte hinfallen.«  
(»他會跌倒.« »Ta hui diedao.«)
Feldtagebucheintrag 13; geschrieben am 18.01.2011.

Die Primäre Pf lege wird bei den Tao dadurch erschwert, dass Kinder von etwa 1 Jahr 
an nicht mehr ohne kulturell akzeptablen Grund »weinen« (amlavi) dürfen. Wie ich im 
Verlauf dieses Buches wiederholt dargestellt habe, sanktionieren die meisten Bezugs-
personen Weinen sowie kleinste Anzeichen von »Ärger« / »Wut« (somozi) auf schärfste 
Weise. Dies führt dazu, dass die Möglichkeiten der Kinder, Appelle an ihre Bezugs-
personen zu senden, vergleichsweise eingeschränkt sind. Sind die Bezugspersonen 
aus irgendeinem Grund nicht in der Lage, subtile Formen kindlichen Appellverhal-
tens richtig zu deuten, kann es vorkommen, dass kindliche Bedürfnisse entweder 

7 � Eine Ausnahme bilden die sogenannten Abhärtungsübungen, auf die ich in Kapitel 12 detailliert  
eingehe.

8 � Am Internationalen Kindertag haben sich die Vorschul- und Grundschulkinder aus Iranmeylek beim 
HDZX versammelt, um Sitzpolster zu reinigen. Auch Johann und ich sind an dieser Aktion beteiligt.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-012 - am 13.02.2026, 15:50:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit272

gar nicht oder aber erst mit zeitlicher Verzögerung erfüllt werden (vgl. Kapitel 7). Der 
unidirektionale, erwachsenenzentrierte Sozialisations- und Erziehungsstil der Tao 
führt zu einer erhöhten Abhängigkeit der Kinder von ihren Bezugspersonen. In der 
traditionellen Zeit konnten Kinder nicht einfach an ihre Bezugspersonen herantre-
ten und etwas von ihnen fordern (z. B. etwas zu essen oder Kleidung zum Anziehen). 
Stattdessen mussten sie warten, bis ihre Bezugspersonen als respektable Ältere die 
Initiative ergriffen. Auch wenn sich die Umgangsweisen zwischen Kindern und ihren 
Bezugspersonen in den vergangenen Jahrzehnten gelockert haben, hat das einseitige 
Kommunikationsverhalten in seinen Grundzügen auch heute noch Bestand.

Da die Erfüllung elementarer physischer Bedürfnisse in vielen Fällen der situati-
ven Einschätzung der Erwachsenen unterliegt, kommt es bei kindlicher Bedürfnis-
befriedigung zu Empfindungen der »Freude« (masarey), des »angenehmen Inneren« 
(apiya so onowned) und der »Dankbarkeit« (isarey; somarey).9 Bei Nichterfüllung ihrer 
Bedürfnisse erwachsen hingegen im Inneren der Kinder diffuse Gefühle des »unter-
drückten Ärgers« (somozi do onowned), der »Unzufriedenheit« (ni kayan) und »Traurig-
keit« (marahet so onowned), die sie aufgrund der hierarchischen Verhältnisse innerhalb 
der Verwandtschaftsgruppe nicht artikulieren dürfen.

Die Regulation von Marahet-so-onowned-Gefühlen obliegt Tao-Kindern vom späten 
Säuglingsalter an selbst. Wenn sie sich in emotional fordernden Situationen äußerlich 
»ruhig« (mahanang) verhalten, sehen Bezugspersonen keinen Grund einzugreifen, da 
das »körperliche Selbst« der Kinder nicht in Gefahr ist. Primäre Pf lege umfasst bei 
den Tao keine psychische Dimension; diese ist aufgrund anders gelagerter Vorstellun-
gen von »Person« für sie nicht als solche greif bar. Stattdessen müssen Tao-Kinder in 
einem umfassenden Sinne »stark« (moyat) sein, um bösartige Kräfte von ihrem »kör-
perlichen Selbst« fernzuhalten.10

Körperkontakt-System
In den ersten Lebensmonaten ist Körperkontakt zwischen Bezugspersonen und Säug-
lingen aus Sicht der Tao von zentraler Bedeutung. Säuglinge werden die meiste Zeit 
getragen oder auf dem Arm gehalten. Bisweilen legen Bezugspersonen – in diesem 
Alter in der Regel Mütter – die Kinder neben sich auf den Boden. Sie bleiben jedoch 
unter allen Umständen in ihrer Nähe. Erst zur Mitte der Kleinkindphase verändern 
sich die sozialräumlichen Interaktionsmuster zwischen Tao-Kindern und ihren Be-
zugspersonen (vgl. Kapitel 7).

Bis vor Kurzem haben die Tao ihre Säuglinge zum Schlafen in »Wiegen« (loley) ge-
legt. Diese Praxis wird heute nur noch von etwa einem Drittel der von mir befragten 

9 � Hierbei handelt es sich im Wesentlichen um dieselben Emotionen, die auch erwachsene Tao  
empfinden, wenn gutartige Geistwesen ihnen gegenüber wohlgesonnen sind.

10 � Die »Stärke« (moyat) der Kinder (bzw. der Tao allgemein) ist aus westlicher Sicht sowohl physischer 
als auch psychischer Natur (denn zum Starksein der Tao gehört sowohl gedankliche Fokussierung als 
auch die Fähigkeit zur emotionalen Regulation). Da die Tao psychische Prozesse jedoch über körper-
liche (z. B. Verhärtung der Muskeln) und sozialräumliche Mechanismen (z. B. »wegblicken« [jiozayan]; 
»davonlaufen« [miyoyohyo]) zu steuern versuchen, gelangen sie zu einer prinzipiell anderen Auf fas-
sung von der ontologischen Beschaf fenheit und Funktionsweise der beteiligten Organe.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-012 - am 13.02.2026, 15:50:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


10  Proximale und distale Sozialisationsstrategien 273

Familien in Iranmeylek beibehalten (N = 10).11 Erst vor wenigen Jahren haben in den 
meisten Tao-Familien taiwanesische Babybetten12 die traditionelle loley abgelöst. Aus 
meiner Sicht ist es wichtig, die Praxis des Wiegens im Zusammenhang mit dem Kör-
perkontakt-System der Tao zu besprechen, da die hiermit verbundenen elterlichen 
Vorstellungen sich noch nicht komplett gewandelt haben und nach wie vor andauern. 
Beim Liegen in der Wiege werden beide Körperhälften des Säuglings vom Stoff um-
mantelt. Wenn die Wiege von den Bezugspersonen geschwenkt wird, ist es für das 
Kind so, »als ob es mit einem Schiff fahren würde«. Säuglinge schlafen in der loley für 
gewöhnlich schnell und ohne zu weinen ein. Sie empfinden in der traditionellen Wiege 
ein »Sicherheitsgefühl« (mahanang so onowned), das sich darin äußert, dass sie »ruhig 
bleiben und sich nicht erschrecken«. Meine Interviewpartner sagten, dass »das Liege-
gefühl in der Wiege mit einer Umarmung vergleichbar sei«. Das Ablegen des Kindes 
in die loley ist somit aus lokaler Sicht ein Ersatz für direkten Körperkontakt. Bereits 
einen Tag nach der Geburt wird das Neugeborene in die Wiege gelegt. Dies kann als 
ein Hinweis gewertet werden, dass es den Tao vorrangig um das physische Überleben 
ihrer Säuglinge geht und nicht um den Auf bau einer intensiven psychisch-emotiona-
len Mutter-Kind-Bindung nach gegenwärtigem westlichen Muster.13 Wenn Kinder mit 
etwa 6 bis 8 Monaten sitzen gelernt haben, sind sie alt genug, um mit der Familie zu-
sammen zu schlafen. Egal ob sie in der Wiege oder bereits auf der Matratze schlafen, 
Mütter legen sich immer neben ihre schlafenden Säuglinge.

In den ersten beiden Lebensmonaten müssen Säuglinge »in eine Decke eingewi-
ckelt sein, damit sie ihre Seele bei sich behalten«. Auch über die Decke sagen die Tao, 
dass sie ein »Gefühl der Umarmung« erzeugt. Ihre Funktion ist somit mit der der 
traditionellen Wiege vergleichbar: Sie simuliert Körperkontakt und erzeugt auf diese 
Weise das für Leib und Seele so wichtige »Sicherheitsgefühl«.14

11 � In der traditionellen Zeit verwendeten die Tao die Fasern der Ramie, um Stof fe für ihre Wiegen herzu-
stellen. Seit einigen Jahrzehnten behilf t man sich jedoch mit alten Reissäcken, die zu textilen Bahnen 
verarbeitet werden. Die Wiegenkonstruktion ist simpel: Von einem an der Zimmerdecke befestigten 
Querbalken hängen an zwei Schlaufen zusammengenähte Stof fbahnen herunter, in die der Säugling 
hineingelegt wird (Arnaud 1994).

12 � Hierbei handelt es sich um Stof fliegen, die mit einem verstellbaren Metallgestell versehen sind.
13 � Hiermit will ich weder aussagen, dass psychisch-emotionale Bindungen bei den Tao nicht vorkom-

men, noch dass ein Dualismus zwischen Körper und Geist besteht. Ich möchte an dieser Stelle sowie 
auch im Folgenden lediglich aufzeigen, dass Mutter-Kind-Bindungen anders als in westlichen Mittel-
schichten vorrangig auf physische Aspekte referieren.

14 � Auch wenn kein klarer Zusammenhang zwischen frühkindlichen Sozialisationspraktiken und dem 
Tragen von Rattan-Rüstungen bei Tao-Männern nachgewiesen werden kann, so ist zumindest inte-
ressant, dass auch in erwachsenen Jahren das überlebenswichtige »Sicherheitsgefühl« (mahanang 
so onowned) durch eine Simulation von Körperkontakt hergestellt wird. Der »Rattan-Helm« (sakop; 
vinaovaod) schützt vor kalten Winden – eine Manifestation der anito – und dient darüber hinaus 
der Abwehr feindlicher Steinwürfe. Er schützt nicht nur den Kopf als solchen, sondern verhindert 
auch ein Austreten der Freiseele pahad (deren Hauptaspekt im oder am Kopf lokalisiert wird). Ähn-
lich verhält es sich mit dem »Brustpanzer« (kalokal), der die Schultern umschließt und dazu bei-
trägt, dass die Schulterseelen an ihren angestammten Plätzen verbleiben. Bei den früher durch-
geführten Kampfeshandlungen bot er Schutz vor Wurfgeschossen und Hieben. Beim Eindringen 
in die »Wildnis« schützt er zudem vor Schlangenbissen. Der zusammen mit der Rattan-Rüstung 
getragene »Dolch« (savali; takzes) wird mit einer eng am Körper anliegenden Schlinge getragen. Da-
durch wird bei seinem Träger ein spezielles Gefühl hervorgerufen, das sich – wie ich selber erfahren  

https://doi.org/10.14361/9783839460290-012 - am 13.02.2026, 15:50:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit274

Wechsel von proximalen zu distalen Sozialisationsstrategien

Das Kleinkindalter ist für Tao-Kinder eine stressige Phase, da sich innerhalb kurzer 
Zeit große Veränderungen in den Sozialisationsstrategien ihrer Bezugspersonen an-
bahnen. Nach dem Einsetzen des erweiterten Spracherwerbs mit ca. 2 Jahren wird von 
Kleinkindern verlangt, dass sie sukzessive kulturelles Wissen erwerben und in ihrem 
nakenakem speichern. Dabei müssen sie lernen, ihre Gefühlslagen den Erfordernis-
sen der sozialen Gemeinschaft unterzuordnen. Ein älteres Kleinkind sollte nicht mehr 
weinen, wenn seine Mutter aufs Feld geht, um Nahrung herbeizuschaffen, da es an-
sonsten für den Haushalt keine Möglichkeit gibt, sich satt zu essen.

Wie ich in Kapitel 7 aufgezeigt habe, fördern Tao-Bezugspersonen durch ihr Ver-
halten eine relativ früh einsetzende Autonomie ihrer Kinder, die möglichst schnell 
lernen sollen, alleine zu essen und von Sprache Gebrauch zu machen. Die frühen 
Unabhängigkeitserfahrungen sind für Tao-Kinder jedoch bisweilen schwer zu er-
tragen. Es kommt zwischen 2,5 und 3,5 Jahren bei vielen (aber nicht allen) von ih-
nen zu intensivem »Trotzverhalten« (masosolien), das jedoch aufgrund des harschen 
Sozialisations- und Erziehungsstils ihrer Bezugspersonen in der Regel nur kurz 
andauert. Als besonders einschneidend empfinden Kleinkinder die Entwöhnung 
vom Getragenwerden, die je nach Geschwisterfolge früher oder später einsetzt.15 
Nachdem Kinder laufen gelernt haben, werden sie von ihren Bezugspersonen nicht 
mehr vorbehaltslos getragen. Nur Kinder, die »sich ruhig verhalten« (mahanang) und 
»entspannte Gesichtszüge aufweisen« (apiya so moin), kommen in den Genuss dieser 
fürsorglichen Behandlung. Das konsequente Verhalten der Bezugspersonen führt 
dazu, dass kindliches Fehlverhalten durch vorübergehenden sozialen Ausschluss als 
asozial gebrandmarkt wird. Kinder, die auf diese Weise sozialisiert werden, lernen, 
dass »Traurigkeit« (marahet so onowned ) und »Ärger« / »Wut« (somozi) keine genuin 
menschlichen Emotionen darstellen, sondern als Verhaltensweisen gelten, die mit 
der Welt der bösartigen Geistwesen in Verbindung stehen.

Zum Ende der Kleinkindphase und zu Beginn der Kindheitsphase haben Bezugs-
personen und Kinder für gewöhnlich kaum noch intensiven Körperkontakt miteinander. 
Innerhalb der hierarchisch geprägten Verwandtschaftsgruppe sind Berührungen unter 
Angehörigen verschiedener Generationen vom Kindheitsalter an ungewöhnlich.16 Nur in 
Gefahrensituationen kommt es gelegentlich vor, dass Bezugspersonen ihre Kinder um-
armen und an sich gedrückt halten. Ältere Erwachsene erinnern sich noch heute dar-
an, wie sie als Kinder nach einem Todesfall im Dorf von ihrem gleichgeschlechtlichen  

habe – durchaus wie eine Umarmung anfühlt und »Mut« (mavohwos) ebenso wie »Seelenfestigkeit« 
(panaptan so pahad) erzeugt.

15 � Die Entwöhnung vom Getragenwerden stellt für Tao-Kinder ein schwerwiegenderes Problem dar als 
die Entwöhnung von der Brust. In den Interviews zu den Sozialisationsfaktoren betonten alle Mütter, 
dass ihren Kindern der Wechsel zum Milchpulver bzw. zur festen Nahrung keine oder nur kaum Pro-
bleme bereitete (vgl. Kapitel 7).

16 � Ein Freund berichtete mir, dass er und sein über 70-jähriger Vater sich nach dessen Rückkehr aus 
Taipeh, wo er für einige Monate weilte, umarmt hätten. Er stellte die Umarmung als etwas Beson-
deres dar, das den normalen Gepflogenheiten widerspricht. Während meiner Feldforschung wurde 
ich kein einziges Mal Zeuge einer Umarmung unter Erwachsenen bzw. zwischen Erwachsenen und 
älteren Kindern.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-012 - am 13.02.2026, 15:50:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


10  Proximale und distale Sozialisationsstrategien 275

Elternteil 17 des Nachts umarmt wurden, damit ihre »Seele« angesichts der Totengeister-
Invasion im Dorf »Halt finden konnte« (panaptan so pahad).

Verlagerung des Körperkontakt-Systems auf die Peers
Die weitestgehende Einstellung des Körperkontaktes zwischen Tao-Kindern und ihren 
Bezugspersonen im späten Kleinkindalter und zu Beginn der Kindheitsphase bedeutet 
jedoch nicht, dass Kinder von nun an keine körperliche Nähe mehr erfahren. Berüh-
rungen werden in diesem Alter vornehmlich mit den Peers ausgetauscht, zu denen 
eine besondere emotionale Nähe besteht (vgl. Kapitel 8, Abschnitt Hinwendung zu den 
Peers). Im GYB-Alter interagieren Jungen und Mädchen frei miteinander. Peers krie-
chen unter dieselbe Decke, um sich zu wärmen, auch haben sie noch kein ausgeprägtes 
Bewusstsein für »Körperscham« (masnek) entwickelt.18 Sie leben in einem Stadium, in 
dem sie sich den Verhaltensregeln der Gesellschaft noch nicht beugen müssen. Erst 
beim Eintritt ins Grundschulalter bilden sich gleichgeschlechtliche Peergruppen her-
aus, die untereinander nur wenig interagieren. Mädchen im Teenager-Alter gehen bis-
weilen mit umschlungenen Armen die Inselrundstraße entlang. Im Erwachsenenalter 
nimmt der Körperkontakt unter den Peers kontinuierlich ab, da die Tao eine Über-
tragung »negativer Eigenschaften« (marahet ta vazvazey) durch Berührung verhindern 
wollen.19 Emotionale Wärme und zwischenmenschliche Bindung werden stattdessen 
durch den Nahrungstausch erzeugt (siehe Kapitel 17).

Schulterkontakt, Menschenansammlungen, Schilfhaine
Von der Kindheitsphase an lässt sich Körperkontakt unter Peers vor allem in Situa-
tionen beobachten, in denen Tao-Kinder »Angst« (maniahey) vor den anito empfinden. 
Kinder sind sich ihrer Vulnerabilität bewusst, sie wissen, dass sie unter allen Umstän-
den »ruhig« (mahanang) bleiben müssen, damit die Symptome der »Angst« nicht aus-
brechen, was gleichbedeutend mit dem Verlust ihrer Seelen wäre. Aus systematischen 
Beobachtungen geht hervor, dass Kinder ebenso wie Erwachsene in solchen Momenten 
körperliche Nähe zueinander suchen bzw. sich an den Schultern berühren:

Zwei Jungen (5 und 6 Jahre)
Zwei Jungen aus der GYB wollen den Weg Richtung Altenpflegeheim nicht weiter-
gehen, weil sich dort anito aufhalten. Sie rücken dicht aneinander, sodass sich ihre 
Schultern berühren.
Beobachtungsprotokoll 4; aufgezeichnet am 16.01.2011.20

Zwei Schwestern (5 und 8 Jahre)
Im Dorf hat sich ein Todesfall ereignet. Ein 5-jähriges Mädchen aus der GYB und 
seine 8-jährige Schwester gehen dicht aneinander schnellen Schrittes nach Hause. 

17 � Traditionellerweise schlafen Väter mit ihren Söhnen zusammen und Mütter mit ihren Töchtern.
18 � Während meiner Forschung habe ich wiederholt erlebt, wie Kinder aus der Peergruppe sich gegen-

seitig ihren entblößten Po zeigten und dabei lachten. Dieses Verhalten hört jedoch zum Ende der 
GYB-Phase auf, wenn insbesondere Mädchen mit 5 oder 6 Jahren empfindlich auf Nacktheit zu  
reagieren beginnen.

19 � Selbst beim Zuprosten sind die Tao peinlich darauf bedacht, dass sich die Gläser nicht berühren.
20 � Siehe auch Beobachtungsprotokoll 1 auf S. 259, das auf derselben Episode basiert.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-012 - am 13.02.2026, 15:50:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit276

Auf dem Weg dorthin begegnen sie mir und Johann auf der Straße. Sie schauen uns 
mit großen Augen an und fragen: »Ist Johann noch nicht zu Hause ? (»約翰還沒回
家去 ?« »Yuehan hai mei hui jia qu ?«).
Beobachtungsprotokoll 5; aufgezeichnet am 03.03.2011.

Ehepaar (beide über 70 Jahre)
An einem Gottesdienst am Karfreitag in der presbyterianischen Kirchengemeinde 
sehen wir einen Film über das Leben Jesu. Als Jesus darin von römischen Soldaten 
»misshandelt« ( jyasnesnekan) wird21, fängt der Mann laut an zu weinen. Seine Frau, 
die zuvor 20 Zentimeter von ihm entfernt saß22, rückt dicht an ihn heran, sodass 
nun beide Schulter an Schulter auf der Bank sitzen.
Beobachtungsprotokoll 6; aufgezeichnet am 22.04.2011.

Männer aus Iranmeylek (ca. 28 bis 60 Jahre)
Wenn die Männer aus Iranmeylek zum »Friedhof« (kanitowan) aufbrechen, um mit 
Speeren und Dolchen die anito zu vertreiben, gehen sie dicht nebeneinander. Auch 
die »Kampfhandlungen« vor dem Friedhofseingang erfolgen in Reih und Glied.
Beobachtungsprotokoll 7; aufgezeichnet am 04.03.2011.

Die sich berührenden Schultern verhindern, dass sich die Schulterseelen vom »kör-
perlichen Selbst« ablösen und einen kraftlosen Körper zurücklassen, der manövrier-
unfähig ist (vgl. Kapitel 5). Bei Gefahr ist es deshalb wichtig, die Nähe zu Mitglie-
dern der Ingroup zu suchen, da deren Anwesenheit das »Innere festigt« (mapaned so  
onowned) und zu einer »Verankerung der Seele« (panaptan so pahad) beiträgt. Wenn 
sich in einem Haushalt ein Unglücksfall ereignet hat, kommen die Angehörigen der 
Ingroup am Abend zusammen, um als Gefolgschaft ihre Anteilnahme zu demonst-
rieren. Die vom Unglücksfall betroffenen Haushaltsangehörigen sitzen dabei in der 
Mitte der Menschenansammlung, da ihnen dieser Platz am meisten Schutz vor den 
anito gewährt, die für gewöhnlich als Verursacher des Unglücks verantwortlich ge-
macht werden.23 Diese Form des kollektiven Zusammenkommens wird von den Tao 
misagsagpoan genannt, was wörtlich übersetzt »[an einen Ort] gehen, um jemanden zu 
umarmen und zu trösten« bedeutet. Das »Umarmen« ist hier im übertragenen Sinn zu 
verstehen, es handelt sich beim »Trösten« gewissermaßen um eine reifere Form des 
Körperkontaktes, die ohne direkte Berührung auskommt und auf räumlicher Nähe 
basiert.

21 � Die körperlichen Qualen Jesu (die in diesem Fim detailgenau dargestellt werden) erregten bei den 
Gottesdienstbesuchern großes »Mitleid« (mangasi; ikasi). Ihre Reaktionen auf den Film führten mir 
ein weiteres Mal vor Augen, dass im Menschenbild der Tao dem »körperlichen Selbst« (kataotao) ein 
zentraler Stellenwert beigemessen wird.

22 � Dieses Ehepaar stellte eine Ausnahme dar, weil es während der Gottesdienste im Gegensatz zu ande-
ren Ehepaaren nebeneinandersaß (siehe Kapitel 4, Abschnitt Genderrelationen).

23 � Als ein junger Mann während meiner Feldforschung beinahe ertrunken wäre und es noch nicht klar 
war, ob er nach seiner Wiederbelebung im Kreiskrankenhaus von Taidong bleibende Gehirnschäden 
zurückbehalten würde, versammelten sich etwa 50 Personen aus Iranmeylek vor dem Haus des Ver-
unglückten. Sie saßen auf von zu Hause mitgebrachten Plastikstühlen und hatten die Eltern sowie 
weitere Haushaltsangehörige des Verunglückten in ihre Mitte genommen. Auf diese Weise hof f ten 
sie, »schlechte Dinge« von der Haushaltsgemeinschaf t (sowie auch vom Wohnhaus) fernzuhalten.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-012 - am 13.02.2026, 15:50:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


10  Proximale und distale Sozialisationsstrategien 277

Ein Sinnbild der dicht beisammensitzenden (oder in diesem Fall besser: -stehen-
den) Gefolgschaft sind die in der Nähe der Felder und Obstgärten wachsenden Schilf-
haine. »Schilfstängeln« (imogao; 蘆葦莖 luweijing) werden magische Eigenschaften bei 
der Abwehr bösartiger Geistwesen nachgesagt. Wenn eine Person sich unterwegs von 
den anito verfolgt wähnt, kann sie diesen entkommen, indem sie sich in einen Schilf-
hain f lüchtet und dort »ruhig« (mahanang) verharrt. Menschenansammlungen und 
Schilf haine bilden eine allegorische Einheit, denn ihr zahlreiches und dichtes Bei-
sammensein wird von den anito als ein Ausdruck kollektiver »Stärke« (moyat) wahrge-
nommen. Die physische Anwesenheit vieler (»lebender Menschen« oder Schilfstängel) 
wirkt sich besänftigend auf die »in Panik versetzte Seele« (maniahey so pahad) aus und 
trägt dazu bei, dass diese wieder an Halt gewinnt.

Körperkontakt zu taiwanesischen Touristen
Während meines Forschungsaufenthaltes konnte ich wiederholt beobachten und am 
eigenen Leib erfahren, dass viele Tao-Kinder ihr Bedürfnis nach körperlicher Nähe auf 
aktive Weise einforderten. Sie richteten ihre Bitte »auf den Arm genommen« bzw. »ge-
tragen zu werden« (抱 bao) jedoch nicht an Personen aus dem Dorf – denn dies wäre 
sinnlos gewesen, da die Tao Kinder von 3 Jahren an für gewöhnlich nicht mehr auf den 
Arm nehmen –, sondern an »kulturell Außenstehende« (dehdeh), wie die in den Sommer-
monaten nach Lanyu reisenden taiwanesischen Touristen24 oder Ethnologen wie mich.

Zu Beginn meines Aufenthaltes in Iranmeylek kam es häufig vor, dass Tao-Kinder 
versuchten, auf meinen Rücken zu klettern, wenn ich mich irgendwo hinhockte. Das 
Alter der betreffenden Kinder lag zwischen 3 und 9 Jahren, wobei die meisten von ih-
nen im GYB-Alter waren. Ich nehme an, dass die Kinder durch das Einfordern von 
Körperkontakt ein zu kurz gekommenes Bedürfnis nach körperlicher Nähe und kind-
licher Geborgenheit zu kompensieren suchten.

24 � Taiwanesische Touristen wirken irritiert und hilflos, wenn sie von Tao-Kindern umklammert werden. 
Das autonome Herumschweifen der Kindergruppen ist für sie ungewohnt, sie besitzen kein mentales 
Schema für den Umgang mit dieser Situation. In der han-taiwanesischen Mittelschicht ist eine pro-
aktive Kinderbetreuung bis in die Kindheitsphase üblich. Meine systematischen Beobachtungen auf 
Spielplätzen in Taipeh und Taidong haben u. a. ergeben, dass sich jüngere han-taiwanesische Kinder 
selten mehr als 2 Meter von ihren Bezugspersonen entfernen.

Abbildung 16: Junge Männer aus Iraraley bei 
der Teilnahme an einer Bootseinweihung. 
Manche haben sich geschminkt, um »furcht­
erregend« (masozi) zu wirken. Bei dem Ritual 
geht es darum, kollektive »Stärke« (moyat) zu 
demonstrieren, um die anito vom neuen Boot 
fernzuhalten. Einige von ihnen genieren sich, 
den »traditionellen Lendenschurz« (丁字褲 
dingziku) zu tragen, und haben stattdessen 
Shorts angezogen.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-012 - am 13.02.2026, 15:50:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit278

Mädchen (3 Jahre)
Die 3-jährige Schwester eines Mädchens aus der GYB fordert mich auf, sie auf den 
Arm zu nehmen.
Beobachtungsprotokoll 8; aufgezeichnet am 12.12.2010.

Junge (5 Jahre)
Ein 5-jähriger Junge aus der GYB will auf meinen Arm und verhindert dann durch 
Anziehen der Beine, dass ich ihn wieder absetzen kann. Als er an mir hängt, macht 
er ein glucksendes Geräusch. Ein anderes Mal umklammert eben dieser Junge mei-
ne Hosenbeine, damit ich nicht weggehen kann und ihn auf den Arm nehme.
Beobachtungsprotokoll 9; aufgezeichnet am 10.12.2010 und am 03.01.2011.

Mädchen (6 Jahre)
Ein 6-jähriges Mädchen aus der GYB wird von drei gleichaltrigen Jungen mit »Spee-
ren« verfolgt. Die Kleine rennt zur vanwa, wo sie sich zu einem Touristen rettet, der 
sie bereits zuvor auf ihren Wunsch hin auf den Arm genommen hatte. Sie stürzt 
vor seinen Beinen und jammert laut, obwohl sie sich gar nicht verletzt hat; sie tut 
so, als ob sie nicht auf ihren Beinen stehen könnte. Of fensichtlich will sie vom Tou-
risten gehalten werden. Ein ca. 40-jähriger Tao-Mann, der ebenfalls an der vanwa 
sitzt, sagt zum Touristen: »Du kannst unsere Kinder nicht auf den Arm nehmen, sie 
werden sich ansonsten noch daran gewöhnen !« (»你不可以抱我們的孩子, 他們
會習慣 !« »Ni bu keyi bao women de haizi, tamen hui xiguan !«)
Beobachtungsprotokoll 10; aufgezeichnet am 07.06.2011.

Junge (6 Jahre)
Ein 6-jähriger Junge aus der GYB will immer von mir auf den Arm genommen wer-
den; ich soll ihn bis ans Meer hinuntertragen. Ich komme seinen Wünschen in der 
Regel nicht nach, da die lokalen Umgangsformen dieses Verhalten nicht vorsehen. 
Manchmal umarmt er mich und lässt mich nicht wieder los. Als ich ihm heute in Be-
gleitung seiner Mutter im Dorf begegne, greif t er nach meinem Finger. Die Mutter 
»beschimpf t« (ioya) ihn: »Das darf man nicht !« (»不可以 !« »Bu keyi !«)
Beobachtungsprotokoll 11; aufgezeichnet am 17.06.2011.

Bruder (8 Jahre) und Schwester (9 Jahre)
Der 8-jährige Enkel und die 9-jährige Enkelin meines Vermieters fragen mich, ob 
ich sie auf den Arm nehmen würde.
Beobachtungsprotokoll 12; aufgezeichnet am 05.12.2010.

Die Bemerkung des Mannes gegenüber dem Touristen macht deutlich, dass die Tao 
den Wechsel zu einem distalen Betreuungsstil hinsichtlich des Körperkontakt-Sys-
tems bewusst herbeiführen und dass sie diesen als wichtig für eine normale Kindes-
entwicklung erachten (Beobachtungsprotokoll 10). Auf dieselbe Weise kann man auch 
das Schimpfen der Mutter interpretieren, die – obwohl mit mir bekannt – nicht zulas-
sen wollte, dass ihr Sohn meinen Finger umfasste (Beobachtungsprotokoll 11).

https://doi.org/10.14361/9783839460290-012 - am 13.02.2026, 15:50:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


10  Proximale und distale Sozialisationsstrategien 279

Distale Sozialisationsstrategien

In diesem Abschnitt behandele ich die von Keller und ihrem Team (2007) als distal be-
zeichneten Interaktionsformen zwischen Bezugspersonen und ihren Kindern. Dabei 
handelt es sich um elterliche Strategien, die im Allgemeinen mit einem westlichen 
Lebensstil in Verbindung gebracht werden. So machen deutsche Mittelschichtseltern 
überproportional häufig von Strategien des Face-to-Face-Kontaktes, der Objektsti-
mulation und des Sprechens mit ihren Säuglingen Gebrauch (Keller 2011: 50–55). Es 
ist wichtig, sich die eigenen Sozialisationsstrategien bewusst zu machen, weil so die 
kulturellen Unterschiede zu den Tao deutlicher vor Augen treten. 

In der gegenwärtigen deutschen Mittelschicht dominiert ein Interaktionsstil 
zwischen Bezugspersonen und Säuglingen, der ohne viel Körperkontakt auskommt 
und vornehmlich aus der Distanz heraus erfolgt (deswegen distal). Das Halten von 
Blickkontakt und intensive sprachliche Akte sind bevorzugte Medien der intensiven 
Kontaktaufnahme von Bezugspersonen mit ihren Säuglingen. Die geteilten Momente 
sind so intensiv, dass alles andere vorübergehend ausgeblendet wird. Die Beziehungen 
zwischen Bezugspersonen und Säuglingen können als exklusiv und dyadisch beschrie-
ben werden. Kinder werden von nur wenigen Bezugspersonen betreut, die meiste Zeit 
von der Mutter. Geschwister – sofern überhaupt vorhanden – fungieren selten als Ba-
bysitter. Bezugspersonen sind bestrebt, das Interesse ihrer Säuglinge durch verschie-
dene Spielzeuge zu erwecken, und ermuntern sie, ihre materielle Umwelt zu erfor-
schen. Säuglinge sollen sich bereits früh allein beschäftigen können. Auch werden sie 
für längere Zeit allein gelassen, weil Bezugspersonen anderen Tätigkeiten außerhalb 
der Reichweite ihrer Kinder nachgehen. In vielen deutschen Mittelschichtsfamilien 
wird das Alleinschlafen von einem frühen Alter an praktiziert, nicht selten in einem 
separaten Raum (LeVine & Norman 2008 [2001]). Babys werden relativ selten auf den 
Arm genommen. Stattdessen werden sie in der Babykarre gefahren oder im Auto in 
einer Babyschale platziert. Bezugspersonen aus der deutschen Mittelschicht weisen 
Babys eine aktive, gleichberechtigte Rolle zu. Sie loben ihre Säuglinge und fragen sie 
ständig nach ihren Wünschen und Ansichten. Auf diese Weise wird den Kindern sug-
geriert, dass sie einzigartig sind. In einem hohen Maße wird dabei auch auf die inne-
ren Zustände von Kindern eingegangen. Die Bezugspersonen sind vor allem bestrebt, 
positive Emotionen in ihnen auszulösen. Kinder nehmen sich selbst als »Zentrum der 
Welt« wahr, das Zurückstellen eigener Wünsche wird vergleichsweise wenig eingeübt. 
Das deutsche kulturelle Modell der Eltern-Kind-Interaktion im Säuglingsalter wird 
von Keller (2011: 54) als »psychologische Autonomie« bezeichnet.

Die Hierarchie innerhalb der Eltern-Kind-Beziehungen bei den Tao äußert sich durch 
diverse distanzierende Verhaltensweisen: Eltern sind diejenigen, die reden, während 
Kinder zuhören. Eltern sind diejenigen, die sitzen, wohingegen Kinder stehen. Und 
Eltern sind diejenigen, die »wegblicken« (jiozayan), aber von ihren Kindern auf un-
aufdringliche, indirekte Weise angeschaut werden. Diese soziale und spirituelle Ord-
nung kann nicht durcheinandergebracht oder verändert werden, da eine Aufgabe der 
hierarchischen Distanz zwischen respektablen älteren Bezugspersonen und Kindern 
die für den weiteren emotionalen Entwicklungsweg so wichtige »kindliche Ehrfurcht« 
(kanig) untergraben würde. Eine erwachsene Person, die mit einem Kind spielt oder 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-012 - am 13.02.2026, 15:50:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit280

sich mit ihm für längere Zeit unterhält, macht sich lächerlich, da sie sich auf die Stufe 
des Kindes begibt und an Status einbüßt.

Tao-Kinder können Probleme weder ohne Weiteres mit ihren Bezugspersonen be-
sprechen noch ist es ihnen erlaubt, ungefragt an diese heranzutreten (vgl. Kapitel 4, 
Abschnitt Altershierarchie, siehe auch Kapitel 7 und 8). Ich möchte dies anhand einer 
Emotionsepisode verdeutlichen, in der sich ein 6-jähriger Junge aus der GYB voller 
Verzweif lung an mich wandte, weil sein Fahrrad 25 kaputt gegangen war und er nicht 
wusste, wie er es reparieren konnte:

Junge (6 Jahre)
Der Junge kommt in mein Zimmer gestürmt. Er hat die Augenbrauen innen hoch-
gezogen und fleht mich an, ihm zu helfen, sein Fahrrad zu reparieren. Ich besitze 
aber nicht das nötige Werkzeug dafür. Ich schlage deshalb vor, dass wir zum »Groß-
vater« (阿公 agong) des Jungen gehen, bei dem er aufwächst und der eine seiner 
Hauptbezugspersonen ist, was wir dann tun. Of fensichtlich traut sich der Junge 
nicht, seinen Großvater selbst anzusprechen. Auch wendet er den Blick von ihm ab. 
Als ich dem Großvater das Problem erkläre, kommt er nach draußen und versucht 
mit zwei Zangen, die Schrauben am hinteren Rahmen zu lösen. Man merkt ihm 
an, dass er eigentlich keine Lust hat, in die Fahrrad-Geschichte verwickelt zu wer-
den. Seine Zangen zerstören die Schraubenfassungen, sodass nun keine Reparatur 
mehr möglich ist. Nach etwa einer Minute gibt der Großvater auf und verschwindet, 
ohne seinen Enkel anzusehen, wieder im Haus.
Beobachtungsprotokoll 13; aufgezeichnet am 06.06.2011.

Da ich mit dem Jungen (sowie auch den übrigen Kindern aus der GYB) in den ersten 
Forschungsmonaten gemäß meiner eigenen Vorstellungen von Sozialisation und Er-
ziehung auf Augenhöhe kommunizierte, war sein Verhalten mir gegenüber in dieser 
Situation ein anderes als gegenüber den Angehörigen seiner hierarchisch organisier-
ten Verwandtschaftsgruppe. Er traute sich, mich direkt anzusprechen und um eine 
Fahrradreparatur zu bitten. Der eigene Großvater war hingegen aufgrund seines hö-
heren Status für den Jungen eine unnahbare Person, an die er weder Bitten noch For-
derungen richten konnte. Der Vollständigkeit halber muss erwähnt werden, dass der 
Großvater des Jungen sich durch seine »energische« und »furchterregende« (masozi) 
Art auf traditionelle Weise verhielt. Ein derart ablehnendes Verhalten entspricht in 
der heutigen Elterngeneration nicht mehr der Norm. Trotzdem bestehen die oben ge-
nannten Verhaltensmuster in der Eltern-Kind-Interaktion bei den Tao in ihren Grund-
zügen auch heute noch fort.

Face-to-Face-Kontakt, Objektstimulation und Spielverhalten sowie Sprachsystem ha-
ben gemeinsam, dass sie einseitig verlaufen und keine Gemeinsamkeit oder Intimität 
zwischen Tao-Kindern und ihren Bezugspersonen erzeugen. Da ich den emotionalen 
Entwicklungsverlauf nachzeichnen möchte, beziehe ich mich auf verschiedene kindli-

25 � Es handelte sich hierbei um Johanns altes Fahrrad, das ich dem Jungen nach der Abreise meines  
Sohnes geschenkt hatte.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-012 - am 13.02.2026, 15:50:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


10  Proximale und distale Sozialisationsstrategien 281

che Entwicklungsphasen sowie auch das Erwachsenenalter.26 Am Ende führe ich eine 
weitere distale Sozialisationsstrategie ein, die auf dem Geben und Empfangen von 
Nahrung basiert und von Keller und ihrem Team bislang nicht berücksichtigt wurde.

Face-to-Face-Kontakt
Allgemein gilt bei den Tao, dass man seinem Gegenüber nicht in die Augen blickt. 
»Starrende Blicke« (vezezngen) werden als aggressives Verhalten aufgefasst, als eine 
unzulässige Provokation, die unkontrollierten Emotionsausbrüchen unmittelbar vor-
ausgeht. Wer anderen in die Augen starrt, hat die ultimative Stufe der Emotionsregu-
lation erreicht, die in ihm aufsteigende »Wut« (somozi) ist kurz davor, die Schwelle des 
aktokto zu passieren (vgl. Kapitel 6, Abschnitt Ärger-Regulation).

Kinder sehen ihre Eltern nicht direkt an. Dies gilt bereits für Säuglinge, die, wenn 
sie von ihren Eltern (bzw. sonstigen Bezugspersonen) auf den Arm genommen werden, 
den »Blick ins Nichts richten« (jiozayan). Anders als in der gegenwärtigen deutschen 
Mittelschicht findet bei den Tao in den ersten Lebensmonaten des Säuglings kein in-
tensiver Face-to-Face-Kontakt mit den Bezugspersonen statt. Traditionellerweise 
werden Neugeborene bereits einen Tag nach der Geburt in die Wiege gelegt, in der ein 
Blickkontakt mit den Bezugspersonen nur möglich ist, wenn diese sich darüber beu-
gen. Vor Einführung des elektrischen Lichts in den 1980er-Jahren war es in der vahey 
auch tagsüber recht dunkel. Das Dämmerlicht war für den Face-to-Face-Kontakt nicht 
gerade förderlich, da die anwesenden Haushaltsmitglieder sich nur schemenhaft aus-
machen konnten.27

Die Tao praktizieren einen Betreuungsstil, der auf geteilter Aufmerksamkeit 
(shared attention) basiert. Eine exklusive, dyadische Zuwendung zum Säugling findet 
nur selten statt. In den Interviews zu den Sozialisationsfaktoren berichteten einige 
jüngere Mütter, dass sie ihren Säuglingen erzählen, wie Auge, Nase, Mund usw. auf 
ciriciring no tao heißen. Mütter tun dies wenn überhaupt jedoch nur kurz, Phasen ex-
klusiver Aufmerksamkeit stellen eine Seltenheit dar. Die Tatsache, dass ausschließ-
lich jüngere Mütter sich auf derartige Weise mit ihren Säuglingen beschäftigen, lässt 
darauf schließen, dass es sich hierbei um einen kulturellen Transformationsprozess 
handelt, der erst durch den Kulturkontakt mit Taiwan in die Wege geleitet wurde.

Die sozialräumlichen Interaktionsformen zwischen Bezugspersonen und Kin-
dern verhindern das Auf kommen eines direkten Blickkontakts bzw. einer Face-to-
Face-Kommunikation. Wenn Tao-Kinder sitzen können, nehmen sie normalerweise 
auf dem Schoß der Bezugsperson oder direkt neben ihr Platz, wobei beide in dieselbe 
Richtung blicken. Kurz bevor kleine Kinder einschlafen, igeln sie sich manchmal auf 

26 � Die Einbeziehung des Erwachsenenalters ist wichtig, weil es Rückschlüsse über die Resultate von So-
zialisation und Erziehung bei den Tao zulässt.

27 � Tao-Säuglinge verbringen auch heute noch die ersten 6 bis 8 Monate, bis sie sitzen gelernt haben, 
überwiegend im Inneren der vahey (vgl. Kapitel 7). Im Gegensatz zur traditionellen vahey verfügen 
die modernen Bauten jedoch über ausreichend viele Fenster, sodass heutige Säuglinge nicht mehr 
in einer abgedunkelten Umgebung aufwachsen. Möglicherweise haben sich in der traditionellen Le-
bensweise der auditive und olfaktorische Sinn anders entwickelt, da weniger visuelle Reize zu Beginn 
der Kindesentwicklung vorhanden waren. Auch ist anzunehmen, dass sich Kinder, die in relativer 
Dunkelheit aufwachsen, in einem weniger »aufgeregten« (mazagzag) und somit »ruhigeren« (maha-
nang) Zustand befinden. Dies ist letztlich genau das, was Tao-Bezugspersonen auch heute noch für 
ihre Säuglinge als überlebenswichtig erachten.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-012 - am 13.02.2026, 15:50:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit282

dem Schoß der Mutter ein. Ihr Kopf ist dabei an die mütterliche Brust gelehnt, sie neh-
men jedoch keinen Blickkontakt zur Mutter auf. Auch beim Tragen auf dem Rücken 
können Kinder die Bezugspersonen nicht angucken. Ich habe zwei Bildbände mit his-
torischen Fotografien vom Alltagsleben der Tao aus den 1960er-Jahren einer genauen 
Prüfung unterzogen und dabei festgestellt, dass sich Eltern-Kind-Interaktionen auch 
damals durch Blickvermeidung auszeichneten (siehe Hsie 2008; Chao 2008).28

Tao-Kinder werden für die kleinsten Anzeichen von »Ärger« / »Wut« (somozi) sensibili-
siert, eine Emotion, die bei den Tao hyperkognisiert ist und vom Säuglingsalter an »ge-
fürchtet« (maniahey) wird. Sie haben »Angst« vor den »bösen Blicken« (somozi so moin; 
masozi so moin; marahet so moin29) ihrer Bezugspersonen, die eine heftige Wirkung ent-
falten und von diesen eingesetzt werden, um kindliches Fehlverhalten zu bestrafen:

Zwei Kinder (2,5 und 4 Jahre)
Ein etwa 40-jähriger Mann geht die Treppen der Hafenschutzanlage zum Boots-
anlegeplatz herunter. Zwei kleine Kinder im Alter von 2,5 und 4 Jahren folgen ihm. 
Da dreht sich der Mann mit einer schnellen Bewegung um, er hat bereits die rechte 
Hand zur Schlaggeste erhoben und »schimpf t« (ioya) mit den Kindern: »Ihr geht hier 
nicht herunter !« (»你們別下去 !« »Nimen bie xia qu !«). Er starrt die Kinder mit zu-
sammengezogenen Augenbrauen an, oberhalb seines Nasenansatzes hat sich eine 
senkrechte Doppelfurche gebildet. Die beiden kleinen Kinder erstarren und blei-
ben oben auf der Höhe der Hafenmauer, von wo aus sie keinen Schritt weitergehen.
Beobachtungsprotokoll 14; aufgezeichnet am 14.05.2011.

Wie ich bereits aufgeführt habe, zeichnet sich die Kultur der Tao durch eine Markierung 
des »Negativen« (marahet) aus. Kinder werden von ihren Bezugspersonen zurechtgewie-
sen und auf Gefahren aufmerksam gemacht, aber nicht »gelobt« (azwazwazin). Aus Sicht 
der Tao ist die Abwesenheit von Kritik und Gefahr der angestrebte Idealzustand. Denn 
in diesen Momenten sind auch die von den Tao als »unangenehm« empfundenen morali-
schen Gefühle »Scham« (masnek) und »Angst« (maniahey) abwesend, sodass die Integrität 
des fragmentierten Selbst nicht bedroht wird. Jüngere Tao ziehen es in vielen Situatio-
nen vor, dass respektable ältere Personen sie »nicht weiter beachten« (jiozayan) und sich 
nicht in ihre Angelegenheiten einmischen. Eine jüngere Person, die einen Fehler began-
gen hat, nicht anzublicken, ist ein Ausdruck von »Milde« und »Güte« (apiya).

Ein direktes Anschauen durch die Bezugspersonen ruft automatisch Gefühle der 
»Verlegenheit« (manig) und »Schüchternheit« (kanig) in Tao-Kindern hervor. Im Klein-
kind- und Kindesalter reagieren sie zunehmend mit »Scham«-Displays, wenn die »bö-
sen Blicke« der Erwachsenen sie treffen: Sie erstarren, fangen auf verkrampfte Weise 
an zu lächeln und »senken ihren Blick« (jiozayan). Jüngere Kinder haben nicht selten 

28 � Auch wenn man die fotografische Situation, die sicherlich eine besondere ist, berücksichtigt, spre-
chen die Ergebnisse für sich: Auf den rund drei Dutzend Fotografien, auf denen Kinder zusammen 
mit Bezugspersonen abgebildet sind, findet sich keine einzige, auf der Kinder diese anblicken. Hinzu 
kommt, dass die Positionen, die von Eltern und ihren Kindern auf diesen Fotografien eingenommen 
werden, die Aufnahme von Face-to-Face-Kontakt verhindern oder zumindest erschweren.

29 � Die drei Tao-sprachlichen Ausdrücke lauten übersetzt »wütendes Gesicht«, »furchteinflößendes  
Gesicht« und »böses Gesicht«.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-012 - am 13.02.2026, 15:50:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


10  Proximale und distale Sozialisationsstrategien 283

vor fremden Personen »Angst«, vor allem vor »solchen, die grimmig gucken« (臉很凶
的人 lian hen xiong de ren). Typische kindliche Reaktionen bestehen in diesem Fall dar-
in, zu weinen oder wegzulaufen.

Als statusniedrige und unwissende Personen verfolgen Kinder mit ihren Augen 
aus einiger Entfernung und auf unaufdringliche Weise, wie Erwachsene Tätigkeiten 
verrichten.30 Es handelt sich hierbei um eine unidirektionale Form des Blickverhal-
tens, bei dem passive Kinder aktiven Erwachsenen bei ihren Handlungen zuschauen. 
Aus den Gegensatzpaaren zuschauen – nicht beachten, schweigen – sprechen, passiv – aktiv 
sowie statusniedriger – statushöher lässt sich ein allgemeines Muster ableiten, das sich 
in den verschiedenen Bereichen der Tao-Gesellschaft wiederfindet. Wenn ein Haus-
halt während eines Rituals Schweine schlachtet, um viney an die geladenen Gäste der 
Ingroup zu verteilen, warten diese stumm an der gegenüberliegenden Häuserwand 
und verfolgen mit ihren Blicken genauestens, wie die aktiv handelnden Männer die 
Schweine zerlegen. Die wartenden Gäste werden jedoch von den schlachtenden Män-
nern nicht angeschaut. Als Nahrungsgeber verfügen sie über einen höheren Status 
als ihre Gäste, von denen sie an diesem Tag »Boss« oder »Chef« (老闆 laoban) genannt 
werden. Am Beispiel des Face-to-Face-Kontakts wird deutlich, dass Kinder keine Son-
derbehandlung erfahren; bereits vom späten Säuglingsalter an gelten für sie die Maß-
stäbe der Erwachsenen.

Objektstimulation und Spielverhalten
Aus Sicht der Tao ist es wichtig, dass sich Kinder »ruhig« (mahanang) verhalten, weil 
in diesem Zustand ihre Seelen am »körperlichen Selbst« verankert sind und bösartige 
Geistwesen ihnen nichts anhaben können. Um kleine Kinder zu besänftigen, geben 
Bezugspersonen ihnen heutzutage gelegentlich industriell gefertigte Spielzeuge oder 
andere als ungefährlich empfundene Gegenstände (z. B. Plastikf laschen), mit denen 
sie sich allein beschäftigen und spielen können.31 Insgesamt betrachtet werden Tao-
Kinder von ihren Bezugspersonen jedoch wesentlich häufiger mit Nahrungsmitteln 
(vor allem Süßigkeiten) getröstet und besänftigt (s.u.). Materielle Spielobjekte besit-
zen eine vergleichsweise untergeordnete Bedeutung – auch wenn sich dies aufgrund 
des Kulturkontaktes mit Taiwan allmählich wandelt.

Der Spielzeugbesitz von Tao-Kindern ist ein anderer als bei ihren westlichen Alters-
genossen. Die meisten Kinder besitzen nur wenig Spielzeug. Auch besteht keine Struk-
tur der Auf bewahrung; die Idee eines »Kinderzimmers« ist den Tao fremd. Spielzeug 
ist niemals Eigentum. Das, was ein Kind gerade in der Hand hält, muss ggf. mit an-
deren Kindern geteilt werden. Sobald ein jüngeres Kind Interesse an einem Spielzeug 
anmeldet, muss dieses von den älteren Kindern weitergereicht werden. Bereits 1,5-jäh-
rige Kinder lernen durch die »Ermahnungen« (nanaon) ihrer Bezugspersonen, dass sie 
Spielzeuge an andere Kinder ausleihen müssen. Sofern sie sich weigern, werden sie von 
den anwesenden Personen ausgelacht.

30 � Die Erwachsenen »erklären« (nanaon) den Kindern in der Regel nur einmal, wie eine Tätigkeit ausge-
führt werden muss, danach trauen sich die Kinder kein zweites Mal nachzufragen.

31 � In der traditionellen Zeit brachten Erwachsene ihren Kindern lebende Vögel von der Feldarbeit oder 
Krebse von ihren Arbeitstätigkeiten an der Küste mit nach Hause. Die Kinder erforschten die Tiere auf 
eine Weise, die von Angehörigen der gegenwärtigen westlichen Mittelklassen als »grausam« emp-
funden werden würde. Z. B. brachen sie Krebsen die Scheren ab.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-012 - am 13.02.2026, 15:50:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit284

In der Kindheitsphase haben Kinder bereits internalisiert, dass sie Spielzeuge wei-
terreichen müssen. Beim Spielen in der Peergruppe ist häufig zu beobachten, dass äl-
tere Kinder nach Spielzeugen »grabschen«, sie kurzfristig »an sich reißen« (magom) und 
dann an jüngere Kinder abgeben. In vielen Fällen steht nicht das Spielzeug an sich im 
Vordergrund kindlicher Aktivität, sondern vielmehr die Aushandlung sozialer Status-
positionen (vgl. Kapitel 9, Abschnitt Rangordnung und wechselnde Allianzen in den Peergrup­
pen). Das Spielen mit Objekten stellt für Tao-Kinder eine Vorbereitung auf ihre spätere 
Partizipation am Gabentausch und somit ihre Integration in überlebenswichtige sozia-
le Netzwerke dar. Es geht nicht darum, Spielzeuge an sich zu binden, sondern diese ge-
schickt einzusetzen, um die eigene Position innerhalb der Altersgruppe zu verteidigen 
und zu stärken. Objekte – egal ob Spielzeuge oder Nahrungsmittel – können bei den 
Tao ohne ihre soziale Bedeutung nicht erfasst werden.

Da aufgrund des Gebotes zu »teilen« (分享 fenxiang) die individuelle Spieldauer 
relativ kurz ausfällt, ist ein heftiges und intensives Erforschen des Spielzeuges bei 
Tao-Kindern zu beobachten. Die Kinder riskieren bei ihren Objekterkundungen, dass 
Spielzeuge ggf. kaputtgehen. Da sich die Bezugspersonen nicht in kindliche Angele-
genheiten einmischen, wird die Zerstörung von Spielzeug nicht sanktioniert. Wenn 
Kinder ihre Sachen irgendwo im Dorf liegen lassen, gehen die Erwachsenen nicht hin-
terher, um sie einzusammeln. Sie ermahnen die Kinder dann, besser auf ihre Sachen 
achtzugeben – wohl wissend, dass diese hierzu (noch) nicht in der Lage sind. Kinder 
erlernen durch diese Form des Spielverhaltens und Umgangs mit Spielzeug längerfris-
tig gesehen einen behutsamen und vorsichtigen Umgang mit »wertvollen Gegenstän-
den« (meynakem). Auch lernen sie zu ref lektieren, welche sozialen Grenzziehungen 
notwendig sind, um eigene Interessen zu wahren. Die permanente Zerstörung von 
Spielzeug durch andere gehört zu den kindlichen Deprivationserfahrungen, durch 
welche ein anfänglicher marginalisierter Status erzeugt wird und zugleich eine große 
Motivation, diesen aus eigener Kraft zu überwinden (vgl. Kapitel 4, Abschnitt Erlebte 
Mangelzustände von Kindern und jungen Erwachsenen). Außerdem lernen Kinder durch 
permanentes Weiterreichen von Spielzeug (sowie auch beim Teilen von Nahrung), ihr 
emotionales Empfinden an der soziozentrischen Gesellschaftsordnung auszurichten 
und ihre als problematisch angesehenen idiosynkratischen affektiven Regungen im 
onowned zu verbergen.32

Sprachsystem
Für kulturell Außenstehende ist es unmöglich nachzuvollziehen, welche Problemati-
ken in der gesprochenen Eltern-Kind-Kommunikation bei den Tao auftreten können. 
»Sprache« (ciring) ist nach Auffassung der Tao kein bloßes Mittel der Kommunikation, 
sondern ein kosmisches Prinzip, durch welches die Aufmerksamkeit verschiedener 
geistartiger Wesen und Entitäten erregt werden kann. Das kosmische Gefüge ist aus 

32 � Anders stellen sich hingegen das Spielverhalten und die Intention des Spielens bei Kindern der deut-
schen Mittelschicht dar. Hier geht es primär um eine dauerhaf te Objektbindung, um die Klärung 
und Verteidigung von Eigentumsverhältnissen (»Das ist meine Schaufel !«). Bei deutschen Mittel-
schichtskindern besteht außerdem eine Tendenz zum Fantasiespiel, bei dem die Entstehung eige-
ner imaginärer innerer Kinderwelten gefördert wird. Sie werden von ihren Bezugspersonen ständig 
ermuntert, auf ungehinderte Weise individuelle Ziele zu verfolgen, die ihren emotionalen Neigun-
gen und Interessen entsprechen.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-012 - am 13.02.2026, 15:50:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


10  Proximale und distale Sozialisationsstrategien 285

der Perspektive der »lebenden Menschen« wild und chaotisch, nur unter größten An-
strengungen ist es ihnen möglich, »gute« (apiya) und »schlechte« (marahet) Kräfte 
in ein harmonisches Gleichgewicht zu bringen, das im Wesentlichen auf räumlicher 
Distanzierung und der Befolgung anzestraler Tabus basiert. Die fragile kosmische 
Ordnung kann von den Tao nur aufrechterhalten werden, wenn aktiv handelnde Per-
sonen – in der Regel Männer – über das notwendige kulturelle Wissen im Umgang 
mit der Geisterwelt verfügen. Unwissende Personen, zu denen Kinder gezählt werden, 
müssen einen restriktiven Umgang mit Sprache pf legen, damit sie in der Kommuni-
kation mit den supranatürlichen Kräften keine Fehler begehen. Bevor ich die Soziali-
sationsstrategien der Tao hinsichtlich des Sprachsystems diskutiere, möchte ich kurz  
erläutern und zusammenfassen, welche Gefahren und Fallstricke bei einem unkont-
rollierten Sprechverhalten bestehen.

Der Inhalt eines Gespräches ist bei den Tao häufig nicht so wichtig wie seine soziale 
Funktion. Es kommt z. B. nicht darauf an, besonders witzig oder einfallsreich auf-
zutreten oder gar vehement einen Standpunkt zu vertreten.33 Wichtig ist hingegen 
die Markierung sozialer Grenzziehungen durch entsprechendes Gesprächsverhalten 
mit anderen Personen. Dabei gilt, dass man nicht »auf beliebige Weise« (pizavoza­
voza) mit anderen Dorf bewohnern reden kann, sondern sehr genau abwägen muss, 
welche sozialen Konsequenzen sich aus einem Gespräch mit anderen ergeben. Die 
Gesprächsdauer dient als ein Barometer für die Qualität der Beziehung. »Gegensei-
tige Hemmung« (macikakanig) verhindert, dass fremde Personen längere Gespräche 
miteinander führen. Personen, die sich über die feingliedrigen Regeln des verbalen  
Umgangs hinwegsetzen, wird nicht selten »Geschwätzigkeit« (mazyak) vorgeworfen. 
Angehörige antagonistischer Gruppen werden von den Tao gemieden, sie werden 
»nicht weiter beachtet« (jiozayan), auch »spricht man nicht miteinander« (jimacisirisi­
ring) (vgl. Kapitel 3, Abschnitt Hierarchische, egalitäre und antagonistische Gruppen).

Es ist wichtig, an andere gerichtete Worte zu überdenken, da sprachlichen Akten 
eine spirituelle Wirkungsmacht innewohnt.34 Das unbedachte oder unwissende Aus-
sprechen von Worten kann fatale Konsequenzen nach sich ziehen – bis hin zum Tod des 
Empfängers oder in einigen Fällen auch Senders.35 Selbst kleinere Fehlbemerkungen 

33 � So ist das intellektuelle Zweiergespräch mit Erfahrungsaustausch, Diskussion und persönlicher 
Interpretation keine etablierte Gesprächsform bei den Tao.

34 � Ältere Personen glauben auch heute noch an die Wirkungsmacht von Sprache. Jüngere Tao betrach-
ten diese Vorstellung häufig als eine Form des »Aberglaubens« (迷信 mixin), doch nach wie vor gibt 
es viele Situationen, in denen auch sie bestimmte Worte lieber meiden und stattdessen Euphe-
mismen verwenden. So besteht allgemein eine Hemmung, das Wort »tot« oder »gestorben« (死掉  
sidiao) auszusprechen. Stattdessen ist es üblich, zu sagen: »Diesen Menschen gibt es nicht mehr.«  
(»這個人沒有了.« »Zhe ge ren mei you le.«) Man kann den Inhalt dieses Satzes auch wortlos mit dem 
gekrümmten rechten Zeigefinger zum Ausdruck bringen. Wenn doch einmal das Wort »gestorben« 
fällt, wird es in der Regel deutlich leiser ausgesprochen als andere Worte. Auch jüngere Tao haben 
den animistisch geprägten Denk- und Fühlrahmen noch nicht abgestreif t, immer wieder entfaltet er 
seine Wirkung. Hinzu kommt, dass jüngere Generationen sich den Auf fassungen der Älteren beugen 
müssen und diesen niemals of fen widersprechen würden.

35 � Die Tao gehen davon aus, dass ungerechtfertigt ausgestoßene Flüche den Sender dieser Flüche tref-
fen, den eigentlichen Empfänger jedoch verschonen. Beim »Fluchen« (mangazyzit) ist Vorsicht gebo-
ten; man darf Verwünschungen nicht voreilig ausstoßen.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-012 - am 13.02.2026, 15:50:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit286

sind nach den traditionellen Vorstellungen der Tao ausreichend, um andere Personen 
in ihrer körperlichen Existenz zu verleugnen und somit zu »töten«. Da ich bereits in 
Kapitel 6 bei der Besprechung des nakenakem einige Beispiele für unbedachtes Sprechen 
aufgeführt habe, werde ich an dieser Stelle nicht nochmals hierauf eingehen.

Früher wurde die Richtigkeit gesprochener Worte von den Tao nicht infrage ge-
stellt, da man davon ausging, dass Lügner sich durch falsche Bezichtigung und die 
hieraus resultierenden kosmischen Vergeltungsschläge selbst schaden würden. Die 
Vorstellung von sich gegenseitig durchdringenden sozialen und spirituellen Welten 
führt auch heute noch dazu, dass sich viele Personen nicht trauen, Falschaussagen 
zu treffen. So ist es bei den Tao allgemein unüblich, Spekulationen über den Hergang  
bestimmter Ereignisse aufzustellen. Nur wenn man etwas mit eigenen Augen gesehen 
hat, kann es als wahr gelten.

Auch die formalen Aspekte von Sprache sind keinesfalls unbedeutend. Im kulturellen 
Kontext der Tao ist Lautstärke ein entscheidendes Kriterium. Eine gehobene Stimme 
oder gar »Schreien« (valvalakan; amlololos) wird immer mit »Ärger« / »Wut« (somozi) 
und somit mit einer Besessenheit mit bösartigen Anito-Geistwesen – bzw. in heutiger 
Zeit auch mit dem biblischen Satan – in Verbindung gebracht.

Ein fundamentales Problem innerhalb der Tao-Gesellschaft besteht darin, dass Kin-
der aufgrund ihres noch nicht voll ausgeprägten nakenakem die Dinge noch nicht ver-
stehen können und in ihrer Unwissenheit »falsch daherreden« (亂講話 luan jiang hua). 
Aus Erwachsenensicht ist es deshalb besser, alle Angelegenheiten, die über die unmit-
telbaren und praktischen Erfordernisse des Alltags hinausgehen, nicht mit Kindern zu 
besprechen. Die Alterssegregation bei den Tao erscheint vor diesem Hintergrund als 
eine Strategie der Schadensabwendung und -begrenzung.

Als ich zum Ende meiner Feldforschung hin Interviews mit Kindern über ihre 
Erziehungserinnerungen durchführte, riet36 mir ein Freund: »Rede nicht mit den 
Kindern, sie erzählen falsches Zeug !« Er meinte damit, dass Kinder private Angele-
genheiten ihrer jeweiligen Haushalte – zu denen auch Erziehungsfragen zählen – aus-
plaudern könnten und dass deren Verbreitung im Dorf zu Streit und Überwerfung 
führen könnte.37 Bei der Erhebung des emotionalen Vokabulars des ciriciring no tao, 
aber auch in anderen situativen Kontexten bin ich immer wieder auf ein kulturelles 
Modell der Verbreitung von Konf likten gestoßen, das bei falsch daherredenden Kin-
dern seinen Anfang nimmt. In der Erziehung von Tao-Kindern wird allgemein Wert 
darauf gelegt, dass diese weder mit anderen »schimpfen« (mangavey) noch »drecki-
ge Sprache« (marahet ta ciriciring) benutzen. Denn beleidigende Worte sind Auslöser 

36 � Es handelte sich hierbei nicht um eine »Ermahnung« oder »Belehrung« im Sinne von nanaon, sondern 
um das »Erteilen eines Ratschlags« (勸 quan). Freunde und Gleichaltrige dürfen sich keine Instruktio-
nen erteilen, aber wohlmeinend aufeinander einreden. Der Unterschied mag trivial erscheinen, doch 
spiegelt sich in ihm die Dif ferenzierung zwischen Hierarchie und Egalität wider.

37 � Da im kulturellen Kontext der Tao keine klassische Interviewführung möglich ist, bei der die be-
fragte Person in der Alleinsituation dem Interviewer Auskünf te erteilt, und stattdessen in der Re-
gel immer weitere Personen aus der Altersgruppe des Befragten anwesend sind, besteht in der Tat 
die Gefahr einer schnellen Verbreitung der getrof fenen Aussagen im Dorf. Man könnte sagen, dass 
sich die Vorstellung der Tao von einer Wirkungsmacht der Sprache durch die kollektiven Kommuni
kationspraktiken bewahrheitet.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-012 - am 13.02.2026, 15:50:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


10  Proximale und distale Sozialisationsstrategien 287

für kindliche Streitereien, die schnell in Prügeleien übergehen können. Wenn dabei 
ein Kind dem anderen eine blutende Wunde zufügt, besteht die Gefahr einer Aus-
weitung des Konf likts auf ganze Verwandtschaftsgruppen. Dies ist insbesondere der 
Fall, wenn die Haushalte der raufenden Kinder in einer Kadwan tao- oder Ikavosoyan-
Beziehung zueinanderstehen. Wenn sich antagonistische Gruppen gegenüberstehen, 
können durch ein falsches Wort früher zugefügte Beleidigungen wiederbelebt werden 
und alte Konf likte erneut ausbrechen. Es sind immer Worte, die physischen Auseinan-
dersetzungen vorausgehen (siehe Austin 1962).

Um Tao-Kinder, die Schwachpunkte in diesem System darstellen, bestmöglich 
zu kontrollieren, wird von ihnen eingefordert, zu »schweigen« (jimizyak). Sie werden 
von ihren Bezugspersonen durch diverse soziale Praktiken »ruhig« (mahanang) ge-
stellt, die allesamt mit dem unidirektionalen erwachsenenzentrierten Sozialisations- 
und Erziehungsstil der Tao in Verbindung stehen und maßgeblich an der Evokation 
einer frühkindlichen »Angst- und Scham-Disposition« (kanig) beteiligt sind (siehe 
Teil IV). Im Säuglingsalter verhindern Bezugspersonen nach Möglichkeit, dass Kin-
der »auf beliebige Weise« (pizavozavoza) daherreden, d. h. babyhafte Sprechlaute von 
sich geben. Sie tun dies z. B., indem sie irritierende Geräusche produzieren, die eine 
einschüchternde Wirkung auf Säuglinge ausüben (siehe Kapitel 12). Während meiner 
Feldforschung habe ich kein einziges Mal miterlebt, dass Bezugspersonen von Baby-
sprache Gebrauch machen, wenn sie mit ihren jüngeren Kindern reden. Die harsche 
Sanktionierung »lärmenden« kindlichen Verhaltens – zu dem u. a. »Weinen« (amlavi) 
und »Wütendwerden« (somozi) zählt – unterbindet auf effektive Weise, dass Kinder 
ihrer »schlechten Denk- und Fühlweise« (marahet so nakenakem) freien Lauf lassen und 
durch das Aussprechen unüberlegter Worte Schaden anrichten.

Bevor Kinder in die Gesellschaft der Tao als vollständige Personen integriert wer-
den können, muss die Sozialisation ihres nakenakem abgeschlossen sein. Dies ist der 
Fall, wenn Kinder über ausreichend kulturelles Wissen verfügen, um sich gemäß der 
sozialen Etikette des iwawalam so tao zu verhalten. Sie müssen in der Lage sein, die 
problematischen affektiven Regungen ihres onowned auf sozial konforme Weise zu 
regulieren. Das nakenakem bildet sich durch eine genaue Umweltbeobachtung des 
Kindes aus, es wird aber auch durch die »Instruktionen« (nanaon) der Bezugsperso-
nen geformt und gelenkt. Diese ermahnen das noch unwissende Kind, indem sie ihm 
fortlaufend sagen, was es alles nicht tun darf. Der beginnende Spracherwerb des Kin-
des ist ein Zeichen für sein erwachendes nakenakem und markiert zugleich einen der 
Übergänge vom Säuglings- ins Kleinkindalter (vgl. Kapitel 6).

Erst wenn Kinder in der Lage sind, mit Sprache richtig umzugehen, wenn sie nicht 
mehr »falsches Zeug daherreden« und im Zweifelsfall lieber schweigen, beginnen sie 
nach Auffassung der Tao, die Dinge zu verstehen. Kinder mit einem ausgereiften  
nakenakem verhalten sich nunmehr auf sozial-relationale Weise; sie entziehen sich un-
angenehmen Situationen nicht mehr durch Weglaufen, sondern setzen zunehmend 
Displays von »Scham« (masnek) und »Verlegenheit« (manig) ein, um Fehlverhalten ein-
zugestehen und ihren niedrigen sozialen Status korrekt darzustellen. Auch haben sie 
die fein austarierten Regeln »gegenseitiger Höf lichkeit« (macikakanig) erlernt und  
wissen diese anzuwenden.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-012 - am 13.02.2026, 15:50:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit288

Geben und Empfangen von Nahrung
Aus westlich-psychologischer Sicht stellt sich die Frage, wie die psychische Integri-
tät von Tao-Kindern gewahrt werden kann, wenn ihnen im Kleinkindalter sukzessive 
körperliche Nähe entzogen wird und sie stattdessen einer harschen Sozialisation und 
Erziehung unterworfen werden, die auf einer Markierung des Negativen basiert (z. B. 
böse Blicke, ausschimpfen und Schläge androhen). Tao-Kinder können sich mit diesen 
Umständen arrangieren, weil 1. alle Kinder in ihrem Umfeld auf diese Weise von ihren 
Bezugspersonen behandelt werden und ihnen dieses Verhalten somit als normal er-
scheint; 2. sie sich mit ca. 3,5 Jahren von ihren Bezugspersonen abwenden und hin zu 
ihren Peers orientieren, mit denen sie eine größere körperliche Nähe und Vertrautheit 
erleben, als dies in ihren Herkunftsfamilien der Fall ist; und 3. parallel zum negativ 
konnotierten Entwicklungsstrang ein positiv konnotierter besteht, der auf dem Geben 
und Empfangen von Nahrung basiert.

Die Tao definieren sich selbst in erster Linie über ihr »körperliches Selbst« (katao
tao), das als sichtbarer und tastbarer Teil ihrer selbst das entscheidende Merkmal des 
Menschseins darstellt. Der Erhalt der körperlichen Unversehrtheit durch Vorsicht und 
Achtsamkeit ist eines der wichtigsten Ziele im Leben der Tao. Ein »ausdauernder« und 
»muskulöser« (moyat) Körper ist die Voraussetzung für Produktivität, für die Versor-
gung der eigenen Gruppe mit Nahrungsmitteln. In westlichen Mittelklasse-Gesell-
schaften besteht hingegen eine grundsätzlich andere Selbstauffassung: Hier liegt der 
Fokus auf dem »inneren, unveränderlichen Wesenskern« einer Person, auf ihren psy-
chisch-emotionalen Eigenschaften und geistigen Fähigkeiten. Die unterschiedlichen 
Personenvorstellungen spiegeln sich in der Wahl der elterlichen Strategien wider. Bei 
den Tao sind Formen der Pf lege und der Betreuung anzutreffen, die auf den Erhalt 
und das Wohlergehen des »körperlichen Selbst« ausgerichtet sind (Primäre Pf lege; 
Körperkontakt-System), in den westlichen Mittelschichten überwiegen hingegen Stra-
tegien, die das Selbstbewusstsein der Kinder fördern und ihre psychisch-emotionale 
Einmaligkeit betonen und somit überhaupt erst hervorbringen (Face-to-Face-Kontakt, 
Objektstimulation und Sprachsystem). Bei den Tao stehen konkrete praktische Hand-
lungen im Vordergrund, nur sie allein genießen Bedeutung. Inneren Welten wird kein 
Eigenwert beigemessen, Fantasie und Abstraktionsvermögen – die im westlichen 
Kontext einen hohen Stellenwert einnehmen – sind den Tao suspekt. Was zählt, ist der 
tatsächlich gegebene Fisch und nicht die Vorstellung von einer Gabe oder sonst eine 
intendierte, aber nicht ausgeführte Handlung.

Das Geben und Empfangen von Nahrung ist ein Ausdruck von emotionaler 
Wärme bei den Tao. Wenn ältere Säuglinge und Kleinkinder die schützende vahey 
verlassen und im Dorf Kontakt zu Verwandten sowie sonstigen Angehörigen der  
Ingroup aufnehmen, markieren diese ihre Beziehung zu den Kindern durch das Ge-
ben von Nahrung. Immer wenn Essbares zur Hand ist, wird ihnen hiervon spontan 
eine Kleinigkeit überreicht. Kinder lernen von klein auf, dass soziale Beziehungen 
mit der Vergabe von Nahrung einhergehen. Diejenigen, die Nahrung miteinander tei-
len und »zusammen essen« (maciakan so kanen), konstituieren eine Gruppe, die durch  
relatedness miteinander verbunden ist (vgl. Kapitel 4, Abschnitt Kommensalität und  
Nahrungstausch).

Tao-Kinder, die weinen oder auf andere Weise »herumlärmen«, erhalten von ihren 
Bezugspersonen in der Regel etwas zu essen, damit sie sich möglichst schnell wieder 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-012 - am 13.02.2026, 15:50:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


10  Proximale und distale Sozialisationsstrategien 289

»ruhig« (mahanang) verhalten.38 Diese Form der Pazifizierung wird von den Tao ipow­
ring genannt. Ipowring ist wichtig, damit die kindlichen Seelen nicht an Halt verlieren 
und in Disstress-Momenten davonf liegen. Eine häufig in den Erhebungen zum emo-
tionalen Vokabular des ciriciring no tao genannte kindliche Disstress-Situation besteht, 
wenn Mütter zur Feldarbeit (oder einer sonstigen außerhalb des Dorfes ausgeübten 
Tätigkeit) auf brechen und dafür ihre Kleinkinder im Dorf »zurücklassen« (atayan39). 
Sie können ihre Kinder nicht mitnehmen, weil deren nakenakem noch nicht genügend 
entwickelt ist, um den »Verführungen der anito« (manivet so anito) zu widerstehen (vgl. 
Kapitel 6). Damit es zu keinen heftigen Trennungsszenen kommt, gehen Tao-Mütter 
in der Regel heimlich aufs Feld, sie schleichen sich von zu Hause fort, ohne ihre Kinder 
hierüber zu informieren. Wenn diese die Abwesenheit der Mutter bemerken und zu 
weinen beginnen, werden sie von ihren Zipos-Angehörigen auf verschiedene Weisen 
»besänftigt« und »getröstet« (ipowring):

Mädchen (ca. 3 Jahre) 40

Mangday no madagdag yamlavi si wari.
每天早上我妹妹都會哭.
Meine jüngere Schwester weint jeden Morgen.

Nowon ta ya mangdey mangy mivazey si ina ya maniahey ori neyka lavi abo tao amyanjya.
因為母親每天都去上班, 她會害怕沒有人陪她, 所以她都會哭.
Denn unsere Mutter geht jeden Tag auf die Felder zum Arbeiten. Sie hat Angst, dass 
dann niemand für sie da ist, deshalb weint sie.

Meyda vazain ipowringen da no zipos da ka jina lavian.
她的親戚就逗著她, 安慰她不要哭.
Unsere Verwandten necken und trösten sie dann, damit sie aufhört zu weinen.

38 � Man kann die Sozialisationsstrategie des Gebens und Empfangens von Nahrung als eine reifere Form 
des ihr vorausgehenden Körperkontakt-Systems begreifen. Wenn im Kleinkindalter das kindliche  
Bedürfnis nach körperlicher Nähe von den Bezugspersonen zunehmend weniger erwidert wird, tritt 
an Stelle des direkten Körperkontakts mehr und mehr das Geben und Empfangen von Nahrung. 
Ebenso wie Körper und Nahrung in einem Verhältnis zueinander existieren – der Körper bedarf fort-
laufend der Nahrung, um fortbestehen zu können –, stehen auch Primäre Pflege / Körperkontakt und 
das Geben von Nahrung in einem Verhältnis zueinander; Ersteres ist eine proximale Form der emotio-
nalen Wärme, Letzteres eine distale.

39 � Der Begrif f atayan beschreibt die räumliche Trennung zwischen Personen bzw. zwischen einer Person 
und einem von dieser als wichtig empfundenen Objekt, bei der in der Regel »negative Emotionen« 
(marahet so onowned) empfunden werden. Wenn eine Personengruppe zu einem gemeinsamen Ziel 
aufbricht und einige schneller gehen als andere, so werden Letztere »überholt« bzw. »bleiben zu-
rück«. Auch ein wichtiger Gegenstand, z. B. ein Arbeitsgerät, kann auf dem Feld »vergessen  werden«.

40 � Bei der Erhebung der emotionalen Geschichten erwies es sich häufig als schwierig, das genaue Alter 
der beteiligten Kinder zu erfragen, weil das chronologische Alter im Denken vieler Tao nur eine unter-
geordnete Rolle spielt. Da die Tao Säuglinge und jüngere Kleinkinder niemals unbeaufsichtigt lassen, 
nehme ich an, dass es sich bei den weinenden Kindern in den drei hier aufgeführten Episoden um 
Kinder handelt, die 3 Jahre und älter sind.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-012 - am 13.02.2026, 15:50:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit290

Manazang so kasi a ka jiny laviyan.
買糖果她就不哭了.
Wenn sie ihr Süßigkeiten kaufen, hört sie auf zu weinen.
Emotionale Geschichte 3; erzählt von Frau (39 Jahre).

Mädchen (ca. 3 Jahre)
Na lavian ni wari si ina ta ya mangey do takey.
我妹妹在哭, 因為媽媽去山上.
Meine jüngere Schwester weint, weil unsere Mutter in die Berge gegangen ist.41

Nana to yavoyavoka o oo na do na ilavian ji inan i wari.
我妹妹在哭, 因為她要媽媽, 她一直拉扯自己的頭髮.
Meine jüngere Schwester weint, weil sie nach der Mutter verlangt; sie zerrt sich an 
den Haaren.

Ney kasi ni kaminan nam namey sapowpon.
她阿姨可憐她, 過去抱抱她.
Unsere Tante hat Mitleid mit ihr; sie kommt herübergelaufen und nimmt sie in den Arm.
Emotionale Geschichte 4; erzählt von Frau (38 Jahre).

Junge (ca. 3 Jahre)
Jimakarilow si yapo a yato lavi ta yabo yayanan sya.
他孫子很可憐, 一直哭, 因為沒有人照顧他.
Sein Enkel ist sehr zu bemitleiden, er weint die ganze Zeit, weil niemand da ist, um 
ihn zu betreuen.

Ta yani mangay a mivazey sira ina na.
他們的母親去山上.
Ihre42 Mutter ist [in die Berge] zum Arbeiten gegangen.

Yato lavi syapo na ta ya makcin yabo yamapakan sya.
他孫子一直哭, 因為他很餓, 沒有人給他飯吃.
Sein Enkel weint die ganze Zeit, weil er hungrig ist; es ist niemand da, um ihm zu 
essen zu geben.

41 � Die Formulierung »in die Berge gehen« (mangey do takey) wird von den Tao of t verwendet, um auf 
Feldarbeit zu verweisen, da die Felder sich in der Regel oberhalb der menschlichen Siedlung be-
finden. Es handelt sich hierbei um einen Euphemismus, durch den der genaue Aufenthaltsort der  
Mutter verschleiert werden soll, damit die stetig lauschenden anito nicht in Erfahrung bringen kön-
nen, wo genau sie sich aufhält.

42 � Da der Enkel noch weitere Geschwister hat, heißt es »ihre« Eltern; würde man stattdessen »seine« 
Eltern schreiben, wäre dies ein auf die Geschwisterkinder gerichteter Todesfluch, die in diesem Fall 
sprachlich (und nach Vorstellung der Tao auch physisch-leiblich) eliminiert werden würden (vgl. Kapi-
tel 6, Abschnitt Das Brustorgan nakenakem).

https://doi.org/10.14361/9783839460290-012 - am 13.02.2026, 15:50:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


10  Proximale und distale Sozialisationsstrategien 291

Majita nyakes nam pantana iya so kanen.
他阿姨看見了就給他飯吃.
Als seine Tante ihn [weinen] sieht, gibt sie ihm zu essen.
Emotionale Geschichte 5; erzählt von Frau (44 Jahre).

Bei den tröstenden Personen handelt es sich häufig um »Tanten« (kaminan), vor allem 
um die mütterlichen Schwestern, die zeit ihres Lebens eng miteinander kooperieren. 
Wie aus den oben aufgeführten Beispielen ersichtlich wird, wenden diese verschie-
dene Strategien an, um weinende Kleinkinder zu besänf tigen, darunter »necken« 
( gamoen), »auf den Arm nehmen« (sapowpon43) und »trösten durch das Geben von 
Nahrung« (ipowring).

Wenn man sich mit Personen um die 40 Jahre und älter über ihre Kindheit unterhält, 
fällt auf, dass die meisten von ihnen immer wieder hervorheben, dass sie als Kinder 
zu »bemitleiden« (mangasi; 很可憐 hen kelian) gewesen seien, weil sie ständig »Hunger« 
(makcin) empfanden und tagsüber nicht genügend zu essen bekamen (vgl. Kapitel 8, 
Abschnitt Wilde Nahrung erbeuten, Nahrung für andere produzieren). Ich glaube, dass das 
regelmäßig von den Kindern empfundene Hungergefühl eine wichtige sozialpsycho-
logische Funktion besaß, da es die den Nahrungsmitteln beigemessene kulturspezi-
fische Bedeutung hervorhob. Denn es ist davon auszugehen, dass soziale Bindungen, 
die über das Geben und Empfangen von Nahrung verlaufen, eine effektivere Wirkung 
zeigen, wenn diese nicht allzeit verfügbar sind. Durch den immer wieder erfahrenen 
Mangelzustand – das Hungergefühl – erfuhr die Bedürfnisbefriedigung durch das 
»sich satt Essen« (mabsoy) eine herausragende Bedeutung.

Wenn Tao-Kinder sagen, dass sie Hunger haben, ist dies im Sinne einer allgemein 
gegebenen Bedürftigkeit zu interpretieren. Neben dem eigentlichen physischen Hun-
gergefühl bringen sie darin außerdem ihre Schutzlosigkeit und ihr »Verlassensein« 
(atayan) zum Ausdruck. Die Bekundung des Hungergefühls ist ein Appell an das »Mit-
gefühl« (mangasi; ikasi; makarilow) der Personen ihrer Ingroup bzw. der Dorfgemein-
schaft. Das Mitleid der anderen richtet sich nicht auf die Tatsache, dass Kinder (wie 
in den Beispielen oben) einen psychischen Trennungsschmerz erleiden, sondern viel-
mehr auf die Tatsache, dass niemand da ist, der ihnen etwas zu essen geben könnte.44 
Zustände des Verlassenseins und allgemein der Not können mangels eines lokalen 
Konzepts von »Psyche« nur durch die Referenz auf einen körperlichen Mangelzustand 
(in diesem Fall Hunger) zum Ausdruck gebracht werden. Das Geben und Empfangen 
von Nahrung verfügt deshalb zugleich auch über eine psychische Dimension, die aller-
dings im Diskurs der Tao nicht als solche erfasst werden kann.

43 � Der Begrif f sapowpon findet sich in meinem Material auch in der Transkriptionsweise sagpoan (bzw. 
sagsagpoan). Ich vermag nicht zu beurteilen, welche Schreibform die gebräuchlichere ist.

44 � Der Zusammenhang zwischen (vermeintlichem) Hunger und allgemeiner psychischer Bedürf tigkeit 
tritt auch in anderen sozialen Kontexten auf. So gab es in Iranmeylek während meiner Feldforschung 
eine alte Frau, die an beginnender Demenz litt. Als ihre Vergesslichkeit immer of fensichtlicher wur-
de, begannen die Dorfbewohner, sie zu meiden. Ich war einer der wenigen, der nach wie vor mit  
ihr redete. Obwohl sie von ihrem Sohn (der ein reicher Mann war) mit ausreichend Nahrung ver-
sorgt wurde, erzählte sie mir jedes Mal, dass sie hungrig sei und nichts zu essen habe – womit sie  
das Gefühl des Ausgeschlossenseins meinte.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-012 - am 13.02.2026, 15:50:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit292

Während der gesamten Kindheitsphase muss eine Frustration der kindlichen See-
le unbedingt vermieden werden. Wenn ein Kind einen »innigen Herzenswunsch«  
(kakzeben) empfindet, ist es problematisch, ihm diesen abzuschlagen. Denn es kann 
sein, dass seine Nichterfüllung im Kind eine »tiefe Unzufriedenheit« (ni kayan)  
hervorruf t, die es aufgrund der allgemeinen Ablehnung jeglicher Form kindlichen 
Protestverhaltens zu einer Verzweif lungstat antreibt. Die Tao befürchten, dass  
Kinder, die sich vernachlässigt und abgewiesen fühlen, die menschliche Siedlung 
verlassen und entweder in die Berge oder an die Küste gehen, wo die anito lauern, um 
ihnen ihre Seelen zu rauben.45

Die Wünsche der Kinder beziehen sich häufig aufs Essen. Das »Verlangen nach 
speziellen Nahrungsmitteln« (kakdain)46 stellt einen kulturell vordefinierten Bereich 
dar, innerhalb dessen demonstrative kindliche »Verärgerung« (mindok) bis zu einem 
gewissen Grad erlaubt ist.47 Im Zentrum der Aufmerksamkeit stehen jedoch nicht 
traditionelle Nahrungsmittel wie Süßkartoffel, Taro oder Fisch, sondern vor allem 
»Süßigkeiten« (ikasi) und Snacks westlicher bzw. taiwanesischer Machart. Die Tao 
geben den Kindern – sofern sie die hierfür notwendigen finanziellen Mittel auf brin-
gen können – sehr viele Süßigkeiten zu essen, deren Verzehr von den Erwachsenen in 
keiner Weise reglementiert wird. Ständig sieht man Tao-Kinder mit Chipstüten oder 
Bonbons durch die Gassen des Dorfes laufen und ihre Beute mit den Freunden teilen.48

Süßigkeiten sind wie eine kindliche Währung, die verschiedene Funktionen er-
füllen kann. Zum einen dienen sie als Tröster, die dazu eingesetzt werden, kleine 
Kinder vom Weinen abzuhalten. Bezugspersonen geben Kindern aus »Mitleid« (eben-
falls ikasi 49 bzw. mangasi) etwas Süßes zu essen, z. B. wenn diese die auf den Feldern 
arbeitenden Mütter vermissen. Durch die »Pazifizierung des Kindes« (ipowring) kann 

45 � Es gibt bei den Tao eine Reihe von Geschichten, in denen Kinder ihre Eltern verlassen und bei ihren 
Welterkundungen mit diversen Geistwesen Kontakt aufnehmen. Der Ausgang dieser Begegnungen 
ist sehr unterschiedlich: In einigen Geschichten wird das »körperliche Selbst« in einen anderen onto-
logischen Zustand transformiert, etwa durch Versteinerung (siehe Rau & Dong 2006: 446–455). In 
anderen Erzählungen begegnen die Kinder kulturellen Heilsbringern – wie etwa den »Menschen der 
Unterwelt« (tao do teyrahem) –, die sie die Herstellung von Kleidung und Kanus lehren (siehe ebd.: 
389–413). Diesen Geschichten ist gemeinsam, dass die Eltern es später bereuen, zu streng mit ihren 
Kindern umgegangen zu sein.

46 � Die Tao unterscheiden »tiefe Wünsche« (kakzeben) von solchen, die sich auf das Essen bestimmter 
Nahrungsmittel beziehen (kakdain).

47 � Andere Lebensbereiche, die aus westlicher Mittelschichtsperspektive mit dem psycho-emotionalen 
Komplex verbunden sind, erfahren hingegen keine Akzentuierung. So wird bereits in der Kleinkind-
phase von Tao-Kindern verlangt, dass sie Gefühle des »Ärgers« (somozi) und der »Traurigkeit« (marahet 
so onowned) in der sozialen Situation erfolgreich unterdrücken. Sie werden zu diesem Zweck von ihren 
Bezugspersonen (aber auch ihren Peers) bestimmten Sozialisationspraktiken unterworfen, auf die 
ich in den Kapiteln 15 und 16 noch weiter eingehen werde.

48 � Während meiner Forschung in Iranmeylek gab es einige Kinder, die sich beinahe ausschließlich von 
Süßigkeiten und Fast Food ernährten. Ihre einzige richtige Mahlzeit des Tages war die kostenlose 
Schulspeisung, bei der jedoch ausschließlich chinesische Gerichte angeboten wurden und die somit 
dazu beitrug, die Kinder vom traditionellen Essen der Tao zu entfremden.

49 � Interessanterweise leitet sich der lokale Begrif f für »Süßigkeiten« (ikasi) vom japanischen Lehnwort 
お菓子 (o-kashi) ab, das in der Sprache der Tao wie »Mitleid« (ikasi) klingt. Aufgrund eines phoneti-
schen Zufalls werden deshalb die Bedeutungsfelder »Süßigkeiten« und »Mitleid« in einen kulturellen 
Sinnzusammenhang gebracht, der anscheinend bereits in vorkolonialer Zeit bei den Tao bestand.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-012 - am 13.02.2026, 15:50:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


10  Proximale und distale Sozialisationsstrategien 293

eine Regulierung des kindlichen Marahet-so-onowned-Zustandes und somit eine Wie-
deranbindung seiner in Aufruhr geratenen Seele an das »körperliche Selbst« erfolgen. 
Durch das Geben und Empfangen (und somit Teilen) von Süßigkeiten lernen Kinder 
außerdem, Tauschnetzwerke nach Art der Erwachsenen aufrechtzuerhalten.50

Dadurch, dass Kinder in der Kindheitsphase häufig nur noch zu den Mahlzeiten mit 
ihren Bezugspersonen interagieren, rückt das Essen ins Zentrum der Eltern-Kind-
Beziehungen. Die ausgehändigte Menge und Qualität der Nahrung in Relation zum 
Essen der übrigen Haushaltsangehörigen wird bereits von Kindern sehr genau eva-
luiert (siehe Kapitel 17, Abschnitt Emotionale Wärme durch das Geben und Empfangen 
von Nahrung). »Zuneigung« (ikakey) und Status werden bei den Tao durch das Idiom 
des Essens ausgedrückt.51 Zum Ende der Kleinkindphase und während der gesamten 
Kindheitsphase artikulieren Kinder ihre »Verärgerung« (mindok), wenn das ihnen aus-
gehändigte Essen nicht ihren Vorstellungen entspricht. Es handelt sich hierbei um 
stumme, aber nichtsdestotrotz deutliche Formen des Protestes oder Appellverhaltens, 
das im Wesentlichen in einem »Vorstülpen der Unterlippe« (ikalangongoy) und einem 
»demonstrativen Weggucken« (jiozayan) besteht. Durch oben beschriebenes Verhalten 
einhergehend mit Essensverweigerung können Tao-Kinder ihre Mütter unter Druck 
setzen, da diese in ihrer Funktion als Ernährerinnen eine ausreichende Versorgung 
ihrer Kinder mit Nahrung gewährleisten müssen.

Da bei den Tao intensive körperliche Nähe von einem vergleichsweise frühen Alter 
an unterbunden wird und das Erzeugen von psychisch-emotionaler Nähe z. B. durch 
intime Gespräche unüblich ist, werden andere Formen der Zuneigung und Bindung 
kulturell elaboriert. Wer seine Kinder »liebt« (ikakey), wer »Mitleid« mit ihnen empfin-
det, arbeitet emsig auf den Feldern, um genügend Nahrung für sie zu produzieren.52

50 � Es kam gelegentlich vor, dass Tao-Kinder, mit denen ich freundschaf tliche Beziehungen pflegte, auch 
mich beim Verteilen ihrer Süßigkeiten bedachten.

51 � Auch innerhalb der (süd)ostasiatischen Region fungiert Essen als eine Metasprache zwischen-
menschlicher Beziehungen. Japanische Mittelschichtsmütter investieren täglich bis zu anderthalb 
Stunden in die Gestaltung der Lunch-Boxen ihrer Kinder – wobei auch ästhetische Gesichtspunkte 
eine wichtige Rolle spielen, die bei den Tao jedoch keine vergleichbare Wichtigkeit erfahren. Die  
Bedeutung des Essens in der chinesischen Kultur wurde bereits von verschiedenen Autoren hervor-
gehoben (Anderson 1988; Höllmann 2010).

52 � Dieser Zusammenhang wird auch durch die große »Dankbarkeit« (somarey; isarey) und »Liebe«  
(ikakey) deutlich, welche die Tao ihren Ahnen entgegenbringen, weil diese das Land urbar gemacht 
und den heute Lebenden eine Nahrungsgrundlage sowie das notwendige kulturelle Wissen zur  
Nahrungsbeschaf fung hinterlassen haben.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-012 - am 13.02.2026, 15:50:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839460290-012 - am 13.02.2026, 15:50:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

