10 Proximale und distale Sozialisationsstrategien

Nachdem ich in den drei vorangegangenen Kapiteln sozialriumliche Interaktions-
muster innerhalb hierarchischer, egalitirer und antagonistischer Kontexte beschrie-
ben habe, behandele ich nun proximale und distale Sozialisationsstrategien bei den
Tao. Die Unterscheidung zwischen proximalen und distalen Sozialisationsstilen von
Bezugspersonen im Umgang mit Sduglingen geht auf Keller (2007: 142) zuriick, die auf
hiufigem Koérperkontakt und Korperstimulation basierende elterliche Pflegestile von
den auf vermehrtem Face-to-Face-Kontakt und Objektstimulation basierenden ab-
grenzt. Keller und ihr Team fithrten bei so unterschiedlichen Gruppen wie den ka-
merunischen Nso, der lindlichen Bevolkerung Gujarats (Indien) und der stadtischen
Mittelschicht in Los Angeles (USA) eine grof3 angelegte interkulturelle Vergleichs-
studie zum Interaktionsverhalten von Miittern und ihren Kindern durch. Ein auf
Videoanalyse basierendes Auswertungsverfahren erlaubte ihnen die Formulierung
statistisch hochrelevanter Korrelationen im spezifischen Verhalten der an der Studie
beteiligten Mutter-Kind-Paare. Demnach lassen sich proximale Betreuungsstile vor
allem in ruralen traditionalen Gesellschaften finden, wohingegen distale Strategien
in urbanen Zentren mit einer prowestlichen Lebensweise anzutreffen sind.

Die Unterscheidung zwischen ruralen traditionellen Gesellschaften und spit-
modernen urbanen Zentren st63t jedoch an ihre Grenzen, wenn es gilt, zahlenmifig
kleine Gruppen mit einer wildbeuterischen und/oder auf Fischfang und Gartenbau
basierenden Lebensweise in die Untersuchung einzubeziehen. Denn die Gesellschaf-
ten in Kellers Sample sind allesamt seit Jahrhunderten in lokale staatliche Strukturen
eingebettet, die mit bestimmten Formen der Nahrungsmittelproduktion und -redistri-
bution einhergehen. Biuerliche und stddtische Gesellschaften haben gemeinsam, dass
ihre sozialen Organisationsformen durch Hierarchien (z.B. soziale Klassen) geprigt
werden. In zahlenmif3ig kleineren Gruppen wie den Tao findet sich hingegen hiufig
eine egalitir ausgerichtete Gesellschaftsordnung, die dem Einzelnen ein hohes Mafl an
Eigenverantwortung zukommen lisst und in der die Anwendung von Zwang verpont ist
(Gibson & Sillander 2011). Es stellt sich daher die Frage, ob der Betreuungsstil in diesen
Gruppen aufgrund soziockonomischer Besonderheiten sowie divergierender ontologi-
scher Vorstellungen ein eigenstindiges Muster aufweist.

Mein Material erlaubt mir, die gesamte Kindheitsphase bzw. den gesamten Le-
benslauf und nicht nur einen zeitlich eng gefassten Entwicklungsausschnitt (bei
Keller und ihrem Team der 4. Lebensmonat) in den Blick zu nehmen. Es ist mir so-
mit moglich, alters- bzw. entwicklungsspezifische Verinderungen in den elterlichen
Sozialisationsstrategien festzustellen. Eine kulturspezifische Besonderheit bei den

13.02.2026, 15:50:11, /e e



https://doi.org/10.14361/9783839460290-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

266

Geister der Kindheit

Sozialisationsstrategien der Tao ist ein zur Mitte der Kleinkindphase erfolgender
abrupter Wechsel von einem auf intensiver Primirer Pflege basierenden proximalen
Betreuungsstil hin zu einem vornehmlich auf »Sprache« (ciring) und dem Geben bzw.
Empfangen von Nahrung basierenden distalen Betreuungsstil, der von Tao-Kindern
als einschneidendes Erlebnis erfahren wird.

Ich betrachte Mutter-Kind-Paare (bzw. Interaktionen zwischen Kindern und ihren
Bezugspersonen) nicht als dyadische Beziehungen, in denen durch elterliche Inter-
vention ein bestimmter Betreuungsstil festgelegt wird, sondern als ko-konstrukti-
vistische Einheiten, deren Beziehungsverlauf vom spiten Siuglingsalter an in einem
hohen Mafie von Kindern selbst beeinflusst wird. Da Tao-Kinder ihre Eltern weder
»direkt anblicken« (vezezngen) noch ungefragt das Wort an sie richten diirfen (vgl. Ka-
pitel 4, Abschnitt Altershierarchie), bleibt ihnen selbst in der Eltern-Kind-Interaktion
nur die Kommunikation iiber das Kérperkontakt-System. Tao-Kinder verleihen ihrem
Wunsch nach Sicherheit und emotionaler Warme tber die Herstellung von kérperli-
cher und riumlicher Nihe auf aktive Weise Ausdruck. Zum Ende der Kleinkindphase
und zu Beginn der Kindheitsphase verlagern sich, wie wir bereits gesehen haben, die
mit dem Korperkontakt-System einhergehenden sozialen Interaktionsmuster hin zu
den Peers.

Die Sozialisationsstrategien der Tao konnen nicht unabhingig von der sozialen
Werteordnung betrachtet werden. In ihnen wird das hierarchische Verhiltnis zwi-
schen Angehorigen verschiedener Generationen betont, Kinder und ihre Bezugsper-
sonen begegnen sich keinesfalls auf Augenhéhe (wie dies etwa in den gegenwirtigen
westlichen Mittelschichten der Fall ist). Tao-Bezugspersonen und ihren Kindern ist
es ohne konkreten Grund nicht méglich, Kérperkontakt miteinander zu haben, da
dies dem lokalen Verstindnis von Hierarchie widerspriche. Tao-Kinder werden nicht
gestillt und gestreichelt, um innige psychisch-emotionale Beziehungen aufzubauen,
sondern um ihr »kérperliches Selbst« zu stirken und somit ihr physisches Uberleben
zu sichern. Eltern-Kind-Beziehungen bediirfen keiner stindigen emotionalen Verge-
wisserung, da das System des Ahnenglaubens eine soziale und spirituelle Ordnung
vorgibt, die nicht infrage gestellt werden kann. Eltern-Kind-Beziehungen lassen sich
weder abbrechen noch auf beliebige Weise beenden, da Ahnen und »lebende Men-
schen« iiber Filiationsketten fir immer miteinander verbunden sind. Diese Ordnung
wird auch in christlichen Zeiten von kaum einem Tao infrage gestellt. Tao-Bezugsper-
sonen missen keine emotionale Beziehungsarbeit leisten (die bei gegenwirtigen west-
lichen Mittelschichtseltern als zentral fiir eine gute Eltern-Kind-Beziehung angesehen
wird), da sie von ihren Kindern aufgrund ihrer Position innerhalb der hierarchisch or-
ganisierten Verwandtschaftsgruppe »gefiirchtet und respektiert werden« (ikaniahey
so inapowan). Die hierarchische Werteordnung verhindert vom spiten Kleinkindalter
an, dass die bei Keller genannten elterlichen Sozialisationsstrategien im Rahmen einer
dyadischen Eltern-Kind-Beziehung beidseitig gelebt werden kénnen. Das verbinden-
de Element zwischen Eltern und ihren Kindern ist und bleibt stattdessen das Geben
bzw. Empfangen von Nahrung, das ich in meiner Arbeit als eine weitere distale So-
zialisationsstrategie einfiithre. Die Versorgung von Tao-Kindern mit Nahrung ist der
zentrale Ausdruck eines unidirektionalen »Flusses des Lebens« (flow of life; Fox 1980),
eines von den Eltern und spiter den Ahnen gewahrten Segens.

13.02.2026, 15:50:11, /e e



https://doi.org/10.14361/9783839460290-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10 Proximale und distale Sozialisationsstrategien

Proximale Sozialisationsstrategien

In den ersten beiden Lebensjahren des Kindes gilt die vorrangige Aufmerksamkeit der
Tao der Primiren Pflege und dem Korperkontakt-System.! Face-to-Face-Kontakt, Ob-
jektstimulation und Sprachsystem werden im Siuglingsalter hingegen weniger stark
gefordert. Somit werden bei den Tao Sozialisationsstrategien angewandt, die sich
diametral von denjenigen unterschieden, die gegenwirtig innerhalb der deutschen
Mittelschicht praktiziert werden. Wihrend bei den Tao in der Siuglingsphase und zu
Beginn des Kleinkindalters proximale Strategien dominieren, sind es im westlichen
Kontext distale, also solche, die mit einem korperlich distanzierenden Verhiltnis ein-
hergehen.

Gesellschaften mit einer Jahrhunderte zuriickreichenden Erfahrung periodischer
Lebensmittelknappheit und einer bis in die jingere Vergangenheit hineinreichenden
hohen Siuglingssterblichkeit reagieren prinzipiell anders auf die kérperlichen Be-
dirfnisse ihrer Kinder als viele Eltern in gegenwirtigen westlichen Mittelschichten.
Im Westen und in vielen urbanen Zentren weltweit wird es heute als normal ange-
sehen, dass neugeborene Kinder die Kindheitsphase tiberleben. Bei den Tao war es
hingegen bis in die 1980er-Jahre hinein nicht ungewohnlich, dass Kinder vor Erreichen
des Erwachsenenalters starben.

In Ermangelung einer dem westlichen »Psyche«-Konzept vergleichbaren Vorstel-
lung liegt der Aufmerksamkeitsfokus in der Selbstwahrnehmung der Tao umso mehr
auf dem »menschlichen Korper« (kataotao). Wenn die Tao von sich selbst sprechen,
tun sie dies durch einen Verweis auf ihr »kérperliches Selbst«. Die sich im tast- und
spiirbaren kérperlichen Leib abspielenden Prozesse werden von ihnen in der Regel als
»angenehme (apiya; & AR shufu) oder »unangenehme« (marahet; REFAR bu shufu) emp-
funden. Bezugspersonen miissen darauf achtgeben, dass Kinder nach Méglichkeit
immer iiber ein angenehmes Korpergefithl verfiigen. Erwachsene empfinden schnell
»Mitleid« (ikasi; mangasi; makarilow) mit Kindern, deren physische Grundbediirfnisse
nicht vollstindig erfiillt sind.

Fir die Tao ist es wichtig, iiber einen gesunden und kriftigen Kérper zu verfiigen.
Nur so kénnen Minner und Frauen die an sie gestellten Arbeitsanforderungen erfiillen
und sich erfolgreich am System des Nahrungstausches beteiligen. Persénlicher Status
und moralisches Ansehen sind direkt an die eigene kérperliche Verfassung gekniipft
(vgl. Kapitel 4, Abschnitt Kommensalitit und Nahrungstausch). Da »Korperkraft« (moyat),
physische Unversehrtheit und Gesundheit die Voraussetzung fiir ein Uberleben auf

1 Ich habe wahrend meiner Feldforschung vergleichsweise wenige Beobachtungen zur Kérperstimula-
tion machen kénnen. Kinder werden mit kaltem Wasser gewaschen und im frithen Sauglingsalter in
einer»Wiege« (loley) geschaukelt. Auch wenn diese Praktiken eine den Kérper stimulierende Wirkung
ausliben, unterschieden sie sich doch von expliziteren Formen der Korperstimulation wie etwa der
vestibuldren Stimulation oder dem Reiben und Massieren bestimmter Muskelstrange. Auch im Inter-
viewmaterial finden sich kaum Hinweise auf eine grofiere Verbreitung dieser elterlichen Strategie.
Deswegen bleibt sie in meiner Ausfiihrung unberticksichtigt. Ich nehme an, dass eine frithe Férderung
dermotorischen Entwicklung des Kindes aus Sicht der Tao eher unterbunden als geférdert werden soll,
da Kinder den ihnen zugestandenen Aktionsradius nicht ilberschreiten sollen.

13.02.2026, 15:50:11, /e e

267


https://doi.org/10.14361/9783839460290-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

268

Geister der Kindheit

Lanyu sind, wundert es nicht, dass die Sozialisationsstrategien der Tao vor allem auf
den Erhalt des »korperlichen Selbst« abzielen.

Primare Pflege
Bei der Primiren Pflege von Tao-Siuglingen stehen Prozesse rund um Nahrungsauf-
nahme und Verdauung im Vordergrund. Es ist von grofiter Wichtigkeit, dass Siug-
linge und jiingere Kleinkinder geniigend trinken und essen. Eine ausreichende Ver-
sorgung der Kinder mit Nahrung entspricht dem Selbstbild der Mutter als Erndhrerin.
Wenn Kinder »Hunger« (makcin) verspiiren oder in die Windel® gemacht haben, reagie-
ren die Bezugspersonen fiir gewdhnlich auf prompte Weise. Jingere Kinder diirfen
keinen Hunger leiden, weil sich im korperlich geschwichten Zustand die anito tiber
ihre Seelen hermachen konnen. Das Schwinden der kindlichen Abwehrkrifte macht
sich dadurch bemerkbar, dass Siuglinge und jiingere Kleinkinder auf kleinste Irrita-
tionen »gereizt« und »unzufrieden« (mindok) reagieren. Wenn keine baldige Versor-
gung mit Nahrung erfolgt, ist damit zu rechnen, dass ihre Seelen an Halt verlieren und
in ihrer Unwissenheit panikartig davonfliegen.

Tao-Bezugspersonen legen grofien Wert auf das sofortige Wechseln der Windeln.
Es kommt nicht selten vor, dass Siuglinge weinen, wenn sie in die Windel gemacht
haben. Beim Wechseln der Windel kriuseln viele Bezugspersonen die Nase und
verzerren ihr Gesicht zu einem »Ekel«-Ausdruck (mangaora). Diese mimischen Aus-
druckszeichen werden in der Regel von der Bemerkung »Wie das stinkt!« »{E & !«
»Hen chou!«) begleitet, wobei typischerweise die Hand vor der Nase geschwenkt wird.
Die negativen Evaluationen der Bezugspersonen beim Defikieren tragen dazu bei,
dass bestimmte Aspekte des Selbst von Tao-Kindern als marahet aufgefasst werden.
Der Gestank des Stuhlgangs wird von den Tao, wie die Wahrnehmung unangeneh-
mer Geriiche im Allgemeinen, mit den Anito-Geistwesen assoziiert und gilt als ein
Hinweis fiir das Vorhandensein des namentlich nicht hervorgehobenen bésartigen
geistartigen Doppels bzw. der potenziell bosartigen Kérperseele des Menschen.

Ein weiterer Fokus in der Primaren Pflege besteht in der kindlichen Temperatur-
regulation. Jingere Kinder sollten weder frieren noch schwitzen, damit sie »sich in
ihrem Inneren angenehm fithlen« (apiya so onowned). Die Bezugspersonen vermeiden

2 Die Fokussierung auf den Korper ist kein Merkmal, das auf die Kultur der Tao beschrankt ist, sie fin-
detauch in Taiwan und grofien Teilen Festland-Chinas statt. Der US-amerikanische Psychiater Arthur
Kleinman (1980) konnte auf iiberzeugende Weise darstellen, dass psychische Probleme bei vielen
chinesischen und ostasiatischen Patienten durch Somatisierung in Erscheinung treten und von loka-
len Experten als physische Stérungen kuriert werden. Die zentrale Bedeutung des Kérpers in der chi-
nesischen Welt tritt auch in vielen taiwanesischen Soaps zum Vorschein, in denen die Protagonisten
deutlich haufiger Opfer von Unfillen werden oder an unheilbaren Krankheiten leiden, als dies in west-
lichen Serien der Fallist. In chinesischen/taiwanesischen Diskursen werden nicht psychische Probleme
thematisiert, sondern diverse Umstinde, die zu einer Bedrohung kérperlicher Unversehrtheit fithren.
Das lokale Emotionswort fir »Angst« (maniahey) wird von den Tao fir gewohnlich auf Chinesisch mit
£18 (haipa) wiedergegeben. Das erste Schriftzeichen von haipa bedeutet »verletzen« oder »beschadi-
gen, es beschreibt eine kérperliche Bedrohung. Auf der lexikalischen Ebene wird somit deutlich, dass
Chinesen (ebenso wie Tao) »Angst« vor kérperlichen Verletzungen bzw. allgemein gesundheitlichen
Beeintrachtigungen haben.

Die meisten Tao verwenden Einwegwindeln, die heute auch auf Lanyu kduflich erworben werden

w

kénnen.

13.02.2026, 15:50:11, /e e



https://doi.org/10.14361/9783839460290-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10 Proximale und distale Sozialisationsstrategien

in der Siuglings- und frithen Kleinkindphase jegliches Risiko, das zu einem »Krank-
heitszustand« (yamarahet o kataotao) ihres Kindes fithren kénnte. Durch diverse Reak-
tionen und Kommentare der Tao beziiglich des Verhaltens und kérperlichen Zustandes
unserer Séhne Theo und Johann war es moglich, zentrale Vorstellungen der Tao iiber
Primire Pflege in Erfahrung zu bringen. Ich hatte wihrend unseres gemeinsamen Auf-
enthalts auf Lanyu stindig das Gefiihl, dass ich dabei versagte, Theo den lokalen Vor-
stellungen entsprechend ausreichend warm oder kithl anzuziehen:

Theo (18 Monate)

Theo ist beim Planschen an der vanwa am ganzen Kérper nass geworden. Also gehe
ich mit ihm nach Hause, um ihm trockene Kleidung anzuziehen. Ich habe ihm sei-
nen durchnissten Body ausgezogen, weil Theo darin noch mehr gefroren hitte. Als
ich ihn mit nacktem Oberkérper durchs Dorf trage, driicken gleich zwei Personen
Besorgnis aus, dass er sich erkalten kénnte. Eine dieser Personen ist ein Mann, mit

dem ich zuvor noch kein Wort gewechselt habe.
Feldtagebucheintrag 6; geschrieben am 06.11.2010.

Theo (19 Monate)

Um Silvester 2010 herum wird es mit einem Mal ungewdhnlich kiihl auf Lanyu. Alle
ermahnen uns, Theo warmer anzuziehen. Als ich bei ca. 15 Crad Celsius kurz mit
ihm, nur im Body bekleidet, fiir wenige Minuten auf die Strafie gehe, tragt er nach
lokalem Verstandnis zu wenig Kleidung. Alle Passanten sind irritiert, jeder macht
eine diesbeziigliche Bemerkung.*

Feldtagebucheintrag 7; geschrieben am 01.01.2011.

Sauberkeit und Hygiene sind weitere wichtige Themen, die im Zusammenhang mit
der Primiren Pflege von Tao-Kindern zu beachten sind. Dreckige Fingernigel (oder
auch Fufnigel) sind den Tao ein Griuel. Die meisten Tao haben sehr gepflegte Nagel,
einige junge Minner lassen sie sich sogar lang wachsen.® Auch gepflegtes und regel-
mifig geschnittenes Haar® ist von grofer Wichtigkeit, da es eine Zahmung »wilder«
Aspekte symbolisiert und fiir eine gute moralische Gesinnung steht. Auf keinen Fall
darf eine Person dreckig und ungepflegt sein oder gar stinken, denn dies wiirde sie
in die Nihe der anito riicken. Immer wieder wurden mir wihrend meiner Forschung
Feuchttiicher gereicht, damit ich Theos Mund abputzen konnte:

Theo (19 Monate)

Theo hat heute nach einem Strandbesuch sandige Hinde. Meine Frau wird von zwei
Méannern durch Zeichensprache auf seine dreckigen Finger aufmerksam gemacht;
sie simulieren Handereiben bzw. Hindewaschen. Als ich wenig spater Theo allein

4 Auch zu mir wurde in den Wintermonaten haufig gesagt: »Es ist kalt. Warum tragst du nicht mehr
Kleidung?«

5 Nach der Teilnahme an einer Beerdigung miissen Tao-Méanner den gefiirchteten Friedhofsdreck aufs
Sorgfaltigste von ihren Fingernidgeln entfernen, da sie ansonsten Tod und Verderben tber ihre Haus-
haltsangehérigen bringen wiirden.

6 Traditionellerweise tragen Tao-Manner ihre Haare kurz, wohingegen Tao-Frauen sich ihre Haare lang
wachsen lassen (was als ein Zeichen weiblicher Fruchtbarkeit gilt).

13.02.2026, 15:50:11, /e e

269


https://doi.org/10.14361/9783839460290-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

270

Geister der Kindheit

betreue, gibt ihm eine Frau (Anfang 30) zwei abgepackte Kekse. Als sie Theos Han-
de sieht, sagt sie: »Oh, wie dreckig!« (-8, BB «»0, zangzang 1.
Feldtagebucheintrag 8; geschrieben am 03.01.2011.

Interessant ist der Aspekt der Beschimung. Bezugspersonen, die sich bei der Betreu-
ung ihrer Kinder offensichtliche Patzer erlauben, miissen damit rechnen, von der
Dorfoffentlichkeit zurechtgewiesen zu werden. Die sich in Angelegenheiten der Kin-
derpflege einmischenden Personen sind oftmals »respektable Altere« (rarakeh), aber
gelegentlich auch jiingere Personen:

Theo (20 Monate)

Eine betrunkene Frau (Mitte 30) schldgt mich zum Spaf3, weil ich Theos Mund nicht
richtig abgeputzt habe. AnschliefRend pickt sie Reiskdrner von seiner Hose.
Beobachtungsprotokoll 3; aufgezeichnet am 22.01.2011.

Die Tao halten es fiir unnormal, dass Kinder hinfallen und sich dabei blutige Schram-
men zufiigen. Aus ihrer Sicht stiirzen und verletzen sich Kinder, weil sie »ungehor-
sam« (jimangamizing) sind und ihren als sicher geltenden Aktionsradius trotz wieder-
holter elterlicher »Ermahnungen« (nanaon) verlassen (vgl. Kapitel 8). Wenn Kinder sich
an gefihrliche Orte begeben, ist damit zu rechnen, dass die dort anwesenden anito
durch diverse Tricks und Tauschungsmandéver versuchen, die kindlichen Seelenaspek-
te aus ihren angestammten Plitzen in den Gelenken hervorzulocken, um ihrer habhaft
zu werden. Die temporire Abwesenheit der Seelenaspekte fithrt zu kindlicher Unacht-
samkeit und somit zu Unfillen und Verletzungen. Kindlicher Ungehorsam stellt somit
— ebenso wie Tabubriiche im Allgemeinen - eine Gefahr fiir das »kérperliche Selbst«
des Kindes dar. Da nach Auffassung der Tao die Freiseelen jingerer Kinder ihren EI-
tern folgen, obliegt es diesen, durch entsprechende Verhaltenskontrolle dafiir zu sor-
gen, dass Kindern nichts zustof3t (vgl. Kapitel 5 bis 6):

Johann (5 Jahre, 1Monat)

Meine Frau kommt mit einem weinenden Johann nach Hause. Johann ist hingefal-
len und hat eine blutende Schramme am Knie. Ein Mann auf der StrafRe gestikuliert,
dass sie besser auf Johann aufpassen misse. Er tippt sich mit dem Finger ans Auge
und zeigt dann aufJohann.

Feldtagebucheintrag 9; geschrieben am 05.11.2010.

Theo (20 Monate)

Als Theo wiahrend des Silvesterfestes auf der Rasenfliache des Sportplatzes hinfallt,
rufen mehrere iltere Frauen meiner Frau sofort zu, dass Theo hingefallen ist.
Feldtagebucheintrag 10; geschrieben am 03.01.2011.

Theo (20 Monate)

Unser Vermieter und seine Frau sind der Auffassung, dass Theo in unserer Woh-
nung bleiben und nicht die auf die Strafie herunterfithrende Treppe betreten soll,
weil diese »sehr gefihrlich« (IR f& P& hen weixian) sei. Eines Tages fiigt sich Theo bei
einem Treppensturz eine Beule am Kopf zu, die sofort allen Tao auffallt. Die beiden
griinlich-blauen Flecken sind in der Tat deutlich zu erkennen, mich wundert aber,

13.02.2026, 15:50:11, /e e



https://doi.org/10.14361/9783839460290-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10 Proximale und distale Sozialisationsstrategien

wie schnell Gesprachspartner sie wahrnehmen und mich darauf ansprechen. Es ist,
als ob die Tao einen speziellen Blick fir Verletzungen hitten.
Feldtagebucheintrag 11; geschrieben am 22.12.2010.

Untrennbar mit dem Schutz des kindlichen Kérpers verbunden ist die Vermeidung
jeglicher Frustrationserfahrung. Bezugspersonen und ggf. auch anwesende Dorfbe-
wohner verhindern auf vorausschauende Weise, dass sich Siuglinge und Kleinkinder
durch plétzlich eintretende unvorhergesehene Handlungen »erschrecken« (maogto),
weil ithre noch unwissenden Seelen in diesen Momenten wegzufliegen drohen.” Poten-
zielle Gefahren, die zu Verletzungen und/oder kindlicher Frustration fithren konnen,
werden bewusst gemieden:

Johann (5 Jahre, 6 Monate)

Wihrend einer gemeinsamen Reinigungsaktion beim HDZX® machen mich zwei
Frauen (Ende 20 und ca. 60) auf einen gefihrlichen, spitzen Gegenstand aufmerk-
sam, der sich irgendwo in Johanns Ndhe befinden soll. Ich kann zunichst nichts
entdecken, bis ich schliefilich einen kleinen Holzspiefs von gerade einmal 6 cm Lén-
ge an seinem Giirtel hingen sehe. Johann hat ihn vom Boden aufgelesen, um ihn
nachher zu Hause als Speer fiir seine Playmobilfiguren zu nutzen. Aber die beiden
Frauen sehen darin einen gefdhrlichen Cegenstand, den ich Johann ihrer Ansicht
nach unbedingt abnehmen muss.

Feldtagebucheintrag 12; geschrieben am 06.04.2011.

Theo (21 Monate)

Bei unserem heutigen Spaziergang will Theo auf den Deich in der Ndhe der vanwa
klettern. Ich helfe ihm hinaufzukommen und gehe mit ihm oben entlang. Dabei
sehen wir einen alten Mann auf der Inselrundstrafie, mit dem wir bekannt sind. Er
gestikuliert, dass ich Theo auf den Arm nehmen soll, indem er die dazugehérige
Bewegung ausfiihrt. Auch winkt er uns herunterzukommen. Ich halte die Situation
fur Theo fiir (iberhaupt nicht gefahrlich, tue aber, was er sagt, da ich fiihle, dass
es besser ist, ihn zu respektieren. Der alte Mann murmelt: »Er konnte hinfallen.«
(& BB «»Ta hui diedao.«)

Feldtagebucheintrag 13; geschrieben am 18.01.2011.

Die Primire Pflege wird bei den Tao dadurch erschwert, dass Kinder von etwa 1 Jahr
an nicht mehr ohne kulturell akzeptablen Grund »weinen« (amlavi) diirfen. Wie ich im
Verlauf dieses Buches wiederholt dargestellt habe, sanktionieren die meisten Bezugs-
personen Weinen sowie kleinste Anzeichen von »Arger«/»Wut« (somozi) auf schirfste
Weise. Dies fithrt dazu, dass die Moglichkeiten der Kinder, Appelle an ihre Bezugs-
personen zu senden, vergleichsweise eingeschrinkt sind. Sind die Bezugspersonen
aus irgendeinem Grund nicht in der Lage, subtile Formen kindlichen Appellverhal-
tens richtig zu deuten, kann es vorkommen, dass kindliche Bediirfnisse entweder

7 Eine Ausnahme bilden die sogenannten Abhartungsiibungen, auf die ich in Kapitel 12 detailliert
eingehe.

8 Am Internationalen Kindertag haben sich die Vorschul- und Grundschulkinder aus Iranmeylek beim
HDZX versammelt, um Sitzpolster zu reinigen. Auch Johann und ich sind an dieser Aktion beteiligt.

13.02.2026, 15:50:11, /e e

2N


https://doi.org/10.14361/9783839460290-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

272

Geister der Kindheit

gar nicht oder aber erst mit zeitlicher Verzogerung erfilllt werden (vgl. Kapitel 7). Der
unidirektionale, erwachsenenzentrierte Sozialisations- und Erziehungsstil der Tao
fuhrt zu einer erhohten Abhingigkeit der Kinder von ihren Bezugspersonen. In der
traditionellen Zeit konnten Kinder nicht einfach an ihre Bezugspersonen herantre-
ten und etwas von ihnen fordern (z. B. etwas zu essen oder Kleidung zum Anziehen).
Stattdessen mussten sie warten, bis ihre Bezugspersonen als respektable Altere die
Initiative ergriffen. Auch wenn sich die Umgangsweisen zwischen Kindern und ihren
Bezugspersonen in den vergangenen Jahrzehnten gelockert haben, hat das einseitige
Kommunikationsverhalten in seinen Grundziigen auch heute noch Bestand.

Da die Erfiillung elementarer physischer Bediirfnisse in vielen Fillen der situati-
ven Einschitzung der Erwachsenen unterliegt, kommt es bei kindlicher Bediirfnis-
befriedigung zu Empfindungen der »Freude« (masarey), des »angenehmen Innerenc
(apiya so onowned) und der »Dankbarkeit« (isarey; somarey).” Bei Nichterfillung ihrer
Bediirfnisse erwachsen hingegen im Inneren der Kinder diffuse Gefiihle des »unter-
driickten Argers« (somozi do onowned), der »Unzufriedenheit« (ni kayan) und »Traurig-
keit« (marahet so onowned), die sie aufgrund der hierarchischen Verhiltnisse innerhalb
der Verwandtschaftsgruppe nicht artikulieren diirfen.

Die Regulation von Marahet-so-onowned-Gefithlen obliegt Tao-Kindern vom spiten
Sauglingsalter an selbst. Wenn sie sich in emotional fordernden Situationen duferlich
»ruhig« (mahanang) verhalten, sehen Bezugspersonen keinen Grund einzugreifen, da
das »korperliche Selbst« der Kinder nicht in Gefahr ist. Primire Pflege umfasst bei
den Tao keine psychische Dimension; diese ist aufgrund anders gelagerter Vorstellun-
gen von »Person fiir sie nicht als solche greifbar. Stattdessen miissen Tao-Kinder in
einem umfassenden Sinne »stark« (moyat) sein, um bosartige Krifte von ihrem »kor-
perlichen Selbst« fernzuhalten.”

Kdrperkontakt-System
In den ersten Lebensmonaten ist Kérperkontakt zwischen Bezugspersonen und Siug-
lingen aus Sicht der Tao von zentraler Bedeutung. Siuglinge werden die meiste Zeit
getragen oder auf dem Arm gehalten. Bisweilen legen Bezugspersonen — in diesem
Alter in der Regel Miitter — die Kinder neben sich auf den Boden. Sie bleiben jedoch
unter allen Umstinden in ihrer Nihe. Erst zur Mitte der Kleinkindphase verindern
sich die sozialriumlichen Interaktionsmuster zwischen Tao-Kindern und ihren Be-
zugspersonen (vgl. Kapitel 7).

Bis vor Kurzem haben die Tao ihre Siuglinge zum Schlafen in »Wiegen« (loley) ge-
legt. Diese Praxis wird heute nur noch von etwa einem Drittel der von mir befragten

9 Hierbei handelt es sich im Wesentlichen um dieselben Emotionen, die auch erwachsene Tao

empfinden, wenn gutartige Geistwesen ihnen gegeniiber wohlgesonnen sind.

10 Die »Stdrke« (moyat) der Kinder (bzw. der Tao allgemein) ist aus westlicher Sicht sowohl physischer
als auch psychischer Natur (denn zum Starksein der Tao geh6rt sowohl gedankliche Fokussierung als
auch die Fahigkeit zur emotionalen Regulation). Da die Tao psychische Prozesse jedoch tiber korper-
liche (z.B. Verhartung der Muskeln) und sozialrdumliche Mechanismen (z.B. »wegblicken« [jiozayan];
»davonlaufen« [miyoyohyol) zu steuern versuchen, gelangen sie zu einer prinzipiell anderen Auffas-
sung von der ontologischen Beschaffenheit und Funktionsweise der beteiligten Organe.

13.02.2026, 15:50:11, /e e



https://doi.org/10.14361/9783839460290-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10 Proximale und distale Sozialisationsstrategien

Familien in Iranmeylek beibehalten (N = 10)." Erst vor wenigen Jahren haben in den
meisten Tao-Familien taiwanesische Babybetten' die traditionelle loley abgeldst. Aus
meiner Sicht ist es wichtig, die Praxis des Wiegens im Zusammenhang mit dem Kor-
perkontakt-System der Tao zu besprechen, da die hiermit verbundenen elterlichen
Vorstellungen sich noch nicht komplett gewandelt haben und nach wie vor andauern.
Beim Liegen in der Wiege werden beide Korperhilften des Siuglings vom Stoff um-
mantelt. Wenn die Wiege von den Bezugspersonen geschwenkt wird, ist es fir das
Kind so, »als ob es mit einem Schiff fahren wiirde«. Siuglinge schlafen in der loley fir
gewohnlich schnell und ohne zu weinen ein. Sie empfinden in der traditionellen Wiege
ein »Sicherheitsgefihl« (mahanang so onowned), das sich darin duflert, dass sie »ruhig
bleiben und sich nicht erschrecken«. Meine Interviewpartner sagten, dass »das Liege-
gefithl in der Wiege mit einer Umarmung vergleichbar sei«. Das Ablegen des Kindes
in die loley ist somit aus lokaler Sicht ein Ersatz fiir direkten Koérperkontakt. Bereits
einen Tag nach der Geburt wird das Neugeborene in die Wiege gelegt. Dies kann als
ein Hinweis gewertet werden, dass es den Tao vorrangig um das physische Uberleben
ihrer Siuglinge geht und nicht um den Aufbau einer intensiven psychisch-emotiona-
len Mutter-Kind-Bindung nach gegenwirtigem westlichen Muster.” Wenn Kinder mit
etwa 6 bis 8 Monaten sitzen gelernt haben, sind sie alt genug, um mit der Familie zu-
sammen zu schlafen. Egal ob sie in der Wiege oder bereits auf der Matratze schlafen,
Miitter legen sich immer neben ihre schlafenden Siuglinge.

In den ersten beiden Lebensmonaten miissen Siuglinge »in eine Decke eingewi-
ckelt sein, damit sie ihre Seele bei sich behalten«. Auch iiber die Decke sagen die Tao,
dass sie ein »Gefiithl der Umarmung« erzeugt. Ihre Funktion ist somit mit der der
traditionellen Wiege vergleichbar: Sie simuliert Kérperkontakt und erzeugt auf diese
Weise das fiir Leib und Seele so wichtige »Sicherheitsgefithl«."

11 Indertraditionellen Zeitverwendeten die Tao die Fasern der Ramie, um Stoffe fiirihre Wiegen herzu-
stellen. Seiteinigen Jahrzehnten behilft man sich jedoch mitalten Reissacken, die zu textilen Bahnen
verarbeitet werden. Die Wiegenkonstruktion ist simpel: Von einem an der Zimmerdecke befestigten
Querbalken hingen an zwei Schlaufen zusammengenahte Stoffbahnen herunter, in die der Saugling
hineingelegt wird (Arnaud 1994).

12 Hierbei handelt es sich um Stoffliegen, die mit einem verstellbaren Metallgestell versehen sind.

13 Hiermit will ich weder aussagen, dass psychisch-emotionale Bindungen bei den Tao nicht vorkom-
men, noch dass ein Dualismus zwischen Korper und Ceist besteht. Ich mochte an dieser Stelle sowie
auch im Folgenden lediglich aufzeigen, dass Mutter-Kind-Bindungen anders als in westlichen Mittel-
schichten vorrangig auf physische Aspekte referieren.

14 Auch wenn kein klarer Zusammenhang zwischen frithkindlichen Sozialisationspraktiken und dem
Tragen von Rattan-Riistungen bei Tao-Madnnern nachgewiesen werden kann, so ist zumindest inte-
ressant, dass auch in erwachsenen Jahren das Uberlebenswichtige »Sicherheitsgefithl« (mahanang
so onowned) durch eine Simulation von Kdrperkontakt hergestellt wird. Der »Rattan-Helm« (sakop;
vinaovaod) schiitzt vor kalten Winden — eine Manifestation der anito — und dient dariber hinaus
der Abwehr feindlicher Steinwiirfe. Er schiitzt nicht nur den Kopf als solchen, sondern verhindert
auch ein Austreten der Freiseele pahad (deren Hauptaspekt im oder am Kopf lokalisiert wird). Ahn-
lich verhalt es sich mit dem »Brustpanzer« (kalokal), der die Schultern umschliefst und dazu bei-
tragt, dass die Schulterseelen an ihren angestammten Plitzen verbleiben. Bei den friher durch-
gefiihrten Kampfeshandlungen bot er Schutz vor Wurfgeschossen und Hieben. Beim Eindringen
in die »Wildnis« schiitzt er zudem vor Schlangenbissen. Der zusammen mit der Rattan-Riistung
getragene »Dolch« (savali; takzes) wird mit einer eng am Korper anliegenden Schlinge getragen. Da-
durch wird bei seinem Trager ein spezielles Gefiihl hervorgerufen, das sich — wie ich selber erfahren

13.02.2026, 15:50:11, /e e

273


https://doi.org/10.14361/9783839460290-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

274

Geister der Kindheit
Wechsel von proximalen zu distalen Sozialisationsstrategien

Das Kleinkindalter ist fir Tao-Kinder eine stressige Phase, da sich innerhalb kurzer
Zeit groRe Verinderungen in den Sozialisationsstrategien ihrer Bezugspersonen an-
bahnen. Nach dem Einsetzen des erweiterten Spracherwerbs mit ca. 2 Jahren wird von
Kleinkindern verlangt, dass sie sukzessive kulturelles Wissen erwerben und in ihrem
nakenakem speichern. Dabei miissen sie lernen, ihre Gefithlslagen den Erfordernis-
sen der sozialen Gemeinschaft unterzuordnen. Ein dlteres Kleinkind sollte nicht mehr
weinen, wenn seine Mutter aufs Feld geht, um Nahrung herbeizuschaffen, da es an-
sonsten fir den Haushalt keine Moglichkeit gibt, sich satt zu essen.

Wie ich in Kapitel 7 aufgezeigt habe, férdern Tao-Bezugspersonen durch ihr Ver-
halten eine relativ frith einsetzende Autonomie ihrer Kinder, die moglichst schnell
lernen sollen, alleine zu essen und von Sprache Gebrauch zu machen. Die frithen
Unabhingigkeitserfahrungen sind fiir Tao-Kinder jedoch bisweilen schwer zu er-
tragen. Es kommt zwischen 2,5 und 3,5 Jahren bei vielen (aber nicht allen) von ih-
nen zu intensivem »Trotzverhalten« (masosolien), das jedoch aufgrund des harschen
Sozialisations- und Erziehungsstils ihrer Bezugspersonen in der Regel nur kurz
andauert. Als besonders einschneidend empfinden Kleinkinder die Entwéhnung
vom Getragenwerden, die je nach Geschwisterfolge frither oder spiter einsetzt.”
Nachdem Kinder laufen gelernt haben, werden sie von ihren Bezugspersonen nicht
mehr vorbehaltslos getragen. Nur Kinder, die »sich ruhig verhalten« (mahanang) und
»entspannte Gesichtsziige aufweisen« (apiya so moin), kommen in den Genuss dieser
fursorglichen Behandlung. Das konsequente Verhalten der Bezugspersonen fiihrt
dazu, dass kindliches Fehlverhalten durch voritbergehenden sozialen Ausschluss als
asozial gebrandmarkt wird. Kinder, die auf diese Weise sozialisiert werden, lernen,
dass »Traurigkeit« (marahet so onowned) und »Arger«/»Wut« (somozi) keine genuin

menschlichen Emotionen darstellen, sondern als Verhaltensweisen gelten, die mit
der Welt der bosartigen Geistwesen in Verbindung stehen.

Zum Ende der Kleinkindphase und zu Beginn der Kindheitsphase haben Bezugs-
personen und Kinder fiir gewohnlich kaum noch intensiven Kérperkontakt miteinander.
Innerhalb der hierarchisch geprigten Verwandtschaftsgruppe sind Berithrungen unter
Angehorigen verschiedener Generationen vom Kindheitsalter an ungewoéhnlich." Nur in
Gefahrensituationen kommt es gelegentlich vor, dass Bezugspersonen ihre Kinder um-
armen und an sich gedriickt halten. Altere Erwachsene erinnern sich noch heute dar-
an, wie sie als Kinder nach einem Todesfall im Dorf von ihrem gleichgeschlechtlichen

habe — durchaus wie eine Umarmung anfiihlt und »Mut« (mavohwos) ebenso wie »Seelenfestigkeit«
(panaptan so pahad) erzeugt.

15 Die Entw6hnung vom Getragenwerden stellt fiir Tao-Kinder ein schwerwiegenderes Problem dar als
die Entwohnungvon der Brust. In den Interviews zu den Sozialisationsfaktoren betonten alle Mitter,
dass ihren Kindern der Wechsel zum Milchpulver bzw. zur festen Nahrung keine oder nur kaum Pro-
bleme bereitete (vgl. Kapitel 7).

16 Ein Freund berichtete mir, dass er und sein Uber 70-jahriger Vater sich nach dessen Riickkehr aus
Taipeh, wo er fiir einige Monate weilte, umarmt hétten. Er stellte die Umarmung als etwas Beson-
deres dar, das den normalen Gepflogenheiten widerspricht. Wahrend meiner Feldforschung wurde
ich kein einziges Mal Zeuge einer Umarmung unter Erwachsenen bzw. zwischen Erwachsenen und
alteren Kindern.

13.02.2026, 15:50:11, /e e



https://doi.org/10.14361/9783839460290-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10 Proximale und distale Sozialisationsstrategien 275

Elternteil” des Nachts umarmt wurden, damit ihre »Seele« angesichts der Totengeister-
Invasion im Dorf »Halt finden konnte« (panaptan so pahad).

Verlagerung des Korperkontakt-Systems auf die Peers

Die weitestgehende Einstellung des Kérperkontaktes zwischen Tao-Kindern und ihren
Bezugspersonen im spiten Kleinkindalter und zu Beginn der Kindheitsphase bedeutet
jedoch nicht, dass Kinder von nun an keine korperliche Nihe mehr erfahren. Berith-
rungen werden in diesem Alter vornehmlich mit den Peers ausgetauscht, zu denen
eine besondere emotionale Nihe besteht (vgl. Kapitel 8, Abschnitt Hinwendung zu den
Peers). Im GYB-Alter interagieren Jungen und Midchen frei miteinander. Peers krie-
chen unter dieselbe Decke, um sich zu wirmen, auch haben sie noch kein ausgeprigtes
Bewusstsein fiir »Kérperscham« (masnek) entwickelt.'® Sie leben in einem Stadium, in
dem sie sich den Verhaltensregeln der Gesellschaft noch nicht beugen miissen. Erst
beim Eintritt ins Grundschulalter bilden sich gleichgeschlechtliche Peergruppen her-
aus, die untereinander nur wenig interagieren. Madchen im Teenager-Alter gehen bis-
weilen mit umschlungenen Armen die Inselrundstrafle entlang. Im Erwachsenenalter
nimmt der Kérperkontakt unter den Peers kontinuierlich ab, da die Tao eine Uber-
tragung »negativer Eigenschaften« (marahet ta vazvazey) durch Berithrung verhindern
wollen.”” Emotionale Wirme und zwischenmenschliche Bindung werden stattdessen
durch den Nahrungstausch erzeugt (siehe Kapitel 17).

Schulterkontakt, Menschenansammlungen, Schilfhaine

Von der Kindheitsphase an lisst sich Korperkontakt unter Peers vor allem in Situa-
tionen beobachten, in denen Tao-Kinder »Angst« (maniahey) vor den anito empfinden.
Kinder sind sich ihrer Vulnerabilitit bewusst, sie wissen, dass sie unter allen Umstin-
den »ruhig« (mahanang) bleiben miissen, damit die Symptome der »Angst« nicht aus-
brechen, was gleichbedeutend mit dem Verlust ihrer Seelen wire. Aus systematischen
Beobachtungen geht hervor, dass Kinder ebenso wie Erwachsene in solchen Momenten
korperliche Nihe zueinander suchen bzw. sich an den Schultern beriihren:

Zwei Jungen (5 und 6 Jahre)

Zwei Jungen aus der GYB wollen den Weg Richtung Altenpflegeheim nicht weiter-
gehen, weil sich dort anito aufhalten. Sie riicken dicht aneinander, sodass sich ihre
Schultern beriihren.

Beobachtungsprotokoll 4; aufgezeichnet am 16.01.2011.%°

Zwei Schwestern (5 und 8 Jahre)
Im Dorf hat sich ein Todesfall ereignet. Ein 5-jahriges Madchen aus der GYB und
seine 8-jahrige Schwester gehen dicht aneinander schnellen Schrittes nach Hause.

17
18

19
20

Traditionellerweise schlafen Vater mitihren S6hnen zusammen und Mitter mitihren Tochtern.
Wahrend meiner Forschung habe ich wiederholt erlebt, wie Kinder aus der Peergruppe sich gegen-
seitig ihren entbl6f3ten Po zeigten und dabei lachten. Dieses Verhalten hort jedoch zum Ende der
GYB-Phase auf, wenn insbesondere Mddchen mit 5 oder 6 Jahren empfindlich auf Nacktheit zu
reagieren beginnen.

Selbst beim Zuprosten sind die Tao peinlich darauf bedacht, dass sich die Glaser nicht beriihren.

Siehe auch Beobachtungsprotokoll 1aufS. 259, das auf derselben Episode basiert.

13.02.2026, 15:50:11, /e e



https://doi.org/10.14361/9783839460290-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

276

Geister der Kindheit

Aufdem Weg dorthin begegnen sie mir und Johann auf der Strafie. Sie schauen uns
mit grofen Augen an und fragen: »Ist Johann noch nicht zu Hause? (- &JE538 78
K25 %ooYuehan hai mei huijia qu?<).

Beobachtungsprotokoll 5; aufgezeichnet am 03.03.2011.

Ehepaar (beide tiber 70 Jahre)

An einem Gottesdienst am Karfreitag in der presbyterianischen Kirchengemeinde
sehen wir einen Film (iber das Leben Jesu. Als Jesus darin von rémischen Soldaten
»misshandelt« (jyasnesnekan) wird?, fingt der Mann laut an zu weinen. Seine Frau,
die zuvor 20 Zentimeter von ihm entfernt saf3??, riickt dicht an ihn heran, sodass
nun beide Schulter an Schulter auf der Bank sitzen.

Beobachtungsprotokoll 6; aufgezeichnet am 22.04.2011.

Manner aus Iranmeylek (ca. 28 bis 60 Jahre)

Wenn die Mdnner aus Iranmeylek zum »Friedhof« (kanitowan) aufbrechen, um mit
Speeren und Dolchen die anito zu vertreiben, gehen sie dicht nebeneinander. Auch
die»Kampfhandlungen«vor dem Friedhofseingang erfolgen in Reih und Glied.
Beobachtungsprotokoll 7; aufgezeichnet am 04.03.2011.

Die sich berithrenden Schultern verhindern, dass sich die Schulterseelen vom »kér-
perlichen Selbst« ablésen und einen kraftlosen Korper zuriicklassen, der mandvrier-
unfihig ist (vgl. Kapitel 5). Bei Gefahr ist es deshalb wichtig, die Nahe zu Mitglie-
dern der Ingroup zu suchen, da deren Anwesenheit das »Innere festigt« (mapaned so
onowned) und zu einer »Verankerung der Seele« (panaptan so pahad) beitrigt. Wenn
sich in einem Haushalt ein Ungliicksfall ereignet hat, kommen die Angehérigen der
Ingroup am Abend zusammen, um als Gefolgschaft ihre Anteilnahme zu demonst-
rieren. Die vom Ungliicksfall betroffenen Haushaltsangehorigen sitzen dabei in der
Mitte der Menschenansammlung, da ihnen dieser Platz am meisten Schutz vor den
anito gewdhrt, die fir gewodhnlich als Verursacher des Ungliicks verantwortlich ge-
macht werden.? Diese Form des kollektiven Zusammenkommens wird von den Tao
misagsagpoan genannt, was wortlich tibersetzt »[an einen Ort] gehen, um jemanden zu
umarmen und zu trosten« bedeutet. Das »Umarmenc ist hier im iibertragenen Sinn zu
verstehen, es handelt sich beim »Trosten« gewissermaflen um eine reifere Form des
Kérperkontaktes, die ohne direkte Berithrung auskommt und auf rdumlicher Nihe
basiert.

21 Die kérperlichen Qualen Jesu (die in diesem Fim detailgenau dargestellt werden) erregten bei den
Gottesdienstbesuchern grofies »Mitleid« (mangasi; ikasi). Ihre Reaktionen auf den Film fihrten mir
ein weiteres Mal vor Augen, dass im Menschenbild der Tao dem »kérperlichen Selbst« (kataotao) ein

zentraler Stellenwert beigemessen wird.

22 Dieses Ehepaarstellte eine Ausnahme dar, weil es wiahrend der Gottesdienste im Gegensatz zu ande-
ren Ehepaaren nebeneinandersafd (siehe Kapitel 4, Abschnitt Genderrelationen).

23 Als ein junger Mann wihrend meiner Feldforschung beinahe ertrunken wire und es noch nicht klar
war, ob er nach seiner Wiederbelebung im Kreiskrankenhaus von Taidong bleibende Gehirnschiaden
zurlickbehalten wiirde, versammelten sich etwa 50 Personen aus Iranmeylek vor dem Haus des Ver-
ungliickten. Sie safden auf von zu Hause mitgebrachten Plastikstiihlen und hatten die Eltern sowie
weitere Haushaltsangehorige des Verungliickten in ihre Mitte genommen. Auf diese Weise hofften
sie, »schlechte Dinge«von der Haushaltsgemeinschaft (sowie auch vom Wohnhaus) fernzuhalten.

13.02.2026, 15:50:11, /e e



https://doi.org/10.14361/9783839460290-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10 Proximale und distale Sozialisationsstrategien

Ein Sinnbild der dicht beisammensitzenden (oder in diesem Fall besser: -stehen-
den) Gefolgschaft sind die in der Nihe der Felder und Obstgirten wachsenden Schilf-
haine. »Schilfstingeln« (imogao; i £ ¥ luweijing) werden magische Eigenschaften bei
der Abwehr bosartiger Geistwesen nachgesagt. Wenn eine Person sich unterwegs von
den anito verfolgt wihnt, kann sie diesen entkommen, indem sie sich in einen Schilf-
hain fliichtet und dort »ruhig« (mahanang) verharrt. Menschenansammlungen und
Schilfhaine bilden eine allegorische Einheit, denn ihr zahlreiches und dichtes Bei-
sammensein wird von den anito als ein Ausdruck kollektiver »Stirke« (moyat) wahrge-
nommen. Die physische Anwesenheit vieler (»lebender Menschen« oder Schilfstingel)
wirke sich besinftigend auf die »in Panik versetzte Seele« (maniahey so pahad) aus und
tragt dazu bei, dass diese wieder an Halt gewinnt.

Abbildung 16: Junge Mdnner aus Iraraley bei
der Teilnahme an einer Bootseinweihung.
Manche haben sich geschminkt, um »furcht-
erregend« (masozi) zu wirken. Bei dem Ritual
geht es darum, kollektive »Stirke« (moyat) zu
demonstrieren, um die anito vom neuen Boot
fernzuhalten. Einige von ihnen genieren sich,
den »traditionellen Lendenschurz« (T FH&
dingziku) zu tragen, und haben stattdessen
Shorts angezogen.

Korperkontakt zu taiwanesischen Touristen
Wihrend meines Forschungsaufenthaltes konnte ich wiederholt beobachten und am
eigenen Leib erfahren, dass viele Tao-Kinder ihr Bediirfnis nach korperlicher Nihe auf
aktive Weise einforderten. Sie richteten ihre Bitte »auf den Arm genommen« bzw. »ge-
tragen zu werden« (3 bao) jedoch nicht an Personen aus dem Dorf — denn dies wire
sinnlos gewesen, da die Tao Kinder von 3 Jahren an fiir gewdhnlich nicht mehr auf den
Arm nehmen -, sondern an »kulturell AufRenstehende« (dehdeh), wie die in den Sommer-
monaten nach Lanyu reisenden taiwanesischen Touristen** oder Ethnologen wie mich.
Zu Beginn meines Aufenthaltes in Iranmeylek kam es hiufig vor, dass Tao-Kinder
versuchten, auf meinen Riicken zu klettern, wenn ich mich irgendwo hinhockte. Das
Alter der betreffenden Kinder lag zwischen 3 und 9 Jahren, wobei die meisten von ih-
nen im GYB-Alter waren. Ich nehme an, dass die Kinder durch das Einfordern von
Korperkontakt ein zu kurz gekommenes Bediirfnis nach kérperlicher Nihe und kind-
licher Geborgenheit zu kompensieren suchten.

24 Taiwanesische Touristen wirken irritiert und hilflos, wenn sie von Tao-Kindern umklammert werden.
Das autonome Herumschweifen der Kindergruppen ist fiir sie ungewohnt, sie besitzen kein mentales
Schema fiir den Umgang mit dieser Situation. In der han-taiwanesischen Mittelschicht ist eine pro-
aktive Kinderbetreuung bis in die Kindheitsphase tiblich. Meine systematischen Beobachtungen auf
Spielplatzen in Taipeh und Taidong haben u.a. ergeben, dass sich jiingere han-taiwanesische Kinder
selten mehrals 2 Meter von ihren Bezugspersonen entfernen.

13.02.2026, 15:50:11, 1@

277


https://doi.org/10.14361/9783839460290-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

278

Geister der Kindheit

Madchen (3 Jahre)

Die 3-jahrige Schwester eines Madchens aus der GYB fordert mich auf, sie auf den
Arm zunehmen.

Beobachtungsprotokoll 8; aufgezeichnet am 12.12.2010.

Junge (5 Jahre)

Ein 5-jahriger Junge aus der GYB will auf meinen Arm und verhindert dann durch
Anziehen der Beine, dass ich ihn wieder absetzen kann. Als er an mir hangt, macht
er ein glucksendes Gerdusch. Ein anderes Mal umklammert eben dieser Junge mei-
ne Hosenbeine, damitich nicht weggehen kann und ihn auf den Arm nehme.
Beobachtungsprotokoll 9; aufgezeichnet am 10.12.2010 und am 03.01.2011.

Madchen (6 Jahre)

Ein 6-jahriges Mdadchen aus der GYB wird von drei gleichaltrigen Jungen mit »Spee-
ren«verfolgt. Die Kleine rennt zur vanwa, wo sie sich zu einem Touristen rettet, der
sie bereits zuvor auf ihren Wunsch hin auf den Arm genommen hatte. Sie stiirzt
vor seinen Beinen und jammert laut, obwohl sie sich gar nicht verletzt hat; sie tut
so, als ob sie nicht auf ihren Beinen stehen kdnnte. Offensichtlich will sie vom Tou-
risten gehalten werden. Ein ca. 40-jahriger Tao-Mann, der ebenfalls an der vanwa
sitzt, sagt zum Touristen: »Du kannst unsere Kinder nicht auf den Arm nehmen, sie
werden sich ansonsten noch daran gewéhnen !« GfRA BT LAUEF MBI F, i
EB1E \«»Ni bu keyi bao women de haizi, tamen hui xiguan 1<)

Beobachtungsprotokoll 10; aufgezeichnet am 07.06.2011.

Junge (6 Jahre)

Ein 6-jahriger Junge aus der GYB will immer von mir auf den Arm genommen wer-
den; ich soll ihn bis ans Meer hinuntertragen. Ich komme seinen Wiinschen in der
Regel nicht nach, da die lokalen Umgangsformen dieses Verhalten nicht vorsehen.
Manchmal umarmt er mich und lasst mich nicht wieder los. Als ich ihm heute in Be-
gleitung seiner Mutter im Dorf begegne, greift er nach meinem Finger. Die Mutter
»beschimpft« (joya) ihn: »Das darf man nicht!« A ATLL Le»Bu keyil«)
Beobachtungsprotokoll 11; aufgezeichnet am 17.06.2011.

Bruder (8 Jahre) und Schwester (9 Jahre)

Der 8-jahrige Enkel und die 9-jahrige Enkelin meines Vermieters fragen mich, ob
ich sie auf den Arm nehmen wiirde.

Beobachtungsprotokoll 12; aufgezeichnet am 05.12.2010.

Die Bemerkung des Mannes gegeniiber dem Touristen macht deutlich, dass die Tao
den Wechsel zu einem distalen Betreuungsstil hinsichtlich des Korperkontake-Sys-
tems bewusst herbeifithren und dass sie diesen als wichtig fiir eine normale Kindes-
entwicklung erachten (Beobachtungsprotokoll 10). Auf dieselbe Weise kann man auch
das Schimpfen der Mutter interpretieren, die — obwohl mit mir bekannt — nicht zulas-
sen wollte, dass ihr Sohn meinen Finger umfasste (Beobachtungsprotokoll 11).

13.02.2026, 15:50:11, /e e



https://doi.org/10.14361/9783839460290-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10 Proximale und distale Sozialisationsstrategien
Distale Sozialisationsstrategien

In diesem Abschnitt behandele ich die von Keller und ihrem Team (2007) als distal be-
zeichneten Interaktionsformen zwischen Bezugspersonen und ihren Kindern. Dabei
handelt es sich um elterliche Strategien, die im Allgemeinen mit einem westlichen
Lebensstil in Verbindung gebracht werden. So machen deutsche Mittelschichtseltern
iberproportional hiufig von Strategien des Face-to-Face-Kontaktes, der Objektsti-
mulation und des Sprechens mit ihren Siuglingen Gebrauch (Keller 2011: 50-55). Es
ist wichtig, sich die eigenen Sozialisationsstrategien bewusst zu machen, weil so die
kulturellen Unterschiede zu den Tao deutlicher vor Augen treten.

In der gegenwirtigen deutschen Mittelschicht dominiert ein Interaktionsstil
zwischen Bezugspersonen und Siuglingen, der ohne viel Kérperkontakt auskommt
und vornehmlich aus der Distanz heraus erfolgt (deswegen distal). Das Halten von
Blickkontakt und intensive sprachliche Akte sind bevorzugte Medien der intensiven
Kontaktaufnahme von Bezugspersonen mit ihren Siuglingen. Die geteilten Momente
sind so intensiv, dass alles andere voriibergehend ausgeblendet wird. Die Beziehungen
zwischen Bezugspersonen und Siuglingen kénnen als exklusiv und dyadisch beschrie-
ben werden. Kinder werden von nur wenigen Bezugspersonen betreut, die meiste Zeit
von der Mutter. Geschwister — sofern itberhaupt vorhanden - fungieren selten als Ba-
bysitter. Bezugspersonen sind bestrebt, das Interesse ihrer Siuglinge durch verschie-
dene Spielzeuge zu erwecken, und ermuntern sie, ihre materielle Umwelt zu erfor-
schen. Sauglinge sollen sich bereits friih allein beschiftigen kénnen. Auch werden sie
fir lingere Zeit allein gelassen, weil Bezugspersonen anderen Titigkeiten auferhalb
der Reichweite ihrer Kinder nachgehen. In vielen deutschen Mittelschichtsfamilien
wird das Alleinschlafen von einem frithen Alter an praktiziert, nicht selten in einem
separaten Raum (LeVine & Norman 2008 [2001]). Babys werden relativ selten auf den
Arm genommen. Stattdessen werden sie in der Babykarre gefahren oder im Auto in
einer Babyschale platziert. Bezugspersonen aus der deutschen Mittelschicht weisen
Babys eine aktive, gleichberechtigte Rolle zu. Sie loben ihre Siuglinge und fragen sie
stindig nach ihren Wiinschen und Ansichten. Auf diese Weise wird den Kindern sug-
geriert, dass sie einzigartig sind. In einem hohen Maf3e wird dabei auch auf die inne-
ren Zustinde von Kindern eingegangen. Die Bezugspersonen sind vor allem bestrebt,
positive Emotionen in ihnen auszulosen. Kinder nehmen sich selbst als »Zentrum der
Welt« wahr, das Zuriickstellen eigener Witnsche wird vergleichsweise wenig eingeiibt.
Das deutsche kulturelle Modell der Eltern-Kind-Interaktion im Siuglingsalter wird
von Keller (2011: 54) als »psychologische Autonomie« bezeichnet.

Die Hierarchie innerhalb der Eltern-Kind-Beziehungen bei den Tao duf3ert sich durch
diverse distanzierende Verhaltensweisen: Eltern sind diejenigen, die reden, wihrend
Kinder zuhoren. Eltern sind diejenigen, die sitzen, wohingegen Kinder stehen. Und
Eltern sind diejenigen, die »wegblicken« (jiozayan), aber von ihren Kindern auf un-
aufdringliche, indirekte Weise angeschaut werden. Diese soziale und spirituelle Ord-
nung kann nicht durcheinandergebracht oder verindert werden, da eine Aufgabe der
hierarchischen Distanz zwischen respektablen ilteren Bezugspersonen und Kindern
die fiir den weiteren emotionalen Entwicklungsweg so wichtige »kindliche Ehrfurcht«
(kanig) untergraben wiirde. Eine erwachsene Person, die mit einem Kind spielt oder

13.02.2026, 15:50:11, /e e

279


https://doi.org/10.14361/9783839460290-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

280

Geister der Kindheit

sich mit ihm fiir lingere Zeit unterhilt, macht sich licherlich, da sie sich auf die Stufe
des Kindes begibt und an Status einbiif3t.

Tao-Kinder konnen Probleme weder ohne Weiteres mit ihren Bezugspersonen be-
sprechen noch ist es ihnen erlaubt, ungefragt an diese heranzutreten (vgl. Kapitel 4,
Abschnitt Altershierarchie, siehe auch Kapitel 7 und 8). Ich mochte dies anhand einer
Emotionsepisode verdeutlichen, in der sich ein 6-jihriger Junge aus der GYB voller
Verzweiflung an mich wandte, weil sein Fahrrad* kaputt gegangen war und er nicht
wusste, wie er es reparieren konnte:

Junge (6 Jahre)

Der Junge kommt in mein Zimmer gestiirmt. Er hat die Augenbrauen innen hoch-
gezogen und fleht mich an, ihm zu helfen, sein Fahrrad zu reparieren. Ich besitze
aber nicht das ndtige Werkzeug dafiir. Ich schlage deshalb vor, dass wir zum »GrofR-
vater« (FAI2 agong) des Jungen gehen, bei dem er aufwichst und der eine seiner
Hauptbezugspersonen ist, was wir dann tun. Offensichtlich traut sich der Junge
nicht, seinen Groflvater selbst anzusprechen. Auch wendet er den Blick von ihm ab.
Als ich dem Grofdvater das Problem erkldre, kommt er nach draufien und versucht
mit zwei Zangen, die Schrauben am hinteren Rahmen zu |6sen. Man merkt ihm
an, dass er eigentlich keine Lust hat, in die Fahrrad-Geschichte verwickelt zu wer-
den. Seine Zangen zerstoren die Schraubenfassungen, sodass nun keine Reparatur
mehr moglichist. Nach etwa einer Minute gibt der Grofdvater auf und verschwindet,
ohne seinen Enkel anzusehen, wiederim Haus.

Beobachtungsprotokoll 13; aufgezeichnet am 06.06.2011.

Da ich mit dem Jungen (sowie auch den iibrigen Kindern aus der GYB) in den ersten
Forschungsmonaten gemifd meiner eigenen Vorstellungen von Sozialisation und Er-
ziehung auf Augenhohe kommunizierte, war sein Verhalten mir gegeniiber in dieser
Situation ein anderes als gegeniiber den Angehorigen seiner hierarchisch organisier-
ten Verwandtschaftsgruppe. Er traute sich, mich direkt anzusprechen und um eine
Fahrradreparatur zu bitten. Der eigene Grofvater war hingegen aufgrund seines ho-
heren Status fiir den Jungen eine unnahbare Person, an die er weder Bitten noch For-
derungen richten konnte. Der Vollstindigkeit halber muss erwihnt werden, dass der
Groflvater des Jungen sich durch seine »energische« und »furchterregende« (masozi)
Art auf traditionelle Weise verhielt. Ein derart ablehnendes Verhalten entspricht in
der heutigen Elterngeneration nicht mehr der Norm. Trotzdem bestehen die oben ge-
nannten Verhaltensmuster in der Eltern-Kind-Interaktion bei den Tao in ihren Grund-
ziigen auch heute noch fort.

Face-to-Face-Kontakt, Objektstimulation und Spielverhalten sowie Sprachsystem ha-
ben gemeinsam, dass sie einseitig verlaufen und keine Gemeinsambkeit oder Intimitit
zwischen Tao-Kindern und ihren Bezugspersonen erzeugen. Da ich den emotionalen
Entwicklungsverlauf nachzeichnen mochte, beziehe ich mich auf verschiedene kindli-

25 Es handelte sich hierbei um Johanns altes Fahrrad, das ich dem Jungen nach der Abreise meines
Sohnes geschenkt hatte.

13.02.2026, 15:50:11, /e e



https://doi.org/10.14361/9783839460290-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10 Proximale und distale Sozialisationsstrategien

che Entwicklungsphasen sowie auch das Erwachsenenalter.?* Am Ende fithre ich eine
weitere distale Sozialisationsstrategie ein, die auf dem Geben und Empfangen von
Nahrung basiert und von Keller und ihrem Team bislang nicht beriicksichtigt wurde.

Face-to-Face-Kontakt

Allgemein gilt bei den Tao, dass man seinem Gegeniiber nicht in die Augen blickt.
»Starrende Blicke« (vezezngen) werden als aggressives Verhalten aufgefasst, als eine
unzulissige Provokation, die unkontrollierten Emotionsausbriichen unmittelbar vor-
ausgeht. Wer anderen in die Augen starrt, hat die ultimative Stufe der Emotionsregu-
lation erreicht, die in ihm aufsteigende »Wut« (somozi) ist kurz davor, die Schwelle des
aktokto zu passieren (vgl. Kapitel 6, Abschnitt Arger-Regulation).

Kinder sehen ihre Eltern nicht direkt an. Dies gilt bereits fiir Siuglinge, die, wenn
sie von ihren Eltern (bzw. sonstigen Bezugspersonen) auf den Arm genommen werden,
den »Blick ins Nichts richten« (jiozayan). Anders als in der gegenwirtigen deutschen
Mittelschicht findet bei den Tao in den ersten Lebensmonaten des Siuglings kein in-
tensiver Face-to-Face-Kontakt mit den Bezugspersonen statt. Traditionellerweise
werden Neugeborene bereits einen Tag nach der Geburt in die Wiege gelegt, in der ein
Blickkontakt mit den Bezugspersonen nur moglich ist, wenn diese sich dariiber beu-
gen. Vor Einfithrung des elektrischen Lichts in den 1980er-Jahren war es in der vahey
auch tagsiiber recht dunkel. Das Dimmerlicht war fiir den Face-to-Face-Kontakt nicht
gerade forderlich, da die anwesenden Haushaltsmitglieder sich nur schemenhaft aus-
machen konnten.”

Die Tao praktizieren einen Betreuungsstil, der auf geteilter Aufmerksambkeit
(shared attention) basiert. Eine exklusive, dyadische Zuwendung zum Siugling findet
nur selten statt. In den Interviews zu den Sozialisationsfaktoren berichteten einige
jingere Miitter, dass sie ihren Siuglingen erzihlen, wie Auge, Nase, Mund usw. auf
ciriciring no tao heifen. Miitter tun dies wenn iiberhaupt jedoch nur kurz, Phasen ex-
klusiver Aufmerksambkeit stellen eine Seltenheit dar. Die Tatsache, dass ausschlief3-
lich jiingere Miitter sich auf derartige Weise mit ihren Siuglingen beschiftigen, lsst
darauf schliefien, dass es sich hierbei um einen kulturellen Transformationsprozess
handelt, der erst durch den Kulturkontakt mit Taiwan in die Wege geleitet wurde.

Die sozialrdumlichen Interaktionsformen zwischen Bezugspersonen und Kin-
dern verhindern das Aufkommen eines direkten Blickkontakts bzw. einer Face-to-
Face-Kommunikation. Wenn Tao-Kinder sitzen kénnen, nehmen sie normalerweise
auf dem Schof? der Bezugsperson oder direkt neben ihr Platz, wobei beide in dieselbe
Richtung blicken. Kurz bevor kleine Kinder einschlafen, igeln sie sich manchmal auf

26 Die Einbeziehung des Erwachsenenalters ist wichtig, weil es Riickschliisse liber die Resultate von So-
zialisation und Erziehung bei den Tao zulasst.

27 Tao-Sduglinge verbringen auch heute noch die ersten 6 bis 8 Monate, bis sie sitzen gelernt haben,
Uberwiegend im Inneren der vahey (vgl. Kapitel 7). Im Gegensatz zur traditionellen vahey verfiigen
die modernen Bauten jedoch iiber ausreichend viele Fenster, sodass heutige Sauglinge nicht mehr
in einer abgedunkelten Umgebung aufwachsen. Méglicherweise haben sich in der traditionellen Le-
bensweise derauditive und olfaktorische Sinn anders entwickelt, da weniger visuelle Reize zu Beginn
der Kindesentwicklung vorhanden waren. Auch ist anzunehmen, dass sich Kinder, die in relativer
Dunkelheit aufwachsen, in einem weniger »aufgeregten« (mazagzag) und somit »ruhigeren« (maha-
nang) Zustand befinden. Dies ist letztlich genau das, was Tao-Bezugspersonen auch heute noch fiir
ihre Sauglinge als ilberlebenswichtig erachten.

13.02.2026, 15:50:11, /e e

281


https://doi.org/10.14361/9783839460290-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

282

Geister der Kindheit

dem Schof? der Mutter ein. Ihr Kopfist dabei an die miitterliche Brust gelehnt, sie neh-
men jedoch keinen Blickkontakt zur Mutter auf. Auch beim Tragen auf dem Riicken
konnen Kinder die Bezugspersonen nicht angucken. Ich habe zwei Bildbinde mit his-
torischen Fotografien vom Alltagsleben der Tao aus den 1960er-Jahren einer genauen
Priifung unterzogen und dabei festgestellt, dass sich Eltern-Kind-Interaktionen auch
damals durch Blickvermeidung auszeichneten (siehe Hsie 2008; Chao 2008).%

Tao-Kinder werden fiir die kleinsten Anzeichen von »Arger«/»Wut« (somozi) sensibili-
siert, eine Emotion, die bei den Tao hyperkognisiert ist und vom Siuglingsalter an »ge-
furchtet« (maniahey) wird. Sie haben »Angst« vor den »bosen Blicken« (somozi so moin;
masozi so moin; marahet so moin®) ihrer Bezugspersonen, die eine heftige Wirkung ent-
falten und von diesen eingesetzt werden, um kindliches Fehlverhalten zu bestrafen:

Zwei Kinder (2,5 und 4 Jahre)

Ein etwa 40-jahriger Mann geht die Treppen der Hafenschutzanlage zum Boots-
anlegeplatz herunter. Zwei kleine Kinder im Alter von 2,5 und 4 Jahren folgen ihm.
Da dreht sich der Mann mit einer schnellen Bewegung um, er hat bereits die rechte
Hand zur Schlaggeste erhoben und »schimpft« (ioya) mit den Kindern: »lhr geht hier
nicht herunter!« GERPIRI T2« »Nimen bie xia qu'<). Er starrt die Kinder mit zu-
sammengezogenen Augenbrauen an, oberhalb seines Nasenansatzes hatsich eine
senkrechte Doppelfurche gebildet. Die beiden kleinen Kinder erstarren und blei-
ben oben auf der Hohe der Hafenmauer, von wo aus sie keinen Schritt weitergehen.
Beobachtungsprotokoll 14; aufgezeichnet am 14.05.2011.

Wie ich bereits aufgefiithrt habe, zeichnet sich die Kultur der Tao durch eine Markierung
des »Negativen« (marahet) aus. Kinder werden von ihren Bezugspersonen zurechtgewie-
sen und auf Gefahren aufmerksam gemacht, aber nicht »gelobt« (azwazwazin). Aus Sicht
der Tao ist die Abwesenheit von Kritik und Gefahr der angestrebte Idealzustand. Denn
in diesen Momenten sind auch die von den Tao als »unangenehm« empfundenen morali-
schen Gefiihle »Scham« (masnek) und »Angst« (maniahey) abwesend, sodass die Integritat
des fragmentierten Selbst nicht bedroht wird. Jiingere Tao ziehen es in vielen Situatio-
nen vor, dass respektable iltere Personen sie »nicht weiter beachten« (jiozayan) und sich
nicht in ihre Angelegenheiten einmischen. Eine jiingere Person, die einen Fehler began-
gen hat, nicht anzublicken, ist ein Ausdruck von »Milde« und »Giite« (apiya).

Ein direktes Anschauen durch die Bezugspersonen ruft automatisch Gefiihle der
»Verlegenheit« (manig) und »Schiichternheit« (kanig) in Tao-Kindern hervor. Im Klein-
kind- und Kindesalter reagieren sie zunehmend mit »Scham«-Displays, wenn die »bo-
sen Blicke« der Erwachsenen sie treffen: Sie erstarren, fangen auf verkrampfte Weise
an zu licheln und »senken ihren Blick« (jiozayan). Jiingere Kinder haben nicht selten

28 Auch wenn man die fotografische Situation, die sicherlich eine besondere ist, beriicksichtigt, spre-
chen die Ergebnisse fiir sich: Auf den rund drei Dutzend Fotografien, auf denen Kinder zusammen
mit Bezugspersonen abgebildet sind, findet sich keine einzige, auf der Kinder diese anblicken. Hinzu
kommt, dass die Positionen, die von Eltern und ihren Kindern auf diesen Fotografien eingenommen
werden, die Aufnahme von Face-to-Face-Kontakt verhindern oder zumindest erschweren.

29 Die drei Tao-sprachlichen Ausdriicke lauten (ibersetzt »wiitendes Gesicht«, »furchteinfl6fiendes
Gesicht«und »boses Gesichtx.

13.02.2026, 15:50:11, /e e



https://doi.org/10.14361/9783839460290-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10 Proximale und distale Sozialisationsstrategien

vor fremden Personen »Angst, vor allem vor »solchen, die grimmig gucken« (BR{RX|
BIA lian hen xiong de ren). Typische kindliche Reaktionen bestehen in diesem Fall dar-
in, zu weinen oder wegzulaufen.

Als statusniedrige und unwissende Personen verfolgen Kinder mit ihren Augen
aus einiger Entfernung und auf unaufdringliche Weise, wie Erwachsene Tatigkeiten
verrichten.’® Es handelt sich hierbei um eine unidirektionale Form des Blickverhal-
tens, bei dem passive Kinder aktiven Erwachsenen bei ihren Handlungen zuschauen.
Aus den Gegensatzpaaren zuschauen — nicht beachten, schweigen — sprechen, passiv —aktiv
sowie statusniedriger — statushoher lisst sich ein allgemeines Muster ableiten, das sich
in den verschiedenen Bereichen der Tao-Gesellschaft wiederfindet. Wenn ein Haus-
halt wihrend eines Rituals Schweine schlachtet, um viney an die geladenen Giste der
Ingroup zu verteilen, warten diese stumm an der gegeniiberliegenden Hiuserwand
und verfolgen mit ihren Blicken genauestens, wie die aktiv handelnden Manner die
Schweine zerlegen. Die wartenden Giste werden jedoch von den schlachtenden Min-
nern nicht angeschaut. Als Nahrungsgeber verfiigen sie iiber einen hoheren Status
als ihre Giste, von denen sie an diesem Tag »Boss« oder »Chef« (& laoban) genannt
werden. Am Beispiel des Face-to-Face-Kontakts wird deutlich, dass Kinder keine Son-
derbehandlung erfahren; bereits vom spiten Siuglingsalter an gelten fiir sie die Maf3-
stibe der Erwachsenen.

Objektstimulation und Spielverhalten

Aus Sicht der Tao ist es wichtig, dass sich Kinder »ruhig« (mahanang) verhalten, weil
in diesem Zustand ihre Seelen am »korperlichen Selbst« verankert sind und bosartige
Geistwesen ihnen nichts anhaben kénnen. Um kleine Kinder zu besinftigen, geben
Bezugspersonen ihnen heutzutage gelegentlich industriell gefertigte Spielzeuge oder
andere als ungefihrlich empfundene Gegenstinde (z.B. Plastikflaschen), mit denen
sie sich allein beschiftigen und spielen kénnen.” Insgesamt betrachtet werden Tao-
Kinder von ihren Bezugspersonen jedoch wesentlich hiufiger mit Nahrungsmitteln
(vor allem Siifdigkeiten) getrostet und besinftigt (s.u.). Materielle Spielobjekte besit-
zen eine vergleichsweise untergeordnete Bedeutung — auch wenn sich dies aufgrund
des Kulturkontaktes mit Taiwan allméhlich wandelt.

Der Spielzeugbesitz von Tao-Kindern ist ein anderer als bei ihren westlichen Alters-
genossen. Die meisten Kinder besitzen nur wenig Spielzeug. Auch besteht keine Struk-
tur der Aufbewahrung; die Idee eines »Kinderzimmers« ist den Tao fremd. Spielzeug
ist niemals Eigentum. Das, was ein Kind gerade in der Hand hilt, muss ggf. mit an-
deren Kindern geteilt werden. Sobald ein jiingeres Kind Interesse an einem Spielzeug
anmeldet, muss dieses von den ilteren Kindern weitergereicht werden. Bereits 1,5-jah-
rige Kinder lernen durch die »Ermahnungen« (nanaon) ihrer Bezugspersonen, dass sie
Spielzeuge an andere Kinder ausleihen miissen. Sofern sie sich weigern, werden sie von
den anwesenden Personen ausgelacht.

30 Die Erwachsenen»erklaren« (nanaon) den Kindern in der Regel nur einmal, wie eine Tatigkeit ausge-
fuhrt werden muss, danach trauen sich die Kinder kein zweites Mal nachzufragen.

31 Indertraditionellen Zeit brachten Erwachsene ihren Kindern lebende Vogel von der Feldarbeit oder
Krebsevonihren Arbeitstatigkeiten an der Kiiste mit nach Hause. Die Kinder erforschten die Tiere auf
eine Weise, die von Angehdrigen der gegenwartigen westlichen Mittelklassen als »grausam« emp-
funden werden wiirde. Z.B. brachen sie Krebsen die Scheren ab.

13.02.2026, 15:50:11, /e e

283


https://doi.org/10.14361/9783839460290-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

284

Geister der Kindheit

In der Kindheitsphase haben Kinder bereits internalisiert, dass sie Spielzeuge wei-
terreichen miissen. Beim Spielen in der Peergruppe ist hiufig zu beobachten, dass il-
tere Kinder nach Spielzeugen »grabschenc, sie kurzfristig »an sich reifSen« (magom) und
dann an jiingere Kinder abgeben. In vielen Fillen steht nicht das Spielzeug an sich im
Vordergrund kindlicher Aktivitit, sondern vielmehr die Aushandlung sozialer Status-
positionen (vgl. Kapitel 9, Abschnitt Rangordnung und wechselnde Allianzen in den Peergrup-
pen). Das Spielen mit Objekten stellt fiir Tao-Kinder eine Vorbereitung auf ihre spitere
Partizipation am Gabentausch und somit ihre Integration in iiberlebenswichtige sozia-
le Netzwerke dar. Es geht nicht darum, Spielzeuge an sich zu binden, sondern diese ge-
schickt einzusetzen, um die eigene Position innerhalb der Altersgruppe zu verteidigen
und zu stirken. Objekte — egal ob Spielzeuge oder Nahrungsmittel — konnen bei den
Tao ohne ihre soziale Bedeutung nicht erfasst werden.

Da aufgrund des Gebotes zu »teilen« (3F fenxiang) die individuelle Spieldauer
relativ kurz ausfillt, ist ein heftiges und intensives Erforschen des Spielzeuges bei
Tao-Kindern zu beobachten. Die Kinder riskieren bei ihren Objekterkundungen, dass
Spielzeuge ggf. kaputtgehen. Da sich die Bezugspersonen nicht in kindliche Angele-
genheiten einmischen, wird die Zerstérung von Spielzeug nicht sanktioniert. Wenn
Kinder ihre Sachen irgendwo im Dorf liegen lassen, gehen die Erwachsenen nicht hin-
terher, um sie einzusammeln. Sie ermahnen die Kinder dann, besser auf ihre Sachen
achtzugeben — wohl wissend, dass diese hierzu (noch) nicht in der Lage sind. Kinder
erlernen durch diese Form des Spielverhaltens und Umgangs mit Spielzeug lingerfris-
tig gesehen einen behutsamen und vorsichtigen Umgang mit »wertvollen Gegenstin-
den« (meynakem). Auch lernen sie zu reflektieren, welche sozialen Grenzziehungen
notwendig sind, um eigene Interessen zu wahren. Die permanente Zerstdrung von
Spielzeug durch andere gehort zu den kindlichen Deprivationserfahrungen, durch
welche ein anfinglicher marginalisierter Status erzeugt wird und zugleich eine grofie
Motivation, diesen aus eigener Kraft zu iiberwinden (vgl. Kapitel 4, Abschnitt Erlebte
Mangelzustinde von Kindern und jungen Erwachsenen). Aufierdem lernen Kinder durch
permanentes Weiterreichen von Spielzeug (sowie auch beim Teilen von Nahrung), ihr
emotionales Empfinden an der soziozentrischen Gesellschaftsordnung auszurichten
und ihre als problematisch angesehenen idiosynkratischen affektiven Regungen im
onowned zu verbergen.*>

Sprachsystem

Fir kulturell Auenstehende ist es unmoglich nachzuvollziehen, welche Problemati-
ken in der gesprochenen Eltern-Kind-Kommunikation bei den Tao auftreten konnen.
»Sprache« (ciring) ist nach Auffassung der Tao kein blofies Mittel der Kommunikation,
sondern ein kosmisches Prinzip, durch welches die Aufmerksamkeit verschiedener
geistartiger Wesen und Entititen erregt werden kann. Das kosmische Gefiige ist aus

32 Andersstellensich hingegen das Spielverhalten und die Intention des Spielens bei Kindern der deut-
schen Mittelschicht dar. Hier geht es primar um eine dauerhafte Objektbindung, um die Klarung
und Verteidigung von Eigentumsverhaltnissen (»Das ist meine Schaufel!«). Bei deutschen Mittel-
schichtskindern besteht aufRerdem eine Tendenz zum Fantasiespiel, bei dem die Entstehung eige-
nerimagindrerinnerer Kinderwelten geférdert wird. Sie werden von ihren Bezugspersonen standig
ermuntert, auf ungehinderte Weise individuelle Ziele zu verfolgen, die ihren emotionalen Neigun-
gen und Interessen entsprechen.

13.02.2026, 15:50:11, /e e



https://doi.org/10.14361/9783839460290-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10 Proximale und distale Sozialisationsstrategien

der Perspektive der »lebenden Menschen« wild und chaotisch, nur unter gréfiten An-
strengungen ist es ihnen moglich, »gute« (apiya) und »schlechte« (marahet) Krifte
in ein harmonisches Gleichgewicht zu bringen, das im Wesentlichen auf riumlicher
Distanzierung und der Befolgung anzestraler Tabus basiert. Die fragile kosmische
Ordnung kann von den Tao nur aufrechterhalten werden, wenn aktiv handelnde Per-
sonen — in der Regel Minner — iiber das notwendige kulturelle Wissen im Umgang
mit der Geisterwelt verfiigen. Unwissende Personen, zu denen Kinder gezihlt werden,
milssen einen restriktiven Umgang mit Sprache pflegen, damit sie in der Kommuni-
kation mit den supranatiirlichen Kriften keine Fehler begehen. Bevor ich die Soziali-
sationsstrategien der Tao hinsichtlich des Sprachsystems diskutiere, mochte ich kurz
erliutern und zusammenfassen, welche Gefahren und Fallstricke bei einem unkont-
rollierten Sprechverhalten bestehen.

Der Inhalt eines Gespriches ist bei den Tao hiufig nicht so wichtig wie seine soziale
Funktion. Es kommt z.B. nicht darauf an, besonders witzig oder einfallsreich auf-
zutreten oder gar vehement einen Standpunkt zu vertreten.” Wichtig ist hingegen
die Markierung sozialer Grenzziehungen durch entsprechendes Gesprachsverhalten
mit anderen Personen. Dabei gilt, dass man nicht »auf beliebige Weise« (pizavoza-
voza) mit anderen Dorfbewohnern reden kann, sondern sehr genau abwigen muss,
welche sozialen Konsequenzen sich aus einem Gesprich mit anderen ergeben. Die
Gesprachsdauer dient als ein Barometer fiir die Qualitit der Beziehung. »Gegensei-
tige Hemmung« (macikakanig) verhindert, dass fremde Personen lingere Gesprache
miteinander fithren. Personen, die sich iiber die feingliedrigen Regeln des verbalen
Umgangs hinwegsetzen, wird nicht selten »Geschwitzigkeit« (mazyak) vorgeworfen.
Angehorige antagonistischer Gruppen werden von den Tao gemieden, sie werden
»nicht weiter beachtet« (jiozayan), auch »spricht man nicht miteinander« (jimacisirisi-
ring) (vgl. Kapitel 3, Abschnitt Hierarchische, egalitire und antagonistische Gruppen).

Es ist wichtig, an andere gerichtete Worte zu iiberdenken, da sprachlichen Akten
eine spirituelle Wirkungsmacht innewohnt.>* Das unbedachte oder unwissende Aus-
sprechen von Worten kann fatale Konsequenzen nach sich ziehen — bis hin zum Tod des
Empfingers oder in einigen Fillen auch Senders.” Selbst kleinere Fehlbemerkungen

33 So ist das intellektuelle Zweiergesprach mit Erfahrungsaustausch, Diskussion und personlicher
Interpretation keine etablierte Gesprachsform beiden Tao.

34 Altere Personen glauben auch heute noch an die Wirkungsmacht von Sprache. Jiingere Tao betrach-
ten diese Vorstellung haufig als eine Form des »Aberglaubens« (3%{Z mixin), doch nach wie vor gibt
es viele Situationen, in denen auch sie bestimmte Worte lieber meiden und stattdessen Euphe-
mismen verwenden. So besteht allgemein eine Hemmung, das Wort »tot« oder »gestorben« (JE32
sidiao) auszusprechen. Stattdessen ist es iblich, zu sagen: »Diesen Menschen gibt es nicht mehr.«
GIE1E N IRE T.«»Zhe ge ren mei you le.«) Man kann den Inhalt dieses Satzes auch wortlos mit dem
gekriimmten rechten Zeigefinger zum Ausdruck bringen. Wenn doch einmal das Wort »gestorben«
fallt, wird es in der Regel deutlich leiser ausgesprochen als andere Worte. Auch jiingere Tao haben
den animistisch gepragten Denk- und Fithlrahmen noch nicht abgestreift, immer wieder entfaltet er
seine Wirkung. Hinzu kommt, dass jiingere Generationen sich den Auffassungen der Alteren beugen
missen und diesen niemals offen widersprechen wiirden.

35 Die Tao gehen davon aus, dass ungerechtfertigt ausgestofRene Fliiche den Sender dieser Fliche tref-
fen, den eigentlichen Empfinger jedoch verschonen. Beim »Fluchen« (mangazyzit) ist Vorsicht gebo-
ten; man darf Verwiinschungen nicht voreilig ausstofien.

13.02.2026, 15:50:11, /e e

285


https://doi.org/10.14361/9783839460290-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

286

Geister der Kindheit

sind nach den traditionellen Vorstellungen der Tao ausreichend, um andere Personen
in ihrer korperlichen Existenz zu verleugnen und somit zu »tten«. Da ich bereits in
Kapitel 6 bei der Besprechung des nakenakem einige Beispiele fiir unbedachtes Sprechen
aufgefithrt habe, werde ich an dieser Stelle nicht nochmals hierauf eingehen.

Frither wurde die Richtigkeit gesprochener Worte von den Tao nicht infrage ge-
stellt, da man davon ausging, dass Liigner sich durch falsche Bezichtigung und die
hieraus resultierenden kosmischen Vergeltungsschlige selbst schaden wiirden. Die
Vorstellung von sich gegenseitig durchdringenden sozialen und spirituellen Welten
fihrt auch heute noch dazu, dass sich viele Personen nicht trauen, Falschaussagen
zu treffen. So ist es bei den Tao allgemein uniiblich, Spekulationen iber den Hergang
bestimmter Ereignisse aufzustellen. Nur wenn man etwas mit eigenen Augen gesehen
hat, kann es als wahr gelten.

Auch die formalen Aspekte von Sprache sind keinesfalls unbedeutend. Im kulturellen
Kontext der Tao ist Lautstirke ein entscheidendes Kriterium. Eine gehobene Stimme
oder gar »Schreien« (valvalakan; amlololos) wird immer mit »Arger«/»Wut« (somozi)
und somit mit einer Besessenheit mit bosartigen Anito-Geistwesen — bzw. in heutiger
Zeit auch mit dem biblischen Satan - in Verbindung gebracht.

Ein fundamentales Problem innerhalb der Tao-Gesellschaft besteht darin, dass Kin-
der aufgrund ihres noch nicht voll ausgepragten nakenakem die Dinge noch nicht ver-
stehen kénnen und in ihrer Unwissenheit »falsch daherreden« (BL385% luan jiang hua).
Aus Erwachsenensicht ist es deshalb besser, alle Angelegenheiten, die iiber die unmit-
telbaren und praktischen Erfordernisse des Alltags hinausgehen, nicht mit Kindern zu
besprechen. Die Alterssegregation bei den Tao erscheint vor diesem Hintergrund als
eine Strategie der Schadensabwendung und -begrenzung.

Als ich zum Ende meiner Feldforschung hin Interviews mit Kindern wber ihre
Erziehungserinnerungen durchfithrte, riet*® mir ein Freund: »Rede nicht mit den
Kindern, sie erzihlen falsches Zeug!« Er meinte damit, dass Kinder private Angele-
genheiten ihrer jeweiligen Haushalte — zu denen auch Erziehungsfragen zihlen — aus-
plaudern kénnten und dass deren Verbreitung im Dorf zu Streit und Uberwerfung
fihren konnte.” Bei der Erhebung des emotionalen Vokabulars des ciriciring no tao,
aber auch in anderen situativen Kontexten bin ich immer wieder auf ein kulturelles
Modell der Verbreitung von Konflikten gestofRen, das bei falsch daherredenden Kin-
dern seinen Anfang nimmt. In der Erziehung von Tao-Kindern wird allgemein Wert
darauf gelegt, dass diese weder mit anderen »schimpfen« (mangavey) noch »drecki-
ge Sprache« (marahet ta ciriciring) benutzen. Denn beleidigende Worte sind Ausloser

36 Eshandelte sich hierbei nicht um eine »Ermahnung« oder »Belehrung«im Sinne von nandon, sondern
um das»Erteilen eines Ratschlags« () quan). Freunde und Gleichaltrige diirfen sich keine Instruktio-
nen erteilen, aber wohlmeinend aufeinander einreden. Der Unterschied mag trivial erscheinen, doch
spiegeltsich in ihm die Differenzierung zwischen Hierarchie und Egalitat wider.

37 Da im kulturellen Kontext der Tao keine klassische Interviewfithrung moglich ist, bei der die be-
fragte Person in der Alleinsituation dem Interviewer Auskiinfte erteilt, und stattdessen in der Re-
gel immer weitere Personen aus der Altersgruppe des Befragten anwesend sind, besteht in der Tat
die Gefahr einer schnellen Verbreitung der getroffenen Aussagen im Dorf. Man kénnte sagen, dass
sich die Vorstellung der Tao von einer Wirkungsmacht der Sprache durch die kollektiven Kommuni-
kationspraktiken bewahrheitet.

13.02.2026, 15:50:11, /e e



https://doi.org/10.14361/9783839460290-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10 Proximale und distale Sozialisationsstrategien

fiir kindliche Streitereien, die schnell in Priigeleien iibergehen kénnen. Wenn dabei
ein Kind dem anderen eine blutende Wunde zufiigt, besteht die Gefahr einer Aus-
weitung des Konflikts auf ganze Verwandtschaftsgruppen. Dies ist insbesondere der
Fall, wenn die Haushalte der raufenden Kinder in einer Kadwan tao- oder Ikavosoyan-
Beziehung zueinanderstehen. Wenn sich antagonistische Gruppen gegeniiberstehen,
konnen durch ein falsches Wort frither zugefiigte Beleidigungen wiederbelebt werden
und alte Konflikte erneut ausbrechen. Es sind immer Worte, die physischen Auseinan-
dersetzungen vorausgehen (siehe Austin 1962).

Um Tao-Kinder, die Schwachpunkte in diesem System darstellen, bestmoglich
zu kontrollieren, wird von ihnen eingefordert, zu »schweigen« (jimizyak). Sie werden
von ihren Bezugspersonen durch diverse soziale Praktiken »ruhig« (mahanang) ge-
stellt, die allesamt mit dem unidirektionalen erwachsenenzentrierten Sozialisations-
und Erziehungsstil der Tao in Verbindung stehen und mafdgeblich an der Evokation
einer frithkindlichen »Angst- und Scham-Disposition« (kanig) beteiligt sind (siehe
Teil IV). Im Siuglingsalter verhindern Bezugspersonen nach Moglichkeit, dass Kin-
der »auf beliebige Weise« (pizavozavoza) daherreden, d.h. babyhafte Sprechlaute von
sich geben. Sie tun dies z.B., indem sie irritierende Gerdusche produzieren, die eine
einschiichternde Wirkung auf Siuglinge ausiiben (siehe Kapitel 12). Wihrend meiner
Feldforschung habe ich kein einziges Mal miterlebt, dass Bezugspersonen von Baby-
sprache Gebrauch machen, wenn sie mit ihren jingeren Kindern reden. Die harsche
Sanktionierung »lirmenden« kindlichen Verhaltens - zu dem u.a. »Weinen« (amlavi)
und »Wiitendwerden« (somozi) zihlt — unterbindet auf effektive Weise, dass Kinder
ihrer »schlechten Denk- und Fithlweise« (marahet so nakenakem) freien Lauflassen und
durch das Aussprechen uniiberlegter Worte Schaden anrichten.

Bevor Kinder in die Gesellschaft der Tao als vollstindige Personen integriert wer-
den kénnen, muss die Sozialisation ihres nakenakem abgeschlossen sein. Dies ist der
Fall, wenn Kinder iiber ausreichend kulturelles Wissen verfiigen, um sich gemif der
sozialen Etikette des iwawalam so tao zu verhalten. Sie miissen in der Lage sein, die
problematischen affektiven Regungen ihres onowned auf sozial konforme Weise zu
regulieren. Das nakenakem bildet sich durch eine genaue Umweltbeobachtung des
Kindes aus, es wird aber auch durch die »Instruktionen« (nanaon) der Bezugsperso-
nen geformt und gelenkt. Diese ermahnen das noch unwissende Kind, indem sie ihm
fortlaufend sagen, was es alles nicht tun darf. Der beginnende Spracherwerb des Kin-
des ist ein Zeichen fiir sein erwachendes nakenakem und markiert zugleich einen der
Uberginge vom Siuglings- ins Kleinkindalter (vgl. Kapitel 6).

Erst wenn Kinder in der Lage sind, mit Sprache richtig umzugehen, wenn sie nicht
mehr »falsches Zeug daherreden« und im Zweifelsfall lieber schweigen, beginnen sie
nach Auffassung der Tao, die Dinge zu verstehen. Kinder mit einem ausgereiften
nakenakem verhalten sich nunmehr auf sozial-relationale Weise; sie entziehen sich un-
angenehmen Situationen nicht mehr durch Weglaufen, sondern setzen zunehmend
Displays von »Scham« (masnek) und »Verlegenheit« (manig) ein, um Fehlverhalten ein-
zugestehen und ihren niedrigen sozialen Status korrekt darzustellen. Auch haben sie
die fein austarierten Regeln »gegenseitiger Hoflichkeit« (macikakanig) erlernt und
wissen diese anzuwenden.

13.02.2026, 15:50:11, /e e

287


https://doi.org/10.14361/9783839460290-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

288

Geister der Kindheit

Geben und Empfangen von Nahrung

Aus westlich-psychologischer Sicht stellt sich die Frage, wie die psychische Integri-
tidt von Tao-Kindern gewahrt werden kann, wenn ihnen im Kleinkindalter sukzessive
korperliche Nihe entzogen wird und sie stattdessen einer harschen Sozialisation und
Erziehung unterworfen werden, die auf einer Markierung des Negativen basiert (z.B.
bose Blicke, ausschimpfen und Schlige androhen). Tao-Kinder kénnen sich mit diesen
Umstinden arrangieren, weil 1. alle Kinder in ihrem Umfeld auf diese Weise von ihren
Bezugspersonen behandelt werden und ihnen dieses Verhalten somit als normal er-
scheint; 2. sie sich mit ca. 3,5 Jahren von ihren Bezugspersonen abwenden und hin zu
ihren Peers orientieren, mit denen sie eine grofRere korperliche Nahe und Vertrautheit
erleben, als dies in ihren Herkunftsfamilien der Fall ist; und 3. parallel zum negativ
konnotierten Entwicklungsstrang ein positiv konnotierter besteht, der auf dem Geben
und Empfangen von Nahrung basiert.

Die Tao definieren sich selbst in erster Linie iiber ihr »kérperliches Selbst« (katao-
tao), das als sichtbarer und tastbarer Teil ihrer selbst das entscheidende Merkmal des
Menschseins darstellt. Der Erhalt der korperlichen Unversehrtheit durch Vorsicht und
Achtsamkeit ist eines der wichtigsten Ziele im Leben der Tao. Ein »ausdauernder« und
»muskuldser« (moyat) Korper ist die Voraussetzung fir Produktivitit, fir die Versor-
gung der eigenen Gruppe mit Nahrungsmitteln. In westlichen Mittelklasse-Gesell-
schaften besteht hingegen eine grundsitzlich andere Selbstauffassung: Hier liegt der
Fokus auf dem »inneren, unverinderlichen Wesenskern« einer Person, auf ihren psy-
chisch-emotionalen Eigenschaften und geistigen Fihigkeiten. Die unterschiedlichen
Personenvorstellungen spiegeln sich in der Wahl der elterlichen Strategien wider. Bei
den Tao sind Formen der Pflege und der Betreuung anzutreffen, die auf den Erhalt
und das Wohlergehen des »koérperlichen Selbst« ausgerichtet sind (Primire Pflege;
Korperkontakt-System), in den westlichen Mittelschichten iiberwiegen hingegen Stra-
tegien, die das Selbstbewusstsein der Kinder férdern und ihre psychisch-emotionale
Einmaligkeit betonen und somit iiberhaupt erst hervorbringen (Face-to-Face-Kontakt,
Objektstimulation und Sprachsystem). Bei den Tao stehen konkrete praktische Hand-
lungen im Vordergrund, nur sie allein geniefien Bedeutung. Inneren Welten wird kein
Eigenwert beigemessen, Fantasie und Abstraktionsvermégen — die im westlichen
Kontext einen hohen Stellenwert einnehmen - sind den Tao suspekt. Was zihlt, ist der
tatsdchlich gegebene Fisch und nicht die Vorstellung von einer Gabe oder sonst eine
intendierte, aber nicht ausgefithrte Handlung.

Das Geben und Empfangen von Nahrung ist ein Ausdruck von emotionaler
Wirme bei den Tao. Wenn iltere Siuglinge und Kleinkinder die schiitzende vahey
verlassen und im Dorf Kontakt zu Verwandten sowie sonstigen Angehorigen der
Ingroup aufnehmen, markieren diese ihre Beziehung zu den Kindern durch das Ge-
ben von Nahrung. Immer wenn Essbares zur Hand ist, wird ihnen hiervon spontan
eine Kleinigkeit tiberreicht. Kinder lernen von klein auf, dass soziale Beziehungen
mit der Vergabe von Nahrung einhergehen. Diejenigen, die Nahrung miteinander tei-
len und »zusammen essen« (maciakan so kanen), konstituieren eine Gruppe, die durch
relatedness miteinander verbunden ist (vgl. Kapitel 4, Abschnitt Kommensalitit und
Nahrungstausch).

Tao-Kinder, die weinen oder auf andere Weise »herumliarmen, erhalten von ihren
Bezugspersonen in der Regel etwas zu essen, damit sie sich moglichst schnell wieder

13.02.2026, 15:50:11, /e e



https://doi.org/10.14361/9783839460290-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10 Proximale und distale Sozialisationsstrategien

»ruhig« (mahanang) verhalten.*® Diese Form der Pazifizierung wird von den Tao ipow-
ring genannt. Ipowring ist wichtig, damit die kindlichen Seelen nicht an Halt verlieren
und in Disstress-Momenten davonfliegen. Eine hiufig in den Erhebungen zum emo-
tionalen Vokabular des ciriciring no tao genannte kindliche Disstress-Situation besteht,
wenn Miitter zur Feldarbeit (oder einer sonstigen auflerhalb des Dorfes ausgeiibten
Titigkeit) aufbrechen und dafiir ihre Kleinkinder im Dorf »zuriicklassen« (atayan®).
Sie konnen ihre Kinder nicht mitnehmen, weil deren nakenakem noch nicht geniigend
entwickelt ist, um den »Verfithrungen der anito« (manivet so anito) zu widerstehen (vgl.
Kapitel 6). Damit es zu keinen heftigen Trennungsszenen kommt, gehen Tao-Miitter
in der Regel heimlich aufs Feld, sie schleichen sich von zu Hause fort, ohne ihre Kinder
hiertiber zu informieren. Wenn diese die Abwesenheit der Mutter bemerken und zu
weinen beginnen, werden sie von ihren Zipos-Angehorigen auf verschiedene Weisen
»besdnftigt« und »getrostet« (ipowring):

Madchen (ca. 3 Jahre)*°
Mangday no madagdag yamlavi si wari.

BRELRGHKEMER.

Meine jlingere Schwester weint jeden Morgen.

Nowon ta ya mangdey mangy mivazey si ina ya maniahey ori neyka lavi abo tao amyanjya.
HAREeXREE LY, thE S0 AR, FulhERER.

Denn unsere Mutter gehtjeden Tagaufdie Felder zum Arbeiten. Sie hat Angst, dass
dann niemand fir sie da ist, deshalb weint sie.

Meyda vazain ipowringen da no zipos da ka jina lavian.
SBYIR B IEE th, TR ER.

Unsere Verwandten necken und trosten sie dann, damit sie aufhort zu weinen.

38 Man kanndie Sozialisationsstrategie des Gebens und Empfangens von Nahrung als eine reifere Form
des ihr vorausgehenden Koérperkontakt-Systems begreifen. Wenn im Kleinkindalter das kindliche
Bediirfnis nach kérperlicher Ndhe von den Bezugspersonen zunehmend weniger erwidert wird, tritt
an Stelle des direkten Korperkontakts mehr und mehr das Geben und Empfangen von Nahrung.
Ebenso wie Kérper und Nahrung in einem Verhaltnis zueinander existieren —der Kérper bedarf fort-
laufend der Nahrung, um fortbestehen zu kdnnen —, stehen auch Primare Pflege/Kérperkontakt und
das Gebenvon Nahrungin einem Verhdltnis zueinander; Ersteres ist eine proximale Form der emotio-
nalen Warme, Letzteres eine distale.

39 DerBegriffatayan beschreibtdie raumliche Trennung zwischen Personen bzw. zwischen einer Person
und einem von dieser als wichtig empfundenen Objekt, bei der in der Regel »negative Emotionen«
(marahet so onowned) empfunden werden. Wenn eine Personengruppe zu einem gemeinsamen Ziel
aufbricht und einige schneller gehen als andere, so werden Letztere »iiberholt« bzw. »bleiben zu-
riick«. Auch ein wichtiger Gegenstand, z.B. ein Arbeitsgerat, kann auf dem Feld »vergessen werden«.

40 Beider Erhebung der emotionalen Geschichten erwies es sich hdufig als schwierig, das genaue Alter
derbeteiligten Kinder zu erfragen, weil das chronologische Alterim Denken vieler Tao nur eine unter-
geordnete Rolle spielt. Da die Tao Sduglinge und jiingere Kleinkinder niemals unbeaufsichtigt lassen,
nehme ich an, dass es sich bei den weinenden Kindern in den drei hier aufgefiihrten Episoden um
Kinder handelt, die 3 Jahre und alter sind.

13.02.2026, 15:50:11, /e e

289


https://doi.org/10.14361/9783839460290-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

290

Geister der Kindheit

Manazang so kasi a ka jiny laviyan.

BRERMMART.

Wenn sie ihr SiifSigkeiten kaufen, hort sie auf zu weinen.
Emotionale Geschichte 3; erzahlt von Frau (39 Jahre).

Madchen (ca. 3 Jahre)
Na lavian ni warisi ina ta ya mangey do takey.
RRIRER, AREHAL L.

Meine jiingere Schwester weint, weil unsere Mutter in die Berge gegangen ist.*!

Nana to yavoyavoka o 0o na do na ilavian ji inan i wavi.

RARHKTER, AAtEEE, th—HihtECRIEEE.

Meine jiingere Schwester weint, weil sie nach der Mutter verlangt; sie zerrt sich an
den Haaren.

Ney kasi ni kaminan nam namey sapowpon.

gt BT PI 13t 4t 3B 2 A .

Unsere Tante hat Mitleid mitihr; sie kommt heriibergelaufen und nimmtsie in den Arm.
Emotionale Geschichte 4; erzahlt von Frau (38 Jahre).

Junge (ca. 3 Jahre)

Jimakarilow si yapo a yato lavi ta yabo yayanan sya.

mFIRAIBE, —ER, AR5 A REft.

Sein Enkel ist sehr zu bemitleiden, er weint die ganze Zeit, weil niemand da ist, um
ihn zu betreuen.

Ta yani mangay a mivazey sira ina na.
M EIREL L.

Ihre*? Mutter ist [in die Berge] zum Arbeiten gegangen.

Yato lavi syapo na ta ya makcin yabo yamapakan sya.

iz F—ER, BAMREH, REAGERZ.

Sein Enkel weint die ganze Zeit, weil er hungrig ist; es ist niemand da, um ihm zu
essen zu geben.

41

42

Die Formulierung »in die Berge gehen« (mangey do takey) wird von den Tao oft verwendet, um auf
Feldarbeit zu verweisen, da die Felder sich in der Regel oberhalb der menschlichen Siedlung be-
finden. Es handelt sich hierbei um einen Euphemismus, durch den der genaue Aufenthaltsort der
Mutter verschleiert werden soll, damit die stetig lauschenden anito nicht in Erfahrung bringen kon-

nen, wo genausie sich aufhalt.

Da der Enkel noch weitere Geschwister hat, heifdt es »ihre« Eltern; wiirde man stattdessen »seine«
Eltern schreiben, wire dies ein auf die Geschwisterkinder gerichteter Todesfluch, die in diesem Fall
sprachlich (und nach Vorstellung der Tao auch physisch-leiblich) eliminiert werden wiirden (vgl. Kapi-

tel 6, Abschnitt Das Brustorgan nakenakem).

13.02.2026, 15:50:11, /e e



https://doi.org/10.14361/9783839460290-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10 Proximale und distale Sozialisationsstrategien

Magjita nyakes nam pantana iya so kanen.

PR E R T riAafthERIZ.

Als seine Tante ihn [weinen] sieht, gibt sie ihm zu essen.
Emotionale Geschichte 5; erzahlt von Frau (44 Jahre).

Bei den trostenden Personen handelt es sich hiufig um »Tanten« (kaminan), vor allem
um die miitterlichen Schwestern, die zeit ihres Lebens eng miteinander kooperieren.
Wie aus den oben aufgefithrten Beispielen ersichtlich wird, wenden diese verschie-
dene Strategien an, um weinende Kleinkinder zu besinftigen, darunter »necken«
(gamoen), »auf den Arm nehmen« (sapowpon*®) und »trésten durch das Geben von

Nahrung« (ipowring).

Wenn man sich mit Personen um die 40 Jahre und ilter iiber ihre Kindheit unterhilt,
fillt auf, dass die meisten von ihnen immer wieder hervorheben, dass sie als Kinder
zu»bemitleiden« (mangasi; fR AT 13 hen kelian) gewesen seien, weil sie stindig »Hunger«
(makcin) empfanden und tagsiiber nicht geniigend zu essen bekamen (vgl. Kapitel 8,
Abschnitt Wilde Nahrung erbeuten, Nahrung fiir andere produzieren). Ich glaube, dass das
regelmifdig von den Kindern empfundene Hungergefiihl eine wichtige sozialpsycho-
logische Funktion besaf}, da es die den Nahrungsmitteln beigemessene kulturspezi-
fische Bedeutung hervorhob. Denn es ist davon auszugehen, dass soziale Bindungen,
die iber das Geben und Empfangen von Nahrung verlaufen, eine effektivere Wirkung
zeigen, wenn diese nicht allzeit verfiigbar sind. Durch den immer wieder erfahrenen
Mangelzustand - das Hungergefithl — erfuhr die Bediirfnisbefriedigung durch das
»sich satt Essen« (mabsoy) eine herausragende Bedeutung.

Wenn Tao-Kinder sagen, dass sie Hunger haben, ist dies im Sinne einer allgemein
gegebenen Bediirftigkeit zu interpretieren. Neben dem eigentlichen physischen Hun-
gergefiihl bringen sie darin auflerdem ihre Schutzlosigkeit und ihr »Verlassensein«
(atayan) zum Ausdruck. Die Bekundung des Hungergefiihls ist ein Appell an das »Mit-
gefithl« (mangasi; ikasi; makarilow) der Personen ihrer Ingroup bzw. der Dorfgemein-
schaft. Das Mitleid der anderen richtet sich nicht auf die Tatsache, dass Kinder (wie
in den Beispielen oben) einen psychischen Trennungsschmerz erleiden, sondern viel-
mehr auf die Tatsache, dass niemand da ist, der ihnen etwas zu essen geben kénnte.**
Zustinde des Verlassenseins und allgemein der Not kénnen mangels eines lokalen
Konzepts von »Psyche« nur durch die Referenz auf einen kérperlichen Mangelzustand
(in diesem Fall Hunger) zum Ausdruck gebracht werden. Das Geben und Empfangen
von Nahrung verfiigt deshalb zugleich auch tiber eine psychische Dimension, die aller-
dings im Diskurs der Tao nicht als solche erfasst werden kann.

43 Der Begriff sapowpon findet sich in meinem Material auch in der Transkriptionsweise sagpoan (bzw.
sagsagpoan). Ich vermag nicht zu beurteilen, welche Schreibform die gebrauchlichere ist.

44 Der Zusammenhang zwischen (vermeintlichem) Hunger und allgemeiner psychischer Bedrftigkeit
trittauch in anderen sozialen Kontexten auf. So gab es in Iranmeylek wiahrend meiner Feldforschung
eine alte Frau, die an beginnender Demenz litt. Als ihre Vergesslichkeit immer offensichtlicher wur-
de, begannen die Dorfbewohner, sie zu meiden. Ich war einer der wenigen, der nach wie vor mit
ihr redete. Obwohl sie von ihrem Sohn (der ein reicher Mann war) mit ausreichend Nahrung ver-
sorgt wurde, erzihlte sie mir jedes Mal, dass sie hungrig sei und nichts zu essen habe — womit sie
das Gefiithl des Ausgeschlossenseins meinte.

13.02.2026, 15:50:11, /e e

291


https://doi.org/10.14361/9783839460290-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

292

Geister der Kindheit

Wihrend der gesamten Kindheitsphase muss eine Frustration der kindlichen See-
le unbedingt vermieden werden. Wenn ein Kind einen »innigen Herzenswunsch«
(kakzeben) empfindet, ist es problematisch, ihm diesen abzuschlagen. Denn es kann
sein, dass seine Nichterfiillung im Kind eine »tiefe Unzufriedenheit« (ni_kayan)
hervorruft, die es aufgrund der allgemeinen Ablehnung jeglicher Form kindlichen
Protestverhaltens zu einer Verzweiflungstat antreibt. Die Tao befiirchten, dass
Kinder, die sich vernachlissigt und abgewiesen fiithlen, die menschliche Siedlung
verlassen und entweder in die Berge oder an die Kiiste gehen, wo die anito lauern, um
ihnen ihre Seelen zu rauben.”

Die Wiinsche der Kinder beziehen sich hiufig aufs Essen. Das »Verlangen nach
speziellen Nahrungsmitteln« (kakdain)*® stellt einen kulturell vordefinierten Bereich
dar, innerhalb dessen demonstrative kindliche »Verirgerung« (mindok) bis zu einem
gewissen Grad erlaubt ist.” Im Zentrum der Aufmerksambkeit stehen jedoch nicht
traditionelle Nahrungsmittel wie Siif3kartoffel, Taro oder Fisch, sondern vor allem
»SiRigkeiten« (ikasi) und Snacks westlicher bzw. taiwanesischer Machart. Die Tao
geben den Kindern — sofern sie die hierfiir notwendigen finanziellen Mittel aufbrin-
gen konnen — sehr viele StRRigkeiten zu essen, deren Verzehr von den Erwachsenen in
keiner Weise reglementiert wird. Stindig sieht man Tao-Kinder mit Chipstiiten oder
Bonbons durch die Gassen des Dorfes laufen und ihre Beute mit den Freunden teilen.*®

Sufigkeiten sind wie eine kindliche Wahrung, die verschiedene Funktionen er-
fillen kann. Zum einen dienen sie als Troster, die dazu eingesetzt werden, kleine
Kinder vom Weinen abzuhalten. Bezugspersonen geben Kindern aus »Mitleid« (eben-
falls ikasi* bzw. mangasi) etwas SiiRes zu essen, z.B. wenn diese die auf den Feldern
arbeitenden Miitter vermissen. Durch die »Pazifizierung des Kindes« (ipowring) kann

45 Es gibt bei den Tao eine Reihe von Geschichten, in denen Kinder ihre Eltern verlassen und bei ihren
Welterkundungen mit diversen Geistwesen Kontakt aufnehmen. Der Ausgang dieser Begegnungen
ist sehr unterschiedlich: In einigen Geschichten wird das »korperliche Selbst«in einen anderen onto-
logischen Zustand transformiert, etwa durch Versteinerung (sieche Rau & Dong 2006: 446—455). In
anderen Erzdhlungen begegnen die Kinder kulturellen Heilsbringern —wie etwa den »Menschen der
Unterwelt« (tao do teyrahem) —, die sie die Herstellung von Kleidung und Kanus lehren (siehe ebd.:
389—413). Diesen Geschichten ist gemeinsam, dass die Eltern es spater bereuen, zu streng mit ihren
Kindern umgegangen zu sein.

46 Die Tao unterscheiden »tiefe Wiinsche« (kakzeben) von solchen, die sich auf das Essen bestimmter
Nahrungsmittel beziehen (kakdain).

47 Andere Lebensbereiche, die aus westlicher Mittelschichtsperspektive mit dem psycho-emotionalen
Komplex verbunden sind, erfahren hingegen keine Akzentuierung. So wird bereits in der Kleinkind-
phase von Tao-Kindern verlangt, dass sie Gefiihle des »Argers« (somozi) und der»Traurigkeit« (marahet
soonowned) inder sozialen Situation erfolgreich unterdriicken. Sie werden zu diesem Zweck von ihren
Bezugspersonen (aber auch ihren Peers) bestimmten Sozialisationspraktiken unterworfen, auf die
ichin den Kapiteln 15 und 16 noch weiter eingehen werde.

48 Wihrend meiner Forschung in Iranmeylek gab es einige Kinder, die sich beinahe ausschliefilich von
StRigkeiten und Fast Food ernédhrten. lhre einzige richtige Mahlzeit des Tages war die kostenlose
Schulspeisung, bei der jedoch ausschlieRlich chinesische Gerichte angeboten wurden und die somit
dazu beitrug, die Kinder vom traditionellen Essen der Tao zu entfremden.

49 Interessanterweise leitet sich der lokale Begriff fiir »StiRigkeiten« (ikasi) vom japanischen Lehnwort
BEF (0-kashi) ab, das in der Sprache der Tao wie »Mitleid« (ikasi) klingt. Aufgrund eines phoneti-
schen Zufalls werden deshalb die Bedeutungsfelder »Siiftigkeiten« und »Mitleid«in einen kulturellen
Sinnzusammenhang gebracht, der anscheinend bereits in vorkolonialer Zeit bei den Tao bestand.

13.02.2026, 15:50:11, /e e



https://doi.org/10.14361/9783839460290-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10 Proximale und distale Sozialisationsstrategien

eine Regulierung des kindlichen Marahet-so-onowned-Zustandes und somit eine Wie-
deranbindung seiner in Aufruhr geratenen Seele an das »kérperliche Selbst« erfolgen.
Durch das Geben und Empfangen (und somit Teilen) von SiiRRigkeiten lernen Kinder
aullerdem, Tauschnetzwerke nach Art der Erwachsenen aufrechtzuerhalten.*

Dadurch, dass Kinder in der Kindheitsphase hiufig nur noch zu den Mahlzeiten mit
ihren Bezugspersonen interagieren, riickt das Essen ins Zentrum der Eltern-Kind-
Beziehungen. Die ausgehindigte Menge und Qualitit der Nahrung in Relation zum
Essen der tibrigen Haushaltsangehorigen wird bereits von Kindern sehr genau eva-
luiert (siehe Kapitel 17, Abschnitt Emotionale Warme durch das Geben und Empfangen
von Nahrung). »Zuneigung« (ikakey) und Status werden bei den Tao durch das Idiom
des Essens ausgedriickt.”® Zum Ende der Kleinkindphase und wihrend der gesamten
Kindheitsphase artikulieren Kinder ihre »Verargerung« (mindok), wenn das ihnen aus-
gehindigte Essen nicht ihren Vorstellungen entspricht. Es handelt sich hierbei um
stumme, aber nichtsdestotrotz deutliche Formen des Protestes oder Appellverhaltens,
das im Wesentlichen in einem »Vorstiilpen der Unterlippe« (ikalangongoy) und einem
»demonstrativen Weggucken« (jiozayan) besteht. Durch oben beschriebenes Verhalten
einhergehend mit Essensverweigerung konnen Tao-Kinder ihre Miitter unter Druck
setzen, da diese in ihrer Funktion als Ernihrerinnen eine ausreichende Versorgung
ihrer Kinder mit Nahrung gewihrleisten miissen.

Da bei den Tao intensive korperliche Nihe von einem vergleichsweise frithen Alter
an unterbunden wird und das Erzeugen von psychisch-emotionaler Nihe z.B. durch
intime Gespriche uniblich ist, werden andere Formen der Zuneigung und Bindung
kulturell elaboriert. Wer seine Kinder »liebt« (ikakey), wer »Mitleid« mit ihnen empfin-
det, arbeitet emsig auf den Feldern, um geniigend Nahrung fiir sie zu produzieren.*

50 Eskam gelegentlichvor, dass Tao-Kinder, mitdenen ich freundschaftliche Beziehungen pflegte, auch
mich beim Verteilen ihrer StRigkeiten bedachten.

51 Auch innerhalb der (siid)ostasiatischen Region fungiert Essen als eine Metasprache zwischen-
menschlicher Beziehungen. Japanische Mittelschichtsmiitter investieren taglich bis zu anderthalb
Stunden in die Gestaltung der Lunch-Boxen ihrer Kinder — wobei auch dsthetische Gesichtspunkte
eine wichtige Rolle spielen, die bei den Tao jedoch keine vergleichbare Wichtigkeit erfahren. Die
Bedeutung des Essens in der chinesischen Kultur wurde bereits von verschiedenen Autoren hervor-
gehoben (Anderson 1988; Hollmann 2010).

52 Dieser Zusammenhang wird auch durch die grole »Dankbarkeit« (somarey; isarey) und »Liebe«
(ikakey) deutlich, welche die Tao ihren Ahnen entgegenbringen, weil diese das Land urbar gemacht
und den heute Lebenden eine Nahrungsgrundlage sowie das notwendige kulturelle Wissen zur
Nahrungsbeschaffung hinterlassen haben.

13.02.2026, 15:50:11, /e e

293


https://doi.org/10.14361/9783839460290-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

13.02.2026, 15:50:11. /del -



https://doi.org/10.14361/9783839460290-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

