
Der antimuslimische Rassismus

und sein Sicherheitsdiskurs

Traditionen des Sicherheitsdiskurses

Es greift zu kurz, 9/11 als Kristallisationspunkt des antimuslimischen

Rassismus in den USA, Europa, Deutschland und anderen Teilen der

Welt zu setzen,wie dies häufig geschieht. Anders als es dasmediale und

politische Sprechen über Islam, Migration und Integration oder auch

einzelne Studien aus der Vorurteilsforschung zu Islamophobie sugge-

rieren, hat die Problematisierung der Minderheit und ihre Diskursivie-

rung als bedrohlich und fremd eine lange Tradition.

Gegenwärtige Maßnahmen zur inneren und äußeren Sicherheit,

die sich in spezifischer Weise gegen und an (als) Muslim:innen (Mar-

kierte) richten, reichen bis ins späte 15. bzw. frühe 16. Jahrhundert

in Südeuropa zurück. Auf der Iberischen Halbinsel etwa müssen die

über Jahrhunderte ansässigen Bevölkerungsgruppen muslimischen

Glaubens und arabischer oder amazighischer Sprachen nach der

Machtübernahme durch katholische, spanische und portugiesische

Herrscher:innen zunächst verschiedene restriktive Maßnahmen über

sich ergehen lassen, die sie in der Ausübung ihrer Religion und an

der Entfaltung ihrer Kulturen hindern: Sie werden zur Konversion

gezwungen oder vertrieben und schließlich nach Nordafrika depor-

tiert.1 Die Idee der neuen, christlichen Herrscher:innen, die Einheit

der Nation durch religiöse Reinheit zu erreichen, koppelt die Loyalität

1 Berger 2014; Cowans 2003; Núñez Muley 1567; Soyer 2018.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-003 - am 14.02.2026, 14:24:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


14 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

gegenüber der Nation an die Religionszugehörigkeit, die wiederum

genealogisch hergeleitet wird. Der eigenen Logik und Politik zufolge

kann die muslimisch-arabisch-amazighische Bevölkerung, ›Mauren‹

oder ›Moriscos‹ genannt, nicht loyal sein und wird deswegen als gefähr-

lich behandelt, beobachtet, reglementiert, sanktioniert und schließlich

vertrieben und deportiert. Die über mehrere Jahrhunderte andauernde

Koexistenz der multilingualen und multireligiösen Gesellschaft, die

in gemeinsamen Arbeiten philosophische und naturwissenschaftliche

Höhenflüge erreicht, nimmt ein gewaltsames Ende. Der vormoderne

Rassismus erhält seine Konturen.2

Im Zuge des europäischen Kolonialismus verändert sich die Wahr-

nehmung und Darstellung der ›Mohammedaner:innen‹ im ›Orient‹ und

in ›Afrika‹, die Deutung ihrer Gefährlichkeit erfährt eine neue Varian-

te und geht abermals mit ihrer Rassifizierung einher. Um die koloniale

Herrschaft, Gewalt, Ausbeutung, Unterdrückung undHerabwürdigung

zu rechtfertigen, werden die kolonialen ›Untertanen‹ als rückständig

und unzivilisiert diskursiviert, der Widerstand dagegen als Aufstand

und Gewalt diffamiert.3 Die Ver-anderung und die Gewalt sind geblie-

ben, ihre Begründung und ihre Formen verändern sich, wie Fanon ar-

gumentiert:

»Der vulgäre, primitive, gewöhnliche Rassismus gab vor, in der Bio-

logie die materielle Basis der Doktrine zu finden, als sich die Bibel

als unzureichend erwiesen hatte. […] Nichtsdestoweniger feiern die

alten Äußerungen hier und dort Wiederauferstehung. […] Der Rassis-

mus, der sich rational, individuell, genotypisch und phänotypisch de-

terminiert gibt, verwandelt sich in einen kulturellen Rassismus. Das

Objekt des Rassismus ist nicht länger der einzelne Mensch, sondern

eine bestimmte Existenz-Form. […] Die ›westlichenWerte‹ treffen sich

seltsamerweise wieder mit dem so berühmten Aufruf zum Kampf des

›Kreuzes gegen den Halbmond‹.«4

2 Hering Torres 2006.

3 Fanon 1966, 1969; Said 1978.

4 Fanon 1969: 39f.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-003 - am 14.02.2026, 14:24:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Der antimuslimische Rassismus und sein Sicherheitsdiskurs 15

Fanons und Saids Studien zur kolonialen Gewalt und zum Orientalis-

mus nehmen französische und englische Diskurse und Politiken in den

Blick. Auch im deutschen Kolonialismus bis hin zum Nationalsozia-

lismus spielt neben der biologischen und kulturellen Orientalisierung

der Muslim:innen ihre politische Beherrschung und Instrumentalisie-

rung eine Rolle.5 Die Frage danach, welche Gefahr von ihnen ausgeht,

bezieht hier, ähnlich wie in anderen europäischen Kontexten, sowohl

vormoderne als auch moderne Argumentationslinien ein6, die in aktu-

elle Diskurse hineinragen. Sie bringen ein spezifisches ›Wissen‹ über

Muslim:innen hervor7 und verdichten sich in einem neuen antimus-

limischen Rassismus.8 Darin kommen dem Bedrohungsszenario und

dem Sicherheitsdiskurs wieder prominente Bedeutungen zu – ›Mus-

lim:innen‹ werden als innere und als äußere Gefahr diskursiviert.9

Der aktuelle antimuslimische Rassismus nimmt sowohl auf den

vormodernen als auch auf den modernen Rassismus Bezug, sodass

einige ältere Topoi erstaunlich aktuell erscheinen – oder auch gegen-

wärtige, als menschenrechtliche ›Islamkritik‹ präsentierte Äußerungen

auffallend mittelalterlich. Das Wechselspiel von Religion, Kultur, Ge-

schlecht und Sexualität etwa blickt auf eine lange Geschichte zurück10,

aktuelle Analysen zu Homonationalismus und Femonationalismus11

können auf Vorarbeiten zum »kolonialen Feminismus«12 zurückgreifen.

Die Vorstellung einer Gefahr, die von Muslim:innen – und auch

Juden:Jüdinnen – als ›fünfter Kolonne‹ ausgeht, welche im Innern der

Nation einer äußeren Macht zuarbeitet, finden wir ausgeprägt im 16.,

im ausgehenden 20. sowie im beginnenden 21. Jahrhundert wieder,

5 Attia 2007; Berman 1996; Fuhrmann 2006; Keskinkılıç 2019a;Motadel 2017;Wa-

genhofer 2010.

6 Bellmann 2011; Höfert 2003; Katzer 2008.

7 Amir-Moazami 2018; für Europa: Johansen/Spielhaus 2012.

8 Attia 2009; für Europa und USA: Attia/Keskinkılıç 2016.

9 Benz 2012.

10 Kabbani 1993; Pinn/Wehner 1995; Shooman 2014; Yeǧenoǧlu 1998.

11 Zum Homonationalismus Puar 2007; zum Femonationalismus Farris 2011.

12 Ahmed 1992: 151.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-003 - am 14.02.2026, 14:24:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


16 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

während die angebliche Gefahr, die von der vermeintlichen Rück-

ständigkeit und dem Widerstand der Muslim:innen (und der anderen

ausgebeuteten Völker) gegen Kolonialismus und die ›Neue Weltord-

nung‹ ausgeht, das 18. und 19. mit dem 21. Jahrhundert verbindet.

Die Transformation spiegelt die Entwicklung des Rassismus: Während

der vormoderne Rassismus ›Rassen‹ im Plural als getrennte Entitäten

konzipiert, führt der moderne Rassismus die vormals getrennten ›Ras-

sen‹ zusammen – die Differenz wird nun linear in der Entwicklung

der Menschheitsrasse, ›Rasse‹ im Singular also, angeordnet. Insofern

verwundert es nicht, wenn im vormodernen Rassismus die Gefahr

auch dann als äußere wahrgenommen wird, wenn diejenigen, von

denen die Gefahr ausgehen soll, im Inneren leben (Illoyalität), während

die Gefahr im modernen Rassismus als universalistische, weil den

Fortschritt der Menschheit bzw. die ›Rassenhygiene‹ betreffend, kon-

zipiert wird (Minderwertigkeit). In jeweils angepasster Sprache und

Bezügen finden wir beide Diskursstränge in aktuellen Rassismen, auch

im antimuslimischen, wieder. ›Muslim:innen‹ sind demzufolge sowohl

gefährlich, »weil sie wirklich imWeltmaßstab operieren«13 und »an der

Übernahme der Macht«14 arbeiten, als auch, weil sie aufgrund ihrer

»enorme[n] Fruchtbarkeit […] auf lange Sicht eine Bedrohung für das

kulturelle und zivilisatorische Gleichgewicht [und einen] Rückschritt«15

darstellen. Insofern verbinden sich im antimuslimischen Rassismus

Argumentationsmuster des Antisemitismus mit jenen des kolonialen

Rassismus, weisen aber auch Unterschiede zu beiden auf und stellen

daher eine spezifische Form von Rassismus dar.16

Der kurze Abriss zeigt, dass der Sicherheitsdiskurs nicht neu ist

und die Vermutung, dass er auf die Gewalt reagiert, die von (als) Mus-

lim:innen (Markierten) ausgeht, zu kurz greift.17

13 Schwarzer zit.n. Marx 2006: 213.

14 Mannheimer zit.n. Shooman 2014: 149.

15 Sarrazin zit.n. Shooman 2014: 60.

16 Attia 2009; Keskinkılıç/Langer 2018; Rohde 2005; Shooman 2015.

17 Brunner 2011; Mustafa 2016.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-003 - am 14.02.2026, 14:24:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Der antimuslimische Rassismus und sein Sicherheitsdiskurs 17

Antimuslimischer Rassismus als Gesellschafts-
und Erfahrungshintergrund

Die Stereotypisierung, Diskriminierung und Verfolgung von (als) Mus-

lim:innen (Markierten) damit zu entschuldigen, dass es nicht die Fal-

schen trifft, angesichts von Terrorismus und Radikalisierung, Illoya-

lität und Fremdheit, Rückständigkeit und Traditionalismus, verkennt

die historischen und gesellschaftlichen Zusammenhänge und bedient

sich genau jener Argumentationen, die sie zu kritisieren vorgibt. Al-

Azmeh vergleicht Die Islamisierung des Islam, so der Titel seines Buches,

in europäischen Diskursen mit der »Islamisierung des Islam«18 durch

islamistische Ideologien. Demnach verbindet islamistische und anti-

muslimische Argumentationen eine Komplizenschaft, die auf der na-

turalisierenden Kulturalisierung von Differenz beruht und in Rassis-

mus verstrickt ist. Muslimische Gemeinschaften werden in beiden Va-

rianten überislamisiert und »aus konkreten sozialen, historischen, po-

litischen, ideologischen Gebilden mit bestimmten Tendenzen und Per-

spektiven«19 zu einem ahistorischen, essentiellen Islam umgedeutet.

Weil Religion als Kultur und beides als unveränderlich und statisch ver-

handelt wird, spricht Al-Azmeh von Rassismus. Auch Said hatte den

kolonialen Orientalismus des 18. und 19. Jahrhunderts als Rassismus

theoretisiert.20 Aktuelle Fachdebatten stimmen mit dieser Einordnung

überein und sprechen von antimuslimischem Rassismus.21

Der antimuslimische Rassismus hat Folgen, die über die Wahr-

nehmung von Muslim:innen als fremd und bedrohlich und die Ge-

ringschätzung des Islams und der Muslim:innen hinausgehen.22 Im

Bedrohungsszenario des ›islamistischen Terrorismus‹ werden (als)

Muslim:innen (Markierte) ihrer tatsächlichen oder zugeschriebenen

Religion, Kultur und Herkunft nach als spezifische Problemgruppe ins

18 Al-Azmeh 1996: 21.

19 Ebd.: 7.

20 Said 1978, 1985.

21 Attia/Keskinkılıç 2016.

22 Hafez/Schmidt 2014.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-003 - am 14.02.2026, 14:24:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


18 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

öffentliche, politische, wissenschaftliche und pädagogische Visier ge-

nommen und unter Aufsicht gestellt. Das Bedrohungsszenario mündet

in Politiken der Kriminalisierung, Verdächtigung und Überwachung

von (als) Muslim:innen (Markierten) als potentielle »Gefährder«23.

Und das, obwohl »die Geschichte des modernen Terrorismus keine

Geschichte islamistischer Gruppierungen« ist und »andere Formen

staatlicher wie nicht staatlicher Gewalt ein rechnerisch größeres

Gefährdungspotenzial für die innere wie auch internationale Sicher-

heit«24 besitzen. Gleichzeitig wird gegen Muslim:innen gerichtete

rassistische und extrem rechte Gewalt individualisiert und marginali-

siert25 sowie Kritik am antimuslimischen Rassismus verharmlost und

diskreditiert.26

(Als)Muslim:innen (Markierte) werdenmit demStigma des bedroh-

lich Fremden belegt, misstrauisch beobachtet und kommentiert, sie

werden der Integrationsverweigerung oder der Integrationsunfähig-

keit sowie der Unterwanderung und Islamisierung bezichtigt, sodass

ihre Diskriminierung nicht nur als gerechtfertigt, sondern bisweilen

gar als geboten erscheint. ›Muslim:innen‹ bleiben von hegemonialen

Islamdebatten und der damit zusammenhängenden Anrufung als

Sicherheitsbedrohung nicht unberührt: Sie sehen sich mit alltäglichen

Anfeindungen auf offener Straße konfrontiert, erfahren institutio-

nelle Diskriminierung in Bildungseinrichtungen, im Beruf, auf dem

Wohnungsmarkt und im Gesundheitssystem27 und müssen sich – ob

sie wollen oder nicht – mit jenen Themen auseinandersetzen, die im

hegemonialen Islamdiskurs als ›muslimisch‹ und deswegen als proble-

matisch erscheinen. Sie werden dazu angehalten, sich für die Taten

anderer ›Muslim:innen‹ zu verantworten, von ›bösen‹ Muslim:innen

zu distanzieren und sich unaufhörlich als integrierte, aufgeklärte

Bürger:innen zu beweisen.

23 Bäcker 2020; Denkowski 2014; Graebsch 2019; Jukschat/Leimbach 2019.

24 Bock 2017: 250.

25 Denkowski 2014; Jukschat/Leimbach 2019.

26 Bartel/Liebscher/Remus 2017; Cremer 2017; Naguib 2013.

27 Bayoumi 2009; Elahi/Khan 2017; Lewicki 2016; Mühe 2019.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-003 - am 14.02.2026, 14:24:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Der antimuslimische Rassismus und sein Sicherheitsdiskurs 19

Ein möglicher Umgang damit ist, die religiösisierende und kultu-

ralisierende Sicht auf Gewalt, die von ›Muslim:innen‹ ausgeht, histo-

risch zu kontextualisieren28 oder auch muslimische Kritik daran euro-

päischen Leser:innen zugänglich zumachen.29 In der vorliegenden Stu-

die werden wir weitere Deutungen und Strategien imUmgangmit dem

Bedrohungsszenario und mit der Adressierung von ›Muslim:innen‹ als

Sicherheitsrisiko rekonstruieren.

Die Adressierung von ›Muslim:innen‹ als Sicherheitsproblem

Die folgenden Ausführungen sind das Ergebnis eines Forschungspro-

jekts, das (als) Muslim:innen (Markierte) fragt, wie sie den Sicherheits-

diskurs wahrnehmen, welche Bedeutung er für sie hat und wie sie da-

mit umgehen. In Einzelinterviews befragt und zu Gruppendiskussio-

nen eingeladen haben wir Akteur:innen, die in Verbänden, Commu-

nities oder Gemeinden aktiv sind und die sich selbst als muslimisch

verorten oder als solche angesprochen werden. Damit knüpft das For-

schungsprojekt an eine Praxis an, die ›Muslim:innen‹ nicht nur als be-

sondere Gruppe ver-andert, sondern im Kontext des Sicherheitsdiskur-

ses anspricht.

Belege für die Adressierung von (als) Muslim:innen (Markierten)

als Sicherheitsproblem lassen sich in Praxis reflektierender und erfor-

schender Literatur finden. Qasem30 schildert, dass er von einer Schule

gebeten wird, einenWorkshop durchzuführen. Der Auftrag wird damit

begründet, dass einige ›muslimische‹ Schüler:innen »auffälliges Ver-

halten« zeigen, ein Schüler soll »auf dem Schulhof predige[n]«. »Ich

selber beobachtete in meinen Gesprächen während der Workshops je-

doch keinerlei besonderen religiösen Eifer bei diesem Schüler, sondern

nahm seine mitunter tatsächlich lautstarken Beschwerden über Ras-

sismus vielmehr als aufrichtige Unmutsäußerungen wahr«, so Qasem.

28 Mustafa 2013.

29 Fouad 2019.

30 Qasem 2019: 4-6.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-003 - am 14.02.2026, 14:24:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


20 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Dieses Beispiel steht paradigmatisch für viele seiner Erfahrungen im

Zusammenhang mit der Islamismusprävention: »Von Rassismus be-

troffene Jugendliche – und unter ihnen vor allem diejenigen, die diese

Erfahrung auch klar als Erfahrung von Rassismus benennen – werden

so automatisch als potenziell radikalisierungsgefährdet gelesen«.

Eine Studie von Karakaşoğlu und Wojciechowicz bestätigt diese

Schilderung.31 Die Autorinnen zitieren einen Schulleiter, der sich

gegen eine Referendarin mit Hijab »energisch zur Wehr gesetzt [hat]«,

weil er meint, dass »das Kopftuch die demokratisch strukturierte Ord-

nung der Schule gefährde[t]«. Ein anderer Schulleiter unterstellt eine

Praktikantin mit Hijab seiner direkten Aufsicht (im Unterschied zu

den anderen Praktikant:innen, die von der Ausbildungskoordinatorin

betreut werden) und versetzt sie wöchentlich in eine andere Klasse,

wo sie in der letzten Reihe sitzen muss, weil der Schulleiter nicht will,

dass die Schüler:innen sie als künftige Lehrerin anerkennen. Die Er-

fahrung junger Menschen in (außer-)schulischen Bildungskontexten,

als Bedrohung und Sicherheitsrisiko adressiert zu werden, reiht sich

in ihre allgemeinen Rassismuserfahrungen ein32 und betrifft freilich

nicht nur Jugendliche. Im Rahmen einer Studie führen Jukschat und

Leimbach Interviews im Justizvollzug durch. Sie berichten, wie ihnen

»mehrheitlich vermeintlich ›radikalisierte‹ Interviewpartner vermittelt

wurden, die, wie sich im biografischen Interview und der rekonstruk-

tiven Analyse zeigte, weder demokratiefeindliche Positionen vertraten

nochmit islamistischen Akteur:innen sympathisierten«.33 In einem Fall

stellt sich heraus, dass die als Islamist vorgestellte Person ein Aktivist

der PKK ist und im anderen, dass es sich um einen kurdischen Jesiden

handelt.

Quantitative Erhebungen und Meinungsumfragen, die (als) Mus-

lim:innen (Markierte) befragen und erforschen, und von Wissenschaft,

Politik, Verwaltung, Medien und NGOs in Auftrag gegeben werden, ge-

winnen in den letzten Jahrzehnten vermehrt an Bedeutung. Sie bilden

31 Karakaşoğlu/Wojciechowicz 2017: 517-518.

32 Mühe 2019; Scharathow 2014, 2017.

33 Jukschat/Leimbach 2019: 15.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-003 - am 14.02.2026, 14:24:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Der antimuslimische Rassismus und sein Sicherheitsdiskurs 21

den Korpus einer Untersuchung von Johansen und Spielhaus34. Die Au-

torinnen analysieren Studien, die über zehn Jahre in sieben west- und

nordeuropäischen Staaten durchgeführt wurden. Sie fragen danach,

welche Vorstellungen darin über Muslim:innen zum Ausdruck kom-

men: Wer gilt als muslimisch, wie wird die Stichprobe der ›Muslim:in-

nen‹ operationalisiert und wie kommt sie zustande? Wer wird als Mus-

lim:in befragt – und wer nicht, welcheThemenfelder werden angespro-

chen,welche Fragen gestellt – undwelche nicht, welches Erkenntnisziel

liegt den Befragungen zugrunde und wie werden die Ergebnisse prä-

sentiert? Die Befragungen, so ein Ergebnis von Johansen und Spielhaus,

greifen auf gesellschaftlich verfügbares Wissen über Muslim:innen zu-

rück und sind ihrerseits an der Produktion vonWissen überMuslim:in-

nen beteiligt, und zwar im Zuge des gesamten Forschungsprozesses,

vom Entwurf des Forschungsdesigns und der Zusammenstellung des

Samples, über den Erhebungs- und Auswertungsprozess bis hin zur

Präsentation der Ergebnisse.

Die wenigen Beispiele zeigen, dass es auch kritische Auseinander-

setzungen mit der einseitigen und unterkomplexen Erforschung von

›Muslim:innen‹ gibt sowie Studien, die Muslim:innen dazu einladen,

eigensinnige Perspektiven einzunehmen, und Abhandlungen, die die

fachlichen Kompetenzen von Muslim:innen ernst nehmen.35

Eine weitere Studie über ›Muslim:innen‹?

Unsere Studie folgt der Logik, ›Muslim:innen‹ zum Untersuchungsge-

genstand zu nehmen und sie zu einem problematischen Sachverhalt

zu befragen. Da wir die Effekte der Muslimisierung untersuchen wol-

len, müssen wir ›Muslim:innen‹ befragen. Wir müssen dem Konstruk-

tionsprozess des ›muslimischen Sicherheitsproblems‹ nachspüren, um

seine Funktions- und Wirkungsweisen zu verstehen und ihn »kontra-

34 Johansen/Spielhaus 2012, 2018.

35 Spielhaus 2011; Bassiouni 2014.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-003 - am 14.02.2026, 14:24:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


22 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

punktisch«36, also sowohl in der hegemonialen Bedeutung und deren

Vereindeutigungen und Auslassungen als auch den Widerständen da-

gegen, lesen zu können. Die Diskursivierung von ›Muslim:innen‹ als Si-

cherheitsproblem ist ein gesellschaftlicher Rassifizierungsprozess37mit

realen Folgen für (als) Muslim:innen (Markierte). Von einer Konstrukti-

on als einem Prozess der Rassifizierung zu sprechen, bedeutet freilich

nicht, dass es keineMenschen gibt, die sich alsMuslim:innen verstehen;

vielmehr ist damit die naturalisierende Homogenisierung von Men-

schen gemeint, die sie aufgrund ihrer (vermeintlichen oder tatsächli-

chen) Herkunft zu kulturell Fremden erklärt, ihre Fremdheit mit der

(vermeintlichen oder tatsächlichen) Religionszugehörigkeit begründet

und damit die Herabsetzung und Entwürdigung der so zu ›Muslim:in-

nen‹ rassifizierten Menschen rechtfertigt.

Der rassifizierende Konstruktionsprozess hat unter anderem zur

Folge, dass sich ›Muslim:innen‹ mit Rassismus auf die ein oder andere

Weise beschäftigen müssen, auch wenn sie es nicht wollen. Da Rassis-

mus nicht verschwindet,wenn sichMenschen entscheiden, ihn zu igno-

rieren, muss diese Entscheidung immer wieder neu getroffen werden;

so findet die Beschäftigung mit Rassismus also auch dann kein Ende,

wenn ihr eine rassifizierte Person aus dem Weg zu gehen versucht: Sie

wird weiterhin als ›Muslim:in‹ adressiert undmuss sich aktiv dazu oder

auch dagegen verhalten. Rassismus zu ignorieren, ist also keine Opti-

on, jedenfalls nicht für Menschen, die rassifiziert werden, und nicht

in kritischer Absicht. Um Rassismus der Kritik zugänglich zu machen

mit dem Ziel, ihn oder zumindest seine Folgen zu minimieren, muss er

thematisiert werden.

Eine der Möglichkeiten, Rassismus zu identifizieren, besteht darin,

seine Effekte zu studieren. Insbesondere nicht-intendierter, institu-

tionalisierter, wohlmeinender, paternalistischer Rassismus kann nur

schwerlich an den Motiven erkannt werden. Handlungsroutinen etwa

können problematisch sein, wenn ihnen eine spezifische Norm (weiß,

36 Said 1994: 51

37 Attia 2009; Shooman 2014.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-003 - am 14.02.2026, 14:24:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Der antimuslimische Rassismus und sein Sicherheitsdiskurs 23

christlich, säkular) zugrunde liegt, die partikular ist, aber universali-

siert wird; Personen müssen sich nichts weiter dabei denken, wenn

sie wie üblich handeln, und dennoch kann der Effekt ausschließen

und dem Ausschluss eine rassistische Konstruktion zugrunde liegen.38

Grenzüberschreitendes Verhalten, das damit begründet wird, nur das

Beste im Sinn zu haben und helfen zu wollen, kann in rassistische

Diskurse verstrickt sein, ohne dass die so handelnde Person ein ras-

sistisches Motiv benennen könnte. Und doch haben diese Formen von

Rassismus Herabsetzung und Verletzung, Barrieren und Ungleichheit,

Wut und Rückzug zur Folge.

Antimuslimischer Rassismus (be-)trifft Menschen, die als ›Mus-

lim:innen‹ angesprochen und ausgeschlossen, bevormundet und

bemitleidet, zurückgewiesen und behindert, beschimpft und beschul-

digt werden, der Sicherheitsdiskurs (be-)trifft (als) Muslim:innen

(Markierte). Insofern müssen wir ›Muslim:innen‹ befragen, wenn wir

rassismuskritische Forschung betreiben wollen, auch auf die Gefahr

hin, die Konstruktion der Gruppe der ›Muslim:innen‹ – jedenfalls

vorübergehend – dadurch zu affirmieren, dass wir unsere Gesprächs-

partner:innen als solche anrufen.

Johansen und Spielhaus kommen in ihrer Analyse zu dem Schluss,

dass in der überwiegenden Mehrzahl der Befragungen bereits die

Fragestellung und die Auswahl der Gesprächspartner:innen davon aus-

gehen, dass Muslim:innen fremd und potentiell problematisch sind.

Die Themenfelder nehmen folgende Aspekte in den Blick: »integration,

belonging and identity, radicalization and security, religiosity and reli-

gious practice, political and civic participation, gender and sexuality«.39

In Fragestellungen zu Einstellungen,Werten und Praktiken werden die

genannten Themenfelder derart miteinander ins Verhältnis gesetzt,

38 Das Neutralitätsgesetz etwa wurde im Zuge der Kopftuch-/Berufsverbote für

Kopftuch tragende, muslimische Frauen an staatlichen Schulen erlassen. Die

Begründung für das Verbot findet sich im Gesetzestext nicht wieder, seine Fol-

gen für Hijabis sind geblieben.

39 Johansen/Spielhaus 2012: 104.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-003 - am 14.02.2026, 14:24:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


24 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

dass im Ergebnis die (vermutete) Religionszugehörigkeit von ›Mus-

lim:innen‹ als potentielles Integrationshindernis interpretiert wird

und die misslungene Integration als potentielles Sicherheitsrisiko.

Über den Aspekt der Integration werden also Religion und Sicherheit

miteinander verbunden. Da das Thema Integration nur Migrant:innen

(und davon nur bestimmte) betrifft, werden deutsche Muslim:innen

ohne Migrationsbezüge aus Studien über ›Muslim:innen‹ ausgeklam-

mert40, während Befragte, die sich trotz Adressierung als Muslim:in als

atheistisch oder säkular bezeichnen, nicht aus der Stichprobe entfernt

werden.41 Die Zusammenstellung des Samples und die in den Blick

genommenen Fragen stellen die (vermutete) Differenz, die Religion an

Kultur und Nation bindet, in den Mittelpunkt – schließlich begründet

diese eine eigene Befragung von ›Muslim:innen‹. Wenig überraschend

erscheinen ›Muslim:innen‹ dann tatsächlich als fremd bzw. werden als

fremd präsentiert – alles andere wäre unspektakulär und würde keine

Sonderbefragung rechtfertigen.

Auch wir überlassen den von uns interviewten Personen und

Gruppen nicht die Wahl des Themas, sondern haben ein Erkenntnis-

interesse. Hierzu bedienen wir uns zwar offener Erhebungsmethoden,

laden unsere Gesprächspartner:innen aber zu einem spezifischen, pro-

blematisierenden Thema ein. In der vorliegenden Publikation reihen

wir keine Zitate aneinander – auch das würde nicht ungefiltert Aussa-

gen der Gesprächspartner:innen wiedergeben, sondern wäre durch uns

ausgewählt und angeordnet –, sondern interpretieren die Aussagen

kontrolliert und versuchen zu rekonstruieren: Letztlich treffen wir als

Forschungsteam, das ein Forschungsdesign entwirft, Fragestellung

und Methoden festlegt, Interviewpartner:innen und Diskussions-

teilnehmer:innen einlädt, Passagen auswählt und interpretiert, den

gesamten Prozess über Entscheidungen. Wir haben versucht, der

Homogenisierung von (als) Muslim:innen (Markierten) entgegenzu-

wirken, indem wir das Sample der zu befragenden ›Muslim:innen‹

divers zusammenstellen. Der Problematisierung von ›Muslim:innen‹

40 Hernández Aguilar 2018.

41 Spielhaus 2013.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-003 - am 14.02.2026, 14:24:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Der antimuslimische Rassismus und sein Sicherheitsdiskurs 25

wiederum begegnen wir, indem wir diese ins Zentrum unserer Studie

stellen: Wir bitten unsere Gesprächspartner:innen, über die Bedeutung

des Sicherheitsdiskurses für sie zu sprechen. In Einzelinterviews und

Gruppendiskussionen geben wir ihnen die Gelegenheit, ihre Wahrneh-

mungen und Strategien zu explizieren, ihr Muslimischsein angesichts

des Bedrohungsszenarios selbst zu definieren und zu verkomplizieren,

miteinander auszuhandeln und voneinander abzugrenzen, sodass sie

aus der fremdbestimmten Positionierung ›Muslim:in‹ heraustreten

und in Selbstpositionierungen aus pluralen, intersektionalen, ambiva-

lenten, brüchigen Perspektiven von Muslim:innen sprechen können.

Dies ist mit der Hoffnung verbunden, dass sie auch als solche gehört

werden.

Die ausgewählten Auswertungsmethoden orientieren sich an einer

rekonstruktiven Methodologie. Sie geht davon aus, dass die Wirklich-

keit gesellschaftlich konstruiert ist und es Aufgabe der empirischen For-

schung ist, »die (sinnhaften) Konstruktionen der Wirklichkeit zu re-

konstruieren, welche die Akteure in und mit ihren Handlungen vollzie-

hen«.42 Wissensbestände, die Handlungen anleiten, sind meist impli-

zit, sodass nicht einfach danach gefragt werden kann. Vielmehr müs-

sen Handlungen, wozu auch Sprachhandlungen gehören, beobachtet

und rekonstruiert werden, um die »implizite Klugheit«43 sichtbar zu

machen. Das Ziel der Rekonstruktion ist es, »soziale Verhältnisse als

Sinnzusammenhänge erfassen zu können und auf dieseWeise […] einen

verstehenden Nachvollzug sozialen Handelns zu ermöglichen«, unter

anderem auch, weil »sich in der Art und Weise, wie die soziale Welt er-

fahren wird, milieu- oder generationstypische Lebensbedingungen do-

kumentieren«44 können.

(Als) Muslim:innen (Markierte) zu befragen bedeutet also, dass

wir davon ausgehen, dass sie ein Set an sozialen Wirklichkeiten und

Wissensbeständen teilen, das Rückschlüsse auf ihre Lebensumstände

ermöglicht. Zu rekonstruieren (oder auch auf andere Weise Daten

42 Meuser 2018: 207.

43 Bohnsack zit.n. ebd.: 208.

44 Meuser 2018: 207.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-003 - am 14.02.2026, 14:24:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


26 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

auszuwerten) ist daher kein technokratischer Arbeitsschritt, der von

jeder beliebigen Person angewendet zum gleichen Ergebnis gelangt.

Vielmehr kommt in allen Schritten des Forschungsprozesses zum

Ausdruck, welches (Alltags-)Wissen die Forschenden einspeisen und

zur Geltung bringen und wie sie selbst in das Thema involviert sind.

Die spezifischen sozialen Wirklichkeiten, die spezifischen Wissens-

bestände und die besonderen Lebensumstände von ›Muslim:innen‹

können religiös, kulturell, gesellschaftlich oder historisch perspekti-

viert werden oder aber genau diese Perspektivierungen hinterfragt,

intersektional miteinander und mit weiteren Aspekten verwoben

und/oder rassismuskritisch dekonstruiert werden.

Methoden sind Werkzeuge, aber keine bloßen Techniken; sie wer-

den zu einem spezifischen Erkenntniszweck eingesetzt, theoretisch

begründet und (alltags-)theoretisch umgesetzt. Sie werden von gesell-

schaftlich positionierten Personen entwickelt und genutzt, die auf die

ein oder andere Weise in rassistische Diskurse verstrickt sind, insbe-

sondere dann, wenn die Forschenden sich unbeteiligt oder objektiv

wähnen und damit ihre spezifische Position, von der aus sie forschen,

nicht offen legen.

Unser Forschungsteam setzt sich aus (als) Muslim:innen (Mar-

kierten)45 zusammen, die unterschiedliche religiöse, sprachliche,

geschlechtliche, sexuelle, soziale, migrationsbiographische, diszipli-

näre und weitere Positionierungen und Perspektivierungen in die

Arbeit einbringen. Die zu den Interpretationsgruppen eingeladenen

Personen verfügen über diverse Expertisen und intersektionale Ras-

sismuserfahrungen, sodass weitere Perspektiven hinzukommen. Die

(als) Muslim:innen (Markierten), die wir für die vorliegende Studie

befragen, sprechen wir – im Unterschied zum Großteil der Studien

45 Im Folgenden nutzen wir die Bezeichnungen Muslim:innen, ›Muslim:innen‹

und (als) Muslim:innen (Markierte), um (zunächst) zwischen Figur, Anrufung

und Identifizierung, zwischen Selbst- und Fremdbezeichnung zu unterschei-

den, die sich sowohl auf die Fokussierung auf das eine zentrale Merkmal, das

Muslimischsein, bezieht als auch auf die Frage danach, ob diese Zuordnung

überhaupt zutrifft.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-003 - am 14.02.2026, 14:24:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Der antimuslimische Rassismus und sein Sicherheitsdiskurs 27

über Muslim:innen – nicht als Fremde und schon gar nicht als pro-

blematisch, illoyal und bedrohlich, sondern als Teil der Bevölkerung

an. Und obwohl wir ›muslimische‹ Akteur:innen befragen, zielt unsere

Studie nicht darauf, ›Muslim:innen‹ als Typ zu konstruieren und auch

nicht verschiedene Typen ›muslimischer Wirklichkeiten‹ voneinander

zu unterscheiden, sondern stattdessen möglichst vielfältige gouverne-

mentale und insbesondere widerständige Umgangsstrategien mit dem

Sicherheitsdiskurs zu rekonstruieren. Unsere Gesprächspartner:innen

(sprach-)handeln auf unterschiedliche und häufig widersprüchliche

Weisen. Sie suchen – in (selbst-)reflexiven Überlegungen und ge-

meinsamen Diskussionen – nach Deutungen und Positionen, nach

angemessenem Verhalten und zielführenden Handlungen, sie wech-

seln die Richtung, sowohl im Denken als auch im Handeln. Insofern

präsentieren wir als Forschungsergebnis keine Typologien, sondern

Deutungen und Strategien, die um Themenspektren kreisen, welche

jeweils neu verhandelt werden und zu verschiedenen, sich kreuzenden

und auseinander laufenden, bisweilen ambivalenten und dann wieder

klaren Positionierungen einladen.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-003 - am 14.02.2026, 14:24:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839457115-003 - am 14.02.2026, 14:24:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

