Der antimuslimische Rassismus
und sein Sicherheitsdiskurs

Traditionen des Sicherheitsdiskurses

Es greift zu kurz, 9/11 als Kristallisationspunkt des antimuslimischen
Rassismus in den USA, Europa, Deutschland und anderen Teilen der
Welt zu setzen, wie dies hiufig geschieht. Anders als es das mediale und
politische Sprechen iiber Islam, Migration und Integration oder auch
einzelne Studien aus der Vorurteilsforschung zu Islamophobie sugge-
rieren, hat die Problematisierung der Minderheit und ihre Diskursivie-
rung als bedrohlich und fremd eine lange Tradition.

Gegenwirtige Mafinahmen zur inneren und iufleren Sicherheit,
die sich in spezifischer Weise gegen und an (als) Muslim:innen (Mar-
kierte) richten, reichen bis ins spite 15. bzw. frithe 16. Jahrhundert
in Siideuropa zuriick. Auf der Iberischen Halbinsel etwa miissen die
iber Jahrhunderte ansissigen Bevilkerungsgruppen muslimischen
Glaubens und arabischer oder amazighischer Sprachen nach der
Machtiibernahme durch katholische, spanische und portugiesische
Herrscher:innen zunichst verschiedene restriktive Mafinahmen iiber
sich ergehen lassen, die sie in der Ausitbung ihrer Religion und an
der Entfaltung ihrer Kulturen hindern: Sie werden zur Konversion
gezwungen oder vertrieben und schlieRlich nach Nordafrika depor-
tiert.! Die Idee der neuen, christlichen Herrscher:innen, die Einheit
der Nation durch religiése Reinheit zu erreichen, koppelt die Loyalitit

1 Berger 2014; Cowans 2003; Nifez Muley 1567; Soyer 2018.

am 14.02.2026, 14:24:26.



https://doi.org/10.14361/9783839457115-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

gegeniiber der Nation an die Religionszugehorigkeit, die wiederum
genealogisch hergeleitet wird. Der eigenen Logik und Politik zufolge
kann die muslimisch-arabisch-amazighische Bevolkerung, >Mauren«
oder >Moriscos< genannt, nicht loyal sein und wird deswegen als gefihr-
lich behandelt, beobachtet, reglementiert, sanktioniert und schlieflich
vertrieben und deportiert. Die iiber mehrere Jahrhunderte andauernde
Koexistenz der multilingualen und multireligiésen Gesellschaft, die
in gemeinsamen Arbeiten philosophische und naturwissenschaftliche
Hohenfliige erreicht, nimmt ein gewaltsames Ende. Der vormoderne
Rassismus erhilt seine Konturen.”

Im Zuge des europdischen Kolonialismus verindert sich die Wahr-
nehmung und Darstellung der sMohammedaner:innen<im >Orient<und
in >Afrika¢, die Deutung ihrer Gefihrlichkeit erfihrt eine neue Varian-
te und geht abermals mit ihrer Rassifizierung einher. Um die koloniale
Herrschaft, Gewalt, Ausbeutung, Unterdriickung und Herabwiirdigung
zu rechtfertigen, werden die kolonialen >Untertanenc als riickstindig
und unzivilisiert diskursiviert, der Widerstand dagegen als Aufstand
und Gewalt diffamiert.> Die Ver-anderung und die Gewalt sind geblie-
ben, ihre Begriindung und ihre Formen verindern sich, wie Fanon ar-
gumentiert:

»Der vulgare, primitive, gewchnliche Rassismus gab vor, in der Bio-
logie die materielle Basis der Doktrine zu finden, als sich die Bibel
als unzureichend erwiesen hatte. [..] Nichtsdestoweniger feiern die
alten AuRRerungen hier und dort Wiederauferstehung. [..] Der Rassis-
mus, der sich rational, individuell, genotypisch und phanotypisch de-
terminiert gibt, verwandelt sich in einen kulturellen Rassismus. Das
Objekt des Rassismus ist nicht langer der einzelne Mensch, sondern
eine bestimmte Existenz-Form. [..] Die >westlichen Werte<treffen sich
seltsamerweise wieder mit dem so berithmten Aufruf zum Kampf des
>Kreuzes gegen den Halbmond«.«*

2 Hering Torres 2006.
3 Fanon 1966, 1969; Said 1978.
4 Fanon 1969: 39f.

am 14.02.2026, 14:24:26.



https://doi.org/10.14361/9783839457115-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der antimuslimische Rassismus und sein Sicherheitsdiskurs

Fanons und Saids Studien zur kolonialen Gewalt und zum Orientalis-
mus nehmen franzdsische und englische Diskurse und Politiken in den
Blick. Auch im deutschen Kolonialismus bis hin zum Nationalsozia-
lismus spielt neben der biologischen und kulturellen Orientalisierung
der Muslim:innen ihre politische Beherrschung und Instrumentalisie-
rung eine Rolle.’ Die Frage danach, welche Gefahr von ihnen ausgeht,
bezieht hier, dhnlich wie in anderen europiischen Kontexten, sowohl
vormoderne als auch moderne Argumentationslinien ein®, die in aktu-
elle Diskurse hineinragen. Sie bringen ein spezifisches >Wissenc« tiber
Muslim:innen hervor” und verdichten sich in einem neuen antimus-
limischen Rassismus.® Darin kommen dem Bedrohungsszenario und
dem Sicherheitsdiskurs wieder prominente Bedeutungen zu — >Mus-
lim:innen< werden als innere und als duflere Gefahr diskursiviert.’
Der aktuelle antimuslimische Rassismus nimmt sowohl auf den
vormodernen als auch auf den modernen Rassismus Bezug, sodass
einige iltere Topoi erstaunlich aktuell erscheinen — oder auch gegen-
wirtige, als menschenrechtliche >Islamkritik« prisentierte Auferungen
auffallend mittelalterlich. Das Wechselspiel von Religion, Kultur, Ge-
schlecht und Sexualitit etwa blickt auf eine lange Geschichte zuriick™,
aktuelle Analysen zu Homonationalismus und Femonationalismus™
konnen auf Vorarbeiten zum »kolonialen Feminismus«** zuriickgreifen.
Die Vorstellung einer Gefahr, die von Muslim:innen — und auch
Juden:Jidinnen - als >fiinfter Kolonne« ausgeht, welche im Innern der
Nation einer dufieren Macht zuarbeitet, finden wir ausgeprigt im 16.,
im ausgehenden 20. sowie im beginnenden 21. Jahrhundert wieder,

5 Attia 2007; Berman1996; Fuhrmann 2006; Keskinkili¢ 2019a; Motadel 2017; Wa-
genhofer 2010.

6 Bellmann 2011; Hofert 2003; Katzer 2008.

7 Amir-Moazami 2018; fiir Europa: Johansen/Spielhaus 2012.

8 Attia 2009; fiir Europa und USA: Attia/Keskinkilig 2016.

9 Benz 2012.

10 Kabbani1993; Pinn/Wehner 1995; Shooman 2014; Yegenoglu1998.

1 Zum Homonationalismus Puar 2007; zum Femonationalismus Farris 2011.
12 Ahmed1992:151.

am 14.02.2026, 14:24:26.

15


https://doi.org/10.14361/9783839457115-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

16

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

wihrend die angebliche Gefahr, die von der vermeintlichen Riick-
stindigkeit und dem Widerstand der Muslim:innen (und der anderen
ausgebeuteten Volker) gegen Kolonialismus und die >Neue Weltord-
nung« ausgeht, das 18. und 19. mit dem 21. Jahrhundert verbindet.
Die Transformation spiegelt die Entwicklung des Rassismus: Wihrend
der vormoderne Rassismus >Rassen< im Plural als getrennte Entititen
konzipiert, fithrt der moderne Rassismus die vormals getrennten >Ras-
sen< zusammen — die Differenz wird nun linear in der Entwicklung
der Menschheitsrasse, >Rasse< im Singular also, angeordnet. Insofern
verwundert es nicht, wenn im vormodernen Rassismus die Gefahr
auch dann als duflere wahrgenommen wird, wenn diejenigen, von
denen die Gefahr ausgehen soll, im Inneren leben (Illoyalitit), wihrend
die Gefahr im modernen Rassismus als universalistische, weil den
Fortschritt der Menschheit bzw. die >Rassenhygiene« betreffend, kon-
zipiert wird (Minderwertigkeit). In jeweils angepasster Sprache und
Beziigen finden wir beide Diskursstringe in aktuellen Rassismen, auch
im antimuslimischen, wieder. sMuslim:innen« sind demzufolge sowohl
gefihrlich, »weil sie wirklich im Weltmaf3stab operieren«” und »an der
Ubernahme der Macht«** arbeiten, als auch, weil sie aufgrund ihrer
»enorme[n] Fruchtbarkeit [...] auf lange Sicht eine Bedrohung fir das
kulturelle und zivilisatorische Gleichgewicht [und einen] Riickschritt«”
darstellen. Insofern verbinden sich im antimuslimischen Rassismus
Argumentationsmuster des Antisemitismus mit jenen des kolonialen
Rassismus, weisen aber auch Unterschiede zu beiden auf und stellen
daher eine spezifische Form von Rassismus dar.’

Der kurze Abriss zeigt, dass der Sicherheitsdiskurs nicht neu ist
und die Vermutung, dass er auf die Gewalt reagiert, die von (als) Mus-
lim:innen (Markierten) ausgeht, zu kurz greift."”

13 Schwarzer zit.n. Marx 2006: 213.

14 Mannheimer zit.n. Shooman 2014: 149.

15 Sarrazin zit.n. Shooman 2014: 60.

16 Attia 2009; Keskinkilig/Langer 2018; Rohde 2005; Shooman 201s.
17 Brunner 2011; Mustafa 2016.

am 14.02.2026, 14:24:26.



https://doi.org/10.14361/9783839457115-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der antimuslimische Rassismus und sein Sicherheitsdiskurs

Antimuslimischer Rassismus als Gesellschafts-
und Erfahrungshintergrund

Die Stereotypisierung, Diskriminierung und Verfolgung von (als) Mus-
lim:innen (Markierten) damit zu entschuldigen, dass es nicht die Fal-
schen trifft, angesichts von Terrorismus und Radikalisierung, Illoya-
litit und Fremdheit, Riickstindigkeit und Traditionalismus, verkennt
die historischen und gesellschaftlichen Zusammenhinge und bedient
sich genau jener Argumentationen, die sie zu kritisieren vorgibt. Al-
Azmeh vergleicht Die Islamisierung des Islam, so der Titel seines Buches,
in europiischen Diskursen mit der »Islamisierung des Islam«*® durch
islamistische Ideologien. Demnach verbindet islamistische und anti-
muslimische Argumentationen eine Komplizenschaft, die auf der na-
turalisierenden Kulturalisierung von Differenz beruht und in Rassis-
mus verstrickt ist. Muslimische Gemeinschaften werden in beiden Va-
rianten iiberislamisiert und »aus konkreten sozialen, historischen, po-
litischen, ideologischen Gebilden mit bestimmten Tendenzen und Per-

? zu einem ahistorischen, essentiellen Islam umgedeutet.

spektiven«
Weil Religion als Kultur und beides als unverinderlich und statisch ver-
handelt wird, spricht Al-Azmeh von Rassismus. Auch Said hatte den
kolonialen Orientalismus des 18. und 19. Jahrhunderts als Rassismus
theoretisiert.>® Aktuelle Fachdebatten stimmen mit dieser Einordnung
tiberein und sprechen von antimuslimischem Rassismus.”

Der antimuslimische Rassismus hat Folgen, die iiber die Wahr-
nehmung von Muslim:innen als fremd und bedrohlich und die Ge-
ringschitzung des Islams und der Muslim:innen hinausgehen.”” Im
Bedrohungsszenario des sislamistischen Terrorismus< werden (als)
Muslim:innen (Markierte) ihrer tatsichlichen oder zugeschriebenen
Religion, Kultur und Herkunft nach als spezifische Problemgruppe ins

18 Al-Azmeh 1996: 21.

19  Ebd.:7.

20  Said1978,198s.

21 Attia/Keskinkili¢ 2016.
22 Hafez/Schmidt 2014.

am 14.02.2026, 14:24:26.



https://doi.org/10.14361/9783839457115-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

18

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

offentliche, politische, wissenschaftliche und pidagogische Visier ge-
nommen und unter Aufsicht gestellt. Das Bedrohungsszenario miindet
in Politiken der Kriminalisierung, Verdichtigung und Uberwachung
von (als) Muslim:innen (Markierten) als potentielle »Gefihrder«?.
Und das, obwohl »die Geschichte des modernen Terrorismus keine
Geschichte islamistischer Gruppierungen« ist und »andere Formen
staatlicher wie nicht staatlicher Gewalt ein rechnerisch grofieres
Gefihrdungspotenzial fiir die innere wie auch internationale Sicher-
heit«** besitzen. Gleichzeitig wird gegen Muslim:innen gerichtete
rassistische und extrem rechte Gewalt individualisiert und marginali-
siert® sowie Kritik am antimuslimischen Rassismus verharmlost und
diskreditiert.>®

(Als) Muslim:innen (Markierte) werden mit dem Stigma des bedroh-
lich Fremden belegt, misstrauisch beobachtet und kommentiert, sie
werden der Integrationsverweigerung oder der Integrationsunfihig-
keit sowie der Unterwanderung und Islamisierung bezichtigt, sodass
ihre Diskriminierung nicht nur als gerechtfertigt, sondern bisweilen
gar als geboten erscheint. Muslim:innen« bleiben von hegemonialen
Islamdebatten und der damit zusammenhingenden Anrufung als
Sicherheitsbedrohung nicht unberiihrt: Sie sehen sich mit alltdglichen
Anfeindungen auf offener Strafle konfrontiert, erfahren institutio-
nelle Diskriminierung in Bildungseinrichtungen, im Beruf, auf dem
Wohnungsmarkt und im Gesundheitssystem” und miissen sich — ob
sie wollen oder nicht — mit jenen Themen auseinandersetzen, die im
hegemonialen Islamdiskurs als smuslimisch< und deswegen als proble-
matisch erscheinen. Sie werden dazu angehalten, sich fir die Taten
anderer >Muslim:innen< zu verantworten, von >bdsen< Muslim:innen
zu distanzieren und sich unaufhérlich als integrierte, aufgeklirte
Biirger:innen zu beweisen.

23 Backer 2020; Denkowski 2014; Graebsch 2019; Jukschat/Leimbach 2019.
24 Bock2017: 250.

25  Denkowski 2014; Jukschat/Leimbach 2019.

26  Bartel/Liebscher/Remus 2017; Cremer 2017; Naguib 2013.

27  Bayoumi 2009; Elahi/Khan 2017; Lewicki 2016; Mithe 2019.

am 14.02.2026, 14:24:26.



https://doi.org/10.14361/9783839457115-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der antimuslimische Rassismus und sein Sicherheitsdiskurs

Ein moéglicher Umgang damit ist, die religiosisierende und kultu-
ralisierende Sicht auf Gewalt, die von >Muslim:innen« ausgeht, histo-
risch zu kontextualisieren®® oder auch muslimische Kritik daran euro-
piischen Leser:innen zuginglich zu machen.” In der vorliegenden Stu-
die werden wir weitere Deutungen und Strategien im Umgang mit dem
Bedrohungsszenario und mit der Adressierung von >Muslim:innenc als
Sicherheitsrisiko rekonstruieren.

Die Adressierung von >Muslim:innenc als Sicherheitsproblem

Die folgenden Ausfithrungen sind das Ergebnis eines Forschungspro-
jekts, das (als) Muslim:innen (Markierte) fragt, wie sie den Sicherheits-
diskurs wahrnehmen, welche Bedeutung er fiir sie hat und wie sie da-
mit umgehen. In Einzelinterviews befragt und zu Gruppendiskussio-
nen eingeladen haben wir Akteur:innen, die in Verbinden, Commu-
nities oder Gemeinden aktiv sind und die sich selbst als muslimisch
verorten oder als solche angesprochen werden. Damit kniipft das For-
schungsprojekt an eine Praxis an, die >Muslim:innen« nicht nur als be-
sondere Gruppe ver-andert, sondern im Kontext des Sicherheitsdiskur-
ses anspricht.

Belege fiir die Adressierung von (als) Muslim:innen (Markierten)
als Sicherheitsproblem lassen sich in Praxis reflektierender und erfor-
schender Literatur finden. Qasem?®® schildert, dass er von einer Schule
gebeten wird, einen Workshop durchzufithren. Der Auftrag wird damit
begriindet, dass einige >muslimische« Schiller:innen »auffilliges Ver-
halten« zeigen, ein Schiiler soll »auf dem Schulhof predige[n]«. »Ich
selber beobachtete in meinen Gesprichen wihrend der Workshops je-
doch keinerlei besonderen religiésen Eifer bei diesem Schiiler, sondern
nahm seine mitunter tatsichlich lautstarken Beschwerden iiber Ras-
sismus vielmehr als aufrichtige Unmutsiuflerungen wahre, so Qasem.

28  Mustafa 2013.
29  Fouad 2019.
30 Qasem 2019: 4-6.

am 14.02.2026, 14:24:26.

19


https://doi.org/10.14361/9783839457115-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Dieses Beispiel steht paradigmatisch fiir viele seiner Erfahrungen im
Zusammenhang mit der Islamismuspravention: »Von Rassismus be-
troffene Jugendliche — und unter ihnen vor allem diejenigen, die diese
Erfahrung auch klar als Erfahrung von Rassismus benennen — werden
so automatisch als potenziell radikalisierungsgefihrdet gelesen«.

Eine Studie von Karakagoglu und Wojciechowicz bestitigt diese
Schilderung.® Die Autorinnen zitieren einen Schulleiter, der sich
gegen eine Referendarin mit Hijab »energisch zur Wehr gesetzt [hat],
weil er meint, dass »das Kopftuch die demokratisch strukturierte Ord-
nung der Schule gefihrde[t]«. Ein anderer Schulleiter unterstellt eine
Praktikantin mit Hijab seiner direkten Aufsicht (im Unterschied zu
den anderen Praktikant:innen, die von der Ausbildungskoordinatorin
betreut werden) und versetzt sie wochentlich in eine andere Klasse,
wo sie in der letzten Reihe sitzen muss, weil der Schulleiter nicht will,
dass die Schiiler:innen sie als kiinftige Lehrerin anerkennen. Die Er-
fahrung junger Menschen in (aufler-)schulischen Bildungskontexten,
als Bedrohung und Sicherheitsrisiko adressiert zu werden, reiht sich
in ihre allgemeinen Rassismuserfahrungen ein®* und betrifft freilich
nicht nur Jugendliche. Im Rahmen einer Studie fithren Jukschat und
Leimbach Interviews im Justizvollzug durch. Sie berichten, wie ihnen
»mehrheitlich vermeintlich >radikalisierte« Interviewpartner vermittelt
wurden, die, wie sich im biografischen Interview und der rekonstruk-
tiven Analyse zeigte, weder demokratiefeindliche Positionen vertraten
noch mit islamistischen Akteur:innen sympathisierten«.* In einem Fall
stellt sich heraus, dass die als Islamist vorgestellte Person ein Aktivist
der PKK ist und im anderen, dass es sich um einen kurdischen Jesiden
handelt.

Quantitative Erhebungen und Meinungsumfragen, die (als) Mus-
lim:innen (Markierte) befragen und erforschen, und von Wissenschatft,
Politik, Verwaltung, Medien und NGOs in Auftrag gegeben werden, ge-
winnen in den letzten Jahrzehnten vermehrt an Bedeutung. Sie bilden

31 Karakasoglu/Wojciechowicz 2017: 517-518.
32 Miihe 2019; Scharathow 2014, 2017.
33 Jukschat/Leimbach 2019: 15.

am 14.02.2026, 14:24:26.



https://doi.org/10.14361/9783839457115-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der antimuslimische Rassismus und sein Sicherheitsdiskurs

den Korpus einer Untersuchung von Johansen und Spielhaus*. Die Au-
torinnen analysieren Studien, die iiber zehn Jahre in sieben west- und
nordeuropiischen Staaten durchgefithrt wurden. Sie fragen danach,
welche Vorstellungen darin iber Muslim:innen zum Ausdruck kom-
men: Wer gilt als muslimisch, wie wird die Stichprobe der >Muslim:in-
nen« operationalisiert und wie kommt sie zustande? Wer wird als Mus-
lim:in befragt — und wer nicht, welche Themenfelder werden angespro-
chen, welche Fragen gestellt — und welche nicht, welches Erkenntnisziel
liegt den Befragungen zugrunde und wie werden die Ergebnisse pri-
sentiert? Die Befragungen, so ein Ergebnis von Johansen und Spielhaus,
greifen auf gesellschaftlich verfiigbares Wissen tiber Muslim:innen zu-
riick und sind ihrerseits an der Produktion von Wissen itber Muslim:in-
nen beteiligt, und zwar im Zuge des gesamten Forschungsprozesses,
vom Entwurf des Forschungsdesigns und der Zusammenstellung des
Samples, iiber den Erhebungs- und Auswertungsprozess bis hin zur
Prisentation der Ergebnisse.

Die wenigen Beispiele zeigen, dass es auch kritische Auseinander-
setzungen mit der einseitigen und unterkomplexen Erforschung von
>Muslim:innen« gibt sowie Studien, die Muslim:innen dazu einladen,
eigensinnige Perspektiven einzunehmen, und Abhandlungen, die die
fachlichen Kompetenzen von Muslim:innen ernst nehmen.*

Eine weitere Studie iiber >Muslim:innen<?

Unsere Studie folgt der Logik, >Muslim:innen< zum Untersuchungsge-
genstand zu nehmen und sie zu einem problematischen Sachverhalt
zu befragen. Da wir die Effekte der Muslimisierung untersuchen wol-
len, miissen wir >Muslim:innen« befragen. Wir miissen dem Konstruk-
tionsprozess des >muslimischen Sicherheitsproblems« nachspiiren, um
seine Funktions- und Wirkungsweisen zu verstehen und ihn »kontra-

34  Johansen/Spielhaus 2012, 2018.
35  Spielhaus 2011; Bassiouni 2014.

am 14.02.2026, 14:24:26.

21


https://doi.org/10.14361/9783839457115-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

22

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

punktisch«*¢, also sowohl in der hegemonialen Bedeutung und deren
Vereindeutigungen und Auslassungen als auch den Widerstinden da-
gegen, lesen zu kénnen. Die Diskursivierung von Muslim:innenc als Si-
cherheitsproblem ist ein gesellschaftlicher Rassifizierungsprozess® mit
realen Folgen fiir (als) Muslim:innen (Markierte). Von einer Konstrukti-
on als einem Prozess der Rassifizierung zu sprechen, bedeutet freilich
nicht, dass es keine Menschen gibt, die sich als Muslim:innen verstehen;
vielmehr ist damit die naturalisierende Homogenisierung von Men-
schen gemeint, die sie aufgrund ihrer (vermeintlichen oder tatsichli-
chen) Herkunft zu kulturell Fremden erklirt, ihre Fremdheit mit der
(vermeintlichen oder tatsichlichen) Religionszugehorigkeit begriindet
und damit die Herabsetzung und Entwiirdigung der so zu >Muslim:in-
nen« rassifizierten Menschen rechtfertigt.

Der rassifizierende Konstruktionsprozess hat unter anderem zur
Folge, dass sich sMuslim:innen«< mit Rassismus auf die ein oder andere
Weise beschiftigen miissen, auch wenn sie es nicht wollen. Da Rassis-
mus nicht verschwindet, wenn sich Menschen entscheiden, ihn zu igno-
rieren, muss diese Entscheidung immer wieder neu getroffen werden;
so findet die Beschiftigung mit Rassismus also auch dann kein Ende,
wenn ihr eine rassifizierte Person aus dem Weg zu gehen versucht: Sie
wird weiterhin als >Muslim:in<adressiert und muss sich aktiv dazu oder
auch dagegen verhalten. Rassismus zu ignorieren, ist also keine Opti-
on, jedenfalls nicht fiir Menschen, die rassifiziert werden, und nicht
in kritischer Absicht. Um Rassismus der Kritik zuginglich zu machen
mit dem Ziel, ihn oder zumindest seine Folgen zu minimieren, muss er
thematisiert werden.

Eine der Moglichkeiten, Rassismus zu identifizieren, besteht darin,
seine Effekte zu studieren. Insbesondere nicht-intendierter, institu-
tionalisierter, wohlmeinender, paternalistischer Rassismus kann nur
schwerlich an den Motiven erkannt werden. Handlungsroutinen etwa
konnen problematisch sein, wenn ihnen eine spezifische Norm (weif3,

36  Said1994: 51
37  Attia 2009; Shooman 2014.

am 14.02.2026, 14:24:26.



https://doi.org/10.14361/9783839457115-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der antimuslimische Rassismus und sein Sicherheitsdiskurs

christlich, sikular) zugrunde liegt, die partikular ist, aber universali-
siert wird; Personen miissen sich nichts weiter dabei denken, wenn
sie wie iiblich handeln, und dennoch kann der Effekt ausschliefRen
und dem Ausschluss eine rassistische Konstruktion zugrunde liegen.?®
Grenziiberschreitendes Verhalten, das damit begriindet wird, nur das
Beste im Sinn zu haben und helfen zu wollen, kann in rassistische
Diskurse verstrickt sein, ohne dass die so handelnde Person ein ras-
sistisches Motiv benennen konnte. Und doch haben diese Formen von
Rassismus Herabsetzung und Verletzung, Barrieren und Ungleichheit,
Wut und Riickzug zur Folge.

Antimuslimischer Rassismus (be-)trifft Menschen, die als >Mus-
lim:innen< angesprochen und ausgeschlossen, bevormundet und
bemitleidet, zuriickgewiesen und behindert, beschimpft und beschul-
digt werden, der Sicherheitsdiskurs (be-)trifft (als) Muslim:innen
(Markierte). Insofern miissen wir >Muslim:innen«< befragen, wenn wir
rassismuskritische Forschung betreiben wollen, auch auf die Gefahr
hin, die Konstruktion der Gruppe der >Muslim:innen< — jedenfalls
voritbergehend — dadurch zu affirmieren, dass wir unsere Gesprichs-
partner:innen als solche anrufen.

Johansen und Spielhaus kommen in ihrer Analyse zu dem Schluss,
dass in der tberwiegenden Mehrzahl der Befragungen bereits die
Fragestellung und die Auswahl der Gesprichspartner:innen davon aus-
gehen, dass Muslim:innen fremd und potentiell problematisch sind.
Die Themenfelder nehmen folgende Aspekte in den Blick: »integration,
belonging and identity, radicalization and security, religiosity and reli-
gious practice, political and civic participation, gender and sexuality«.*
In Fragestellungen zu Einstellungen, Werten und Praktiken werden die
genannten Themenfelder derart miteinander ins Verhiltnis gesetzt,

38  Das Neutralititsgesetz etwa wurde im Zuge der Kopftuch-/Berufsverbote fiir
Kopftuch tragende, muslimische Frauen an staatlichen Schulen erlassen. Die
Begrindung fir das Verbot findet sich im Gesetzestext nicht wieder, seine Fol-
gen fiir Hijabis sind geblieben.

39  Johansen/Spielhaus 2012: 104.

am 14.02.2026, 14:24:26.

23


https://doi.org/10.14361/9783839457115-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

24

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

dass im Ergebnis die (vermutete) Religionszugehérigkeit von >Mus-
lim:innen< als potentielles Integrationshindernis interpretiert wird
und die misslungene Integration als potentielles Sicherheitsrisiko.
Uber den Aspekt der Integration werden also Religion und Sicherheit
miteinander verbunden. Da das Thema Integration nur Migrant:innen
(und davon nur bestimmte) betrifft, werden deutsche Muslim:innen
ohne Migrationsbeziige aus Studien iiber >Muslim:innen«< ausgeklam-
mert*®, wihrend Befragte, die sich trotz Adressierung als Muslim:in als
atheistisch oder sikular bezeichnen, nicht aus der Stichprobe entfernt
werden.” Die Zusammenstellung des Samples und die in den Blick
genommenen Fragen stellen die (vermutete) Differenz, die Religion an
Kultur und Nation bindet, in den Mittelpunkt - schliefilich begriindet
diese eine eigene Befragung von >Muslim:innen«. Wenig iiberraschend
erscheinen >Muslim:innen« dann tatsichlich als fremd bzw. werden als
fremd prisentiert — alles andere wire unspektakulir und wiirde keine
Sonderbefragung rechtfertigen.

Auch wir tberlassen den von uns interviewten Personen und
Gruppen nicht die Wahl des Themas, sondern haben ein Erkenntnis-
interesse. Hierzu bedienen wir uns zwar offener Erhebungsmethoden,
laden unsere Gesprichspartner:innen aber zu einem spezifischen, pro-
blematisierenden Thema ein. In der vorliegenden Publikation reihen
wir keine Zitate aneinander — auch das wiirde nicht ungefiltert Aussa-
gen der Gesprichspartner:innen wiedergeben, sondern wire durch uns
ausgewihlt und angeordnet -, sondern interpretieren die Aussagen
kontrolliert und versuchen zu rekonstruieren: Letztlich treffen wir als
Forschungsteam, das ein Forschungsdesign entwirft, Fragestellung
und Methoden festlegt, Interviewpartner:innen und Diskussions-
teilnehmer:innen einlidt, Passagen auswihlt und interpretiert, den
gesamten Prozess iiber Entscheidungen. Wir haben versucht, der
Homogenisierung von (als) Muslim:innen (Markierten) entgegenzu-
wirken, indem wir das Sample der zu befragenden >Muslim:innen«
divers zusammenstellen. Der Problematisierung von >Muslim:innenc

40 Hernandez Aguilar 2018.
41 Spielhaus 2013.

am 14.02.2026, 14:24:26.



https://doi.org/10.14361/9783839457115-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der antimuslimische Rassismus und sein Sicherheitsdiskurs

wiederum begegnen wir, indem wir diese ins Zentrum unserer Studie
stellen: Wir bitten unsere Gesprichspartner:innen, tiber die Bedeutung
des Sicherheitsdiskurses fiir sie zu sprechen. In Einzelinterviews und
Gruppendiskussionen geben wir ihnen die Gelegenheit, ihre Wahrneh-
mungen und Strategien zu explizieren, ihr Muslimischsein angesichts
des Bedrohungsszenarios selbst zu definieren und zu verkomplizieren,
miteinander auszuhandeln und voneinander abzugrenzen, sodass sie
aus der fremdbestimmten Positionierung >Muslim:in< heraustreten
und in Selbstpositionierungen aus pluralen, intersektionalen, ambiva-
lenten, briichigen Perspektiven von Muslim:innen sprechen konnen.
Dies ist mit der Hoffnung verbunden, dass sie auch als solche gehort
werden.

Die ausgewihlten Auswertungsmethoden orientieren sich an einer
rekonstruktiven Methodologie. Sie geht davon aus, dass die Wirklich-
keit gesellschaftlich konstruiert ist und es Aufgabe der empirischen For-
schung ist, »die (sinnhaften) Konstruktionen der Wirklichkeit zu re-
konstruieren, welche die Akteure in und mit ihren Handlungen vollzie-
hen«.** Wissensbestinde, die Handlungen anleiten, sind meist impli-
zit, sodass nicht einfach danach gefragt werden kann. Vielmehr miis-
sen Handlungen, wozu auch Sprachhandlungen gehéren, beobachtet

4 sichtbar zu

und rekonstruiert werden, um die »implizite Klugheit«
machen. Das Ziel der Rekonstruktion ist es, »soziale Verhiltnisse als
Sinnzusammenhinge erfassen zu konnen und auf diese Weise [...] einen
verstehenden Nachvollzug sozialen Handelns zu ermdglichen«, unter
anderem auch, weil »sich in der Art und Weise, wie die soziale Welt er-
fahren wird, milieu- oder generationstypische Lebensbedingungen do-
kumentieren«* kénnen.

(Als) Muslim:innen (Markierte) zu befragen bedeutet also, dass
wir davon ausgehen, dass sie ein Set an sozialen Wirklichkeiten und
Wissensbestinden teilen, das Riickschliisse auf ihre Lebensumstinde

ermoglicht. Zu rekonstruieren (oder auch auf andere Weise Daten

42 Meuser 2018: 207.
43  Bohnsack zit.n. ebd.: 208.
44  Meuser 2018: 207.

am 14.02.2026, 14:24:26.

25


https://doi.org/10.14361/9783839457115-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

26

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

auszuwerten) ist daher kein technokratischer Arbeitsschritt, der von
jeder beliebigen Person angewendet zum gleichen Ergebnis gelangt.
Vielmehr kommt in allen Schritten des Forschungsprozesses zum
Ausdruck, welches (Alltags-)Wissen die Forschenden einspeisen und
zur Geltung bringen und wie sie selbst in das Thema involviert sind.
Die spezifischen sozialen Wirklichkeiten, die spezifischen Wissens-
bestinde und die besonderen Lebensumstinde von >Muslim:innenc
konnen religiés, kulturell, gesellschaftlich oder historisch perspekti-
viert werden oder aber genau diese Perspektivierungen hinterfragt,
intersektional miteinander und mit weiteren Aspekten verwoben
und/oder rassismuskritisch dekonstruiert werden.

Methoden sind Werkzeuge, aber keine blofen Techniken; sie wer-
den zu einem spezifischen Erkenntniszweck eingesetzt, theoretisch
begriindet und (alltags-)theoretisch umgesetzt. Sie werden von gesell-
schaftlich positionierten Personen entwickelt und genutzt, die auf die
ein oder andere Weise in rassistische Diskurse verstrickt sind, insbe-
sondere dann, wenn die Forschenden sich unbeteiligt oder objektiv
wihnen und damit ihre spezifische Position, von der aus sie forschen,
nicht offen legen.

Unser Forschungsteam setzt sich aus (als) Muslim:innen (Mar-
kierten) zusammen, die unterschiedliche religiése, sprachliche,
geschlechtliche, sexuelle, soziale, migrationsbiographische, diszipli-
nire und weitere Positionierungen und Perspektivierungen in die
Arbeit einbringen. Die zu den Interpretationsgruppen eingeladenen
Personen verfiigen iiber diverse Expertisen und intersektionale Ras-
sismuserfahrungen, sodass weitere Perspektiven hinzukommen. Die
(als) Muslim:innen (Markierten), die wir fiir die vorliegende Studie
befragen, sprechen wir — im Unterschied zum Grofteil der Studien

45 Im Folgenden nutzen wir die Bezeichnungen Muslim:innen, sMuslim:innenc<
und (als) Muslim:innen (Markierte), um (zunachst) zwischen Figur, Anrufung
und Identifizierung, zwischen Selbst- und Fremdbezeichnung zu unterschei-
den, die sich sowohl auf die Fokussierung auf das eine zentrale Merkmal, das
Muslimischsein, bezieht als auch auf die Frage danach, ob diese Zuordnung
iberhaupt zutrifft.

am 14.02.2026, 14:24:26.



https://doi.org/10.14361/9783839457115-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der antimuslimische Rassismus und sein Sicherheitsdiskurs

iiber Muslim:innen - nicht als Fremde und schon gar nicht als pro-
blematisch, illoyal und bedrohlich, sondern als Teil der Bevolkerung
an. Und obwohl wir >muslimische« Akteur:innen befragen, zielt unsere
Studie nicht darauf, >Muslim:innenc als Typ zu konstruieren und auch
nicht verschiedene Typen >muslimischer Wirklichkeiten< voneinander
zu unterscheiden, sondern stattdessen moglichst vielfiltige gouverne-
mentale und insbesondere widerstindige Umgangsstrategien mit dem
Sicherheitsdiskurs zu rekonstruieren. Unsere Gesprichspartner:innen
(sprach-)handeln auf unterschiedliche und hiufig widerspriichliche
Weisen. Sie suchen - in (selbst-)reflexiven Uberlegungen und ge-
meinsamen Diskussionen — nach Deutungen und Positionen, nach
angemessenem Verhalten und zielfithrenden Handlungen, sie wech-
seln die Richtung, sowohl im Denken als auch im Handeln. Insofern
prisentieren wir als Forschungsergebnis keine Typologien, sondern
Deutungen und Strategien, die um Themenspektren kreisen, welche
jeweils neu verhandelt werden und zu verschiedenen, sich kreuzenden
und auseinander laufenden, bisweilen ambivalenten und dann wieder
klaren Positionierungen einladen.

am 14.02.2026, 14:24:26.

21


https://doi.org/10.14361/9783839457115-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 14.02.2026, 14:24:26.



https://doi.org/10.14361/9783839457115-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

