356

AUFSATZE

DOI: 10.5771/0342-300X-2020-5-356

Helfen und Kritik

Das Verhaltnis von Solidaritat und Wohltatigkeit

in der Hilfe fur Gefluchtete

Helfen wird aus einer gesellschaftskritischen Perspektive haufig als zu unpolitisch,
zu emotional oder als zu partikular kritisiert. Es stabilisiert vermeintlich den
Status quo und tragt nicht zu grundlegenden sozialen Transformationen bei. Im
Zentrum steht bei diesen Kritiken die Frage, ob es sich bei Praktiken des Helfens
eigentlich um kritische Praktiken handelt oder ob sie lediglich dem eigenen
moralischen Selbstwertgefiihl oder der normativen Integration der Gesellschaft
dienen. Verweist das Helfen an sich bereits auf gesellschaftliche Missstinde oder
hat es vielmehr den Effekt, die Artikulation solcher Missstinde zu verhindern?

GRETA WAGNER

1 Einleitung

Praktiken des Helfens konnen Missstande aufdecken und
der Kritik zugédnglich machen - und sie kénnen Effekte
dieser Missstinde so abmildern, dass die Kritik an ihnen
untergraben wird. Man denke einerseits an das Verstecken
judischer Verfolgter im Nationalsozialismus, als das Hel-
fen selbst schon ein Akt des Widerstands war (in diesem
Kontext spricht man auch von Rettungswiderstand), und
andererseits an Formen karitativer Hilfe, die dazu beitra-
gen, soziale Unruhen zu verhindern - auch indem sie der
Verteilungsordnung der Gesellschaft Legitimitit verleihen.

»Solidarity, not Charity! steht deshalb auf Transpa-
renten, T-Shirts und Jutebeuteln von Akteur*innen, die
sich in sozialen Bewegungen fiir marginalisierte Gruppen
einsetzen. Gemeint ist, dass die angebotene Hilfe und Un-
terstiitzung nicht von oben nach unten erfolgen soll, dass
sie nicht Abhingigkeitsverhiltnisse verscharfen soll, son-
dern dass man sich untereinander als Gleiche anerkennt
und gemeinsam fiir bessere Bedingungen engagieren will.
Den meisten Konzeptionen von Solidaritit zufolge setzt
Solidaritdt ein Moment der Wechselseitigkeit voraus — im
Unterschied zur Wohltitigkeit, die nur den einseitigen Akt
des Gebens umfasst.

Mitglieder urbaner politischer Initiativen, die sich
fur Geflichtete einsetzen, verstehen sich als Aktivisten

und stellen den Begriff der Solidaritit ins Zentrum ihres
Engagements. Mit der Unterstiitzung verbinden sie auch
den Versuch, gemeinsam mit den Gefliichteten das euro-
paische Grenzregime zu kritisieren (und letztlich abzu-
schaffen). Die Ehrenamtlichen in kleinen Dorfern aber
bezeichnen sich als Fliichtlingshelfer. Sie verfolgen in der
Regel kein transformatives Ziel, sondern folgen einem hu-
manitdren oder christlichen Ideal, einem Affekt des Mit-
leids oder einem Verantwortungsgefiithl gegeniiber der
dorflichen Gemeinschaft — mit dieser aber verbindet sie
durchaus ein solidarischer Zusammenhalt, der auf Rezi-
prozitét beruht.

Wie lassen sich Reziprozitit und Solidaritat in einer
sozialen Beziehung vorstellen, deren eine Seite hilfsbe-
diirftig ist, die andere hingegen reich an Ressourcen? Re-
produziert der Anspruch der Wechselseitigkeit hier nicht
bestehende Ungleichheiten? Solidarisches Helfen werde
ich im Folgenden konzeptionell von wohltitigem Helfen
unterscheiden (Abschnitt2) und dann zwei Kontrast-
falle vorstellen, in denen unterschiedliche Verstandnisse
von Solidaritit bei der Hilfe fiir Gefliichtete zum Tragen
kommen: eine aktivistische Gruppe aus Lesbos und zivi-
le Seenotrettung im Mittelmeer (3). SchlieSlich werde ich
das Verhaltnis von Solidaritit und Wohltatigkeit auf der
Basis meiner eigenen Studie zur ehrenamtlichen Hilfe fiir
Gefliichtete im lindlichen Raum' diskutieren (4), um mit
Uberlegungen zu Temporalitit und Partikularitit der So-
lidaritat zu schliefen.

1P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:41:09. ©
b

Erlaubnis untersagt, mit, 10r oder In



https://doi.org/10.5771/0342-300X-2020-5-356

2 Solidarisches und wohltitiges Helfen

Solidaritat und Wohltatigkeit sind zwei Formen des Hel-
fens mit unterschiedlichen soziologischen Implikationen.
Die Wechselseitigkeit, die den meisten Verwendungswei-
sen des Begriffs der Solidaritit im Unterschied zur Wohl-
tatigkeit gemeinsam ist, kann zwar durch eine Krise einer
Partei tempordr aufSer Kraft gesetzt sein. Eine stabil ein-
seitige Hilfsbeziehung wiirde jedoch idealtypisch nicht als
solidarische Praxis bezeichnet werden.

Der Begriff Solidaritit wurde 1840 vom religiésen So-
zialisten Pierre Leroux als Gegenbegriff zu Barmherzig-
keit und Mildtitigkeit eingefithrt (vgl. Bayertz 1998, S.38;
Fiegle 2003). Der Begriff hat eine normative Dimension,
die laut Kurt Bayertz hauptséchlich auf drei Bedingungen
basiert: Erstens wird der wechselseitige Zusammenhang
in einer Gruppe von den Mitgliedern fiir subjektiv be-
deutsam gehalten, sie identifizieren sich als Gemeinschaft
und sind emotional miteinander verbunden. Dies schlief3t
zweitens die Erwartung gegenseitiger Hilfe im Bedarfsfall
ein, und drittens wird diese Hilfe im Bewusstsein gemein-
samer legitimer Ziele und Interessen erbracht (vgl. Bayertz
1998, S.12).

Der Solidaritétsbegriff findet aber auch Verwendung,
wenn es nicht um die Transformation, sondern um den
Bestand einer sozialen Ordnung geht. In der soziologi-
schen Verwendungsweise des Solidarititsbegriffs meint
dieser nicht das gemeinsame transformative Projekt einer
abgegrenzten Gemeinschaft, sondern die soziale Integrati-
on bzw. den Zusammenhalt einer Gesellschaft. Durkheim
unterscheidet mechanische Solidaritit, die auf der Ahn-
lichkeit ihrer Mitglieder und dem gemeinsamen Kollektiv-
bewusstsein basiert, von der organischen Solidaritdt, die
auf der Arbeitsteilung basiert und voraussetzt, dass sich
die Individuen voneinander unterscheiden (Durkheim
2012 [1893], S.182f.). Gerade die je individuellen Betiti-
gungsfelder der Gesellschaftsmitglieder in einer arbeits-
teiligen Gesellschaft begriinden demnach die soziale Inte-
gration, weil die Menschen voneinander abhingen. Auch
hier haben die Gesellschaftsmitglieder ein gemeinsames
Ziel, namlich die Aufrechterhaltung des gesellschaftlichen
Zusammenhalts. Ob sich die Mitglieder einer Gruppe nun
gegenseitig helfen oder die Mitglieder einer Gesellschaft
voneinander abhingen und deshalb zusammenhalten -
beiden Begriffen von Solidaritit ist es zu eigen, dass die-
se auf Wechselseitigkeit basiert und im Dienste eines ge-
meinsamen Ziels steht.

Zwei grundsitzliche Bedeutungen von Solidaritdt las-
sen sich also unterscheiden (vgl. auch den Beitrag von Les-
senich et al. in diesem Heft): In der sozialen Bewegungs-
forschung bezeichnet Solidaritit eine Einstellung und
einen Handlungsmodus, bei dem eine umgrenzte Gruppe
fiireinander einsteht - mit dem Ziel politischer Trans-
formation. In der klassischen soziologischen Theorie da-

gegen bezeichnet der Begriff die soziale Integration einer
Gesellschaft insgesamt. Mitunter wird zur Unterscheidung
beider Solidarititsbegriffe von sozialer und politischer
Solidaritat gesprochen und davon noch zivile Solidaritat
abgegrenzt, wenn es um staatlich institutionalisierte Soli-
daritét geht (vgl. Scholz 2008).

Marcel Mauss’ (1990 [1923/24]) Konzeption der Gabe
als Initiatorin von Beziehungen besteht aus der Trias von
Geben, Annehmen und Erwidern. Damit bricht Mauss
mit der Illusion, dass Geschenke auflerhalb von Rezi-
prozititsnormen stiinden: Gaben und die Formen von
Wechselseitigkeit, die sie initiieren, bringen durch gegen-
seitige Verpflichtungen Beziehungen hervor (Adloft/Mau
2006).” Fiir wohltitiges Helfen ist es aber anders als fiir
solidarisches Helfen nicht konstitutiv, dass es auf Wech-
selseitigkeit basiert. Die wohltitige Gabe wird idealtypisch
ohne Reziprozititserwartung erbracht, also ,etwas gegen
nichts“ (Gouldner 1984) gegeben. Natiirlich erwidern auch
Empfinger*innen wohltitig erbrachter Hilfen, was sie er-
halten haben - in der Regel mit Dankbarkeit. Doch gerade
weil Empfingern von Wohltitigkeit nur symbolische For-
men von Reziprozitit offenstehen, ist wohltétiges Helfen
in seinem normativen Gehalt umstritten. Eine Gabe ohne
die Erwartung einer Gegengabe gilt aus reziprozititstheo-
retischer Perspektive als problematisch, weil Gaben, die
nicht erwidert werden (konnen), das soziale Ansehen des
Gabenempfingers schadigen (vgl. Mauss 1990 [1923/24],
S.92). Auch Bourdieu weist darauf hin, dass die Zeit zwi-
schen Gabe und Gegengabe eine Zeit anerkannter, legiti-
mer Herrschaft sei (Bourdieu 2001, S.254). Idealtypisch
sind wohltitige Helferbeziehungen - anders als solidari-
sche - also asymmetrisch.

Die lokalen Praktiken des Helfens gehen selten in der
Dichotomie zwischen Solidaritit und Wohltatigkeit auf.
Zum einen ist empirisch oft unklar, inwiefern sich die
Akteure als Gemeinschaft identifizieren (was fiir solida-
risches Helfen sprache), und auch das Selbstverstindnis
von Helfer*innen und Hilfsempfinger*innen deckt sich
dabei nicht immer. Zum anderen sind auch die Erwartun-
gen an Reziprozitit empirisch haufig uneindeutig, zeitlich
entgrenzt und in Féllen extremer materieller Ungleichheit
hochgradig hypothetisch (vgl. z. B. Karakayali 2017; 2019).

In Bezug auf die Unterstiitzung von Gefliichteten sind

in den letzten Jahren kritische Auseinandersetzungen mit

1 Seit Sommer 2016 fiihre ich eine ethnografische Studie zur
Hilfe fur Geflichtete im landlichen Raum durch, fur die ich
Ehrenamtliche in rheinhessischen Doérfern interviewe und
bei gemeinsamen Aktivitaten zwischen Ehrenamtlichen und
Gefluchteten teilnehmend beobachte.

2 Frank Adloff weist darauf hin, dass die Verpflichtung zur
Erwiderung nicht obligatorisch sei und der Geber stets das
Risiko eingehe, im Gegenzug nichts zu erhalten. ,,Nur zum
Tausch gehort notwendig das Prinzip der Wechselseitig-
keit.” (Adloff 2019, S.93) Reziprozitat sei immer nur eine
Maoglichkeit.

1P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:41:09. ©
b

Erlaubnis untersagt,

‘mit, for oder In

R RS WS MITTEILUNGEN, 73.JG.,5/2020

357


https://doi.org/10.5771/0342-300X-2020-5-356

358

der Flut an Freiwilligen entstanden, die in unzahligen Pro-
jekten begannen, sich fiir die Integration von Gefliichteten
in die Ankunftsgesellschaft zu engagieren (vgl. etwa Ha-
mann/Karakayali 2016). Dabei stehen auch die affektiven
Quellen des Helfens im Fokus soziologischer Analysen
(Karakayali 2017; Trommer/Wagner 2019). Die Kritiken
am scheinbar unpolitischen humanitéren Helfen (Fassin
2016; Fleischmann/Steinhilper 2017) verdeutlichen die
Griinde, warum aus einer gesellschaftskritischen Perspek-
tive Helfen als solidarische und rebellische Praxis vertei-
digt wird (vgl. z. B. van Dyk et al. 2016).

3 Solidaritat zwischen
Verweigerung von Hilfe und dem
Retten von Leben - zwei Kontrastfalle

Wie aber wird der Solidaritatsbegriff in aktivistischen
Kontexten gebraucht, in denen es um das Helfen geht?
Zwei kontrastierende Fille aktivistischen Helfens fiir Ge-
flichtete zeigen, welch unterschiedliche Bedeutung der
Reziprozitdt dabei zugemessen wird.

3.1 Fall 1: Versuche solidarischen Helfens auf Lesbos

Die Anthropologin Katerina Rozakou (2016) hatte eine
Gruppe von Freiwilligen, die auf Lesbos Fliichtlinge un-
terstiitzen, in den frithen 2000er Jahren beforscht, 2015
kehrte sie nach Lesbos zuriick, um die Gruppenmitglieder
erneut zu sprechen. Bei ihrem ersten Aufenthalt hatte ein
wichtiges Prinzip deren Engagements darin bestanden,
Fliichtlingen nicht einseitig zu helfen, beispielsweise mit
Spenden, weil dies symmetrische Beziehungen verhinde-
re. Das Ziel bestand im Aufbau egalitirer Beziehungen mit
Fliichtlingen, und die Gruppe diskutierte immer wieder
dariiber, wie dies gelingen konnte. Solidarisch und nicht
wohltitig zu sein war fiir ihr Selbstverstindnis essenziell.
Gruppenmitglieder, die Fliichtlingen Hilfe anboten, muss-
ten sich immer wieder gruppenintern dafiir rechtfertigen,
hatte doch die Gruppe sich selbst ein gift taboo auferlegt,
wie es Rozakou nennt.

Dieses Geschenk-Tabu war 2015 zusammengebrochen,
als die Anthropologin nach Lesbos zuriickkehrte. Eine
der Freiwilligen war gerade verhaftet worden, weil sie eine
Schwangere in ihrem Auto in eine nahegelegene Stadt ge-
fahren hatte. Zu diesem Zeitpunkt war die Gruppe mit der
Koordination und Distribution grofSer Mengen von Spen-
den beschiftigt und verletzte ihre fritheren Prinzipien
dabei alltaglich. Sie tat dies jedoch in einer Zeit, so Roza-
kous iiberzeugende Analyse, in der die griechische Mittel-
schicht eine tiefgreifende Transformation ihrer Identitét
durchlaufen hatte: Angehorige der Mittelschicht waren
gezwungen, selbst Spenden anzunehmen, wurden arbeits-

los und waren auf Unterstiitzung angewiesen. Die Gabe
verdnderte so im von Austeritdt gebeutelten Griechen-
land ihren Charakter: Als die griechischen Mittelschich-
ten selbst Gabenempfinger wurden, wurden die Gaben an
Flichtlinge im Kontext generalisierter Reziprozitit ver-
standen. Potenziell jeden traf die Biirde, auf Gaben ange-
wiesen zu sein. Als Knappheit eine gesellschaftlich geteilte
Erfahrung wurde, verloren nicht-reziproke Gaben ihren
bedrohlichen Charakter fiir egalitire und solidarische Be-
ziehungen.

Der Fall illustriert die Schwierigkeiten solidarischer
Formen von Vergemeinschaftung in Interaktionen, die
von extremer Ungleichheit gepragt sind. Er verdeutlicht
aber auch die temporale Dimension der verschiedenen
Modi des Helfens: Egalitire Gabebeziehungen mit Helfen-
den diirften fiir die Fliichtenden, die in der Regel mog-
lichst schnell weiterreisen wollen, einen sehr viel geringe-
ren Stellenwert gehabt haben als fiir die Freiwilligen und
ihr Selbstverstdndnis. Das gift taboo, das der Gruppe ur-
spriinglich noch so wichtig war, erwies sich als weder der
Dringlichkeit der Situation fliehender Familien noch der
zeitlichen Dauer ihres geplanten Aufenthalts angemessen.
Die Aktivisten verweigerten zundchst einseitige Hilfe, um
der Gefahr symbolischer Ungleichheit zu entgehen, und
gaben damit der Illusion symbolisch gleicher Beziehungen
den Vorrang vor der Befriedigung materieller Bediirfnisse.
Vor allem aber schlossen sie die Fliichtenden nicht in ihre
Entscheidung iiber ihren Umgang mit Ungleichheit ein.
Die Entscheidungsfindung war gerade keine solidarische,
wurde sie doch gruppenintern getroffen — ohne Fliichtlin-
ge also.

3.2 Fall 2: Rettung Schiffbriichiger auf dem Mittelmeer

Der zweite Fall bildet insofern einen Kontrastfall zum ers-
ten, als es hierbei um dezidiert einseitiges Helfen geht, und
dies in seiner existentiellsten Form, namlich der Seenot-
rettung.

Der Kapitin Jon Castle, der 22 Jahre lang fiir Green-
peace Walfinger gejagt hatte, fuhr seit 2016 auf dem deut-
schen Rettungsschiff ,,Seawatch® mit. In dem Dokumen-
tarfilm ,,Lifeboat® (USA 2018, Regie: Skye Fitzgerald), der
auf dem Schiff spielt, ist der 2018 im Alter von 67 Jahren
verstorbene Engldnder in einer Szene zu sehen, in der er
langsam mit leiser Stimme sagt:

»Je weiter du von einem Problem von Menschen entfernt
bist, desto leichter ist es, das Problem zu rationalisieren und
die Menschen selbst als das Problem zu betrachten. Kommst
du dem Problem niher, dann siehst du nicht mehr nur eine
Masse an Menschen, dann siehst du einzelne Individuen mit
unterschiedlichen Gesichtsausdriicken. Dann beginnst du,
sie als Menschen zu behandeln. Und dann beginnt dein Herz
stirker als dein Kopf zu agieren, und das Herz erzihlt die
Wahrheit, wenn wir ihm zuhéren. Ich bin sicher, in der Zu-
kunft werden unsere Lander die armen Léander sein und wir
werden die Massen von arbeitslosen Menschen sein. Nicht

1P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:41:09. ©
b

Erlaubnis untersagt, mit, 10r oder In



https://doi.org/10.5771/0342-300X-2020-5-356

gewollt, nicht beachtet, das Gesindel. Wir konnten diese
Menschen sein. Wir miissen uns klarmachen, dass das unsere

Mitmenschen (fellows) sind.“ (meine Ubersetzung)

Jon Castle kommt wie viele der Freiwilligen auf den Ret-
tungsschiffen aus dem aktivistischen Milieu. Mit dem Hel-
fen verbindet er auch ein politisch-transformatives Ziel, er
betont die Symmetrie zwischen ihm und den Hilfsemp-
fangern und iitbernimmt deren Perspektive, wenn er sagt:
JWir konnten diese Menschen sein®, Die Griinde fiir sein
Helfen liegen nicht im Ziel der solidarischen Vergemein-
schaftung, sondern in dem affektiv-moralischen Impuls,
dass gerettet werden muss, wer zu ertrinken droht.

Zivile Seenotrettung ist eine kritische Praxis, weil sie
das moralische Versagen europiischer Grenzpolitik offen-
bar werden ldsst. Die Seenotrettung zeigt, dass es nicht
eine Fliuchtlingskrise, sondern eine Krise des Asylrechts
und des Humanitarismus gibt und damit Normen verletzt
werden, die die Gesellschaft sich selbst gegeben hat. Die
Seenotretter beziehen sich nicht auf ihr Recht auf zivilen
Ungehorsam, sie betonen im Gegenteil, dass sie vollstan-
dig rechtskonform handeln und es tatsichlich Staaten
sind, die das Recht brechen.

In den Unterstiitzungsaufrufen fiir die Seenotrettung
geht es sowohl um Solidaritdt mit Fliehenden (Della Por-
ta 2018; Heller/Pezzani 2017; Fekete et al. 2017) als auch
um Solidaritdt mit Initiativen, die zivile Seenotrettung im
Mittelmeer durchfithren und die von Kriminalisierung
betroffen sind. Parallel fordern aktivistische Gruppen so-
lidarische europdische Stadte oder setzen sich fiir das Mit-
telmeer als einen Raum wechselseitiger Solidaritit ein.?
Wenn in diesem Kontext von Solidaritat die Rede ist, dann
geht es also nicht zuvérderst darum, die reziproke Natur
des Rettens zu betonen. Von Solidaritit ist hier die Rede,
um symbolisch die Gleichheit von Europdern und nach
Europa fliehenden Menschen zu betonen. Als solidarisch
wird das Retten verstanden, weil es sich bei den Menschen
auf den Booten um unsere ,, fellows“handelt, wie Jon Cast-
le es ausdriickt — und das, obwohl die gegenwirtige Situa-
tion kaum asymmetrischer und von extremerer Ungleich-
heit geprégt sein konnte.

4 Helfen als Mittel sozialer
Integration - Fliichtlingshilfe
in rheinhessischen Dorfern

Einen weiteren kontrastiven Fall bildet der Gegenstand
meiner empirischen Studie zum Engagement von Ehren-
amtlichen in der Fliichtlingshilfe in rheinhessischen Dor-
fern.

Die Gefliichteten, die in den vergangenen Jahren nach
Deutschland kamen, haben das Bild der Grof3stadte nicht

verdndert, in kleinen Dérfern aber, die vielerorts in der
deutschen Provinz ethnisch und kulturell noch &duflerst
homogen waren, hat sich unverkennbar ein sozialer Wan-
del vollzogen. Der Anteil derer, die sich in Gemeinden mit
unter 5000 Einwohnern fiir Fliichtlinge engagieren, ist
von ca. 4% im Jahr 2015 auf ca. 16 % im darauffolgenden
Jahr gestiegen (Karakayali/Kleist 2016, S.17). Gerade im
lindlichen Raum, wo keine migrantischen Gemeinschaf-
ten beim Ankommen helfen, wo es kaum Beratungsstellen
gibt und der 6ffentliche Nahverkehr defizitar ist, iiberneh-
men Freiwillige Aufgaben, die fiir Gefliichtete essenziell
sind, und leisten ihnen bei der Bewiltigung einer Vielzahl
von Alltagsproblemen Hilfe.

Viele der Ehrenamtlichen, die ich interviewt habe,
wollen explizit wenig Kontakt zu den Gefliichteten aufer-
halb der Hilfe, die sie leisten. Nur eine einzige von mir In-
terviewte sprach davon, dass sie sich mit den neuen Nach-
barn aus Afghanistan angefreundet habe. Bei allen ande-
ren handelte es sich um eine explizite Hilfsbeziehung. Die
Freiwilligen freuten sich dariiber, dass ihre Expertise noch
von Wert ist — beispielsweise nach Rentenbeginn oder
nachdem die eigenen Kinder ausgezogen sind. Insbeson-
dere die Frauen erzihlten, welche Freude sie daran hatten,
wieder mehr Kontakt zu kleinen Kindern zu haben. Die
Ehrenamtlichen bekommen also viel fiir ihr Engagement
zuriick — vorrangig Selbstwirksamkeitserfahrungen und
Dankbarkeit. Doch an reziproken Beziehungen sind sie in
der Regel nicht interessiert. So sagte eine Ehrenamtliche
einmal am Rande eines regelmiafligen Cafés fiir Gefliich-
tete und Freiwillige zum Thema der Gegenseitigkeit: ,,Ich
helfe gern, aber was sollten sie uns zuriickgeben? Wir ha-
ben alles! Wir brauchen nichts!“ Eine andere, schon altere
Ehrenamtliche fragte ich, ob sie von den jungen Mannern,
denen sie hilft, im Gegenzug Hilfe bei der Gartenarbeit
annehmen wiirde; sie verneinte dies mit den Worten, sie
wolle da keine Abhéngigkeit entstehen lassen.

Die Ehrenamtlichen versuchten, die Gefliichteten in
die dorflichen Sportvereine zu integrieren und halfen bei
der Arbeitssuche in der lokalen Landwirtschaft, im Kin-
dergarten oder der Gastronomie. Immer wieder aber kam
es auch zu Enttduschungen, wenn diese Angebote nicht
angenommen wurden. Dann stellten sie eine mangelnde
Bereitschaft fest, die empfangene Hilfe zu erwidern. Nicht
fiir sich personlich wollten die Ehrenamtlichen etwas zu-
riick, sondern sie erwarteten im Gegenzug fiir ihre Hilfe
Anstrengungen bei der Arbeitsmarktintegration (Wagner
2019).

Vielfach erfolgt das Engagement der Ehrenamtlichen
nicht nur fiir die Fliichtlinge, sondern auch fiir die eigene
soziale Gemeinschaft. Viele mussten sich vor rassistisch

3 So zum Beispiel die Initiativen Solidarity at Sea (https://
solidarity-at-sea.org/?lang=de), Seebriicke. Schafft sichere
Hafen (https://seebruecke.org/en) oder Alarmphone (https://
alarmphone.org/de) (letzter Zugriff jeweils: 07.05.2020).

1P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:41:09. ©
b

Erlaubnis untersagt,

‘mit, for oder In

R RS WS MITTEILUNGEN, 73.JG.,5/2020

359


https://doi.org/10.5771/0342-300X-2020-5-356

360

eingestellten Nachbarn schon fiir ihr eigenes Engagement
rechtfertigen. Einer von ihnen sagte in diesem Sinne: ,,Da-
bei tue ich das ja nicht nur fiir Fliichtlinge, sondern auch
fir uns.“ Die Nachbarn sollten ihm dankbar sein - so
dieser Freiwillige —, denn wer wisse schon, welchen Weg
die Fliichtlinge einschlagen wiirden, bekidmen sie keine
Hilfe beim komplizierten Einleben in Deutschland. Vom
Miilltrennungssystem bis zu funktionierenden Fahrrad-
lichtern - die Freiwilligen erkliren den Gefliichteten die
Regeln der Ankunftsgesellschaft, und sie achten auf die
Einhaltung dieser Regeln.

Als ich in einem der Gespriche mein Erstaunen da-
riber ausdriickte, dass es auch nach zwei Jahren wenig
Fluktuationen innerhalb der Gruppe der Freiwilligen gab,
sagte eine der Ehrenamtlichen: ,Wiirde ich aufhéren, hit-
ten Gabi und Brigitte noch mehr zu tun, und ich denke,
das wire nicht fair.“ Es scheint also mindestens so sehr
ein Gefiihl der Verpflichtung gegeniiber den anderen Eh-
renamtlichen zu geben wie gegeniiber den Gefliichteten.
Die Ehrenamtlichen haben den Eindruck, dass es sich bei
ihrem Engagement um eine Form des Helfens handele,
die getan werden miisse, und es wiirde in ihren Augen die
Reziprozititsnorm innerhalb der dérflichen Gemeinschaft
verletzen, sich von dieser Aufgabe zuriickzuziehen.

Legt man die von Bayertz formulierten Bedingungen
an, so ist die Hilfe der Ehrenamtlichen fiir die Gefliich-
teten in der Regel eher wohltitig als solidarisch. Es wer-
den keine Vergemeinschaftungen angestrebt, es wird nicht
iiber gemeinsame transformative Ziele diskutiert, es wird
auch nicht selbst Hilfe im Bedarfsfall von den Gefliich-
teten erwartet. Doch erschopft sich dieses Engagement
nicht in einer wohltitigen Gabe an die Gefliichteten, son-
dern gleichzeitig ist es auch Teil einer solidarischen Be-
ziehung - nédmlich mit der Dorfgemeinschaft. Mit dieser
Gemeinschaft existiert eine emotionale Identifikation, von
den Mitgliedern dieser Gemeinschaft erwartet man selbst
Hilfe im Bedarfsfall (beispielsweise beim Renovieren des
Hauses, in Form gegenseitiger Unterstiitzung in Vereinen
etc.). Das Engagement bezieht sich nicht auf einen ge-
meinsamen politischen Kampf, sondern es handelt sich
um soziale Solidaritét, die die Aufrechterhaltung des so-
zialen Zusammenhalts und der normativen Ordnung der
Gemeinschaft zum Ziel hat. Zu dieser Gemeinschaft aber
haben Fliichtlinge bisher, von Ausnahmen abgesehen, we-
nig Zugang; nach Ansicht der Freiwilligen suchen Fliicht-
linge diesen Zugang auch nicht. So zum Beispiel interpre-
tierte eine der Freiwilligen den Umstand, dass eine junge
Frau aus Albanien ein unbezahltes Praktikum im ortlichen
Kindergarten ablehnte.

Die Ehrenamtlichen sehen diese Hilfe also nicht nur
unter dem Blickwinkel der Wohltitigkeit gegeniiber den
Gefliichteten, sondern empfinden sie auch als Beitrag zur
Gruppensolidaritit des Dorfes. Sie betrachten die Hilfe
vielfach als etwas, das ,irgendwer schliellich tun muss®
Einige der Freiwilligen stehen der Aufnahme von Ge-
fliichteten sogar kritisch gegeniiber und hoffen, dass kei-

ne weiteren Gefliichteten in ihren Dorfern untergebracht
werden. Doch um jene, die bereits dort wohnen, muss sich

in den Augen der Freiwilligen jemand kiitmmern.

5 Temporalitdt und Partikularitat
der Solidaritit

Wiahrend der Kontakt auf den Rettungsschiffen im besten
Fall nur wenige Stunden dauert, der Aufenthalt auf Lesbos
einige Wochen oder Monate, wohnen die Gefliichteten
nun schon mehrere Jahre in ihren Dorfern in der deut-
schen Provinz. Welche Folgen hat diese temporale Dimen-
sion fiir Fragen des Helfens und der Solidaritat?

Auf Lesbos hatten die Aktivisten zunichst egalitdre
solidarische Beziehungen mit den Gefliichteten angestrebt
und zu diesem Zweck einseitige Hilfe verweigert. Die Ge-
fliichteten aber waren auf Lesbos auf der Durchreise. Sie
hatten wohl nicht den Plan, sich auf der Insel niederzulas-
sen und Teil solidarischer Gemeinschaften zu werden. Die
Sorge der Aktivisten, es konnten symbolisch ungleiche Be-
ziehungen entstehen, reproduzierte paradoxerweise jene
materielle Ungleichheit beider Gruppen, die eigentlich
verhindert werden sollte, weil Dinge des alltiglichen Be-
darfs gerade nicht als Gaben umverteilt wurden. Der Be-
griff der Solidaritét diente den Aktivisten als Maf3stab fiir
egalitire Beziehungen und fiir ein politisch-transformati-
ves Engagement. Die Aktivisten legten also urspriinglich
einen engen Solidaritatsbegriff an ihre politische Arbeit
an, indem sie Wert auf reziproke Beziehungen legten. Das
Kriterium der Reziprozitit war jedoch weder den mate-
riellen Bedingungen noch der Temporalitit der Beziehung
zu den Fliichtenden angemessen. Nicht-reziprokes Helfen
wurde dann Teil ihrer politischen Praxis, als die ganze
griechische Gesellschaft in der Krise die Notwendigkeit
des Helfens wie auch des Empfangens von Hilfe erfahren
hatte.

Die Hilfe fiir Gefliichtete in rheinhessischen Dérfern
dagegen erfolgt in langfristig sich etablierenden Bezie-
hungen mit regelméfliger Interaktion. Hier wiinschen sich
viele der gefliichteten Familien, in den Dorfern wohnen
zu bleiben, in die sie gezogen sind, und bemiihen sich um
gute Beziehungen zu den neuen Nachbarn. Die Herstel-
lung des dorflichen Zusammenbhalts ist in vielerlei Hin-
sicht solidarisch: Die Bewohner*innen helfen sich gegen-
seitig, und sie sind mit dem Zusammenhalt des Dorfes
emotional identifiziert. Gerade hier aber ist das Helfen
der Ehrenamtlichen gegentiber den Gefliichteten selbst
nicht zuvorderst solidarisch. Das Gefiihl sozialer Einheit
und emotionaler Gruppenidentitit findet sich eher in Be-
zug auf die Gruppe der Helfer*innen oder in Bezug auf
die Dorfgemeinschaft als Ganze, von der die Gefliichteten
jedoch bisher zumeist kein Teil geworden sind.

1P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:41:09. ©
b

Erlaubnis untersagt, mit, 10r oder In



https://doi.org/10.5771/0342-300X-2020-5-356

Der Fall steht fiir eine partikulare Solidaritit, in der nicht die symbo-
lische Gleichheit zwischen Helfern und Hilfsempfingern angestrebt wird
(beispielsweise durch Reziprozitit), sondern symbolische Grenzen auf-
rechterhalten werden, indem gegenseitige Hilfe explizit unerwiinscht ist.
Dennoch ist auch diese Form des Helfens, die sich selbst als unpolitisch
versteht, transformativ: Obwohl die Ehrenamtlichen mit ihrer Hilfe den
Versuch unternehmen, starke Veridnderungen des Dorflebens durch den
Zuzug von Gefliichteten gerade abzuwenden, indem sie sozialen Spaltun-
gen entgegenwirken und die soziale Kohédsion im Dorf stirken, tragen sie
auch zur Gestaltung eines Wandels bei. Die Gefliichteten finden — wenn
auch nicht als vollwertige Mitglieder der ideellen Dorfgemeinschaft, so
doch als Zugezogene — Akzeptanz durch die vielfache Vermittlungsarbeit
der Freiwilligen. Diese stirken durch ihr Engagement das Vertrauen auch
der iibrigen Dorfbewohner und beugen Konflikten vor.

Auch bei der zivilen Seenotrettung auf dem Mittelmeer ist die tem-
porale Dimension des Helfens zentral, denn die Interaktionen auf den
Schiffen wahren Stunden oder Tage, ein Wiedersehen ist unwahrschein-
lich. Das Verhiltnis zwischen Seenotretter*innen und Fliichtenden ist
von extremer symbolischer Ungleichheit gepragt, weil fiir die eine Sei-
te das Leben bedroht ist und die andere dieses Leben rettet — und auch
die Macht hat, dieses Leben zu retten. Solidaritét verweist hier weder auf
ein gemeinsames transformatives Ziel noch auf ein Verhaltnis, das auf
Wechselseitigkeit basiert. Wenn die Seenotrettung als solidarische Praxis
verstanden wird, dann auch aufgrund des symbolischen Werts des Soli-
daritétsbegriffs: um zu betonen, dass die fliechenden Menschen ,,zu uns
gehoren® Die Schiffbriichigen als Gleiche anzuerkennen und sie nicht als
Empfinger von Gnade und Barmbherzigkeit zu behandeln - darin liegt
iiber die humanitére Pflicht der Seenotrettung hinaus auch das transfor-
mative Potenzial dieser Praxis. Wenn dieses Helfen solidarisch genannt
wird, dann um zu verdeutlichen, dass es nicht nur moralisch, sondern
auch politisch ist.

Konzeptionell ist Solidaritdt partikular und reziprok. Die Praktiken
des explizit solidarischen Helfens aber zeigen, dass beide Kriterien in
einer ungleichen Welt immer wieder hinterfragt und neu ausgehandelt
werden. Gefliichteten auf solidarische Weise zu helfen tiberschreitet eben-
so enge Reziprozititsnormen, wie es die Helfer die Grenzen der eigenen
partikularen Gemeinschaft hinterfragen lasst (Karakayali 2019). Wird der
Solidaritatsbegriff von Helfer*innen explizit gebraucht, dann bildet er die
Briicke zwischen Praktiken des Helfens und der politischen Auseinander-
setzung tiber die tiefgreifenden Ungleichheiten, die sie n6tig machen. m

Erlaubnis

1P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:41:09. ©

R RS WS MITTEILUNGEN, 73.JG.,5/2020

LITERATUR

Adloff, F./ Mau, S. (2006): Giving Social Ties: Reciprocity in Modern Society, in:
European Journal of Sociology 47 (1), S.93-123

Adloff, F. (2019): Ambivalenzen des Gebens. Hilfe zwischen Hierarchie und Soli-
daritat, in: WestEnd. Neue Zeitschrift fur Sozialforschung 1/2019, S.91-100
Bayertz, K. (Hrsg.) (1998): Solidaritat. Begriff und Problem, Frankfurt a. M.
Bourdieu, P. (2001): Meditationen. Zur Kritik der scholastischen Vernunft,
Frankfurt a. M.

Della Porta, D. (Hrsg.) (2018): Solidarity. Mobilizations in the ‘Refugee Crisis’,
Basingstoke

Durkheim, E. (2012 [1893]): Uber soziale Arbeitsteilung. Studie tber die Organi-
sation hoherer Gesellschaften, Frankfurt a. M.

van Dyk, S.,/Dowling, E./ Haubner, T. (2016): Fur ein rebellisches Engagement,
in: Blatter fur deutsche und internationale Politik 2/2016, S.37-40

Fassin, D. (2012): Humanitarian Reason. A Moral History of the Present, Berke-
ley

Fekete, L./ Webber, F./ Edmond-Pettitt, A. (2017): Humanitarianism: The Unac-
ceptable Face of Solidarity, London

Fiegle, T. (2003): Von der Solidarité zur Solidaritat. Ein franzosisch-deutscher
Begriffstransfer, Miinster

Fleischmann, L./ Steinhilper, E. (2017): The Myth of Apolitical Volunteering for
Refugees: German Welcome Culture and a New Dispositif of Helping, in: Social
Inclusion 5(3), S.17-27

Gouldner, A. (1984): Etwas gegen nichts. Reziprozitat und Asymmetrie, in:
Ders.: Reziprozitat und Autonomie. Ausgewahlte Aufsatze, Frankfurt a. M.,
S.118-164

Hamann, U./ Karakayali, S. (2016): Practicing Willkommenskultur: Migration
and Solidarity in Germany, in: Intersections 2 (4), S.69-86

Heller, C./ Pezzani, L. (2017): Blaming the Rescuers: Criminalising Solidarity,
Re-enforcing Deterrence. Forensic Oceanography at Goldsmiths/University of
London, https://blamingtherescuers.org (letzter Zugriff: 07.05.2020)
Karakayali, S. (2017): Feeling the Scope of Solidarity: The Role of Emotions for
Volunteers Supporting Refugees in Germany, in Social Inclusion 5(3), S.7-16
Karakayali, S. (2019): Helfen, Begriinden, Empfinden. Zur emotionstheoretischen
Dimension von Solidaritat, in: WestEnd. Neue Zeitschrift fir Sozialforschung
1/2019, S.101-112

Karakayali, S./ Kleist, O. (2016): EFA-Studie 2. Strukturen und Motive der
ehrenamtlichen Flichtlingsarbeit in Deutschland, Berlin

Mauss, M. (1990 [1923/24]): Die Gabe. Form und Funktion des Austauschs in
archaischen Gesellschaften, Frankfurt a. M.

Rozakou, K. (2016): Crafting the Volunteer: Voluntary Associations and the
Reformation of Sociality, in: Journal of Modern Greek Studies 34 (1), S.79-102
Scholz, S.J. (2008): Political Solidarity, University Park PA

Wagner, G. (2019): Helfen und Reziprozitat. Freiwilliges Engagement fur Ge-
fllichtete im landlichen Raum, in: Zeitschrift fir Soziologie 48 (3), S.226-241
Wagner, G./ Trommer, I. (2019): Mitleid und Krise. Zur Aufnahme von Flicht-
lingen in der Bundesrepublik, in: WestEnd. Neue Zeitschrift fir Sozialforschung
1/2019, S.123-134

AUTORIN

GRETA WAGNER, Dr., wissenschaftliche Mitarbeiterin im Institut fir Soziologie
der TU Darmstadt, Arbeitsbereich Allgemeine Soziologie. Forschungsschwer-
punkte: Soziologie der Moral, Emotionssoziologie, soziale Ungleichheit.

@ wagner@ifs.tu-darmstadt.de

361

untersagt,

‘mit, for oder In



https://doi.org/10.5771/0342-300X-2020-5-356

