
356

�   WSI MITTEILUNGEN, 73. JG., 5/2020Aufsätze 

DOI: 10.5771 / 0342-300X-2020-5-356

Helfen und Kritik
Das Verhältnis von Solidarität und Wohltätigkeit  
in der Hilfe für Geflüchtete

Helfen wird aus einer gesellschaftskritischen Perspektive häufig als zu unpolitisch, 
zu emotional oder als zu partikular kritisiert. Es stabilisiert vermeintlich den 
Status quo und trägt nicht zu grundlegenden sozialen Transformationen bei. Im 
Zentrum steht bei diesen Kritiken die Frage, ob es sich bei Praktiken des Helfens 
eigentlich um kritische Praktiken handelt oder ob sie lediglich dem eigenen 
moralischen Selbstwertgefühl oder der normativen Integration der Gesellschaft 
dienen. Verweist das Helfen an sich bereits auf gesellschaftliche Missstände oder 
hat es vielmehr den Effekt, die Artikulation solcher Missstände zu verhindern ?

GRETA WAGNER

1	 Einleitung

Praktiken des Helfens können Missstände aufdecken und 
der Kritik zugänglich machen – und sie können Effekte 
dieser Missstände so abmildern, dass die Kritik an ihnen 
untergraben wird. Man denke einerseits an das Verstecken 
jüdischer Verfolgter im Nationalsozialismus, als das Hel-
fen selbst schon ein Akt des Widerstands war (in diesem 
Kontext spricht man auch von Rettungswiderstand), und 
andererseits an Formen karitativer Hilfe, die dazu beitra-
gen, soziale Unruhen zu verhindern – auch indem sie der 
Verteilungsordnung der Gesellschaft Legitimität verleihen.

„Solidarity, not Charity !“ steht deshalb auf Transpa-
renten, T-Shirts und Jutebeuteln von Akteur*innen, die 
sich in sozialen Bewegungen für marginalisierte Gruppen 
einsetzen. Gemeint ist, dass die angebotene Hilfe und Un-
terstützung nicht von oben nach unten erfolgen soll, dass 
sie nicht Abhängigkeitsverhältnisse verschärfen soll, son-
dern dass man sich untereinander als Gleiche anerkennt 
und gemeinsam für bessere Bedingungen engagieren will. 
Den meisten Konzeptionen von Solidarität zufolge setzt 
Solidarität ein Moment der Wechselseitigkeit voraus – im 
Unterschied zur Wohltätigkeit, die nur den einseitigen Akt 
des Gebens umfasst.

Mitglieder urbaner politischer Initiativen, die sich 
für Geflüchtete einsetzen, verstehen sich als Aktivisten 

und stellen den Begriff der Solidarität ins Zentrum ihres 
Engagements. Mit der Unterstützung verbinden sie auch 
den Versuch, gemeinsam mit den Geflüchteten das euro-
päische Grenzregime zu kritisieren (und letztlich abzu-
schaffen). Die Ehrenamtlichen in kleinen Dörfern aber 
bezeichnen sich als Flüchtlingshelfer. Sie verfolgen in der 
Regel kein transformatives Ziel, sondern folgen einem hu-
manitären oder christlichen Ideal, einem Affekt des Mit-
leids oder einem Verantwortungsgefühl gegenüber der 
dörflichen Gemeinschaft – mit dieser aber verbindet sie 
durchaus ein solidarischer Zusammenhalt, der auf Rezi-
prozität beruht.

Wie lassen sich Reziprozität und Solidarität in einer 
sozialen Beziehung vorstellen, deren eine Seite hilfsbe-
dürftig ist, die andere hingegen reich an Ressourcen ? Re-
produziert der Anspruch der Wechselseitigkeit hier nicht 
bestehende Ungleichheiten ? Solidarisches Helfen werde 
ich im Folgenden konzeptionell von wohltätigem Helfen 
unterscheiden (Abschnitt 2) und dann zwei Kontrast-
fälle vorstellen, in denen unterschiedliche Verständnisse 
von Solidarität bei der Hilfe für Geflüchtete zum Tragen 
kommen : eine aktivistische Gruppe aus Lesbos und zivi-
le Seenotrettung im Mittelmeer (3). Schließlich werde ich 
das Verhältnis von Solidarität und Wohltätigkeit auf der 
Basis meiner eigenen Studie zur ehrenamtlichen Hilfe für 
Geflüchtete im ländlichen Raum  1 diskutieren (4), um mit 
Überlegungen zu Temporalität und Partikularität der So-
lidarität zu schließen.

https://doi.org/10.5771/0342-300X-2020-5-356 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:41:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0342-300X-2020-5-356


357

�   WSI MITTEILUNGEN, 73. JG., 5/2020Aufsätze 

2	 Solidarisches und wohltätiges Helfen

Solidarität und Wohltätigkeit sind zwei Formen des Hel-
fens mit unterschiedlichen soziologischen Implikationen. 
Die Wechselseitigkeit, die den meisten Verwendungswei-
sen des Begriffs der Solidarität im Unterschied zur Wohl-
tätigkeit gemeinsam ist, kann zwar durch eine Krise einer 
Partei temporär außer Kraft gesetzt sein. Eine stabil ein-
seitige Hilfsbeziehung würde jedoch idealtypisch nicht als 
solidarische Praxis bezeichnet werden.

Der Begriff Solidarität wurde 1840 vom religiösen So-
zialisten Pierre Leroux als Gegenbegriff zu Barmherzig-
keit und Mildtätigkeit eingeführt (vgl. Bayertz 1998, S. 38 ; 
Fiegle 2003). Der Begriff hat eine normative Dimension, 
die laut Kurt Bayertz hauptsächlich auf drei Bedingungen 
basiert : Erstens wird der wechselseitige Zusammenhang 
in einer Gruppe von den Mitgliedern für subjektiv be-
deutsam gehalten, sie identifizieren sich als Gemeinschaft 
und sind emotional miteinander verbunden. Dies schließt 
zweitens die Erwartung gegenseitiger Hilfe im Bedarfsfall 
ein, und drittens wird diese Hilfe im Bewusstsein gemein-
samer legitimer Ziele und Interessen erbracht (vgl. Bayertz 
1998, S. 12).

Der Solidaritätsbegriff findet aber auch Verwendung, 
wenn es nicht um die Transformation, sondern um den 
Bestand einer sozialen Ordnung geht. In der soziologi-
schen Verwendungsweise des Solidaritätsbegriffs meint 
dieser nicht das gemeinsame transformative Projekt einer 
abgegrenzten Gemeinschaft, sondern die soziale Integrati-
on bzw. den Zusammenhalt einer Gesellschaft. Durkheim 
unterscheidet mechanische Solidarität, die auf der Ähn-
lichkeit ihrer Mitglieder und dem gemeinsamen Kollektiv-
bewusstsein basiert, von der organischen Solidarität, die 
auf der Arbeitsteilung basiert und voraussetzt, dass sich 
die Individuen voneinander unterscheiden (Durkheim 
2012 [1893], S. 182 f.). Gerade die je individuellen Betäti-
gungsfelder der Gesellschaftsmitglieder in einer arbeits-
teiligen Gesellschaft begründen demnach die soziale Inte-
gration, weil die Menschen voneinander abhängen. Auch 
hier haben die Gesellschaftsmitglieder ein gemeinsames 
Ziel, nämlich die Aufrechterhaltung des gesellschaftlichen 
Zusammenhalts. Ob sich die Mitglieder einer Gruppe nun 
gegenseitig helfen oder die Mitglieder einer Gesellschaft 
voneinander abhängen und deshalb zusammenhalten – 
beiden Begriffen von Solidarität ist es zu eigen, dass die-
se auf Wechselseitigkeit basiert und im Dienste eines ge-
meinsamen Ziels steht.

Zwei grundsätzliche Bedeutungen von Solidarität las-
sen sich also unterscheiden (vgl. auch den Beitrag von Les-
senich et al. in diesem Heft) : In der sozialen Bewegungs-
forschung bezeichnet Solidarität eine Einstellung und 
einen Handlungsmodus, bei dem eine umgrenzte Gruppe 
füreinander einsteht – mit dem Ziel politischer Trans-
formation. In der klassischen soziologischen Theorie da-

gegen bezeichnet der Begriff die soziale Integration einer 
Gesellschaft insgesamt. Mitunter wird zur Unterscheidung 
beider Solidaritätsbegriffe von sozialer und politischer 
Solidarität gesprochen und davon noch zivile Solidarität 
abgegrenzt, wenn es um staatlich institutionalisierte Soli-
darität geht (vgl. Scholz 2008).

Marcel Mauss’ (1990 [1923 /24] ) Konzeption der Gabe 
als Initiatorin von Beziehungen besteht aus der Trias von 
Geben, Annehmen und Erwidern. Damit bricht Mauss 
mit der Illusion, dass Geschenke außerhalb von Rezi-
prozitätsnormen stünden : Gaben und die Formen von 
Wechselseitigkeit, die sie initiieren, bringen durch gegen-
seitige Verpflichtungen Beziehungen hervor (Adloff / ​Mau 
2006).  2 Für wohltätiges Helfen ist es aber anders als für 
solidarisches Helfen nicht konstitutiv, dass es auf Wech-
selseitigkeit basiert. Die wohltätige Gabe wird idealtypisch 
ohne Reziprozitätserwartung erbracht, also „etwas gegen 
nichts“ (Gouldner 1984) gegeben. Natürlich erwidern auch 
Empfänger*innen wohltätig erbrachter Hilfen, was sie er-
halten haben – in der Regel mit Dankbarkeit. Doch gerade 
weil Empfängern von Wohltätigkeit nur symbolische For-
men von Reziprozität offenstehen, ist wohltätiges Helfen 
in seinem normativen Gehalt umstritten. Eine Gabe ohne 
die Erwartung einer Gegengabe gilt aus reziprozitätstheo-
retischer Perspektive als problematisch, weil Gaben, die 
nicht erwidert werden (können), das soziale Ansehen des 
Gabenempfängers schädigen (vgl. Mauss 1990 [1923 /24], 
S. 92). Auch Bourdieu weist darauf hin, dass die Zeit zwi-
schen Gabe und Gegengabe eine Zeit anerkannter, legiti-
mer Herrschaft sei (Bourdieu 2001, S. 254). Idealtypisch 
sind wohltätige Helferbeziehungen – anders als solidari-
sche – also asymmetrisch.

Die lokalen Praktiken des Helfens gehen selten in der 
Dichotomie zwischen Solidarität und Wohltätigkeit auf. 
Zum einen ist empirisch oft unklar, inwiefern sich die 
Akteure als Gemeinschaft identifizieren (was für solida-
risches Helfen spräche), und auch das Selbstverständnis 
von Helfer*innen und Hilfsempfänger*innen deckt sich 
dabei nicht immer. Zum anderen sind auch die Erwartun-
gen an Reziprozität empirisch häufig uneindeutig, zeitlich 
entgrenzt und in Fällen extremer materieller Ungleichheit 
hochgradig hypothetisch (vgl. z. B. Karakayali 2017 ; 2019).

In Bezug auf die Unterstützung von Geflüchteten sind 
in den letzten Jahren kritische Auseinandersetzungen mit 

1	 Seit Sommer 2016 führe ich eine ethnografische Studie zur 
Hilfe für Geflüchtete im ländlichen Raum durch, für die ich 
Ehrenamtliche in rheinhessischen Dörfern interviewe und 
bei gemeinsamen Aktivitäten zwischen Ehrenamtlichen und 
Geflüchteten teilnehmend beobachte.

2	F rank Adloff weist darauf hin, dass die Verpflichtung zur 
Erwiderung nicht obligatorisch sei und der Geber stets das 
Risiko eingehe, im Gegenzug nichts zu erhalten. „Nur zum 
Tausch gehört notwendig das Prinzip der Wechselseitig-
keit.“ (Adloff 2019, S. 93) Reziprozität sei immer nur eine 
Möglichkeit.

https://doi.org/10.5771/0342-300X-2020-5-356 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:41:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0342-300X-2020-5-356


358

Aufsätze  �   WSI MITTEILUNGEN, 73. JG., 5/2020

der Flut an Freiwilligen entstanden, die in unzähligen Pro-
jekten begannen, sich für die Integration von Geflüchteten 
in die Ankunftsgesellschaft zu engagieren (vgl. etwa Ha-
mann / ​Karakayali 2016). Dabei stehen auch die affektiven 
Quellen des Helfens im Fokus soziologischer Analysen 
(Karakayali 2017 ; Trommer / ​Wagner 2019). Die Kritiken 
am scheinbar unpolitischen humanitären Helfen (Fassin 
2016 ; Fleischmann / ​Steinhilper 2017) verdeutlichen die 
Gründe, warum aus einer gesellschaftskritischen Perspek-
tive Helfen als solidarische und rebellische Praxis vertei-
digt wird (vgl. z. B. van Dyk et al. 2016).

3	 Solidarität zwischen 
Verweigerung von Hilfe und dem 
Retten von Leben – zwei Kontrastfälle

Wie aber wird der Solidaritätsbegriff in aktivistischen 
Kontexten gebraucht, in denen es um das Helfen geht ? 
Zwei kontrastierende Fälle aktivistischen Helfens für Ge-
flüchtete zeigen, welch unterschiedliche Bedeutung der 
Reziprozität dabei zugemessen wird.

3.1	 Fall 1 : Versuche solidarischen Helfens auf Lesbos

Die Anthropologin Katerina Rozakou (2016) hatte eine 
Gruppe von Freiwilligen, die auf Lesbos Flüchtlinge un-
terstützen, in den frühen 2000er Jahren beforscht, 2015 
kehrte sie nach Lesbos zurück, um die Gruppenmitglieder 
erneut zu sprechen. Bei ihrem ersten Aufenthalt hatte ein 
wichtiges Prinzip deren Engagements darin bestanden, 
Flüchtlingen nicht einseitig zu helfen, beispielsweise mit 
Spenden, weil dies symmetrische Beziehungen verhinde-
re. Das Ziel bestand im Aufbau egalitärer Beziehungen mit 
Flüchtlingen, und die Gruppe diskutierte immer wieder 
darüber, wie dies gelingen könnte. Solidarisch und nicht 
wohltätig zu sein war für ihr Selbstverständnis essenziell. 
Gruppenmitglieder, die Flüchtlingen Hilfe anboten, muss-
ten sich immer wieder gruppenintern dafür rechtfertigen, 
hatte doch die Gruppe sich selbst ein gift taboo auferlegt, 
wie es Rozakou nennt.

Dieses Geschenk-Tabu war 2015 zusammengebrochen, 
als die Anthropologin nach Lesbos zurückkehrte. Eine 
der Freiwilligen war gerade verhaftet worden, weil sie eine 
Schwangere in ihrem Auto in eine nahegelegene Stadt ge-
fahren hatte. Zu diesem Zeitpunkt war die Gruppe mit der 
Koordination und Distribution großer Mengen von Spen-
den beschäftigt und verletzte ihre früheren Prinzipien 
dabei alltäglich. Sie tat dies jedoch in einer Zeit, so Roza-
kous überzeugende Analyse, in der die griechische Mittel-
schicht eine tiefgreifende Transformation ihrer Identität 
durchlaufen hatte : Angehörige der Mittelschicht waren 
gezwungen, selbst Spenden anzunehmen, wurden arbeits-

los und waren auf Unterstützung angewiesen. Die Gabe 
veränderte so im von Austerität gebeutelten Griechen-
land ihren Charakter : Als die griechischen Mittelschich-
ten selbst Gabenempfänger wurden, wurden die Gaben an 
Flüchtlinge im Kontext generalisierter Reziprozität ver-
standen. Potenziell jeden traf die Bürde, auf Gaben ange-
wiesen zu sein. Als Knappheit eine gesellschaftlich geteilte 
Erfahrung wurde, verloren nicht-reziproke Gaben ihren 
bedrohlichen Charakter für egalitäre und solidarische Be-
ziehungen.

Der Fall illustriert die Schwierigkeiten solidarischer 
Formen von Vergemeinschaftung in Interaktionen, die 
von extremer Ungleichheit geprägt sind. Er verdeutlicht 
aber auch die temporale Dimension der verschiedenen 
Modi des Helfens : Egalitäre Gabebeziehungen mit Helfen-
den dürften für die Flüchtenden, die in der Regel mög-
lichst schnell weiterreisen wollen, einen sehr viel geringe-
ren Stellenwert gehabt haben als für die Freiwilligen und 
ihr Selbstverständnis. Das gift taboo, das der Gruppe ur-
sprünglich noch so wichtig war, erwies sich als weder der 
Dringlichkeit der Situation fliehender Familien noch der 
zeitlichen Dauer ihres geplanten Aufenthalts angemessen. 
Die Aktivisten verweigerten zunächst einseitige Hilfe, um 
der Gefahr symbolischer Ungleichheit zu entgehen, und 
gaben damit der Illusion symbolisch gleicher Beziehungen 
den Vorrang vor der Befriedigung materieller Bedürfnisse. 
Vor allem aber schlossen sie die Flüchtenden nicht in ihre 
Entscheidung über ihren Umgang mit Ungleichheit ein. 
Die Entscheidungsfindung war gerade keine solidarische, 
wurde sie doch gruppenintern getroffen – ohne Flüchtlin-
ge also.

3.2	 Fall 2 : Rettung Schiffbrüchiger auf dem Mittelmeer

Der zweite Fall bildet insofern einen Kontrastfall zum ers-
ten, als es hierbei um dezidiert einseitiges Helfen geht, und 
dies in seiner existentiellsten Form, nämlich der Seenot-
rettung.

Der Kapitän Jon Castle, der 22 Jahre lang für Green-
peace Walfänger gejagt hatte, fuhr seit 2016 auf dem deut-
schen Rettungsschiff „Seawatch“ mit. In dem Dokumen-
tarfilm „Lifeboat“ (USA 2018, Regie : Skye Fitzgerald), der 
auf dem Schiff spielt, ist der 2018 im Alter von 67 Jahren 
verstorbene Engländer in einer Szene zu sehen, in der er 
langsam mit leiser Stimme sagt :

„Je weiter du von einem Problem von Menschen entfernt 
bist, desto leichter ist es, das Problem zu rationalisieren und 
die Menschen selbst als das Problem zu betrachten. Kommst 
du dem Problem näher, dann siehst du nicht mehr nur eine 
Masse an Menschen, dann siehst du einzelne Individuen mit 
unterschiedlichen Gesichtsausdrücken. Dann beginnst du, 
sie als Menschen zu behandeln. Und dann beginnt dein Herz 
stärker als dein Kopf zu agieren, und das Herz erzählt die 
Wahrheit, wenn wir ihm zuhören. Ich bin sicher, in der Zu-
kunft werden unsere Länder die armen Länder sein und wir 
werden die Massen von arbeitslosen Menschen sein. Nicht 

https://doi.org/10.5771/0342-300X-2020-5-356 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:41:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0342-300X-2020-5-356


359

Aufsätze  �   WSI MITTEILUNGEN, 73. JG., 5/2020

gewollt, nicht beachtet, das Gesindel. Wir könnten diese 
Menschen sein. Wir müssen uns klarmachen, dass das unsere 
Mitmenschen (fellows) sind.“ (meine Übersetzung)

Jon Castle kommt wie viele der Freiwilligen auf den Ret-
tungsschiffen aus dem aktivistischen Milieu. Mit dem Hel-
fen verbindet er auch ein politisch-transformatives Ziel, er 
betont die Symmetrie zwischen ihm und den Hilfsemp-
fängern und übernimmt deren Perspektive, wenn er sagt : 
„Wir könnten diese Menschen sein“. Die Gründe für sein 
Helfen liegen nicht im Ziel der solidarischen Vergemein-
schaftung, sondern in dem affektiv-moralischen Impuls, 
dass gerettet werden muss, wer zu ertrinken droht.

Zivile Seenotrettung ist eine kritische Praxis, weil sie 
das moralische Versagen europäischer Grenzpolitik offen-
bar werden lässt. Die Seenotrettung zeigt, dass es nicht 
eine Flüchtlingskrise, sondern eine Krise des Asylrechts 
und des Humanitarismus gibt und damit Normen verletzt 
werden, die die Gesellschaft sich selbst gegeben hat. Die 
Seenotretter beziehen sich nicht auf ihr Recht auf zivilen 
Ungehorsam, sie betonen im Gegenteil, dass sie vollstän-
dig rechtskonform handeln und es tatsächlich Staaten 
sind, die das Recht brechen.

In den Unterstützungsaufrufen für die Seenotrettung 
geht es sowohl um Solidarität mit Fliehenden (Della Por-
ta 2018 ; Heller / ​Pezzani 2017 ; Fekete et al. 2017) als auch 
um Solidarität mit Initiativen, die zivile Seenotrettung im 
Mittelmeer durchführen und die von Kriminalisierung 
betroffen sind. Parallel fordern aktivistische Gruppen so-
lidarische europäische Städte oder setzen sich für das Mit-
telmeer als einen Raum wechselseitiger Solidarität ein.  3 
Wenn in diesem Kontext von Solidarität die Rede ist, dann 
geht es also nicht zuvörderst darum, die reziproke Natur 
des Rettens zu betonen. Von Solidarität ist hier die Rede, 
um symbolisch die Gleichheit von Europäern und nach 
Europa fliehenden Menschen zu betonen. Als solidarisch 
wird das Retten verstanden, weil es sich bei den Menschen 
auf den Booten um unsere „fellows“ handelt, wie Jon Cast-
le es ausdrückt – und das, obwohl die gegenwärtige Situa-
tion kaum asymmetrischer und von extremerer Ungleich-
heit geprägt sein könnte.

4	 Helfen als Mittel sozialer 
Integration – Flüchtlingshilfe 
in rheinhessischen Dörfern

Einen weiteren kontrastiven Fall bildet der Gegenstand 
meiner empirischen Studie zum Engagement von Ehren-
amtlichen in der Flüchtlingshilfe in rheinhessischen Dör-
fern.

Die Geflüchteten, die in den vergangenen Jahren nach 
Deutschland kamen, haben das Bild der Großstädte nicht 

verändert, in kleinen Dörfern aber, die vielerorts in der 
deutschen Provinz ethnisch und kulturell noch äußerst 
homogen waren, hat sich unverkennbar ein sozialer Wan-
del vollzogen. Der Anteil derer, die sich in Gemeinden mit 
unter 5000 Einwohnern für Flüchtlinge engagieren, ist 
von ca. 4 % im Jahr 2015 auf ca. 16 % im darauffolgenden 
Jahr gestiegen (Karakayali / ​Kleist 2016, S. 17). Gerade im 
ländlichen Raum, wo keine migrantischen Gemeinschaf-
ten beim Ankommen helfen, wo es kaum Beratungsstellen 
gibt und der öffentliche Nahverkehr defizitär ist, überneh-
men Freiwillige Aufgaben, die für Geflüchtete essenziell 
sind, und leisten ihnen bei der Bewältigung einer Vielzahl 
von Alltagsproblemen Hilfe.

Viele der Ehrenamtlichen, die ich interviewt habe, 
wollen explizit wenig Kontakt zu den Geflüchteten außer-
halb der Hilfe, die sie leisten. Nur eine einzige von mir In-
terviewte sprach davon, dass sie sich mit den neuen Nach-
barn aus Afghanistan angefreundet habe. Bei allen ande-
ren handelte es sich um eine explizite Hilfsbeziehung. Die 
Freiwilligen freuten sich darüber, dass ihre Expertise noch 
von Wert ist – beispielsweise nach Rentenbeginn oder 
nachdem die eigenen Kinder ausgezogen sind. Insbeson-
dere die Frauen erzählten, welche Freude sie daran hätten, 
wieder mehr Kontakt zu kleinen Kindern zu haben. Die 
Ehrenamtlichen bekommen also viel für ihr Engagement 
zurück – vorrangig Selbstwirksamkeitserfahrungen und 
Dankbarkeit. Doch an reziproken Beziehungen sind sie in 
der Regel nicht interessiert. So sagte eine Ehrenamtliche 
einmal am Rande eines regelmäßigen Cafés für Geflüch-
tete und Freiwillige zum Thema der Gegenseitigkeit : „Ich 
helfe gern, aber was sollten sie uns zurückgeben ? Wir ha-
ben alles ! Wir brauchen nichts !“ Eine andere, schon ältere 
Ehrenamtliche fragte ich, ob sie von den jungen Männern, 
denen sie hilft, im Gegenzug Hilfe bei der Gartenarbeit 
annehmen würde ; sie verneinte dies mit den Worten, sie 
wolle da keine Abhängigkeit entstehen lassen.

Die Ehrenamtlichen versuchten, die Geflüchteten in 
die dörflichen Sportvereine zu integrieren und halfen bei 
der Arbeitssuche in der lokalen Landwirtschaft, im Kin-
dergarten oder der Gastronomie. Immer wieder aber kam 
es auch zu Enttäuschungen, wenn diese Angebote nicht 
angenommen wurden. Dann stellten sie eine mangelnde 
Bereitschaft fest, die empfangene Hilfe zu erwidern. Nicht 
für sich persönlich wollten die Ehrenamtlichen etwas zu-
rück, sondern sie erwarteten im Gegenzug für ihre Hilfe 
Anstrengungen bei der Arbeitsmarktintegration (Wagner 
2019).

Vielfach erfolgt das Engagement der Ehrenamtlichen 
nicht nur für die Flüchtlinge, sondern auch für die eigene 
soziale Gemeinschaft. Viele mussten sich vor rassistisch 

3	 So zum Beispiel die Initiativen Solidarity at Sea ( https://
solidarity-at-sea.org/?lang=de ), Seebrücke. Schafft sichere 
Häfen ( https://seebruecke.org/en ) oder Alarmphone ( https://
alarmphone.org/de ) (letzter Zugriff jeweils : 07. 05. 2020).

https://doi.org/10.5771/0342-300X-2020-5-356 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:41:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0342-300X-2020-5-356


360

Aufsätze  �   WSI MITTEILUNGEN, 73. JG., 5/2020

eingestellten Nachbarn schon für ihr eigenes Engagement 
rechtfertigen. Einer von ihnen sagte in diesem Sinne : „Da-
bei tue ich das ja nicht nur für Flüchtlinge, sondern auch 
für uns.“ Die Nachbarn sollten ihm dankbar sein – so 
dieser Freiwillige –, denn wer wisse schon, welchen Weg 
die Flüchtlinge einschlagen würden, bekämen sie keine 
Hilfe beim komplizierten Einleben in Deutschland. Vom 
Mülltrennungssystem bis zu funktionierenden Fahrrad-
lichtern – die Freiwilligen erklären den Geflüchteten die 
Regeln der Ankunftsgesellschaft, und sie achten auf die 
Einhaltung dieser Regeln.

Als ich in einem der Gespräche mein Erstaunen da-
rüber ausdrückte, dass es auch nach zwei Jahren wenig 
Fluktuationen innerhalb der Gruppe der Freiwilligen gab, 
sagte eine der Ehrenamtlichen : „Würde ich aufhören, hät-
ten Gabi und Brigitte noch mehr zu tun, und ich denke, 
das wäre nicht fair.“ Es scheint also mindestens so sehr 
ein Gefühl der Verpflichtung gegenüber den anderen Eh-
renamtlichen zu geben wie gegenüber den Geflüchteten. 
Die Ehrenamtlichen haben den Eindruck, dass es sich bei 
ihrem Engagement um eine Form des Helfens handele, 
die getan werden müsse, und es würde in ihren Augen die 
Reziprozitätsnorm innerhalb der dörflichen Gemeinschaft 
verletzen, sich von dieser Aufgabe zurückzuziehen.

Legt man die von Bayertz formulierten Bedingungen 
an, so ist die Hilfe der Ehrenamtlichen für die Geflüch-
teten in der Regel eher wohltätig als solidarisch. Es wer-
den keine Vergemeinschaftungen angestrebt, es wird nicht 
über gemeinsame transformative Ziele diskutiert, es wird 
auch nicht selbst Hilfe im Bedarfsfall von den Geflüch-
teten erwartet. Doch erschöpft sich dieses Engagement 
nicht in einer wohltätigen Gabe an die Geflüchteten, son-
dern gleichzeitig ist es auch Teil einer solidarischen Be-
ziehung – nämlich mit der Dorfgemeinschaft. Mit dieser 
Gemeinschaft existiert eine emotionale Identifikation, von 
den Mitgliedern dieser Gemeinschaft erwartet man selbst 
Hilfe im Bedarfsfall (beispielsweise beim Renovieren des 
Hauses, in Form gegenseitiger Unterstützung in Vereinen 
etc.). Das Engagement bezieht sich nicht auf einen ge-
meinsamen politischen Kampf, sondern es handelt sich 
um soziale Solidarität, die die Aufrechterhaltung des so-
zialen Zusammenhalts und der normativen Ordnung der 
Gemeinschaft zum Ziel hat. Zu dieser Gemeinschaft aber 
haben Flüchtlinge bisher, von Ausnahmen abgesehen, we-
nig Zugang ; nach Ansicht der Freiwilligen suchen Flücht-
linge diesen Zugang auch nicht. So zum Beispiel interpre-
tierte eine der Freiwilligen den Umstand, dass eine junge 
Frau aus Albanien ein unbezahltes Praktikum im örtlichen 
Kindergarten ablehnte.

Die Ehrenamtlichen sehen diese Hilfe also nicht nur 
unter dem Blickwinkel der Wohltätigkeit gegenüber den 
Geflüchteten, sondern empfinden sie auch als Beitrag zur 
Gruppensolidarität des Dorfes. Sie betrachten die Hilfe 
vielfach als etwas, das „irgendwer schließlich tun muss“. 
Einige der Freiwilligen stehen der Aufnahme von Ge-
flüchteten sogar kritisch gegenüber und hoffen, dass kei-

ne weiteren Geflüchteten in ihren Dörfern untergebracht 
werden. Doch um jene, die bereits dort wohnen, muss sich 
in den Augen der Freiwilligen jemand kümmern.

5	 Temporalität und Partikularität 
der Solidarität

Während der Kontakt auf den Rettungsschiffen im besten 
Fall nur wenige Stunden dauert, der Aufenthalt auf Lesbos 
einige Wochen oder Monate, wohnen die Geflüchteten 
nun schon mehrere Jahre in ihren Dörfern in der deut-
schen Provinz. Welche Folgen hat diese temporale Dimen-
sion für Fragen des Helfens und der Solidarität ?

Auf Lesbos hatten die Aktivisten zunächst egalitäre 
solidarische Beziehungen mit den Geflüchteten angestrebt 
und zu diesem Zweck einseitige Hilfe verweigert. Die Ge-
flüchteten aber waren auf Lesbos auf der Durchreise. Sie 
hatten wohl nicht den Plan, sich auf der Insel niederzulas-
sen und Teil solidarischer Gemeinschaften zu werden. Die 
Sorge der Aktivisten, es könnten symbolisch ungleiche Be-
ziehungen entstehen, reproduzierte paradoxerweise jene 
materielle Ungleichheit beider Gruppen, die eigentlich 
verhindert werden sollte, weil Dinge des alltäglichen Be-
darfs gerade nicht als Gaben umverteilt wurden. Der Be-
griff der Solidarität diente den Aktivisten als Maßstab für 
egalitäre Beziehungen und für ein politisch-transformati-
ves Engagement. Die Aktivisten legten also ursprünglich 
einen engen Solidaritätsbegriff an ihre politische Arbeit 
an, indem sie Wert auf reziproke Beziehungen legten. Das 
Kriterium der Reziprozität war jedoch weder den mate-
riellen Bedingungen noch der Temporalität der Beziehung 
zu den Flüchtenden angemessen. Nicht-reziprokes Helfen 
wurde dann Teil ihrer politischen Praxis, als die ganze 
griechische Gesellschaft in der Krise die Notwendigkeit 
des Helfens wie auch des Empfangens von Hilfe erfahren 
hatte.

Die Hilfe für Geflüchtete in rheinhessischen Dörfern 
dagegen erfolgt in langfristig sich etablierenden Bezie-
hungen mit regelmäßiger Interaktion. Hier wünschen sich 
viele der geflüchteten Familien, in den Dörfern wohnen 
zu bleiben, in die sie gezogen sind, und bemühen sich um 
gute Beziehungen zu den neuen Nachbarn. Die Herstel-
lung des dörflichen Zusammenhalts ist in vielerlei Hin-
sicht solidarisch : Die Bewohner*innen helfen sich gegen-
seitig, und sie sind mit dem Zusammenhalt des Dorfes 
emotional identifiziert. Gerade hier aber ist das Helfen 
der Ehrenamtlichen gegenüber den Geflüchteten selbst 
nicht zuvörderst solidarisch. Das Gefühl sozialer Einheit 
und emotionaler Gruppenidentität findet sich eher in Be-
zug auf die Gruppe der Helfer*innen oder in Bezug auf 
die Dorfgemeinschaft als Ganze, von der die Geflüchteten 
jedoch bisher zumeist kein Teil geworden sind.

https://doi.org/10.5771/0342-300X-2020-5-356 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:41:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0342-300X-2020-5-356


361

Aufsätze  �   WSI MITTEILUNGEN, 73. JG., 5/2020

Der Fall steht für eine partikulare Solidarität, in der nicht die symbo-
lische Gleichheit zwischen Helfern und Hilfsempfängern angestrebt wird 
(beispielsweise durch Reziprozität), sondern symbolische Grenzen auf-
rechterhalten werden, indem gegenseitige Hilfe explizit unerwünscht ist. 
Dennoch ist auch diese Form des Helfens, die sich selbst als unpolitisch 
versteht, transformativ : Obwohl die Ehrenamtlichen mit ihrer Hilfe den 
Versuch unternehmen, starke Veränderungen des Dorflebens durch den 
Zuzug von Geflüchteten gerade abzuwenden, indem sie sozialen Spaltun-
gen entgegenwirken und die soziale Kohäsion im Dorf stärken, tragen sie 
auch zur Gestaltung eines Wandels bei. Die Geflüchteten finden – wenn 
auch nicht als vollwertige Mitglieder der ideellen Dorfgemeinschaft, so 
doch als Zugezogene – Akzeptanz durch die vielfache Vermittlungsarbeit 
der Freiwilligen. Diese stärken durch ihr Engagement das Vertrauen auch 
der übrigen Dorfbewohner und beugen Konflikten vor.

Auch bei der zivilen Seenotrettung auf dem Mittelmeer ist die tem-
porale Dimension des Helfens zentral, denn die Interaktionen auf den 
Schiffen währen Stunden oder Tage, ein Wiedersehen ist unwahrschein-
lich. Das Verhältnis zwischen Seenotretter*innen und Flüchtenden ist 
von extremer symbolischer Ungleichheit geprägt, weil für die eine Sei-
te das Leben bedroht ist und die andere dieses Leben rettet – und auch 
die Macht hat, dieses Leben zu retten. Solidarität verweist hier weder auf 
ein gemeinsames transformatives Ziel noch auf ein Verhältnis, das auf 
Wechselseitigkeit basiert. Wenn die Seenotrettung als solidarische Praxis 
verstanden wird, dann auch aufgrund des symbolischen Werts des Soli-
daritätsbegriffs : um zu betonen, dass die fliehenden Menschen „zu uns 
gehören“. Die Schiffbrüchigen als Gleiche anzuerkennen und sie nicht als 
Empfänger von Gnade und Barmherzigkeit zu behandeln – darin liegt 
über die humanitäre Pflicht der Seenotrettung hinaus auch das transfor-
mative Potenzial dieser Praxis. Wenn dieses Helfen solidarisch genannt 
wird, dann um zu verdeutlichen, dass es nicht nur moralisch, sondern 
auch politisch ist.

Konzeptionell ist Solidarität partikular und reziprok. Die Praktiken 
des explizit solidarischen Helfens aber zeigen, dass beide Kriterien in 
einer ungleichen Welt immer wieder hinterfragt und neu ausgehandelt 
werden. Geflüchteten auf solidarische Weise zu helfen überschreitet eben-
so enge Reziprozitätsnormen, wie es die Helfer die Grenzen der eigenen 
partikularen Gemeinschaft hinterfragen lässt (Karakayali 2019). Wird der 
Solidaritätsbegriff von Helfer*innen explizit gebraucht, dann bildet er die 
Brücke zwischen Praktiken des Helfens und der politischen Auseinander-
setzung über die tiefgreifenden Ungleichheiten, die sie nötig machen. ■

LITERATUR

Adloff, F. / Mau, S. (2006) : Giving Social Ties : Reciprocity in Modern Society, in : 
European Journal of Sociology 47 ​(1), S. 93–123
Adloff, F. (2019) : Ambivalenzen des Gebens. Hilfe zwischen Hierarchie und Soli-
darität, in : WestEnd. Neue Zeitschrift für Sozialforschung 1 / ​2019, S. 91–100
Bayertz, K. (Hrsg.) (1998) : Solidarität. Begriff und Problem, Frankfurt a. M.
Bourdieu, P. (2001) : Meditationen. Zur Kritik der scholastischen Vernunft, 
Frankfurt a. M.
Della Porta, D. (Hrsg.) (2018) : Solidarity. Mobilizations in the ‘Refugee Crisis’, 
Basingstoke
Durkheim, E. (2012 [1893]) : Über soziale Arbeitsteilung. Studie über die Organi-
sation höherer Gesellschaften, Frankfurt a. M.
van Dyk, S.,/Dowling, E. / Haubner, T. (2016) : Für ein rebellisches Engagement, 
in : Blätter für deutsche und internationale Politik 2 / ​2016, S. 37–40
Fassin, D. (2012) : Humanitarian Reason. A Moral History of the Present, Berke-
ley
Fekete, L. / Webber, F. / Edmond-Pettitt, A. (2017) : Humanitarianism : The Unac-
ceptable Face of Solidarity, London
Fiegle, T. (2003) : Von der Solidarité zur Solidarität. Ein französisch-deutscher 
Begriffstransfer, Münster
Fleischmann, L. / Steinhilper, E. (2017) : The Myth of Apolitical Volunteering for 
Refugees : German Welcome Culture and a New Dispositif of Helping, in : Social 
Inclusion 5 ​(3), S. 17–27
Gouldner, A. (1984) : Etwas gegen nichts. Reziprozität und Asymmetrie, in : 
Ders.: Reziprozität und Autonomie. Ausgewählte Aufsätze, Frankfurt a. M., 
S. 118–164
Hamann, U. / Karakayali, S. (2016) : Practicing Willkommenskultur : Migration 
and Solidarity in Germany, in : Intersections 2 ​(4), S. 69–86
Heller, C. / Pezzani, L. (2017) : Blaming the Rescuers : Criminalising Solidarity, 
Re-enforcing Deterrence. Forensic Oceanography at Goldsmiths / ​University of 
London, https://blamingtherescuers.org  (letzter Zugriff : 07. 05. 2020)
Karakayali, S. (2017) : Feeling the Scope of Solidarity : The Role of Emotions for 
Volunteers Supporting Refugees in Germany, in Social Inclusion 5 ​(3), S. 7–16
Karakayali, S. (2019) : Helfen, Begründen, Empfinden. Zur emotionstheoretischen 
Dimension von Solidarität, in : WestEnd. Neue Zeitschrift für Sozialforschung 
1/2019, S. 101–112
Karakayali, S. / Kleist, O. (2016) : EFA-Studie 2. Strukturen und Motive der 
ehrenamtlichen Flüchtlingsarbeit in Deutschland, Berlin
Mauss, M. (1990 [1923/24] ) : Die Gabe. Form und Funktion des Austauschs in 
archaischen Gesellschaften, Frankfurt a. M.
Rozakou, K. (2016) : Crafting the Volunteer : Voluntary Associations and the 
Reformation of Sociality, in : Journal of Modern Greek Studies 34 ​(1), S. 79–102
Scholz, S. J. (2008) : Political Solidarity, University Park PA

Wagner, G. (2019) : Helfen und Reziprozität. Freiwilliges Engagement für Ge-
flüchtete im ländlichen Raum, in : Zeitschrift für Soziologie 48 ​(3), S. 226–241
Wagner, G. / Trommer, I. (2019) : Mitleid und Krise. Zur Aufnahme von Flücht-
lingen in der Bundesrepublik, in : WestEnd. Neue Zeitschrift für Sozialforschung 
1 / ​2019, S. 123–134

AUTORIN

GRETA WAGNER, Dr., wissenschaftliche Mitarbeiterin im Institut für Soziologie 
der TU Darmstadt, Arbeitsbereich Allgemeine Soziologie. Forschungsschwer-
punkte : Soziologie der Moral, Emotionssoziologie, soziale Ungleichheit.

@  wagner@ifs.tu-darmstadt.de

https://doi.org/10.5771/0342-300X-2020-5-356 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:41:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0342-300X-2020-5-356

