Der systematische Ort der Zivilgesellschaft

Welche Rolle weist eine 6konomische Theorie der Moral
zivilgesellschaftlichen Organisationen in der modernen Gesellschaft zu?

INGO PIES UND STEFAN HIELSCHER

Korreferat zum Beitrag von Kar! Gabriel

Dieses Korreferat konzentriert sich ausschlieflich auf konstruktive Kritik. Diese wird in
vier Schritten entwickelt. Erstens skizzieren wir den Ansatz einer 6konomischen Theorie
der Moral. Zweitens zeigen wir, dass man aus diesem Ansatz heraus nicht nur eine
leistungsfihige Unternehmensethik, sondern auch — allgemeiner — eine leistungsfihige
Organisationsethik entwickeln kann, mit der sich zudem interessante Thesen zum
,Dritten Sektor generieren lassen. Drittens identifizieren wir einige Missverstindnisse
— und viertens: mogliche Quellen fiir Missverstindnisse —, die einer interdiszipliniren
Verstindigung tber Fragen wirtschaftsethischer Theoriebildung offenbar im Wege
stehen.

1. Okonomische Theorie der Moral I: Wirtschafts- und Unternehmensethik

Beim Ansatz einer 6konomischen Theorie der Moral geht es zentral um die Frage,
inwiefern moralische Anliegen unter den Bedingungen einer modernen Gesellschaft
bereits zur Geltung gebracht sind bzw. zur Geltung gebracht werden kénnen (vgl.
Homann/Pies 1994a; Homann/Pies 1994b; Pies 2000 und ferner Suchanek 2001/
2007).! Das Besondere dieser Bedingungen — und mithin ein wichtiges Kennzeichen
der spezifisch modernen Gesellschaft — besteht darin, dass die gesellschaftlichen
Funktionssysteme (Politik, Wirtschaft, Wissenschaft usw.) wettbewerblich strukturiert
sind. Im Wettbewerb kann es zu Anreizkonstellationen kommen, in denen das Eigen-
interesse eines Akteurs mit den legitimen Fremdinteressen anderer Akteure in Kon-
flikt gerit, die zu berticksichtigen ein moralisches Anliegen darstellt. Auf einem Markt
beispielsweise entsteht dann ein Widerspruch zwischen dem Gewinnstreben eines
Unternehmens einerseits und einem moralisch artikulierten Bedurfnis andererseits,

* Prof. Dr. Ingo Pies, Martin-Luther-Universitit Halle-Wittenberg, Grof3e Steinstralie 73, D-06108
Halle (Saale), Tel.: +49-(0)345-5523421, Fax: +49-(0)345-5527385, E-Mail: ingo.pies@wiwi.uni-
halle.de, Forschungsschwerpunkte: Normative Institutionenékonomik, Wirtschafts- und Unter-
nehmensethik, Wissenschaftliche Politikberatung, New Governance und Corporate Citizenship;
Dipl.-Kaufmann Stefan Hielscher, Martin-Luther-Universitit Halle-Wittenberg, Grof3e Steinstral3e
73, D-06108 Halle (Saale), Tel.: +49-(0)345-5523387, Fax: +49-(0)345-5527385, E-Mail: stefan.
hielscher@wiwi.uni-halle.de, Forschungsschwerpunkte: Wirtschafts- und Unternehmensethik,
New Governance, Corporate Citizenship, Entwicklung und Globale Ethik.

1 In neueren Verdffentlichungen wird der methodische Ansatz einer Wirtschaftsethik sozialer
Dilemmata auch als ,Ordonomik’ ausgewiesen: als eine rational-choice-basierte Analyse von (In-
terdependenzen zwischen) Sozialstruktur und Semantik. Vgl. hierzu Pies (2007) sowie Pies (2008).

zfwu 9/3 (2008), 337-344 337

.73.216.96, am 14.01.2026, 20:28:23. © Inhalt.
mit, far oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2008-3-337

338

etwa dem Bedtrfnis nach héheren Sicherheitsstandards, oder nach mehr Arbeitsplit-
zen, oder dem Bedurfnis nach weniger Korruption oder weniger Umweltverschmut-
zung. Zugleich sorgt der Wettbewerb dafiir, dass der einzelne Akteur dem morali-
schen Anliegen oft nicht umstandslos nachkommen kann, weil dies mit Wettbewerbs-
nachteilen verbunden wire, die existenzgefihrdend sein kénnen.

Folglich kann die Aufgabe der Ethik nicht darin bestehen, sich im Konflikt zwischen
dem moralischen Anliegen einerseits und dem Eigeninteresse der handelnden Akteure
andererseits einfach auf die Seite der Moral zu schlagen. Dies wire (a) mit strittigen
Werturteilen verbunden, (b) wenig praktikabel, weil einer Verwirklichung moralischer
Anliegen kaum zutriglich, und (c) dem Einwand ausgesetzt, dass nicht nur die legiti-
men Fremdinteressen, sondern prinzipiell auch das Eigeninteresse des handelnden
Akteurs als moralisch schutzwiirdig anzuschen ist, zumal die schiitzenswerten Fremd-
interessen nichts anderes sind als das gebtindelte Eigeninteresse anderer Akteure.

Vor diesem Hintergrund entwickelt eine 6konomische Theorie der Moral ihr For-
schungsprogramm zum einen als Wirtschaftsethik, zum anderen als Unternehmens-
ethik. Die Wirtschaftsethik blickt auf das System der Marktwirtschaft, die Unterneh-
mensethik blickt auf die Unternehmen als Akteure im System.

In ihrer wirtschaftsethischen StoBrichtung folgt eine 6konomische Theorie der Moral
der Fragestellung, wie das eigeninteressierte Gewinnstreben der Unternehmen fiir
moralische Anliegen in Dienst genommen werden kann. Hier spielen die Anreize im
Wettbewerb eine zentrale Rolle. Von ihnen hingt es ab, ob der marktliche Konkur-
renzprozess in eine gesellschaftliche Aufwirtsspirale (,,race to the top®) oder ob er in
eine gesellschaftliche Abwirtsspirale (,,race to the bottom*) miindet. Insofern ist die
moralische Qualitit einer Marktwirtschaft nach dem Kriterium zu beurteilen, wie gut
es ihr gelingt, moralisch unerwiinschte Abwirtsspiralen zu vermeiden und stattdessen
moralisch erwiinschte Aufwirtsspiralen in Gang zu setzen und auf Dauer zu stellen.
Aus diesem Grund argumentiert eine 6konomische Theorie der Moral: ,,Unter Wetthe-
werbsbedingungen avanciert die institutionelle Rabmenordnung zum systematischen Ort der Moral*
(Homann/Pies 2000: 336, H. i. O.).

In ihrer unternehmensethischen StoBrichtung folgt eine 6konomische Theorie der
Moral der Fragestellung, ob und inwiefern Unternehmen ein moralisches Engagement
fiir ihr eigeninteressiertes Gewinnstreben in Dienst nehmen kénnen. Dahinter stecken
folgende Uberlegungen: Unternehmen sind Wertschépfungsagenten im gesellschaftli-
chen Auftrag. Sie Gbernehmen die Funktion, gesellschaftliche Bediirfnisse zu befriedi-
gen. Auf Konkurrenzmirkten kénnen sie aber nur in dem Male Gewinne erwirtschaf-
ten, in dem es ihnen gelingt, bei ihren Kunden eine freiwillige Zahlungsbereitschaft zu
mobilisieren, die die Kosten zur Herstellung der Giiter und Dienstleistungen iber-
steigt. Im Leistungswettbewerb sind Gewinne ein Signal — und eine Belohnung! —
dafiir, dass es dem Unternehmen gelungen ist, zusammen mit seinen Interaktionspart-
nern (Kunden, Lieferanten, Mitarbeitern usw.) eine wechselseitig vorteilhafte Wert-
schopfung zu organisieren. Wertschépfungsaktivititen haben stets mit dem Problem
zu kimpfen, dass Verfassungen und Vertrdge nur eingeschrinkt justiziabel sind. In
einem solchen Umfeld kénnen Unternehmen mittels moralischer Bindungen — formaler
oder informaler Art — sich selbst als moralische Akteure konstituieren und sich glaub-
wirdig auf integre Verhaltensweisen verpflichten. So 16sen sie bei ihren Interaktions-

.73.216.96, am 14.01.2026, 20:28:23. © Inhalt.
mit, far oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2008-3-337

partnern Gegenreaktionen aus, die sich fiir eine gemeinsame Wertschépfung als sehr
produktiv (und profitabel) erweisen. Aus diesem Grund argumentiert eine 6konomische
Theotie der Moral, dass ,,Unternehmen Moral als Produktionsfaktor einsetzen kinnen, nmr mit
threr Hilfe Wertschapfung u organisieren’ (Pies 2008: 33, im Original nicht hervorgehoben).

2. Okonomische Theorie der Moral II: Organisationsethik

Wie passen nun zivilgesellschaftliche Organisationen in dieses Bild, also der sog.
,,Dritte Sektor*, der von Vereinen, Kirchen, Gewerkschaften, Wohlfahrtsverbinden,
Biirgerinitiativen und sonstigen organisierten Interessengruppen bevolkert wird? Wir
entwickeln im Folgenden die Grundziige einer allgemeinen Organisationsethik durch
Analogiebildung zur Unternehmensethik.

Unternehmen sind Agenten gesellschaftlicher Wertschépfung. Sie organisieren die
marktliche Fremdversorgung der Biirger mit Glitern und Dienstleistungen. Zivilgesell-
schaftliche Organisationen sind ebenfalls Agenten gesellschaftlicher Wertschpfung.
Sie organisieren — dhnlich wie der Staat — eine Se/bstversorgung der Biirger. Auch wenn
zivilgesellschaftliche Organisationen von ihrer Konstitution her nicht primir auf Ge-
winnerzielung angelegt sind, so besteht doch eine wichtige Gemeinsamkeit darin, dass
sie ebenso wie Unternehmen letztlich der Bediirfnisbefriedigung dienen. Aus 6kono-
mischer Sicht handelt es sich um Clubs zur Organisation kollektiven Handelns, die fiir
ihre Mitglieder — und manchmal auch dartiber hinaus fir andere Biirger — (6ffentliche)
Giiter bereitstellen.

Die Gemeinsamkeiten gehen noch weiter: Auch zivilgesellschaftliche Organisationen
stechen — dhnlich wie Unternehmen — in vielfiltigen Wettbewerbsbeziehungen. Sie
konkurrieren um knappe Ressourcen, die sie fiir ihre jeweiligen Zwecke einsetzen
wollen, angefangen von Spendengeldern tiber engagierte Mitarbeiter bis hin zur Repu-
tation, eine besonders effektive Interessenvertretung zu sein. Folglich unterliegen auch
zivilgesellschaftliche Organisationen einem enormen Rationalititsdruck. Auch sie
missen mit den ihnen verfliigbaren Mitteln sparsam umgehen, wenn sie ihre Ziele
bestmoglich erreichen wollen.

Viele Vereine leben von ihren Mitgliedern, die Beitrdge zahlen und sich ehrenamtlich
engagieren. GroBere Organisationen der Zivilgesellschaft kommen aber oft nicht um-
hin, professionelle Mitarbeiter anzustellen. Folglich bendtigt man ein Management,
das die Personalfiihrung tibernimmt sowie die operativen und strategischen Entschei-
dungen trifft, die dann freilich gegeniiber den Mitgliedern verantwortet werden miis-
sen. Man sieht: Hier kommt es zu dhnlichen Problemen — und zu dhnlichen Struktu-
ren der Problembearbeitung — wie in Unternehmen.

Letztlich kdénnen zivilgesellschaftliche Organisationen ebenso wie Unternehmen ihr
jeweiliges Ziel nur durch eine Wertschépfung erreichen, die als sozialer Prozess der
Zusammenarbeit zum wechselseitigen Vorteil angelegt sein muss. Hierbei kénnen a/fe
korporativen Akteure den Vorteil zur Geltung bringen, dass sie im Vergleich zu natiir-
lichen Personen tiber eine groB3ere (Selbst-)Bindungstihigkeit verfigen, weil sie ihren
,»Charakter* institutionell — und damit: fiir andere transparent — formieren und refor-
mieren kénnen. Insofern gilt nicht nur fir Unternehmen, sondern auch fiir zivilgesell-
schaftliche Organisationen, dass sie Mora/ als Produktionsfaktor einzusetzen vermogen.

zfwu 9/3 (2008), 337-344 339

.73.216.96, am 14.01.2026, 20:28:23. © Inhalt.
mit, far oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2008-3-337

340

Zivilgesellschaftliche Organisationen kénnen sich — ebenso wie Unternehmen — auf
drei unterschiedlichen Ebenen fiir Bindungen engagieren, um Moral als Produktions-
faktor einzusetzen: Die erste Ebene betrifft die Organisationsverfassung und das Ver-
hiltnis der Organisation zu ihren Mitarbeitern. Hier kénnen nicht nur Unternehmen,
sondern auch zivilgesellschaftliche Organisationen z. B. einen ,,code of ethics® einset-
zen, mit dem bestimmte Verhaltensstandards festgelegt, kommuniziert und sanktio-
niert werden. Dies ist nétig, weil weder Unternehmen noch zivilgesellschaftliche Or-
ganisationen auf einer Insel der Seligen leben: Kirchen miissen sexuellem Missbrauch
vorbeugend entgegentreten; Spendenorganisationen haben mit Untreue zu kimpfen;
auch in gemeinniitzigen Pflegewohnheimen muss man Missstinden prophylaktisch
begegnen; und selbst innerhalb einer Gewerkschaft muss man verhindern, dass die
Angestellten unter Mobbing oder Diskriminierung leiden.

Die zweite Ebene betrifft die Prozesse gesellschaftlicher Regelsetzung. Hier kann man
im Rahmen unisektoraler, bisektoraler oder trisektoraler Partnerschaften Bindungen
eingehen, durch die Moral als Produktionsfaktor zur Wertschépfung eingesetzt wird:
Ahnlich wie Unternehmen sich mittels einer Branchenvereinbarung zu kollektivem
Handeln organisieren und beispielsweise Standards verabreden, die fur alle Wettbe-
werber gleichermallen gelten, kénnen auch zivilgesellschaftliche Organisationen sich
auf freiwilliger Basis zusammenschlieBen und Regeln verabreden, an denen sie ihr
Verhalten orientieren. Beispiel: Zertifizierung zur Spendenakquise. Zudem kénnen
zivilgesellschaftliche Organisationen gemeinsam mit Unternchmen bisektorale Part-
nerschaften eingehen. Beispiele hierfiir sind die Integrititspakte, die Transparency
International zum Zweck der Korruptionsprivention anregt, oder die Uberwachung
unternehmerischer Selbstverpflichtungen durch Birgerinitiativen, etwa im Umweltbe-
reich. Ahnlich wie Unternehmen kénnen auch zivilgesellschaftliche Organisationen
sich aktiv an Prozessen staatlicher Regelsetzung beteiligen. Besonders anschaulich
sieht man das bei internationalen Verhandlungen zum Klimaschutz.

Die dritte Ebene betrifft die Diskurse gesellschaftlicher Regelfindung. Ahnlich wie
Unternehmen, kénnen auch zivilgesellschaftliche Organisationen an der politischen
Willensbildung konstruktiv teilnehmen. Sie kénnen durch Skandalisierung auf Miss-
stinde aufmerksam machen. Sie kénnen ihre Sicht der Dinge zur Diagnose der Miss-
stinde kommunizieren, und sie kénnen in der Offentlichkeit Vorschlige unterbreiten,
mit welchen Therapiemallnahmen man den Missstinden begegnen sollte. Zivilgesell-
schaftliche Organisationen Ubernehmen damit die gesellschaftliche Funktion, morali-
schen Unmut zu sammeln, zu bundeln und so dazu beizutragen, dass auch bislang
vernachlissigte Stimmen Gehoér finden sowie alle Biirger eine Chance erhalten, im

Sinne Kants von ihrer ,,Vernunft in allen Sticken dffentlichen Gebrauch zu machen®
(Kant 1784/1977: 55, H. i. O.).

Zusammenfassend kann man festhalten: Ahnlich wie Unternehmen, kénnen sich auch
zivilgesellschaftliche Organisationen als ,,Corporate Citizens™ engagieren und an Pro-
zessen gesellschaftlicher Regelsetzung ebenso wie an Diskursen gesellschaftlicher
Regelfindung aktiv teilnehmen (vgl. Beckmann/Pies 2008). Auf diese Weise kénnen
sie sehr konstruktive Beitrdge zur (Selbst-)Steuerung und (Selbst-) Aufklirung der mo-
dernen Gesellschaft leisten. Folglich ldsst sich der systematische Ort der Zivilgesellschaft wie
folgt bestimmen: Aus der Perspektive einer 6konomischen Theorie der Moral partizi-

.73.216.96, am 14.01.2026, 20:28:23. © Inhalt.
mit, far oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2008-3-337

pieren zivilgesellschaftliche Organisationen durch genuine Eigenbeitrige im Rahmen
ciner arbeitsteiligen Zusammenarbeit auf verschiedenen Ebenen an dem Wert-
schopfungs-Projekt, (a) die Bevilkerung bestmdglich mit Glitern zu versorgen und (b)
die institutionellen Bedingungen hierfiir kontinuierlich zu verbessern und (c) das fiir
eine nétige (Re-)Formierung institutioneller Anreize erforderliche Problembewusst-
sein zu schirfen. Zivilgesellschaftliche Organisationen kénnen hier ihre spezifischen
Spezialisierungsvorteile arbeitsteilig zur Geltung bringen, vor allem das grofle Enga-
gement ihrer Mitglieder und die daraus resultierende Sachkunde und Glaubwiirdigkeit,
um gesellschaftliche Lernprozesse anzustoB3en, sie fiir bislang vernachlissigte Bediirf-
nisse zu sensibilisieren und argumentativ voranzutreiben.

Man gebe sich hier aber bitte keinen Illusionen hin: Nicht nur Unternehmen, sondern
auch zivilgesellschaftliche Organisationen kimpfen fir ihre Interessen gelegentlich mit
harten Bandagen sowie verzerrten Informationen und betreiben Lobbying. Ublicher-
weise haben die Unternehmen und ihre Verbinde das Wirtschaftsministerium fest im
Griff, die Umweltverbinde das Umweltministerium, die Sozialverbinde das Sozialmi-
nisterium und die Sportverbinde das Innenministerium. Deshalb ist nicht nur fiir
Unternehmen, sondern auch fiir zivilgesellschaftliche Organisationen — also fir aus-
nahmslos a/le ,,Corporate Citizens* — institutionell sicherzustellen, dass sie sich durch
Leistung legitimieren und ihr spezifisch politisches Engagement — sei es in Regelset-
zungsprozessen, sei es in Regelfindungsdiskursen — an den Prinzipien der Wahrhaftig-
keit, der Fairness und Transparenz ausrichten.

3. Missverstandnisse

Wir wollen nun auf offenkundige Missverstindnisse eingehen. Wiederum beschrinken
wir uns auf vier Punkte.

Erstens: Die Einschitzung bei Gabriel, dass eine 6konomische Theorie der Moral ,,die
Spezifika des Dritten Sektors in Differenz zu Markt und Staat nicht angemessen zu
reflektieren vermag* (324), halten wir fir eine Fehleinschitzung. Jedenfalls ist es nicht
so, wie Gabriel vermutet, dass aus dieser Theorieperspektive , Dritte-Sektor-
Organisationen (...) als vormoderne Phinomene erscheinen, die in die Moderne hin-
einragen® (ebd.). Das Gegenteil ist der Fall: Zivilgesellschaftliche Organisationen er-
fillen — neben Staat und Unternehmen — wichtige Funktionen fiir die moderne Ge-
sellschaft, die eben beides ist: Wettbewerbsgesellschaft ##d Organisationsgesellschaft.?

Zweitens: Wir halten es fiir verfehlt, sich das Gemeinwohl von einer vermeintlichen
Gemeinwohlorientierung  zivilgesellschaftlicher Organisationen zu erhoffen. Zum
einen sind alle Funktionssysteme der modernen Gesellschaft durchsetzt von nicht-
intendierten Konsequenzen intentionalen Handelns, so dass — im Hinblick auf die
Systemergebnisse von Wirtschaft, Politik usw. — kein direkter Weg von der Hand-
lungsmotivation zur aggregierten Handlungsfolge fithrt. Beispiel: Die Forderung er-
neuerbarer Energien kann unbeabsichtigt Hungersnote verschirfen. Zum anderen ist

2 Die AuBerungen zum 6konomischen ,, Imperialismus® bei Gabriel (324) verkennen den methodo-
logischen Sachverhalt, dass der urspringlich als Wirtschafts- und Unternehmensethik entstandene
Denkansatz ordonomisch als eine allgemeine Gesellschafts- und Organisationsethik entfaltet wird.

zfwu 9/3 (2008), 337-344 KZy |

.73.216.96, am 14.01.2026, 20:28:23. © Inhalt.
mit, far oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2008-3-337

342

davon auszugehen, dass es in einer modernen — und folglich: pluralistischen! — Gesell-
schaft keinen Akteur geben kann, der ernsthaft von sich zu behaupten vermag, dass er
das Gemeinwohl vertrete. Vielmehr muss das Gemeinwohl im institutionalisierten
Streit partikularer Interessen allererst gestiftet werden. Hier verorten wir die Zivilge-
sellschaft nicht Uber, sondern neben den anderen gesellschaftlichen Akteuren. Aus
unserer Perspektive setzen sich auch Organisationen der Zivilgesellschaft stets nur fiir
partikulare (weil umstrittene) Interessen ein. Wir wiirden ihnen das freilich nicht zum
Vorwurf machen, sondern sehen es als richtig und wichtig an, weil so gesellschaftliche
Fehlentwicklungen leichter identifiziert und korrigiert werden kénnen. Kurz gesagt:
Fir die Gemeinwohlorientierung als moralisches Desiderat kommt es nicht so sehr
auf die individuell handlungsleitenden Gesinnungen gesellschaftlicher Akteure an, son-
dern vielmehr auf die handlungsleitenden Bedingungen institutionell voraussetzungsrei-
cher Prozesse sozialer Kooperation. Institutions matter!

Drittens: Die dkonomische Theorie der Moral rekonstruiert gesellschaftliche Miss-
stinde als soziale Dilemmata und weist so darauf hin, dass es gemeinsame Regelinte-
ressen gibt, um moralische Anliegen zu verwirklichen. Insofern handelt es sich um ein
Fehlurteil, wenn Gabriel Gber diese Theorieperspektive schreibt: ,,Vorstellungen einer
guten Gesellschafts- und Wirtschaftsordnung reduzieren sich (...) faktisch auf eine
Option fiir den Status quo® (323). Das genaue Gegenteil ist der Fall. Die 6konomische
Theorie der Moral offeriert Normativitit als Heuristik fiir Reformen des Status quo.

Viertens erhebt Gabriel schwere Vorwiirfe gegen den Ansatz einer 6konomischen
Theorie der Moral: Sie verfehle den ,,moral point of view"; sie fihre ,,schon fiir reine
Wirtschaftsunternehmen zu problematischen Konsequenzen®, sei aber im Hinblick
auf zivilgesellschaftliche Organisationen geradezu gefdhrlich. Aus Gabriels Sicht ,,sind
die Folgen, die ein breites Eindringen [dieser Theorieperspektive| (...) in das hand-
lungsleitende Wissen der Fithrungskrifte von Dritte-Sektor-Organisationen besif3e, als
problematisch einzuschitzen® (324). Wir teilen diese Einschitzungen nicht und ver-
treten ausdriicklich die Gegenthese, dass nicht nur Manager, sondern auch Fihrungs-
krifte der Zivilgesellschaft davon profitieren, wenn man ihnen die Funktionsweise der
modernen Gesellschaft — und die verfiigbaren Optionen, Moral nicht gegen, sondern
durch die Funktionssysteme zur Geltung zu bringen — mit Modellen sozialer Dilemmata
dechiffriert (vgl. Pies et al. 2008).

4. Griinde fiir mégliche Missverstindnisse

Aus unserer Sicht beruhen Gabriels Vorbehalte auf Missverstindnissen. Das aber
macht die Frage besonders virulent, worauf diese Missverstindnisse zurtickgefithrt
werden konnen. Wir wollen zwei Punkte benennen, von denen wir vermuten, dass sie
einer interdisziplinidren Verstindigung bislang im Wege stehen. Damit wird zugleich
weiterer Forschungsbedarf indiziert.

Erstens gibt es ein latentes Unbehagen gegeniiber einer 6konomischen Theorie der
Moral, das sich offenbar aus der Befiirchtung speist, eine Funktionalititsbetrachtung
koénne zur Erosion des moralischen Bewusstseins fithren. Wir halten dagegen: Es ist
konstitutiv fiir die moderne Wissenschaft, dass man unterschiedliche Perspektiven auf
den gleichen Gegenstand einnehmen kann, ohne der Dignitit des Gegenstandes damit
Abbruch zu tun. Beispiel: Wir haben gelernt, dass das Sezieren von Leichen nicht

.73.216.96, am 14.01.2026, 20:28:23. © Inhalt.
mit, far oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2008-3-337

gegen die Menschenwiirde verst63t, sondern dass es Wissen generiert, welches der
Menschenwiirde sogar ausgesprochen férdetlich sein kann. Wir wollen diese Analogie
in Anspruch nehmen: Zu unterscheiden ist eine Binnenperspektive von einer Aullen-
perspektive auf Moral. Erstere thematisiert die Selbstinterpretation moralischer Sub-
jekte (Individualethik), letztere stellt hierzu Funktionalitdtsbetrachtungen an (Instituti-
onenethik). Wir halten beide Perspektiven fiir informativ und legitim — und sehen sie
in einem komplementiren Verhidltnis: Warum sollte es dem moralischen Engagement
abtriglich sein, wenn einem die Theorie vor Augen fithrt, dass man mit einem Einsatz
fiir Menschenrechte oder Umweltschutz zugleich auch wichtige gesellschaftliche
Funktionen erfillt?

Zweitens wird einer 6konomischen Theorie der Moral oft mit Positionen begegnet,
die sich — explizit oder implizit — auf die einflussreichen Arbeiten von Jirgen Haber-
mas stiitzen. Wir wollen hier nur kurz auf einen blinden Fleck dieses Paradigmas hin-
weisen, auf eine Einbuf3e an gesellschaftstheoretischer Substanz, die auf dem Weg von
Kant und Hegel iiber Marx zu Habermas verloren gegangen ist: Habermas sieht die
Lebenswelt von Systemimperativen bedroht. Seinen dlteren Arbeiten zufolge verdrin-
gen die Medien Geld und Macht die Solidaritit. In seinen jungeren Arbeiten konze-
diert Habermas, dass auch der Staat Solidarititsfunktionen tbernehmen kann. Nun
diagnostiziert er eine postnationale Konstellation, in der er Staat und Lebenswelt
durch den Systemimperativ der Wirtschaft bedroht sieht (vgl. Pies 2007). Aber dass
auch die Wirtschaft im Modus institutionalisierter Solidaritit opetiert — schon allein
deshalb, weil Mirkte auf einen z. B. katastrophenbedingten Nachfrageanstieg mit stei-
genden Preisen reagieren und dadurch Anbieter veranlassen, den zusitzlichen Bedarf
zu decken und so die Not zu lindern —, diesen Gedanken kann man im Paradigma von
Habermas nicht einmal denken. Die entsprechenden Theorien sind blind fir diese
Option. Insofern verwundert es nicht, dass dem Ansatz einer 6konomischen Theorie
der Moral mit groem Unverstindnis begegnet wird, argumentiert diese doch, dass die
moralische Qualitit der Marktwirtschaft ganz wesentlich davon abhingt, inwiefern es
— durch Institutionalisierung — gelingt, wirtschaftliches Verhalten im Wettbewerb sozi-
al auszurichten. Wir fragen: Ist es wirklich zweckmaBig, die Theoriebildung so zuzu-
schneiden, dass man die Option gar nicht mehr in Erwigung ziehen kann, moralische
Anliegen durch eine (Re-)Formierung marktlicher Arrangements verwirklichen zu
helfen? Ist man klug beraten, wenn man auf der Suche nach Strategien und Akteuren
fir eine gelingende ,,Global Governance® den Problemen die Konzeptualisierung
zugrunde legt, moralischer Fortschritt lasse sich nur gegen die Wirtschaft und nicht
auch mit der Wirtschaft und sogar durch die Wirtschaft verwirklichen? Warum soll
man die Méglichkeit ausblenden, dass sich die Unternehmen als ,,Corporate Citizens*
tiir moralische Anliegen ebenso gewinnen lassen wie zivilgesellschaftliche Organisati-
onen? Wie hilfreich ist es, angesichts einer solchen Problemstellung einfach darauf zu
beharren, Fortschritt sei nur dann mdoglich, wenn sich alle Akteure motivational stir-
ker am Gemeinwohl orientieren? Wenn man die Aufgabe der Theoriebildung dahin-
gehend bestimmt, Orientierung zu geben, sind solche Theorien, die mit primaren
Evidenzen arbeiten, dann wirklich die Losung, oder sind sie eher Teil des Problems?
Kurz: Warum sollte man individualethisch fordern, was sich institutionenethisch for-
dern lieB3e?

zfwu 9/3 (2008), 337-344 343

.73.216.96, am 14.01.2026, 20:28:23. © Inhalt.
mit, far oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2008-3-337

344

Literaturverzeichnis

Beckmann, M./ Pies, 1. (2008): Ordnungs-, Steuerungs- und Aufklirungsverantwortung — Kon-
zeptionelle Uberlegungen zugunsten einer semantischen Innovaton, in: Heidbrink, L./
Hirsch, A. (Hrsg.): Verantwortung als marktwirtschaftliches Prinzip. Zum Verhiltnis
von Moral und Okonomie, Frankfurt a. M./New York: Campus, 31-67.

Homann, K./ Pies, 1. (1994a): Wie ist Wirtschaftsethik als Wissenschaft méglich? Zur Theotie-
strategie einer modernen Wirtschaftsethik, in: Ethik und Sozialwissenschaften. Streitfo-
rum fir Erwigungskultur, 5(1), 94-108.

Homann, K./ Pies, I. (1994b): Wirtschaftsethik in der Moderne: Zur konomischen Theotie der
Moral, in: Ethik und Sozialwissenschaften. Streitforum fir Erwdgungskultur, 5(1), 3-12.

Homann, K./ Pies, I. (2000): Wirtschaftsethik und Ordnungspolitik — Die Rolle wissenschaftli-
cher Aufklirung, in: Leipold, H./ Pies, I. (Hrsg.): Ordnungstheotie und Ordnungspoli-
tik — Konzeptionen und Entwicklungsperspektiven, Stuttgart, 329-346.

Kant, 1. (1784/1977): Beantwortung der Frage: Was ist Aufklirung?, in: Weischedel, W. (Hrsg.):
Immanuel Kant Werkausgabe, Band XI: Schriften zur Anthropologie, Geschichtsphilo-
sophie, Politik und Piadagogik 1, Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 53-61.

Pies, 1. (2000): Ordnungspolitik in der Demokratie. Ein 6konomischer Ansatz diskursiver Poli-
tikberatung, Tibingen: Mohr Siebeck.

Pies, I. (2007): Markt vs. Staat? Uber Denk- und Handlungsblockaden im Zeitalter der Globali-
sierung, in: Ballestrem, K. G. / Gethatdt, V./ Ottmann, K./ Thompson, M. P./ Zehn-
pfennig, B. (Hrsg.): Politisches Denken. Jahtbuch 2006/2007, Betlin, 259-293.

Pies, 1. (2008): Markt und Organisation: Programmatische Uberlegungen zur Wirtschafts- und
Unternehmensethik, in: Kersting, W. (Hrsg.): Moral und Kapital. Grundfragen der
Wirtschafts- und Unternehmensethik, Paderborn: Mentis, 27-58.

Pies, 1./ Hielscher, S./ Beckmann, M. (2008): Betriebswirtschaftslehre und Unternehmensethik —
Ein ordonomischer Beitrag zum Kompetenzaufbau fiir Fihrungskrifte, erscheint dem-
nichst in: DBW — Die Betriebswirtschaft.

Suchanek, A. (2001/2007): Okonomische Ethik, Titbingen: Mohr Siebeck.

.73.216.96, am 14.01.2026, 20:28:23. © Inhalt.
mit, far oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2008-3-337

