5. Giacomo Leopardi (ausgewahlte Texte zur Liebe)!

5.1 Leopardi als pessimistischer Dichter — ein Oxymoron?

Giacomo Leopardi (1798-1837) ist der jiingste der hier behandelten Au-
toren. Seine Hauptwerke sind in den zwanziger und dreifliger Jahren des
19.Jahrhunderts entstanden. Dennoch gehéren sie thematisch und problem-
geschichtlich in den Zusammenhang dieser Untersuchung. Das mag viel-
leicht auf den ersten Blick erstaunen, weil Leopardi sich von allen anderen
untersuchten Autoren durch seinen abgrundtiefen Pessimismus unterschei-
det. Man hat ihn deshalb schon im 19. Jahrhundert in die Ndhe Schopen-
hauers gertickt.? Nun sind Pessimismus und Nihilismus Erscheinungen, die
ihre Wurzel in der Frithromantik haben. Man denke etwa an die »Rede
des toten Christus, daff kein Gott sei« aus Jean Pauls Sicbenkds, an die Figur
des Roquairol aus dem 7itan desselben Autors, an Klingemanns Nachtwachen.
Von Bonaventura oder an Senancours Obermann. In solchen Texten werden in
radikaler Weise die Konsequenzen aus dem verlorenen Glauben an Gott
gezogen, bei Jean Paul hypothetisch, weil die nihilistische Rede des toten
Christus in einen Traum eingelagert ist, bei Klingemann und Senancour
als Ausdruck einer den Protagonisten zugeschriebenen Uberzeugung. Auch
Holderlins Hyperion durchleidet nach der ersten Trennung von Alabanda
eine Nihilismus-Krise, die dann allerdings durch die Begegnung mit der
gottlichen Diotima beendet wird.

Der Pessimismus ist somit um 1820 kein Novum mehr. Gleichwohl gewinnt
er bei Leopardi durch Radikalisierung eine andere Qualitit. Leopardi macht
aus dem atheistischen Pessimismus ein philosophisches System. Bekanntlich
wandelt sich seine Auffassung von der Natur in den zwanziger Jahren.?

1 Dieses Kapitel ist die tiberarbeitete und erweiterte Fassung meines Aufsatzes »Zur poeto-
logischen Funktion der Liebe bei Leopardi«, in: Jtalienisch 40 (1998), S. 78-91.

2 Vgl. den 1858 erschienenen Dialog von Francesco De Sanctis, »Schopenhauer e Leo-
pardi«, in: Opere. A cura di Niccold Galla, Milano/Napoli o. J., S. 932-975. Vgl. zur
Problematik Giuseppe Invernizzi, »Leopardi, Schopenhauer e il pessimismo europeos,
mn: Italenisch 40 (1998), S. 16-31, der in der Tat wichtige Berithrungspunkte zwischen
Leopardi und Schopenhauer sieht und diese auf deren gemeinsame Rezeption der Auf-
klarung zuriickfiihrt.

3 Vgl. die prignante Zusammenfassung von Leopardis diesbeztiglicher Entwicklung bei
Enrico De Angelis, »Giacomo Leopardi oder: Gibt es eine italienische Romantik?«, in:
Aurora 53 (1993), S. 47-54.

227

https://dol.org/10.5771/9783968216836-227 - am 13.01.2028, 08:47:21. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Ixmm.


https://doi.org/10.5771/9783968216836-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zunichst galt ihm die Natur als das hochste Ziel der Dichtung: »[...] il
fine dell’arte [...] non ¢ mica l'arte, ma la natura, e il sommo dell’arte ¢é la
naturalezza [...J«.* Dahinter steht ein positives Bild von der Natur in der
Tradition Rousseaus. Daf} der Mensch leidet, ist ein Resultat seiner Entfer-
nung von dieser positiven Natur. Sein Leiden ist aber kein Naturgesetz, wie
es zu Beginn des 1822 entstandenen Inno ai patriarchi heifdt: »[...] Immedicati
affanni / Al misero mortal, nascere al pianto, / E dell’etereo lume assai pit
dolci / Sortir 'opaca tomba e il fato estremo, / Non la pieta, non la diritta
impose / Legge del cielo. [...]« (V. 6-11)5 Verantwortlich fiir das Leid ist ein
menschlicher Stindenfall, ein »antico / Error che 'uman seme alla tiranna /
Possa de’ morbi e di sciagura offerse« (V. 11-13). Die Natur an sich ist gut,
sie wird in Alla primavera® (ebenfalls 1822 entstanden) als »santa« und als
»[v]aga natura« (V. 20, 90) apostrophiert. Nur wenige Jahre spiter, im Jahr
1826, stellt Leopardi jedoch folgende erschiitternde Diagnose, tiber deren
provokatives Potential sich der Autor durchaus im klaren ist:

Tutto & male. Gio¢ tutto quello che ¢, ¢ male; che ciascuna cosa esista ¢ un male;
ciascuna cosa esiste per fin di male; I'esistenza ¢ un male e ordinata al male;
i fine dell'universo ¢ il male; I'ordine e lo stato, le leggi, 'andamento naturale
dell’universo non sono altro che male, né¢ diretti ad altro che al male. Non v’¢
altro bene che il non essere; non v’ha altro di buono che quel che non ¢; le cose
che non son cose: tutte le cose sono cattive. Il tutto esistente; il complesso dei
tanti mondi che esistono; I'universo; non ¢ che un neo, un bruscolo in metafi-
sica. L’esistenza, per sua natura ed essenza propria e generale, ¢ un’imperfezione,
un’irregolarita, una mostruosita.’

Die Existenz und das Universum sind nicht nur sinnlos, sondern ihre Fina-
litit ist das Ubel (»male«). Damit macht Leopardi sich, wie er selbst erkennt,
zum Antipoden von Leibniz und Pope; er negiert die Theodizee und die
optimistische Vorstellung von der besten aller méglichen Welten, an deren
Stelle er gleichwohl nicht kurzerhand ihre Umkehrung setzen will: »Non
ardirei perod estenderlo a dire che I'universo esistente ¢ il peggiore degli uni-
versi possibili, sostituendo cosi all’ottimismo il pessimismo. Chi puo6 conos-

4 Zitiert wird nach folgender Ausgabe unter der tiblichen Angabe der von Leopardi selbst
stammenden Paginierung: Zibaldone di pensieri. Edizione critica e annotata a cura di Giu-
seppe Pacella, 3 Biande, Milano 1991. Zitat: Zibaldone, S. 20.

5 Die Canti und die Operette morali werden nach folgender Ausgabe zitiert: Poesie e prose. A
cura di Rolando Damiani e Mario Andrea Rigoni, 2 Binde, Milano 11987/1988, Bd. 1:
Poesie, Milano 71998, Bd. 2: Prose, Milano 61997. Der Inno ai patriarchi findet sich in Bd. I,
S. 36-39.

6 Bd.I, S.33-35.

7 Zibaldone, S. 4174.

228

https://dol.org/10.5771/9783968216836-227 - am 13.01.2028, 08:47:21. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Ixmm.


https://doi.org/10.5771/9783968216836-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

cere 1 limiti della possibilita?«® Hier artikuliert sich eine Skepsis hinsichtlich
der Grenzen des Wiflbaren, die im Widerspruch zu den zitierten apodikti-
schen Behauptungen tiber die negative Finalitat der Existenz steht.”

Ein grundlegender Widerspruch herrscht auch zwischen der Erkenntnis
der Sinnlosigkeit und der Tatsache, dafl Leopardi dichtet. Mit gutem
Grund fragt Winfried Wehle: »Ist ein >schoénes Gedichts, allein schon da-
durch, daf} es entstehen konnte, nicht die eindrucksvollste Widerlegung
von L[eopardi]s Nihilismus?«!? Wenn, wie Leopardi sagt, die Nicht-Existenz
tatsichlich das einzig vorstellbare Gut wire, dann miifite die unweigerliche
Konsequenz der sofortige Selbstmord sein. Wenn der Autor diese Konse-
quenz nicht gezogen hat, so legt dies den Riickschlufl nahe, dafl er mit
seinem Leben und vor allem mit seinem Schreiben der Existenz dennoch
einen Sinn abzugewinnen versucht hat. Es soll untersucht werden, wie sol-
che Sinngebung bei Leopardi aussiecht. Wie bei Rousseau und Holderlin
entsteht dadurch auch bei Leopardi eine fiir sein Werk charakteristische
Grundspannung, die, wie Wehle im Hinblick auf 4 se stesso bemerkt hat,
dekonstruktivistisches Denken antizipiert und somit nur durch solches Den-
ken adidquat erfaflt werden kann.!! Rousseau und Holderlin gehen davon

8 Ebd.

9 Weitere beriihmte Belege fiir Leopardis radikalen Pessimismus sind der Dialogo della Na-
tura e di un Islandese (1824) aus den Operette moraliund La Ginestra (1836) aus den Canti. Im
Dialogo (Poesie ¢ prose, Bd. 11, S. 76-83) wirft der Islinder der Natur vor, sie sei »nemica
scoperta degli uomini, e degli altri animali, e di tutte le opere [sJue« (S. 80), worauf die
Natur entgegnet, die Welt sei nicht zum Vergniigen des Menschen geschaffen worden,
und ihr, der Natur, sei Wohl und Wehe der Menschen véllig gleichgiiltig. Das Leben
des Universums sei »un perpetuo circuito di produzione e distruzione, collegate ambe-
due tra se di maniera, che ciascheduna serve continuamente all’altra, ed alla conserva-
zione del mondo« (S. 82). Als der Islinder verzweifelt fragt, wem die »vita infelicissima
dell'universo« denn gefalle oder niitze, wird er — wie zur Bestitigung fiir die Sinnlosigkeit
der Existenz — von zwei hungrigen Léwen gefressen oder, nach einer anderen Uberlie-
ferung, durch einen Sandsturm getétet (S. 82f.). In La Ginestra (Bd. 1, S. 124-133), dem
letzten grofen >philosophischen< Gedicht der Canti (danach folgen als Abgesang zwei
kurze Texte mit den Titeln fmitazione und Scherzo), wird im Angesicht des Vesuv und des
von ihm ausgehenden tédlichen Vernichtungspotentials eine bittere Anklage gegen die
das 19. Jahrhundert beherrschende Ideologie des Fortschritts erhoben (»Dipinte in queste
rive / Son dell'umana gente / Le magnifiche sorti e progressive.«, V. 49-51; Hervorh. im Text)
und die Natur als am Leiden der Menschen Schuldige bezeichnet, »[...] che de’ mortali
/ Madre ¢ di parto e di voler matrigna.« (V. 124f))

10 Leopardis Unendlichkeiten. Zur Fathogenese einer poesia non poesia. »L Infinito«/»4 se stessos,
Tiibingen 2000, S. 110, Anm. 68.

11 »Mit 4 se stesso riskiert Leopardi ein Gedicht, das gewissermaflen die Palinodie seiner
selbst ist. Es bleibt unabgeschlossen, ein offenes Kunstwerk. Jeder, der es textgemafd be-
gehen will, hat eine Deutungsarbeit zu leisten, die, auf der Hohe ihrer modernen Entfal-

229

https://dol.org/10.5771/9783968216836-227 - am 13.01.2028, 08:47:21. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Ixmm.


https://doi.org/10.5771/9783968216836-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

aus, dafy die Welt prinzipiell gut ist und daf} fir den Menschen die Aus-
sicht auf Rettung beziehungsweise auf Restitution der verlorenen Einheit
durch Erziehung, Philosophie und bei Hélderlin vor allem durch Dichtung
besteht, wenngleich sich bei der konkreten Ausgestaltung der Ideen zur
Rettung zunehmend die Einsicht in deren Unméglichkeit durchsetzt. Um-
gekehrt, aber durchaus analog stellt sich bei Leopardi eine Gegenstrebigkeit
zwischen philosophisch begriindetem Pessimismus und poetisch formulier-
ter Hoffnung auf Gliick und somit auf Sinnhaftigkeit ein. Wie zu zeigen sein
wird, spielt die Liebe in diesem Zusammenhang eine wesentliche Rolle.

5.2 Die »teoria del piacere« (Zibaldone)

In einem Eintrag des Zibaldone vom 27. Juni 1820 sagt Leopardi, daf§ man
im Erleben der Liebe, in der Gegenwart der Geliebten, bei thren Gunstbe-
zeugungen, selbst bei der sexuellen Erfillung mehr auf der Suche nach dem
Gliick sei, als dal man es tatsachlich verspiire: »[...] il tuo cuore agitato,
sente sempre una gran mancanza, un non so che di meno di quello che
sperava, un desiderio di qualche cosa anzi di molto di piti.«!2 Mit geradezu
psychoanalytischem Scharfsinn avant la lettre erkennt Leopardi die grund-
satzliche Unerfiillbarkeit des Begehrens, in dessen Zentrum sich eine Leere
(»una gran mancanza«) befindet. Da das Begehren selbst dann, wenn es ans
Ziel kommt, nicht erfullbar ist, besteht das hochste Gliick der Liebe in einer
»quieta e dolce malinconia, bei der man weint, ohne zu wissen weshalb. In
diesem Zustand ist man, anders als bei der Erfullung, die keine ist, dem
Gliick am néchsten (»[la tua anima] quasi gusta la felicita«). Paradoxerweise
erfolgt also die grofitmogliche Anndherung an das Gliick mittels seines Ge-
genteils, des Schmerzes.

Auf diese Stelle verweist Leopardi spéter im Kontext einer weitergehenden
Ausfithrung zum Thema Gliick.!® Seine »teoria del piacere«!* beruht auf
der Annahme, daf§ das Verlangen nach Gliick auf ein sowohl rdumlich als
auch zeitlich Unendliches gerichtet ist.!> (»Piacere« und »felicita« werden

tung, sich als Dekonstruktivismus einen Namen machen wird.« (Leopardis Unendlichkeiten,
S. 93) Nach meiner Auffassung 1aflt sich dieser Befund fir Leopardis Werk im oben
erlduterten Sinn verallgemeinern.

12 Zibaldone, S. 142.

13 Zibaldone, S. 165-182.

14 Zibaldone, S. 181.

15 Zibaldone, S. 165.

230

https://dol.org/10.5771/9783968216836-227 - am 13.01.2028, 08:47:21. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Ixmm.


https://doi.org/10.5771/9783968216836-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

hierbei gleichgesetzt.) Da aber jedes konkrete Objekt des Begehrens, von
dem es sich Erfiillung erhofft, endlich und begrenzt ist, kann das prinzipi-
ell unendliche Begehren niemals erfiillt werden. Es besteht eine konstitu-
tive Diskrepanz zwischen dem Begehren und seinem Objekt: »Il fatto ¢
che quando 'anima desidera una cosa piacevole, desidera la soddisfazione
di un suo desiderio infinito, desidera veraml[ente] i/ piacere, € non un tal
piacere; ora nel fatto trovando un piacere particolare, e non astratto, e che
comprenda tutta I'estensione del piacere, ne segue che il suo desiderio non
essendo soddisfatto di gran lunga, il piacere appena ¢ piacere [...]. E percio
tutti 1 piaceri debbono esser misti di dispiacere [...].«!6

Das Sehnen des Menschen nach dem Unendlichen hingt mit seiner »facolta
immaginativa« zusammen, das heifit mit der Fahigkeit, sich Nicht-Existentes
vorstellen zu kénnen. Die Imagination ist zwar prinzipiell unabhéngig vom
Streben nach Gliick, aber sie findet in dessen Bereich eines ihrer wichtigsten
Betitigungsfelder. Die Fahigkeit, sich in der Wirklichkeit nicht vorhandene
Objekte des Begehrens vorzustellen, hat fiir den Menschen kompensatori-
sche Funktion. Sie ist ein Geschenk der - zu diesem Zeitpunkt von Leopardi
noch positiv bewerteten — Natur, die zwar weder dem Menschen adiquate,
sein Begehren erfiillende Objekte geben noch ihn von seinem angeborenen
Sehnen nach dem Unendlichen befreien kann, weil der »amor del piacere«
aus dem Selbsterhaltungstrieb resultiert und somit unhintergehbar ist, aber
thm mit den aus der Imagination geborenen Illusionen ein geeignetes Sup-
plement (»supplire«) zur Verfiigung stellt.!”

An diese Theorie der Imagination und der von ihr produzierten Illusionen
kntipfen sich im folgenden 1. anthropologische, 2. epistemologische und
3. poetologische Uberlegungen. 1. »L’immaginaz[ione] come ho detto &
il primo fonte della felicita umana. Quanto piti questa regnera nell’'uomo,
tanto pitt I'uvomo sara felice.«!® Als Beweis dafiir, dafl die Imagination
Quelle des Gliicks ist, nennt Leopardi (ebenso wie Holderlin) das Gliick der
Kinder, bei denen sich die Herrschaft der Imagination mit einer Unkennt-
nis der Wahrheit verbindet. Evolutionsgeschichtliches Pendant hierzu sind
die Menschen der Antike. 2. »E notate [...] che la natura ha voluto che
I'immaginaz(ione] non fosse considerata dall'uomo come tale, cio¢ non ha
voluto che I'uomo la considerasse come facolta ingannatrice, ma la confon-
desse colla facolta conoscitrice, e percio avesse 1 sogni dell'immaginaz[ione]
pler] cose reali e quindi fosse animato dall'immaginario come dal vero (anzi

16 Zibaldone, S. 166f. (Hervorh. im Text).
17 Zibaldone, S. 167.
18 Zibaldone, S. 168.

231

https://dol.org/10.5771/9783968216836-227 - am 13.01.2028, 08:47:21. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Ixmm.


https://doi.org/10.5771/9783968216836-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

pit, perche I'immaginario ha forze pitt naturali, e la natura ¢ sempre supe-
riore alla ragione).«!® Der von der Natur gewiinschte Zustand ist demnach
die Gleichsetzung von Imagination und Erkenntnisvermégen. Dafl es sich
dabei um eine Illusion handelt, soll nicht durchschaut werden. Die fehlende
Kenntnis der Wahrheit ist Voraussetzung fiir das menschliche Gliick. Dies
impliziert den Verzicht auf Erkenntnis. Der Unterschied zwischen Antiken
und Modernen ist hieran festzumachen: Wihrend die Alten (wie auch heute
noch die Kinder) an die eigenen Illusionen glaubten, werden sie von den
Modernen als Illusionen durchschaut. Dies erkldrt die »superiorita degli
antichi sopra i moderni in ordine alla felicita«.?® Ganz analoge Gedanken
finden sich im tibrigen, wie gezeigt wurde, bei Holderlin und Foscolo.

3. Da das Begehren nach Annehmlichkeit (»il desiderio del piacere«)?! un-
endlich ist, erscheinen erstrebenswerte Objekte nur von ferne als schén,
nicht aber aus der Nihe, wenn man ihre Endlichkeit erkennt. Dies hat Aus-
wirkungen auf die Dichtung, wo man »il bello aereo, le idee infinite«, das
heiflt diejenigen Ideen, die man nicht umfassen kann,?? bevorzugt. (Dies
entspricht im tibrigen dem Mathematisch-Erhabenen bei Kant.)?? Auch dies-
beziiglich waren die Antiken den Modernen tiberlegen. Das »bello aereo«
wird in der Moderne durch die rationale Durchdringung der Welt zerstort.
Als einzige Moglichkeit, dennoch poetische Schénheit zu erfahren, bleibt
den Modernen die Melancholie: »La malinconia, il sentimentale moderno
ec. percio appunto sono cosi dolci, perché immergono I'anima in un abbisso
di pensieri indeterminati de’ quali non sa vedere il fondo ne i contorni.«?*
Und dies, so heifit es im unmittelbaren Anschluf}, ist der Grund dafiir, wes-
halb man in der Liebe dem Gliick am nichsten kommt, wenn man leidet.
Leopardi weist hier explizit auf jene oben schon zitierte Stelle?> zurtick und

19 Ebd.

20 Ebd.

21 Zibaldone, S. 169.

22 Zibaldone, S. 170.

23 Vgl. hierzu Franca Janowski, »Dulcedo naufragii. Das Motiv des Schiffbruchs im >Infinito«
von Giacomo Leopardi«, in: GRM, N.F. 45 (1995), S. 334-348, hier S. 3401F., die vermu-
tet, dafl Leopardi zwar nicht Kant, aber Schiller gelesen hat und dadurch mit der Kant-
schen Theorie des Erhabenen indirekt vertraut war. — Zu Kants Theorie des Erhabenen
vgl. Kritik der Urtellskraff, § 23-29. Kant unterscheidet das Mathematisch-Erhabene und
das Dynamisch-Erhabene. Das Mathematisch-Erhabene resultiert aus der Vorstellung
des Unendlichen: »Erhaben ist also die Natur in derjenigen ihrer Erscheinungen, deren
Anschauung die Idee ihrer Unendlichkeit bei sich fithrt.« (§26)

24 Zibaldone, S. 170.

25 Zibaldone, S. 142. Die Stelle sei noch einmal in Erinnerung gerufen: »[...] il tuo cuore
agitato, sente sempre una gran mancanza, un non so che di meno di quello che sperava,

232

https://dol.org/10.5771/9783968216836-227 - am 13.01.2028, 08:47:21. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Ixmm.


https://doi.org/10.5771/9783968216836-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

fuhrt den Gedanken deshalb nicht weiter aus. Seine »teoria del piacere« lie-
fert nun also nachtraglich die Begriindung fiir die dortige Diagnose, wonach
man in der Prisenz der geliebten Person niemals gliicklich sein kann und
sich im Zentrum dieser Prisenz eine »gran mancanza« auftut.

Von zentraler Bedeutung ist ganz offenbar die aufgezeigte Verbindung an-
thropologischer, epistemologischer und poetologischer Aspekte in Leopar-
dis »teoria del piacere«. Nicht weniger bedeutsam ist die auf der Melancho-
lie beruhende Analogie zwischen Dichtung und Liebe.26 Im folgenden soll
gezeigt werden, wie sich dieses Verhiltnis im Jahr 1824 im Eingangstext zu
den Operette morali gestaltet, zu einem Zeitpunkt, da Leopardis Auffassung
von der Natur sich schon in Richtung jenes oben beschriebenen radikalen
Pessimismus verschoben hat, ohne doch die grundlegenden Ideen beziiglich
der Unendlichkeit und der Unerfiillbarkeit des menschlichen Begehrens
aufzugeben.

5.3 Liebe und Dichtung als »fantasmi« (Storia del genere umano)

In der Storia del genere umano®” entwirft Leopardi in mythologischer Einklei-
dung eine in Parallele zur Ontogenese gesetzte Entwicklungsgeschichte der
Menschheit, in der wiederum die Liebe im Zusammenhang mit der Dich-
tung eine wichtige Rolle spielt. Diese Phylogenese des Menschengeschlechts
besteht aus vier Phasen. In der ersten Phase sind die Menschen mit ihrem
Schicksal zufrieden, was sich aus ihrer kindlichen Hoffnung auf eine gliick-
liche Zukunft erklart. Leopardi kntipft hier an seine »teoria del piacere« an,

un desiderio di qualche cosa anzi di molto di piti. I migliori momenti dell’amore sono
quelli di una quieta e dolce malinconia dove tu piangi e non sai di che, e quasi ti rassegni
riposatamente a una sventura e non sai quale.«

26 Im weiteren Fortgang der Argumentation entwickelt Leopardi dann eine Poetologie des
»infinito«, die sehr genau die Zusammenhinge des gleichnamigen bertthmten Gedichts
aus den Cantierfafit (zur Verdeutlichung der Korrespondenzen zitiere ich die betreffenden
Stellen aus L Infinito, Bd. I, S. 49, in eckigen Klammern): »Del rimanente alle volte 'anima
desiderera ed effettivamente desidera una veduta ristretta e confinata in certi modi, come
nelle situazioni romantiche [questa siepe, che da tanta parte / Dell’ultimo orzzonte il guardo
esclude]. La cagione ¢ la stessa, cio¢ il desiderio dell infinito, perche allora in luogo della vista,
lavora I'immaginaz[ione] e il fantastico sottentra al reale. L’anima s’immagina quello che
non vede [interminati / Spazi di la da quella, e sovrumani / Silenz, e profondissima quiete / Io nel
pensier mi fingo], che quell’albero, quella sigpe, quella torre gli nasconde, e va errando in uno
spazio immaginario, e si figura cose che non potrebbe se la sua vista si estendesse da per
tutto, perche il reale escluderebbe I'immaginario.« (ibaldone, S. 171; Hervorh. T.K.)

27 Poesie ¢ prose, Bd. 11, S. 5-19.

233

https://dol.org/10.5771/9783968216836-227 - am 13.01.2028, 08:47:21. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Ixmm.


https://doi.org/10.5771/9783968216836-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

die, wie gezeigt wurde, darauf beruht, dafl der Mensch ein angeborenes
Verlangen nach dem Unendlichen hat. Obwohl die Erde kleiner und weni-
ger vielfaltig als heute ist, erscheint sie den Menschen schén und unendlich
grof}. Nachdem aber die »lietissime speranze« und die darauf gegrindete
»opinione di felicita«?® unerfillt bleiben, beginnen die Menschen, die Erde
zu erkunden, und entdecken deren Einférmigkeit und Begrenztheit. In ih-
rem Ungliick verzweifeln viele an ihrem Schicksal und begehen Selbstmord.
Um die drohende Selbstausléschung der Menschheit zu verhindern, be-
schliefit Jupiter, den Zustand der Menschen mit wirkungsvolleren Mitteln
zu verbessern. Das verlorene Gliick der Kindheit 1af3t sich indes nicht resti-
tuieren oder gar perpetuieren — dies stiinde im Widerspruch zu den univer-
sellen Naturgesetzen. Deshalb verdndert Jupiter die Gestalt der Erde mit
dem Ziel, den Menschen den Schein der Unendlichkeit (»una viva similitu-
dine dell'immensita«)?? vor Augen zu stellen. Sein Eingriff in die Schopfung
fuhrt in diese die grundlegende Unterscheidung zwischen Sein und Schein,
zwischen »apparenze« und »sostanza«® ein. Das Gliick der Menschen hat
kein_fundamentum in re, sondern es verdankt sich der Imagination, welche
angeregt wird durch die scheinbare Unendlichkeit der Welt. Auch dies steht
im Einklang mit der »teoria del piacere«, die besagt, daf3 die Imagination
und die von ihr produzierten Illusionen dem Menschen als Supplement fiir
das real unerreichbare Unendliche dienen.

Die Wirkung des Supplements ist jedoch nicht von unbegrenzter Dauer.
Denn auch nach dem Eintritt in die relativ lange und gliickliche Phase der
Scheinhaftigkeit, die zweite Epoche der Menschheitsgeschichte, verfallen
die Menschen am Ende wieder in die einstige Unzufriedenheit, schitzen
erneut den Tod hoher als das Leben und tun sich durch Gottlosigkeit und
Niedertracht hervor. Auch kollektive Bestrafungen wie die Sintflut andern
nichts am grundlegenden Problem, weil der Mensch von Natur aus so ver-
anlagt ist, daf} er im Unterschied zum Tier nach dem Unméglichen strebt
(»bramando sempre e in qualunque stato I'impossibile«),3! und zwar um so
mehr, je weniger Ubeln er ausgesetzt ist. Um den Menschen von seiner kon-
stitutiven Unzufriedenheit abzulenken, schickt Jupiter ihm daher Krankhei-
ten und Unglicksfille (»mali veri«)®? und verwickelt ihn in tausend Miithen
und Geschifte (»mille negozi e fatiche«).33

98 Bd. 1L S. 5.

29 Ebd.

30 Ebd.

31 Ebd.

32 Ebd.
33 Ebd.

234

https://dol.org/10.5771/9783968216836-227 - am 13.01.2028, 08:47:21. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Ixmm.


https://doi.org/10.5771/9783968216836-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Ubergang in die dritte Phase wird durch die Einfiihrung weiterer Unter-
schiede eingeleitet. Jupiter ldfit Klimazonen und Jahreszeiten entstehen, so
dafl die Menschen fortan damit beschiftigt sind, sich gegen die Widrigkei-
ten der Witterung zu schiitzen. Auflerdem befiehlt Jupiter seinem Sohn
Merkur, Stidte zu griinden, die Menschheit in Volker, Nationen und Sprach-
gruppen einzuteilen und den Volkern Gesang und Kiinste zu schenken.
Dies ist die Geburtsstunde der menschlichen Kultur und staatlicher Organi-
sationen (»leggi, stati e ordini civili«).3* Die Dominanz des Scheins tiber das
Sein manifestiert sich auf dieser Entwicklungsstufe durch die Entsendung
von gottlichen >Gespensternc mit Namen Gerechtigkeit, Tugend, Ruhm,
Liebe usw., die das Leben der Menschen fortan bestimmen (»alcuni fan-
tasmi di sembianze eccellentissime e soprumane, ai quali [Giove] permise
in grandissima parte il governo e la potesta di esse genti: e furono chiamati
Giustizia, Virti, Gloria, Amor patrio e con altri si fatti nomi.«)% Eines dieser
gottlichen >Gespensters, die im folgenden — in Hervorhebung ihrer Schein-
haftigkeit — auch als Masken (»larve«)3¢ bezeichnet werden, ist die Liebe.
Sie ersetzt den urspriinglich, vor dem Eintritt in den Kulturzustand vorhan-
denen Geschlechtstrieb (»impeto di cupidita«).?” Die »fantasmi« tragen ent-
scheidend dazu bei, dafl in der dritten Phase der Menschheitsgeschichte
zunidchst ein Zustand nie dagewesener Annehmlichkeit (»comodita«, »dol-
cezza«)38 herrscht. Es ist Aufgabe der Dichter und Kinstler, die Menschen
zur kulthaften Verehrung der »fantasmi« als Garanten dieses Zustands an-
zuspornen.

Hier zeigt sich in deutlicher Weise die besondere Funktion der Liebe in Leo-
pardis anthropologischer Konstruktion. Die Liebe ist ein wichtiges Element
menschlicher Kultur. Kultur aber ist eine aus der Not geborene Hilfskon-
struktion, ein Supplement, das den naturgegebenen Defekt des Menschen,
seinen Hang zum Ungliicklichsein, reparieren soll. Unterstiitzt wird sie da-
bei von den Dichtern und Kiinstlern. Durch ihre Benennung als »fantasma«
wird die Liebe deutlich im Bereich des Scheinhaften, des Imaginaren loka-
lisiert. Liebe und die sie besingende Dichtung stehen zueinander in Kor-
relation, wobei die Dichtung der Liebe zu dienen hat. Das bedeutet aber,
dafl auch die Dichtung im Bereich des Scheinhaften angesiedelt ist.

34 Bd.ILS. 11.
35 Ebd.
36 Ebd.
37 Ebd.
38 Ebd.

235

https://dol.org/10.5771/9783968216836-227 - am 13.01.2028, 08:47:21. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Ixmm.


https://doi.org/10.5771/9783968216836-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Bei dem erreichten Gleichgewicht bleibt es jedoch nicht. Denn der einmal
durch die Gétter eingeleitete kulturelle Fortschritt 1df3t sich nicht aufhalten.
Mittlerweile befindet die Menschheit sich in der heute als Antike bezeich-
neten Phase ihrer Entwicklung, die den Keim ihrer Zerstdrung bereits in
sich tragt: Dieser Keim 1st die Weisheit (»Sapienza«), neben Gerechtigkeit,
Tugend, Liebe usw. eine der »larve«, die den Menschen verspricht, sie werde
thnen die Wahrheit zeigen. Diese werde zu den Menschen herabsteigen
und ihnen Kenntnisse vermitteln, die sie den Goéttern beinahe gleichwerden
lielen (»dovere il genere umano venire in si fatti termini, che di altezza di
conoscimento, eccellenza d’instituti e di costumi, e felicita di vita, per poco
fosse comparabile al divino«).3? In ithrer Hybris bitten die Menschen Jupi-
ter, ihnen die Wahrheit zumindest voriibergehend herabzuschicken. Der
erziirnte Gott beschlief3t, »di punire in perpetuo la specie umana«,*’ indem
er die Wahrheit fir immer auf die Erde schickt und die »vaghi fantasmic
(Gerechtigkeit, Tugend, Vaterlandsliebe usw.) von dort entfernt. Die Wahr-
heit namlich wird den Menschen die Augen 6ffnen tiber ihr konstitutives

und durch nichts zu heilendes Ungliick. Um so schmerzlicher werden sie

heimgesucht werden von dem ihnen angeborenen Gliicksverlangen, als ih-
nen nunmehr unwiderruflich bewufit sein wird, daf} das Glick fiir sie un-
erreichbar ist. Auch werden sie der »naturale virtt immaginativa«*! beraubt

sein, die thnen in der Vergangenheit allein tiber das Fehlen des Gliicks hin-
wegzuhelfen vermochte. Die menschliche Vereinzelung wird fortschreiten,
bis es statt Nationen nur noch verfeindete Individuen geben wird: »[...]

ciascheduno odiera tutti gli altri, amando solo, di tutto il suo genere, se

medesimo.«*?

Als einziger Trost verbleibt den mittlerweile in ihrer vierten Entwicklungs-
phase befindlichen Menschen einer der »fantasmi«, und zwar der am wenig-
sten vornehme von allen (»1l manco nobile di tutti«):*3 die Liebe. Wahr-
heit und Liebe stehen sich oppositiv gegeniiber und teilen sich die Herr-
schaft iiber die Menschheit, weil es der die Liebe bekdmpfenden Wahrheit

nicht moglich ist, diese zu besiegen. Liebe hat also auch auf dieser Entwick-
lungsstufe eine kompensatorische Funktion. Denn fortan leben die Men-
schen zwar unter der Tyrannei der Wahrheit, und das Ende der Geschichte

scheint erreicht. Doch ist auch auf dieser Stufe noch Veranderung méglich.

39 Bd.ILS. 13.
40 Bd.ILS. 14.
41 Bd.ILS. 15.
42 Bd.ILS. 16.
43 Ebd.

236

https://dol.org/10.5771/9783968216836-227 - am 13.01.2028, 08:47:21. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Ixmm.


https://doi.org/10.5771/9783968216836-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einige herausragende Menschen némlich (»singolari per finezza d’intelletto,
congiunta a nobilta di costumi e integrita di vita«),* erwecken durch ihr un-
verdientes Leiden das Mitleid der Goétter. Deshalb gestatten diese dem Gott
Amor (der trotz beider Namensgleichheit im Italienischen nicht identisch ist
mit dem »fantasma« Liebe), von Zeit zu Zeit auf die Erde hinabzusteigen
und einigen auserwihlten Menschen eine bislang unbekannte Erfahrung
zuteil werden zu lassen, die der Wahrheit der Gliickseligkeit naherkommt
als deren Schein: »[...] cosa al tutto nuova nel genere umano, piuttosto ve-
rita che rassomiglianza di beatitudine«.*> Das von Amor vermittelte Gliick
wird nur um ein geringes vom goéttlichen Glick selbst tibertroffen, und es
ist besser als der grofitmogliche Gliickszustand der Menschen in den aller-
besten Zeiten (»qualunque pit fortunata condizione fosse in alcun uomo
ai migliori tempi«).* Diese bisher ungekannte Intensitit des Gliicks, der
sostanza ndherstehend als der apparenza, bewirkt Amor durch die Restitution
friherer Entwicklungszustinde: zum einen durch die Wiedereinfithrung
der »larve« der dritten Phase, zum anderen gar durch die Erfiillung des alten
Menschheitswunsches nach Wiederherstellung der Kindheit, der »infinita
speranza« und der »belle e care immaginazioni degli anni teneri«,*’ die der
ersten Phase zugehtren. Wie bei Holderlin ist das Gliick also nur denkbar
als Restitution der Kindheit. Die »verita [...] di beatitudine« aber wird para-
doxerweise bewirkt durch die Wiedereinfithrung evolutionsgeschichtlich
tiberholter Zustinde, die dem Bereich des Scheinhaften und Imaginéren
und somit auch dem Bereich der Dichtung angehéren. Aus der Potenzie-
rung und dem Supplementcharakter des Imagindren*® erwéchst eine Erfah-
rung, die einer Partizipation am Sein zumindest sehr nahekommt. Die diese
Erfahrung erméglichende Liebe ist eine sich selbst durchschauende Illusion,
deren Bedeutung fiir die Dichtung Leopardis gar nicht iiberschitzt werden
kann und die ich im folgenden an ausgewihlten Beispielen aus den Canti, zu-
nichst aber an einer frithen autobiographischen Skizze ndher untersuchen
mochte.

4 Bd.II, S. 17.

45 Bd.II, S. 18.

46 Ebd.

47 Bd.II, S. 19.

48 Der Geschlechtstrieb wird ersetzt durch die Liebe, diese wiederum durch Amor; die
eigentlich verschwundenen »fantasmi« kehren zurtick, das Imagindre der Kindheit wird
restituiert.

237

https://dol.org/10.5771/9783968216836-227 - am 13.01.2028, 08:47:21. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Ixmm.


https://doi.org/10.5771/9783968216836-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.4 Liebe als Reflexionsmodell und als AnlaB zum Dichten
(Memorie del primo amore)

Nicht zu Unrecht gilt Leopardi als philosophischer Dichter,** denn seine
poetischen Texte explizieren die thnen zugrundeliegenden philosophischen,
anthropologischen und epistemologischen Basisannahmen. Wie bei Hélder-
lin gehen Dichtung und Philosophie bei Leopardi eine enge, die Ausdifferen-
zierung in Spezialdiskurse konterkarierende Verbindung ein. Die Liebe hat
dabei die Funktion, das Verhaltnis zwischen Subjekt und Objekt als grund-
satzlich illusiondr darzustellen. Es wird zwar nicht geleugnet, dafl Liebe auf
der Ebene der Primérerfahrung durchaus ein durch Sinneswahrnehmungen
induziertes, reales Gefiihl sein kann; das, worum es jedoch eigentlich geht,
ist die auf der Ebene der Reflexion erfolgende Verarbeitung des Gefiihls.
Liebe wird zum Anlafl einer sich vom urspriinglichen Objekt der Liebe
l6senden Reflexion, die von einem nach innen gerichteten Erkenntnisinter-
esse geleitet ist und im Medium schriftlicher Aufzeichnung erfolgt. Dadurch
erhilt die Liebe sowohl epistemologische als auch poetologische Relevanz.
Dies zeigt sich exemplarisch bereits in den zum Jahreswechsel 1817/18 ent-
standenen Memorie del primo amore, einer Art Tagebuch, in dem Leopardi
die Wirkungen beschreibt, die die Liebe zu einer entfernten Verwandten
in thm hervorruft. Der zum innamoramento fithrenden Begegnung des Neun-
zehnjahrigen mit der sieben Jahre élteren, verheirateten Cousine seines Va-
ters, Geltrude Cassi, geht der Wunsch voraus, mit anmutigen Frauen tber
die Herrschaft der Schonheit (»impero della bellezza«)®0 zu sprechen. Das
heifit, dafl der Schreibende hofft, psychische Vorgange und Wahrnehmun-
gen, die ihm unerklérlich sind, durch Kommunikation verstehen und ver-
arbeiten zu konnen.5! Es bedeutet aber auch, daf} trotz seines Insistierens

49 Siehe hierzu ausfihrlich die Beitrige in Sebastian Neumeister/ Raffacle Sirri (Hg.), Leo-
pardi. Peeta e pensatore/ Dichter und Denker, Napoli 1997.

50 Memorie del primo amore, inv: Seritti ¢ frammenti autobiografici. A cura di Franco D’Intino, Roma
1995, S. 344, hier S. 3.

51 Nach Luhmann, Liebe als Fussion. Zur Codierung von Intimitit (1982), Frankfurt a. M. 1995,
ist es, wie in Kap. 0.4 gezeigt wurde, Aufgabe des »symbolisch generalisierten Kommu-
nikationsmediums« Liebe, »kommunikative Behandlung von Individualitit zu ermdgli-
chen« (S. 15). Dies ergibt sich aus der Notwendigkeit, im Rahmen der funktional differen-
zierten Gesellschaft die Extensivierung unpersénlicher Beziehungen durch die Intensivie-
rung persoénlicher Beziehungen zu kompensieren. Liebe bedeutet also Kommunikation,
und sie hat innerhalb der Gesellschaft eine stabilisierende Funktion. Analog verhilt es
sich mit der Kunst. Diese, so Luhmann, Die Kunst der Gesellschaft, Frankfurt a. M. 1995,
S. 26 und 33, tiberwindet die ansonsten unhintergehbare Differenz von Wahrnehmung
und Kommunikation, sie ermdglicht die Kommunikation tiber Wahrnehmung. Dadurch

238

https://dol.org/10.5771/9783968216836-227 - am 13.01.2028, 08:47:21. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Ixmm.


https://doi.org/10.5771/9783968216836-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

auf der eigenen Unerfahrenheit? in ihm bereits vor der Begegnung mit Gel-
trude eine Erwartungshaltung hinsichtlich derjenigen Affekte bestanden hat,
welche unsere Kultur als Liebe bezeichnet. Vermittelt wurde ithm eine solche
Erwartungshaltung durch literarische Texte. Die Uberzeugung des Verfas-
sers, die eigenen Gefiihle aufrichtig und ungefiltert erlebt und aufgezeichnet
zu haben, steht somit im Konflikt mit der Tatsache, daf} Liebe als literarisch
vermitteltes Modell ihm bereits vor der ersten Erfahrung die >Unschuld«
geraubt hat. Dieser Konflikt wird durch den Hinweis des Verfassers, daf3 er,
um das eigene Gefiihl nicht zu verfalschen, auf jegliche Lektiire von Texten
zur Liebe, die Petrarcas eingeschlossen, verzichte, nicht entschérft, sondern
im Gegenteil deutlich hervorgehoben: »[...] n¢ ho pur mai voluto in questi
giorni leggere niente d’amoroso, perche, come ho notato, gli affetti altrui mi
stomacavano, ancorche non ci fosse punto d’affettazione; manco il Petrarca,
comeche credessi che ci avrei trovato sentimenti somigliantissimi ai miei.«>
Die damit aufgeworfene Frage lautet: Lafit sich >Liebe« diesseits kultureller
Pragung tiberhaupt als unverfalschtes, originares Gefiihl erleben?

Der Text gibt darauf eine komplexe, tendenziell negative Antwort, denn
Liebe erweist sich als vielschichtiges Phanomen: Einerseits ist sie ein kultu-
relles Affektmodell, »qualcheduno di quegli affetti senza 1 quali non si puo
esser grandi«,>* und zwar deshalb, weil sie, wie es auch in der Storia del genere
umano heifit, jenseits des Triebhaft-Koérperlichen angesiedelt ist. Als Voraus-
setzung fir Gréfle und Dichterruhm (nichts anderes ist mit »esser grandi«
gemeint, s.u.) besitzt Liebe poetologische Funktion. Sie ist ein unentbehr-
licher »poetogener« Faktor.> Andererseits bietet sie Anlafl zu introspektiver
Reflexion eigenen Erlebens, die sich im Medium schriftlicher Aufzeichnung
artikuliert. Das Schreiben hat dabei eine dreifache Funktion: Es dient der
reflektierenden Analyse, der bewahrenden Aufzeichnung und der psychi-
schen Entlastung:

hat sie gesellschaftsstabilisierende Funktion (ebd., S. 81). Aus dieser Analogie von Liebe
und Kunst/Literatur 1af3t sich folgern, daf}, wenn Liebe zum Gegenstand der Literatur
wird, dem stets ein autoreflexives Moment eignet. Dafl Liebe bei Leopardi in einem
grundlegenden Zusammenhang mit Dichtung steht, hat die obige Analyse der »teoria
del piacere« aus dem Zibaldone ebenso wie die Untersuchung der Storia del genere umano
erwiesen.

52 Memorie del primo amore, S. 39.

53 Memorie del primo amore, S. 43 1.

54 Memorie del primo amore, S. 42.

55 Den Begriff »poetogen« verwenden Aleida Assmann/Jan Assmann, »Archéologie der
literarischen Kommunikation«, in: Miltos Pechlivanos et al. (Hg.), Einfiihrung in die Lite-
raturwissenschafi, Stuttgart 1995, S. 200-206, hier S. 204.

239

https://dol.org/10.5771/9783968216836-227 - am 13.01.2028, 08:47:21. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Ixmm.


https://doi.org/10.5771/9783968216836-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Volendo pur dare qualche alleggiamento al mio cuore, e non sapendo né volendo
farlo altrimenti che collo scrivere, né potendo oggi scrivere altro, tentato il verso, e
trovatolo restio, ho scritto queste righe, anche ad oggetto di speculare minutamente
le viscere dell amore, e di poter sempre riandare la prima vera entrata nel mio cuore di
questa sovrana passione.56

Daf} Leopardi, wie aus diesem Zitat hervorgeht, gleichzeitig seine Erfahrung
auch in Form von Versen zu versprachlichen sucht (es handelt sich um die
erste Fassung des spéter unter dem Titel 1/ primo amore in die Canti aufgenom-
menen Textes),% ist ein deutliches Indiz dafiir, welche Art Grofle gemeint
ist, wenn es heifdt: »qualcheduno di quegli affetti senza 1 quali non si pud
esser grandi«®® — es handelt sich um Dichterruhm, der eines Tages aus der,
wie die Liebeserfahrung erwiesen hat, ibermafligen Sensibilitit des Herzens
erwachsen soll: »[....] forse una volta mi fara fare e scrivere qualche cosa che
la memoria n’abbia a durare«.”® Das Ziel der Liebeserfahrung ist also von
Anfang an die Dichtung. Dementsprechend hat der Verfasser jener Zeilen,
wie er zugibt, den eigenen Gefiihlszustand kiinstlich aufrechtzuerhalten ver-
sucht (»con ogni cura aiutati e coltivati gli affetti miei«)% — auch dies steht
im Widerspruch zu dem Anspruch, das Gefiihl ungefiltert zu erleben und
aufzuzeichnen. Welcher Art die besagten Affekte sind, geht nun daraus her-
vor, dafl eine reale Bezichung zu der >Geliebtens, da diese verheiratet ist und
nach kurzem Besuch wieder abreist, weder méglich noch auch - anders als
etwa bei Werther oder Facopo Ortis, wo dhnliche Hindernisse bestehen — be-
absichtigt ist.5! Sieht man von den durch die Mutter gestorten gemeinsamen
Schachabenden ab, so versucht der Liebende erst gar nicht, seinen Affekt
in intersubjektive, gar erotisch motivierte Interaktion umzusetzen, sondern
er macht diesen Affekt und damit sich selbst insbesondere nach der Abreise
der Geliebten zum Objekt erkenntniskritischer Neugier: Der Text liest sich
geradezu wie das Protokoll eines wissenschaftlichen Experiments, dessen
erklartes Ziel es ist, die Liebe griindlich zu studieren (»di speculare minuta-

56 Memorie del primo amore, S. 18f. (Hervorh. T. K.)

57 Bd.I, S. 43-46. — Zum Verhiltnis zwischen den Memorie und Il primo amore sowie zu
der gattungsgeschichtlichen Situierung des frithen Gedichts in der Elegientradition siche
ausfihrlich Karl Maurer, Giacomo Leopardis »Cantic und die Auflisung der lyrischen Genera,
Frankfurt a. M. 1957, S. 17-55.

58  Memorie del primo amore, S. 42.

59 Ebd.

60 Ebd.

61 Zu Leopardis Verhiltnis zu Goethe und Foscolo vgl. z.B. Riccardo Massano, » Werther,
Ortis e Corinne in Leopardi (filigrana dei Canti)«, in: Centro nazionale di studi leopardiani
(Hg.), Leopardi e il Settecento, Firenze 1964, S. 415-435.

240

https://dol.org/10.5771/9783968216836-227 - am 13.01.2028, 08:47:21. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Ixmm.


https://doi.org/10.5771/9783968216836-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

mente le viscere dell’amore«).52 Dabei beobachtet der Liebende an sich zwar
Symptome wie »inquietudine indistinta, scontento, malinconia, qualche dol-
cezza, molto affetto, e desiderio non sapeva n¢ so di che«,% »doloretto
acerbo«5* oder »ricordanza malinconica«,5 doch zielt seine Liebe nicht auf
die Erlangung des realen Objekts, sondern auf eine blofle Idee, die durch
den Kontakt mit der Wirklichkeit nur beschmutzt wiirde: »[...] il guardare
o pensare ad altro aspetto [...] mi par che m’intorbidi e imbruttisca la vag-
hezza dell'idea che ho in mente, di maniera che lo schivo a tutto potere.«%

5.5 Liebe als Gegenstand ausgewahlter Canti

Wenn das Liebesobjekt zur Idee gemacht wird, so lafit dies an platonisie-
rende Konzepte denken. Doch darf man sich nicht tduschen lassen. Denn
anders als bei Platon eignet der Idee bei Leopardi nichts Substanzhaftes,
sondern sie ist im Bereich des Scheins und des sich seiner selbst bewuf3ten
Imaginiren angesiedelt und hat deshalb eine besondere Affinitit zur Dich-
tung (zentraler Bezugsautor ist deshalb nicht Platon, sondern Rousseau).%”

62 Memorie del primo amore, S. 18f.

63 Memorie del primo amore, S. 10.

64 Memorie del primo amore, S. 13.

65 Memorie del primo amore, S. 14.

66 Memorie del primo amore, S. 23; dhnlich schon S. 15.

67 Zu Rousseau vgl. Karlheinz Stierle, »Poesia, industria e modernita. La polemica di Leo-
pardi contro Lodovico di Breme«, in: Giorgio Bdrberi Squarotti/Carlo Ossola (Hg.),
Letteratura e industria, 2 Bde, Firenze 1997, Bd. 1, S. 163-175, hier S. 168, Anm. 6, der zu
Recht von der »influenza decisiva di Rousseau su Leopardi« spricht. Susanne Koopmann,
Studien zur verborgenen Priisenz Rousseaus im Werk Giacomo Leopardis, Tiibingen 1998, hat
Leopardis Rousseau-Rezeption ausfiihrlich untersucht. Leopardis Verhiltnis zu Platon
wird dargelegt bei Massimo Mandolini Pesaresi, »Platonisches< Klima bei Leopardi, in:
Hans-Ludwig Scheel/ Manfred Lentzen (Hg.), Giacomo Leopardi. Rexeption — Interpretation —
Perspektiven, Tubingen 1992, S. 249-259, der angesichts der Komplexitit der Frage nach
Leopardis Platonismus durchaus abwigend und vorsichtig urteilt, allerdings einer Fehl-
lektiire unterliegt, wenn er sagt: »In der >Storia del genere umano« [...] leugnet der italie-
nische Dichter nicht, daf} die Liebe — die wahre Géttin, nicht ihr tiuschendes Phantom —
gelegentlich die Stitte der Sterblichen aufsucht.« (S. 256) Dabei berticksichtigt Mandolini
Pesaresi weder die allegorische und ironische Grundstruktur dieses Textes (zur Ironie
vgl. Franco Musarra, »Marche ironiche nella Storia del genere umano«, in: Hans-Ludwig
Scheel/Manfred Lentzen (Hg.), Guacomo Leopardi. Rexeption — Interpretation — Ferspektiven,
Tiibingen 1992, S. 217-225) noch die expliziten Hinweise darauf, daf} eine Substanz-
haftigkeit der Liebe im Sinne Platons nicht gemeint ist (siche dazu die obige Analyse).
Infolgedessen kann keine Rede davon sein, daf} die Liebe fiir Leopardi eine »objektive
kosmische Macht« (Mandolini Pesaresi, S. 256) wire. Das komplexe, dialektische Ver-
héltnis zwischen Leopardi und Platon wird von Emanuele Severino, »Leopardi: poesia

241

https://dol.org/10.5771/9783968216836-227 - am 13.01.2028, 08:47:21. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Ixmm.


https://doi.org/10.5771/9783968216836-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Diesen Zusammenhang zwischen Liebe und Dichtung méchte ich im folgen-
den anhand einiger spater, nach 1829 entstandener Canti weiter untersuchen.
Es wird sich dabei zeigen, dafl in diesen Texten einige wichtige, aus der
Storia del genere umano bekannte Gedanken wiederkehren.

11 pensiero dominante (Canti, Nr. XXVI)%8 ist eine Hymne an die Liebe. Dies
wird allerdings erst am Ende des Textes deutlich, ab V. 125, wo von einer
weiblichen Person (»colei,ys«) die Rede ist, die im Sprecher »gran diletto, g«
hervorruft, von ihm als »Angelica beltade 5« und »angelica sembianza, «
bezeichnet wird und die der Gegenstand seines »pensiero dominante« ist.
Bis dahin liest sich der Text wie ein Rétsel. Der von der Geliebten ausgels-
ste Gedanke der Liebe ist textinterner Adressat des Gedichtes und somit
kataphorisch immer schon présent. Durch diese Gespanntheit nach dem
Ende hin erhilt die Nennung der Geliebten ein besonderes Gewicht, was
dann allerdings durch die fehlende Konkretisierung wieder relativiert wird.
Dem »pensiero dominante« werden zahlreiche superlativische Eigenschaften
zugeschrieben, insbesondere die schon im Titel genannte Fahigkeit, alle an-
deren Gedanken und Affekte zu unterdriicken beziechungsweise zu verdrén-
gen: »Dolcissimo, possente / Dominator di mia profonda mente, ,«; »[...] il
suo poter fra noi / Chi non senti? [...]s_g« usw.

Die Liebe — oder genauer: der Gedanke der Liebe — hat zahlreiche positive
Auswirkungen. So vermittelt dieser Gedanke dem Sprecher eine »[gJioia ce-
leste,g«, angesichts deren die tiblichen menschlichen Beschéftigungen als »in-
tollerabil noia,,« erscheinen. Die durch die Paronomasie »gioiay,«/»noia,«
in Reimstellung deutlich markierte semantische ist zugleich eine zeitliche
Opposition, insofern die »noia« dem Bereich der Vergangenheit, die »gioia«
dem der Gegenwart zugehort. Die Differenz zwischen gliickserfillter Gegen-
wart und leidvoller Vergangenheit ist so grof}, dafl der Sprecher im Riick-
blick gar nicht mehr verstehen kann, wie er in der Vergangenheit, ohne die
von ithm apostrophierte Liebe, »la vita infelice e il mondo scioccosg« tiber-
haupt habe ertragen kénnen. Die Liebe 1afit also ein kognitives Problem
entstehen und stellt die transtemporale Einheit der Person in Frage.5 Selbst

e filosofia nell’eta della tecnicac, in: Sebastian Neumeister/Raffacle Sirri (Hg.), Leopard.
Pocta e pensatore / Dichter und Denker, Napoli 1997, S. 497-512, hier S. 500, dargelegt.

68 Bd.I, S. 93-97.

69 Ahnlich schon in 7/ primo amore (Canti, Nx. X, Bd. 1, S. 43-46), V. 67-81, wo durch den
Verlust des Liebesobjekts das Ich sich selbst fremd wird: »Deh come mai da me si vario
fui, / E tanto amor mi tolse un altro amore?« (V. 79-80) Siehe hierzu und zu Leopardis
Liebesdichtung allgemein Claudia Lohmann-Bormet, Leopardis »Canti« im Kontext zeitgends-
sischer Lyrikpraxis und Poetik. Eine vergleichende Untersuchung aus diskurstheoretischer Sicht, Diss.
Miinchen 1996, S. 125-145.

242

https://dol.org/10.5771/9783968216836-227 - am 13.01.2028, 08:47:21. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Ixmm.


https://doi.org/10.5771/9783968216836-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

die vom Sprecher bislang permanent empfundene Todesangst wird durch
die Liebe neutralisiert (V. 44-52). So michtig ist die Liebe, dafy der Spre-
cher sagen kann: »Pregio non ha, non ha ragion la vita / Se non per lui
[sc. 1l pensiero dominante], per lui ch’all'uomo ¢ tuttog,g«; er bezeichnet
die Liebe gar als »Sola discolpa al fato, / Che noi mortali in terra / Pose a
tanto patir senz’altro fruttog, ¢,«. Ganz im Einklang mit der Storia del genere
umano, allerdings aus der Innenperspektive des Leidenden und nicht aus der
Uberperspektive des Geschichtsphilosophen, wird hier der Liebe als der
einzigen Instanz gehuldigt, die das leidvolle Dasein ertréglich mache.
Zugleich wird deutlich, daf} diese Wohltat der Liebe nur wenigen Aus-
erwihlten (und auch diesen nur vortibergehend, »talvoltag«) zuteil wird
(»Non alla gente stolta, [sondern nur] al cor non vileg«). Der Sprecher ge-
hort zu jenen Auserwihlten. Er stellt sich in Opposition zu den negativen Er-
scheinungen der Gegenwart (»1 codardi, e I'alme / Ingenerose, abbiette;, 55,
»umana vilta,g«, »eta superbagy«), die er mit Verachtung straft. Ursache die-
ser Verachtung ist der Utilitarismus seines Zeitalters, »che I'util chiede, /
E inutile la vita / Quindi piti sempre divenir non vedeg, 4«.”" Die vom
»dolce pensierog« der Liebe vermittelten »gioieg« sind so grof3, dafl der
Sprecher das ertragene Leid sogar noch einmal auf sich nehmen wiirde,
wenn er wiiflte, dafl sein jetziger Zustand das Ziel solchen Leides sein wiirde
(V. 88-99). Aus dieser Sicht erscheint die Liebe gar als Rechtfertigung des
Leides im Sinne einer sdkularisierten Theodizee (»discolpa al fatog,«).”!
Diese emphatisch-optimistische Auffassung wird jedoch in der unmittelbar
folgenden Strophe (V. 100-116) wieder zuriickgenommen. Hier vergleicht
der Sprecher das durch die Liebe hervorgerufene Gliick mit den Traumen
der Unsterblichen, und er bezeichnet den »dolce pensiero,,y« der Liebe als
einen die Wahrheit beschénigenden Traum, als »[slogno e palese error,;«.
Die Liebe gehort dem Bereich des Scheinhaften an, ist aber im Gegensatz zu
anderen »leggiadri errori,;,« von gottlicher Natur, und deshalb vermag sie es,
die Wahrheit, daf} der Mensch zum Leiden geboren ist, zu beschonigen, ja
sich dem eigenen Scheincharakter zum Trotz der Wahrheit anzugleichen (»E

70 Leopardis Kritik an der Fortschrittsglaubigkeit seines Zeitalters dufiert sich in deutlich-
ster Form in der Palinodia al marchese Gino Capponi (Cantr, Nr. XXXII, Bd. I, S. 113-120).
Vgl. hierzu die Analyse von Sebastian Neumeister, »Leopardi und die Modernes, in:
Karl Maurer/Winfried Wehle (Hg.), Romantik: Aufbruch zur Moderne, Miinchen 1991,
S.383-400.

71 Zur Theodizee-Problematik bei Leopardi vgl. Franca Janowski, »Mythos und Skepsis.
Leopardis Gratwanderung zwischen Romantik und Aufkldrungs, in: Hans-Ludwig
Scheel/Manfred Lentzen (Hg.), Guacomo Leopardi. Rezeption — Interpretation — Ferspektiven,
Tubingen 1992, S. 125-140.

243

https://dol.org/10.5771/9783968216836-227 - am 13.01.2028, 08:47:21. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Ixmm.


https://doi.org/10.5771/9783968216836-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

spesso al ver s’adegua,5«), das heifdt, sich an deren Stelle zu setzen (V. 111-
116). Dies bedeutet jedoch anders als zuvor keine Rechtfertigung des Leids,
sondern lediglich die Erkenntnis, daf} die Liebe das Leid verdeckt.

Die Substitution der Wahrheit durch den Schein dauert bis zum Tod des
vom Gedanken an die Liebe Erfafiten an: »E tu per certo, o mio pensier,
[...] / Meco sarai per morte a un tempo spento: / Ch’a vivi segni dentro
I'alma 1o sento / Che in perpetuo signor dato mi sei, ;_j5,«. Dauerhaft glaubt
der Sprecher kiinftig vom Gedanken der Liebe beherrscht zu werden. Der
Antagonismus zwischen Sein und Schein, der bislang zugunsten des Seins
gelost worden ist, kippt nun (vorldufig) zugunsten des Scheins um. Die Be-
grindung fiir diese Umkehrung gibt der Text ab V. 125: Hier ist erstmals
die Rede von einer Frau, die in dem Sprecher Liebesgefiihle hervorruft
(»gran diletto,ye«, »gran delirio y«). Die textinterne Pragmatik dndert sich
in diesem Schlufiteil des Gedichts: War bislang der »pensiero dominante«
textinterner Adressat, so wendet sich der Sprecher ab V. 130 in einer Apo-
strophe an die »Angelica beltade« seiner Geliebten, die den Gedanken an
die Liebe auslost (es handelt sich also um einen metonymisch motivierten
Adressatenwechsel). Doch die scheinbar schon geléste Ambivalenz von
Schein und Sein wird umgehend wieder eingefiihrt, wenn es heif3t: »Tu sola
fonte / D’ogni altra leggiadria, / Sola vera belta parmi che sia. g5 35« (Zuvor
schon ist in V. 131 von einer »finta imago« die Rede.) Die Geliebte scheint
dem Liebenden die wahre Schénheit zu inkarnieren. Dieser letztlich nicht
auflésbaren semantischen Ambivalenz entspricht auf der Diskursebene in
der daran anschlieflenden letzten Strophe die Serie von finf Fragesitzen,
die alles andere als eine selbstsichere Bestitigung der behaupteten Wahrheit
dieser Schonheit sind. Gefragt wird namlich stets nach einem Element, das
die behauptete Totalitat und Exklusivitit des Gedankens an die Geliebte
gefahrden konnte und das dann implizit negiert wird, denn es handelt sich
um rhetorische Fragen:

Da che ti vidi pria,

Di qual mia seria cura ultimo obbietto
Non fosti tu? quanto del giorno ¢ scorso,
Ch’io di te non pensassi? ai sogni miei
La tua sovrana imago

Quante volte manco? Bella qual sogno,
Angelica sembianza,

Nella terrena stanza,

Nell’alte vie dell’'universo intero,

Che chiedo io mai, che spero

244

https://dol.org/10.5771/9783968216836-227 - am 13.01.2028, 08:47:21. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Ixmm.


https://doi.org/10.5771/9783968216836-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Altro che gli occhi tuoi veder piti vago?
Altro piti dolce aver che il tuo pensiero?
(V. 136-147)

Die behauptete Positivitit der Wahrheit wird somit zumindest teilweise
zuriickgenommen durch die Negativitit des Aussagemodus (Frage, Vernei-
nung, negative Semantik der Verben: »manco«, »Che chiedo io mai, che
spero / Altro«) und die daraus resultierende Dissonanz. Der Text endet so-
mit im Suspens.

11 pensiero dominante ist von den Texten der Canti einer der optimistischsten.
Begriindet wird dieser Optimismus durch die Behauptung, die Erkenntnis
der Wahrheit, wonach der Mensch zum Leiden geboren sei, kénne tiber-
deckt werden durch die positiven Affekte, die von einer »Angelica beltade«
ausgelost wiirden und sich in Form eines »pensiero dominante« kristallisier-
ten. Dieser epistemologische Optimismus beruht auf der Annahme, ein
evolutionsgeschichtlich iiberholter Zustand (im Sinne der Storia del genere
umano) konne restituiert werden, die einmal erkannte Wahrheit kénne wie-
der vergessen oder doch zumindest durch ein Simulakrum ersetzt werden.
Unsere Analyse hat indes ergeben, dafl der Text selbst diesen Optimismus
zumindest teilweise zurlicknimmt, indem er sowohl auf semantischer als
auch auf syntaktischer Ebene die weiterhin bestehende Ambivalenz von
Sein und Schein hervorhebt.

Ein kurzer Blick auf syntagmatisch benachbarte Canti zeigt, daff der auch in
11 pensiero dominante entgegen dem offiziellen Programm des Textes aufschei-
nende Pessimismus dort deutlich dominiert. In dem unmittelbar folgenden
Gedicht Amore e morte (Canti, Nr. XXVII)7> werden Liebe und Tod als Ge-
schwister bezeichnet: Wihrend die Liebe positive Werte schaffe (»l benes«,
»1l piacer maggioreg«), wirke der Tod positiv, indem er »ogni gran dolore, /
Ogni gran maleg g« annulliere. Liebe und Tod seien solidarisch, erstere rufe
den Wunsch nach dem Tod im Herzen des Liebenden hervor. Der Tod
erweist sich als Letzthorizont einer transzendenzfreien Welt: Der Sprecher
fordert den Tod auf, er mége ithn befreien von »Ogni vana speranza onde
consola / Se coi fanciulli il mondo,;_;,¢«. Liebe erzeugt somit nicht mehr die
Illusion, daf} das Leben Sinn habe oder lebenswert sei, sondern sie evoziert
trotz der mit ithr verbundenen positiven Gefiihle sofort den Wunsch nach
der Befreiung vom Dasein durch den erlésenden Tod. Ahnlich aber, wie in
11 pensiero dominante der alles beherrschende Gedanke sich beinahe vollstin-

72 Bd.1, S. 98-101.

245

https://dol.org/10.5771/9783968216836-227 - am 13.01.2028, 08:47:21. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Ixmm.


https://doi.org/10.5771/9783968216836-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

dig von dem ihn urspriinglich auslésenden Objekt emanzipiert und zum
Gegenstand eines Gedichts wird, anstatt handlungspraktische Relevanz zu
gewinnen (etwa in Form eines in Gedichtform eingekleideten Appells an die
Geliebte, sie moge das Liebesflehen erhéren), bewirkt die in Amore e morte
formulierte Erkenntnis nicht etwa den sofortigen Selbstmord des Sprechers,
sondern sie wird umgesetzt in ein reflektierendes Gedicht. Der eigentliche
Sinn der Erfahrungen, Erkenntnisse und Einsichten scheint es zu sein, in
poetische Texte umgesetzt zu werden. Die Gedichte schreiben sich in den
zwischen der Erkenntnis und ithrer méglichen Umsetzung liegenden Zwi-
schenraum ein. Der Aufschub wird ihnen zur Erméglichungsbedingung.
War in der Storia del genere umano das Verhéltnis zwischen Liebe und Dich-
tung so beschaffen, dafl die Dichtung zur Verehrung der Liebe (und der
anderen »fantasmi«) aufrufen sollte, so wird in der dichterischen Praxis
dieses Verhiltnis gewissermafien umgekehrt, indem nun die Liebe in ihrer
Scheinhaftigkeit zum Anlafl und zur Erméglichung der Dichtung wird.

Auch in Aspasia (Canti, Nx. XXIX)73 fungiert die Liebe als reflexionsauslosen-
des und desillusionierendes Moment. Zwar ist hier die Rede von der sinn-
lichen Schonheit der Geliebten, von ihren mit Frithlingsblumenduft erfiill-
ten Gemichern, von der »arcana volutta,y«, die ithr auf »nitide pelli j« aus-
gestreckter Korper ausstrahlt, usw. Doch wird diese korperlich fafibare
Sinnlichkeit konterkariert von Begriffen wie »L’angelica tua forma, g« und
»quasi un raggio / Divino,, ,g«. Die zitierende Verwendung Petrarkischer
Konzepte und Vokabeln (»Torna dinanzi al mio pensier;«, »per deserti
campi,«, der vom Liebespfeil getroffene Sprecher, V. 28-32) tragt ebenfalls
zur Spiritualisierung der Liebe bei. Entscheidend ist jedoch, daf} in diesem
Text die Liebe ganz explizit als von der realen Person unabhingige Projek-
tion und Konstruktion des Liebenden entworfen wird: »Vagheggia / Il pia-
gato mortal quindi la figlia / Della sua mente, 'amorosa idea [...]3;_so«. Diese
Projektion sei der realen Geliebten zum Verwechseln dhnlich. Entdecke
der Liebende die Verwechslung, so beschuldige er zu Unrecht in seinem
Zorn die Geliebte, daf} sie nicht mit seiner »idea« tibereinstimme. Im Ruck-
blick analysiert der Sprecher erntichtert seine Liebe zu Aspasia als ihrer
selbst bewufite Projektion, deren Wirkung inzwischen beendet ist. Er sei
sich der Tauschung bewufit gewesen, und der »piacere / Di quella dolce
somiglianzag; ¢; [zwischen seiner Idee und der realen Aspasia]« habe ithn
dazu gebracht, der realen Aspasia zu dienen. Das Ende seines »lungo /
Servaggio ed asprog; g« begrifit der Sprecher mit folgenden Worten: »con-

73 Bd. I, S. 103-106.

246

https://dol.org/10.5771/9783968216836-227 - am 13.01.2028, 08:47:21. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Ixmm.


https://doi.org/10.5771/9783968216836-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

tento abbraccio / Senno con liberta, o;_;os«. Der Text endet, wie auch Claudia
Lohmann-Bormet bemerkt hat, in der Aporie: »Erkennen der Illusionen
ist zum einen Befreiung, zum anderen Sinnverlust.«’* Einerseits sei ein Le-
ben ohne Liebesaffekte und »gentili errori,« wie eine sternenlose Winter-
nacht, andererseits sei der einstigen Knechtschaft der jetzige Zustand der
Tragheit und Bewegungslosigkeit vorzuziehen (V. 110-112). Unter diesen
Bedingungen ist eine Konstitution von Sinnhaftigkeit, und sei es im Modus
des Scheinhaften, nicht mehr vorstellbar. Was bleibt, ist die Dichtung als
Medium, in dem sich das aporetische Selbstbewufitsein des Ichs in seiner
Schmerzhaftigkeit sprachlich artikulieren kann.

74 Leopardis »Canti« im Kontext zeitgendssischer Lyrikpraxis und Poetik, S. 144.

247

https://dol.org/10.5771/9783968216836-227 - am 13.01.2028, 08:47:21. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Ixmm.


https://doi.org/10.5771/9783968216836-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

https://dol.org/10.5771/9783968216836-227 - am 13.01.2028, 08:47:21. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [



https://doi.org/10.5771/9783968216836-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	5.2  Die »teoria del piacere« (Zibaldone)
	5.3  Liebe und Dichtung als »fantasmi« (Storia del genere umano)
	5.4  Liebe als Refl exionsmodell und als Anlaß zum Dichten (Memorie del primo amore)
	5.5  Liebe als Gegenstand ausgewählter Canti

